
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 24 (1968)

Heft: 6

Artikel: Gott war in Christus : Theologie nach dem Tode Gottes

Autor: Dantine, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878619

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878619
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gott war in Christus
Theologie nach dem Tode Gottes

In den letzten Jahren ist die Frage nach dem Sein Gottes in
unerhörter Vehemenz in die Mitte theologischer Diskussion
gerückt. Der Grund liegt auf der Hand: Die Theologie konnte nicht
weiterhin an der Tatsache vorbeigehen, daß die Gottesvorstellung
als allgemeine und selbstverständliche Vorstellung nicht mehr
existiert. In der modernen Welt wird Gott nicht mehr gebraucht.
Der Mensch kann sich seine Welt selbst erklären und kann die

Verantwortimg für diese Welt nicht mehr abschieben. Er kann
nur mehr leben, etsi Deus non daretur.

Dieser Prozeß der Mündigwerdung des Menschen vollzog sich im
Zusammenhang mit einem anderen Prozeß, der von der aufklärerischen Frage nach
der Gerechtigkeit Gottes zur radikalen Infragestellung der Existenzberechtigung

Gottes überhaupt führte und wohl führen mußte. Beide Prozesse
erscheinen weithin als abgeschlossen. Mußte etwa Nietzsche noch mit Gott
ringen1, sieht Sartre auf der einen Seite Gott als unnötig, entmachtet, wenn
auch gerade noch zu Theaterdonner fähig, spricht ihm aber auf der anderen
Seite jede Existenzberechtigung ab: der freie Mensch könne nur leben,
wenn es Gott nicht gibt, Gott sei ein lächerlicher Gedanke2. Die Erfahrung
lehrt den Menschen den Tod Gottes. Und es ist diese Erfahrung, die heute
praktisch Allgemeingut ist.

Diese allgemeine Erfahrung vom Tode Gottes führt nun die Theologie
in ein doppeltes Dilemma. Einmal nämlich hat sie es gelernt, und zwar
bereits als erste Antwort auf den modernen Atheismus, daß theologische und
philosophische Fragestellung zu trennen sind und damit philosophisch
geführte Gottesbeweise auch dann nicht verwertbar sind, wenn sie beweiskräftig

wären. Sie muß es sich darum verwehren, gegen die allgemeine
Erfahrung vom Tode Gottes eine allgemeine Erkennbarkeit Gottes zu postulieren

und kann nur die Selbstoffenbarung Gottes bedenken. Zum anderen
ist aber dieses Bedenken des sich selbst offenbarenden Gottes immer nur
geschehen im Dialog mit der allgemeinen Gottesanschauung, als deren Krisis,
diese aber immer voraussetzend. Was nunmehr nicht mehr möglich ist.
Und so sehr sich der Leitgedanke von der göttlichen Selbstoffenbarung in
kritischer Opposition zur natürlichen Gottesvorstellung befindet, ist er

1 E. Biser, Gott ist tot. Nietzsches Destruktion des christlichen Bewußtseins

(1962).
2 Vgl. von J. P. Sartre die Dramen «Les mouches» und «Die Troerinnen

von Euripides»; hierzu vor allem Les mots (1964), S. 83, und Le sursis, zit.
nach éd. Livre de Poche 654/5 (1962), S. 470f.



436 J. Dantine, Gott war in Christus

eigentlich schon in der Isolation und muß sich darum den Vorwurf der Un-
verständlichkeit gefallen lassen.

Mehrere Versuche, dieses Problem zu bewältigen, liegen vor. E. Jüngel3
versucht eine Neuinterpretierung des trinitarischen Gottesbegriffes mit dem
Ziel einer Verlebendigung, «Vergeschichtlichung» des Gottesbildes unter dem
Motto «Gottes Sein ist im Werden». Andere Versuche zentrieren sich um
das Problem der Verifizierimg des Gottesgedankens im Zusammenhang des

Welt- und Selbstverständnisses des Menschen, so G. Ebeling4, R.
Bultmann5 und W. Strolz6. J. Moltmann7 und W. Pannenberg8 holen die Eschatologie

herein, jeder allerdings auf sehr verschiedene Weise. Für Moltmann
trägt die Eschatologie ein, daß die Verifizierung der Zukunft überlassen
werden kann. «Solange die wirklichen Verhältnisse noch nicht so sind, bleibt
die eschatologische Frage nach der Gottheit Gottes und der Freiheit der
elenden Kreatur größer als alle möglichen Antworten... Christlicher Glaube
zeigt sich in der beharrlichen Frage nach Gott... Die Frage kann noch nicht
durch Erhellung der vorliegenden und immer schon angehenden Wirklichkeit
beantwortet werden, sondern findet ihre Antwort erst in jener Verwandlung
aller Dinge, die ihren Vorschein in Christus und dem Geiste vorauswirft. »9

Pannenberg hingegen weiß ebenfalls um das vorläufige Ausbleiben der
Verifikation, stellt aber stringent die Zukunft in den kontinuierlichen
Zusammenhang der menschlichen Geschichte mit Hilfe seines Programmes von
der «Offenbarung als Geschichte»10, verpflichtet also quasi die Zukunft, den
«proleptischen» Erfahrungen zu entsprechen, kann damit die Welt- und
Zukunftsoffenheit des Menschen als Gottoffenheit verstehen und kommt
damit praktisch zum Entwurf eines Gottesbeweises. Den Atheismus wertet
er als Frage nach etwas, damit nach Gott, verwertet ihn als Beweis für seine
These, übersieht aber damit wohl die einschneidende Bedeutung der radikalen
Proklamation des Todes Gottes.

Am faszinierendsten und auch umstrittensten sind demgegenüber die Ver-

3 E. Jüngel, Gottes Sein ist im Werden. Verantwortliche Rede vom Sein
Gottes bei Karl Barth. Eine Paraphrase (1965).

4 G. Ebeling, Existenz zwischen Gott und Gott. Ein Beitrag zur Frage
nach der Existenz Gottes: Zs. Theol. Ki. 62 (1965), S. 86-113.

5 R. Bultmann, Der Gottesgedanke und der moderne Mensch: Glauben
und Verstehen, 4 (1965), S. 113-127.

6 W. Strolz, Menschsein als Gottesfrage. Wege zur Erfahrung der
Inkarnation (1965).

7 J. Moltmann, Gottesoffenbarung und Wahrheitsfrage: Parrhesia. Karl
Barth zum 80. Geburtstag (1966), S. 149-172; ders., Der Gott der Hoffnung:
Gott Heute. 15 Beiträge zur Gottesfrage, hrsg. v. N. Kutschki (1967),
S. 116-126.

8 W. Pannenberg, Die Frage nach Gott: Ev. Theol. 25 (1965), S. 238-262.
9 Moltmann (A. 7), Gottesoffenbarung, S. 172.
10 W. Pannenberg, Offenbarung als Geschichte: Ker. u. Dogma, Beitr. 1

(1961), S. 91-114; Grundzüge der Christologie (1964) passim; Was ist der
Mensch? Die Anthropologie der Gegenwart im Lichte der Theologie (1964).



J. Dantine, Gott war in Christus 437

suche, konsequent eine «Theologie vom Tode Gottes», bzw. eine «atheistische»

Theologie zu entfalten. Dabei darf nicht übersehen werden, daß ältere
Arbeiten, wie die von J. A. T. Robinson11 und H.Braun12, wesentlich an der
Bestreitung der «Personalität» Gottes interessiert sind, während jüngere
Arbeiten an dieser Frage nicht engagiert sind13. Hier finden sich Ansätze
in der Inkarnationslehre14, dem Stellvertretungsgedanken15, und hier kann
bereits «a-theistisch» von der Schöpfung Gottes geredet werden16.

In vorliegender Arbeit soll nun neuerdings das Problem aufgezeigt

und ein Versuch vorgelegt werden, der im Gespräch mit der
biblischen und kirchlichen Lehre auf der einen Seite, mit neuen
Arbeiten auf der anderen Seite zur Lösung dieses Problems
beitragen soll17.

1.

Da wir mit dem Ernstnehmen der atheistischen Kritik einsetzen
wollen, haben wir uns dieser zu konfrontieren. Verschiedene Typen
der Argumentation können hier festgestellt werden :

11 J. A. T. Robinson, Gott ist anders (1964).
12 H. Braun, Die Problematik einer Theologie des Neuen Testamentes:

Zs. Theol. Ki., Beih. 2 (1961), S. 3-18; Gottes Existenz und meine
Geschichtlichkeit im Neuen Testament. Eine Antwort an Helmut Gollwitzer:
Zeit und Geschichte. Dankesgabe an R. Bultmann zum 80. Geburtstag
(1964), S. 399-421.

13 Die Bedeutung der Erkenntnis, daß die Bestreitung der Personalität
Gottes nicht notwendig Hauptinteresse einer «Tod-Gottes-Theologie» sein
muß, wird deutlich, wenn run des extra nos göttlichen Handelns willen eben
auf Gottes Personalität rekuriert wird, wie es etwa bei H. Ott, Wirklichkeit
und Glauben, 1. Zum Theologischen Erbe Dietrich Bonhoeffers (1966),
S. 22ff., geschieht. Das Anliegen des extra nos bzw. der Personalität Gottes
kann auch in einer «Tod-Gottes-Theologie» gewahrt werden, und zwar auch
dann, wenn nicht von Gottes Personalität gesprochen wird. Umgekehrt
kann sich die Gottesvorstellung deswegen nicht an dem Begriff der
Personalität als letztem Kriterium messen, weil er ja selbst menschlichem
Erfahrungsbereich entstammt.

14 T. J. J. Altizer, The Gospel of Christian Atheism (1966); ders. und W.
Hamilton, Radical Theology and the Death of God (1966); G. Vahanian,
The Death of God (1961); Die Rede vom «Ende des religiösen Zeitalters» und
ihre theologische Bedeutung: Concilium 2 (1966), S. 449-454.

15 Dorothee Solle, Theologie nach dem Tode Gottes: Merkur (1964),
S. 1101; Stellvertretung. Ein Kapitel Theologie nach dem «Tode Gottes»
(1965); Atheistisch an Gott glauben: Merkur (1966), S. 1106ff.; Die
Enteignimg Gottes: Gott Heute (A. 7), S. 93-103.

16 W. Dantine, Der Tod Gottes und das Bekenntnis zum Schöpfer:
Marxistisches und christliches Weltverständnis (1966), S. 65-136.

17 Damit wird die Forderung von H. Gollwitzer, Von der Stellvertretung

29



438 J. Dantine, Oott war in Christus

a) Gott wird gesehen als Projektion des Menschen in eine integre
Übernatur (A. Feuerbach, K. Marx). Er wird verstanden als
Übermensch, geschaffen nach dem Bilde des Menschen, genauer: nach
dem Wunschbild des Menschen von sich selbst. Was dem Menschen

an Glück, Friede, Macht fehlt, wird auf Gott übertragen. Insofern
hat Gott Heilsfunktion, in gleicher Weise wie auch die Aristokratie,
die Filmwelt usw. : als Beweis, daß es Glück, Zufriedenheit doch

gibt und daß in irgendeiner Weise auch der einfache Mensch an
diesem Glück wird teilhaben können. Die Vorstellung, daß es

Glück wirklich gibt, tröstet den Menschen, macht das Leben in
der Wirklichkeit erträglich. «Die Grunddogmen des Christentums
sind erfüllte Herzenswünsche» (Feuerbach)18. Aber darum ist
Religion nur «Opium», sie ist Illusion, unwahr und hindert überdies
den Menschen daran, seine Wirklichkeit zu sehen und zu verändern.
Begnügt sich Feuerbach mit der Einsicht der Gottlosigkeit des

Menschen, geht Marx weiter eben darin, daß er aus dieser Einsicht
die Veränderung der Wirklichkeit fordert :

« Sie (die Religion) ist die phantastische Verwirklichung des menschlichen
Wesens, weil das menschliche Wesen keine wahre Wirklichkeit besitzt. Der
Kampf gegen die Religion ist also mittelbar der Kampf gegen jene Welt,
deren geistiges Aroma die Religion ist. Das religiöse Elend ist in einem der
Ausdruck des wirklichen Elends und in einem die Protestation gegen das
wirkliche Elend. Die Religion ist der Seufzer der bedrängten Kreatur, das
Gemüt einer herzlosen Welt, wie sie der Geist geistloser Zustände ist. Sie

ist Opium des Volkes. Die Aufhebung der Religion als des illusionären Glücks
des Volkes ist die Forderung seines wirklichen Glücks. Die Forderung, die
Illusion über seinen Zustand aufzugeben, der der Illusion bedarf. Die Kritik
der Religion ist also im Keim die Kritik des Jammertales, dessen Heiligenschein

die Religion ist.»19

b) Wurde eben Gott dargestellt als illusionärer Heils- und
Glücksvermittler, gilt er einer anderen Kritik als der böse, zornige
und richtende Gott. Wir lassen hier vor allem J. P. Sartre zu Worte
kommen. Wichtig ist für ihn in diesem Zusammenhang der «Blick».

Gottes. Christlicher Glaube in der Erfahrung der Verborgenheit Gottes
(1967), S. 17, aufgegriffen: «Diese Identität (der Botschaft) wird sich aber
zeigen lassen müssen; um die Kriterien der Identität wird dabei möglicherweise

der theologische Streit gehen.»
18 Zit. nach E. Hirsch, Geschichte der neuern evangelischen Theologie, 5

(1960), S. 579.
19 Zit. nach Marx-Engels, Studienausgabe 1, hrsg. v. I. Fetscher,

Fischer Bücherei 764 (1966), S. 17f.



J. Dantine, Gott war in Christus 439

Der Mitmensch begegnet mir ursprünglich im Blick und macht
mich dadurch zu seinem Objekt. Der Blick erzeugt in mir einerseits
Scham, anderseits Stolz; Scham, weil ich den anderen als das

Subjekt erkenne, durch das ich zur Objektheit komme, Stolz oder

Bestätigung meiner Freiheit gegenüber dem anderen als Objekt,
indem ich mich als freies Projekt ergreife, durch das der andere

zum Anders-Sein kommt20.

Er erzählt in seiner Selbstbiographie ein Kindheitserlebnis, das ihn dazu
gebracht hat, endgültig mit Gott zu brechen. Eines Tages spielt er mit
Zündhölzern und verbrennt eine kleine Decke. Plötzlich hat er den Eindruck, daß
Gott ihn sieht. Seine erste Reaktion ist Angst und Schreck, dann aber «Zorn

gegen eine derart scheußliche Indiskretion», er flucht und hatte kein «Gotteserlebnis

mehr»21. In «Le Sursis» läßt Sartre Daniel an Matthieu schreiben:
der junge Daniel entdeckt plötzlich, daß er von Gott gesehen wird. Daniels
Reaktionen sind gemischt: «Quelle joie, quel supplice! Je suis enfin changé
en moi-même. On me hait, on me méprise, on me supporte, une présence
me soutient à l'être pour toujours. Jesu is infini et infiniment coupable.
Mais je suis. Matthieu, je suis. Devant Dieu et devant les hommes, je suis.
Ecce homo.» Matthieu, und damit Sartre, reagiert ungeduldig und böse:
«Matthieu froissa les feuilles avec impatience. 'Quelles vieilleries' pensa-
t-il. La glasse était baissée, il roula la lettre en boule et la jeta par la fenêtre,
sans lire davantage.»22 Sartre begründet das nicht weiter. Auch in «L'être
et le néant» führt er seine kurzen Anmerkungen über Gottes Nicht-Existenz
nicht aus. Soviel scheint aber klar, daß hier nicht nur Aussagen über eine
Denkunfähigkeit Gottes gemacht werden, sondern die Unerlaubtheit Gottes
proklamiert wird.

Führen wir die Gedanken über den Blick aus, muß gefolgert
werden: Würde Gott existieren, wäre er ganz Blick, nur Blick,
ohne aber von uns gesehen zu werden, ohne selbst mit im Spiel,

20 J. P. Sartre, L'être et le néant (1943), S. 351: «Il y a deux attitudes
authentiques: cella par laquelle je reconnais Autrui comme le sujet par qui
je viens à l'objectité — c'est la honte ; celle par laquelle je me saisis comme le

projet libre par que Autrui vient à l'être-autrui — c'est l'orgueil ou affirmation
de ma liberté en face d'Autrui-objet.» Freie Übersetzung im Text.

21 Sartre (A. 2), Les mots, S. 83.
22 Ders. (A. 2), Le sursis, S. 470f.: «Welche Lust, welche Qual! Ich bin

endlich in mich selbst verändert. Man haßt mich, man verachtet mich, man
erträgt mich, eine Gegenwart unterstützt mich zum Sein für immer. Ich
bin unendlich und unendlich schuldig. Aber ich bin. Matthieu, ich bin. Vor
Gott, vor den Menschen, ich bin. Ecce homo... Matthieu zerknüllte
ungeduldig die Blätter. ,Welche Altweibergeschichten', dachte er. Das Fenster
war heruntergelassen, er knüllte den Brief zu einer Kugel und warf sie aus
dem Fenster, ohne weiter zu lesen. »



440 J. Dantine, Gott war in Christus

mitten in der Welt, voll Scham und Stolz zu sein. Einen solchen
Gott darf es nicht geben, denn dann würde des Menschen Freiheit
zunichte sein23. In «Les Mouches» wird zwar nicht vom Blick
gesprochen, aber auch hier ist klar: gebe es Gott wirklich, wäre
der Mensch unfrei. Es darf ihn also nicht geben. Und was von ihm
existiert, ist nichts anderes als die Angst der Menschen (Electra),
ihre Freiheit zu ergreifen24.

c) Die atheistische Kritik empfindet aber auch den Verlust
Gottes als den Verlust der Geborgenheit des Menschen. Am
deutlichsten ist auch hier wohl Sartre, der Orest sagen läßt: «Je suis
condamné à n'avoir d'autre loi que la mienne.»25 Es ist die
Geborgenheit in Gott, die Gott ausmacht. Eine Geborgenheit, die gesucht
wird, auch wenn sie fraglich geworden ist, auch wenn sie es ist, die
dem Menschen den Blick auf die Wirklichkeit verschleiert und die
ihn am mutigen Ergreifen seiner Freiheit hindert. Diese Geborgenheit

wird mit aller Vehemenz gesucht und erstrebt, und nicht mit
Unrecht wird von säkularen «Ersatzreligionen» gesprochen. Zwei
Schlüsse können daraus gezogen werden. Einmal, daß eine die

Geborgenheit vermittelnde Instanz austauschbar sein kann, nicht
«Gott» genannt werden muß. Oder aber, es wird das Vorhandensein
solcher Ersatzgeborgenheiten als Übergangsstadium verstanden,
das seinerseits durch Kritik aus der Welt geschafft werden muß,
bis endlich alle Menschen in Freiheit bereit sind, ihre Ungeborgen-
heit zu akzeptieren und zu durchleiden. Auf keinen Fall aber kann
theistische Apologetik aus dem Vorhandensein solcher säkularer
Geborgenheiten die Unfähigkeit des Atheismus folgern und sie

zum Beweis des Theismus anführen. Denn es muß 1. erkannt
werden, daß die Austauschbarkeit Gottes seine Unnötigkeit demonstriert,

2. der Wille zum ungeborgenen Leben vorhanden ist.
Christliche Theologie muß sich 3. gegen eine Identifizierung der
allgemeinen Gottesvorstellung mit dem sich in Christus
offenbarenden Gott wehren.

Die Theologie hat sich dieser Kritik zu stellen. Allerdings wird
die Gegenfrage zu beantworten sein, inwiefern diese atheistische

23 Dazu Sartre (A. 20), S. 341. 350f.
24 Das wird deutlich an Electra in Sartre (A. 2), Les mouches (die Fliegen).
25 Sartre, Les mouches: J.-P. Sartre, Théâtre (1947), S. 101: «Ich bin

dazu verdammt, kein anderes Gesetz zu haben als mein eigenes.» — Vgl. die
Einleitung Sartres zu S. Mallarmé, Poésies (1966).



J. Dantine, Gott war in Christus 441

Kritik wirklich das von der Theologie entworfene Gottesbild trifft
oder ob sie vielmehr nur ein Zerrbild, und zwar ein von ihr selbst
entworfenes Zerrbild angreift. Diese Gegenfrage ist zu stellen und
wurde gestellt, auch gegen die neueren Versuche, die atheistische
Kritik einzuholen. Auch ihnen wird immer wieder vorgeworfen, sie

hätten ein verzerrtes Bild der christlichen Lehre entworfen26. Im
besonderen hakt diese Rückfrage an dem Gebrauch des Begriffes
«Theismus» ein. Hier soll nun versucht werden, in drei Beweisgängen

diese Rückfrage zu beantworten.
a) Am einfachsten geschieht dies durch den Hinweis auf die

kirchliche und theologische Situation, auf die der traditionelle
Atheismus unmittelbar folgte. In keiner Weise wird gesagt werden
können, daß sich Feuerbach und Marx etwa ihr Christentum einfach
erfunden hätten, sondern sie gehen auf ein ganz bestimmtes,
konkretes Christentum ein. Das bedeutet: wenn Feuerbach und Marx
ein Zerrbild des Christentums bekämpft haben, wurde dieses vom
zeitgenössischen Christentum selbst entworfen. Eine umfassende

Beweisführung kann hier nicht durchgeführt werden. Die
entscheidenden Tatsachen sind aber bekannt, nämlich daß 1. mit
der Lehre von der Vergeltung im Jenseits die soziale Frage
aufgeschoben wurde, daß 2. soziale und politische Ordnung mittels Gott
erhalten, daß 3. der wissenschaftliche Fortschritt mit religiöser
Argumentation von den Kirchen aufgehalten werden sollte. Selbst
heute wird von gleichen Gruppen in gleicher Sache gleicherweise
geredet, von christlicher SozialOrdnung und Politik, wobei «christlich»

als antirevolutionär und ordnungserhaltend verstanden wird.
26 So H. Gollwitzer, Zu Helmut Dee «Vergebung der Sünden»: Ev. Theol.

26 (1966), S. 652ff. Gollwitzer stellt hier sicher mit Recht fest, daß der
gemeinte «naive» Theismus durch jede gute Theologie immer noch
durchbrochen wurde, S. 654. Wie sieht es aber mit der schlechten - und das ist
doch in jedem Jahrhundert die «normale» Theologie, die Theologie des
«Man»? H. Dee, Vergebung der Sünden: Ev. Theol. 26 (1966), S. 549ff.,
macht allerdings an einem Punkt deutlich, was A-theismus wäre: «Er — der
moderne Mensch — braucht sie (die Sündenvergebung) nicht erst durch
Rückgriff auf eine bestimmte Gotteslehre und -Vorstellung zu bekräftigen»,
S. 550. Der Theismus hingegen würde nach dieser These einen solchen Rückgriff

fordern. Gollwitzer würde mit Recht sagen, ein solcher Rückgriff sei

illegitim und schon von der alten Theologie als illegitim verstanden worden.
Aber eben, diese Aussagen über die Meinungen der hohen Theologie
sagen noch nichts über die normale Verkündigung und nichts über die
allgemeine Meinung der Gemeinde.



442 J. Dantine, Gott war in Christus

b) Eine umfassende Analyse der Geschichte des Theismus innerhalb

der christlichen Theologie legt W. Dantine vor27. Er zeigt den
alten Kampf des Christentums gegen die gnostische Trennung von
Schöpfung und Erlösung. In diesem Widerspruch liege die
«begriffliche Theogonie» des christlichen Theismus, der «zwischen der
Scylla eines naturalistisch oder spiritualistisch verstandenen
Pantheismus und der Charybdis einer abstrakten Jenseitigkeit
eingespannt war und bis heute blieb, denn er hat eben seine eigentlichen
Wurzeln im Bedenken des Seienden, das anderseits nicht völlig
von einem personalen Willen oder planvollen Wirken im Kosmos
getrennt werden kann, um prinzipiell noch der Verbindung mit
Natur und Geschichte mächtig zu sein». Das führt dazu, daß Gott
immer in die eine oder andere Richtung tendierte, der «personale
Theismus» droht entweder «in Richtung auf ein allgemein
Göttliches im Ganzen des Seienden» zu versickern, oder es stellt sich
als «einzig mögliche Alternative dazu eine blutleere, der Schöpfung
völlig entrückte, absolute Transzendenz als einziges Heilmittel dar,
welches verhindern soll, daß Gott nicht in der Natur, im Seienden,
im geschichtlich Gewordenen aufgeht» (S. 78). Auf der einen Seite
mußte sich die «Eundierung des Gottesbegriffes durch ein Hinterfragen

der Wirklichkeit des Seienden in der daraus folgenden
theologischen Beurteilung des Seienden selbst» auswirken... «Der
Mensch beginnt sein Geschaffensein als ,Teilhabe an der Natur' zu
verstehen» (S. 80). Auf der anderen Seite führte es zu einer Entge-
schichtlichung der Gottesvorstellung. «Wir stoßen dabei auf einen
nur mit der Kategorie der Ironie zu bezeichnenden theologischen
Sachverhalt, daß gerade ein aus einer Theorie der Geschichte
hervorgehender Gottesbegriff die Geschichte selbst nicht recht zu
würdigen weiß» (S. 90). Am Begriff des Wunders und der
Vorstellung vom «deus ex machina» ließe sich zeigen, «wie der gedachte
und gefolgerte ,Gott' theistischer Struktur den Menschen in seiner

eigentlichen Betroffenheit von ,Geschichte' und in seinem Berufensein

zur Geschichtlichkeit' im Grunde allein läßt» (S.91). Die
Ausführungen führen zum doppelten Ergebnis, daß nämlich 1. der
christliche Theismus unmittelbar zum Atheismus führt, 2. er dann
aufgegeben werden muß, wenn es zu «neuer Geschichtsmächtigkeit

27 W. Dantine (A. 16). Zahlenangaben des folgenden Absatzes beziehen
sich auf seine Darstellung.



J. Dantine, Oott war in Christus 443

des christlichen Credo für den geschichtlichen Auftrag der Menschheit»

(S. 93) kommen soll.
c) Ein dritter Gang der Darlegung kann an eine Untersuchung

der Gottesheweise anknüpfen. G. Ebeling weist den ursprünglich
existentiellen Bezug der Gottesbeweise bei Thomas von Aquin
nach28. Seine Darstellung wird weitergeführt werden können. Denn
bei den Gottesbeweisen - mit Ausnahme des ontologischen29 - geht
es ja nicht nur um die Beweisbarkeit Gottes, sondern auch um die
Funktion Gottes, genauer: um den Wunsch nach einem
Allumfassenden, sei es der Erstursache, sei es einer allumfassenden
Ordnung, sei es eines höchsten Wesens, einer höchsten und letzten
Wirklichkeit, einer höchsten Gerechtigkeit. Auch die Richtung
dieses Wunschdenkens kann jenen im vorigen Abschnitt genannten
Typen entsprechend eingeteilt werden: es handelt sich um den
Wunsch nach dem Garanten einer besseren Wirklichkeit, einer
vollkommenen Gerechtigkeit und der Geborgenheit30. Und es kann
geschlossen werden, daß am Anfang jeder Gottesvorstellung eben
dieses Wunschdenken steht. Aber auch am Ende. Es sind diese

ursprünglichen Wünsche, die sich oft unterschwellig noch im Zeitalter

des allgemeinen Atheismus erhalten31.

Mit allen drei Beweisgängen kann nach wie vor die Berechtigung
der atheistischen Kritik gegen die christliche Lehre von Gott nicht
als erwiesen angesehen werden. Wohl aber dürfte klargestellt sein,
daß die atheistische Kritik sich ihren Theismus nicht selbst er-

28 Ebeling (A. 4), ebd.
29 Zuletzt hat Moltmann (A. 7), Gottesoffenbarung, S. 157, darauf

hingewiesen, daß dies der einzige Gottesbeweis genuin christlicher Herkunft sei.
Er erwächst dem Bedenken der Offenbarung, nicht allgemein-existentieller
Erfahrimg und damit nicht dem Wunschdenken.

30 Als Illustration wäre hier Sartres Stück «Die Troerinnen des Euripides»
anzuführen, in dem Hekuba sich des Zeus gerade dann erinnert, als die
Chance einer Bestrafung der Hellena am Horizont aufleuchtet, und bereit
ist, an eine letzte Gerechtigkeit zu glauben. Aber Menelaos läßt sich doch
wieder von Helena umgarnen, die Bestrafung findet nicht statt; neuerlich
hat sich der Glaube an Zeus als Wahn erwiesen.

31 Ohne eigene Erfahrung als allgemeingültig ausgeben zu wollen, halte
ich es doch für bezeichnend, daß auch abgeklärte Atheisten ab einem
bestimmten Alkoholspiegel, wenn die Welt in ihren Augen zu wanken beginnt,
sich Gottes Fixpunktes in dieser wankenden und chaotischen Welt
erinnern und die Existenz eines höchsten Wesens für notwendig erachten.



444 J. Dantine, Oott war in Christus

funden hat, desgleichen die a-theistischen Theologen. Sondern die
Erinnerung an ein bestimmtes, zeitgebundenes Gottesbild, an die
Tradition des christlichen Gottesbildes und letztlich an das
Entstehen des vorchristlichen Gottesbildes zeigt etwa das, was man
mit Recht «Theismus» nennen kann und was vom Atheismus
gezielt angegriffen wurde.

2.

Es ist nun notwendig, die biblischen Aussagen über Gott daraufhin
zu überprüfen, in welchem Verhältnis sie zu dem eben bezeichneten
und umrissenen Gottesbild hellenistisch-abendländischer Prägung
stehen32. Ein Überblick zeigt folgendes :

1. Gott steht nicht in Frage. Der Mensch erfährt Gottes Wirken und
zweifelt nicht daran. Er erlebt Gott existentiell, praktisch, als den Handelnden

und Wirkenden. Zwar kommt es in späterer Zeit auch zu Ansätzen
eines metaphysischen Gottesbegriffes33, doch bleiben alle Äußerungen, die
in diese Richtung weisen, ohne wesentliche Bedeutung, sind nicht der
«tragende Grund des Gottesbewußtseins»34.

2. Ursprünglich ist Gott ein Volks- bzw. Staatsgott wie die anderen Götter
auch. Mit dem Vorhandensein anderer Götter oder Dämonen wird auch noch
im N. T. gerechnet35. Aber auch deren Existenz oder Nicht-Existenz ist
nicht Gegenstand der Verkündigung und Reflexion, sondern die Einzigkeit
Gottes, d. i. die Einzigkeit JHWH's für Israel. Israel hat nur den einen Gott
und darf nur den einen Gott haben. Er hat Israel in Freiheit und souveräne
Existenz als Staat geführt. Ihm ist es durch das Gebot in ausschließlicher
Weise verbunden. Ihn hat es als Schöpfer Himmels und der Erde kennen-
und an ihn glauben gelernt. Darum wird von «praktischem Monotheismus»
geredet.

3. Dieser eine Gott Israels steht im Machtkampf zu den anderen Göttern.
Seine praktische Einzigkeit beruht in seiner größeren Macht. Israels Kampf
ist Kampf seines Gottes gegen die anderen Götter36. Ein wesentliches
Moment in diesem Machtkampf ist das Ausspielen des Unterschiedes zwischen
dem einen Geschichtsgott und den kultischen Götzen «mit Händen gemacht»,

32 G. Quell & E. Stauffer, Oeôç: Theol. Wort., 3 (1938), S. 79-120; K.
Rahner, Theos im Neuen Testament: Schriften zur Theologie, 1 (1962),
S. 91-167.

33 Am deutlichsten in 1. Tim. 1, 17.
34 Rahner (A. 32), S. 110.
35 1. Kor. 8, 5; 10, 19f.
36 Vgl. das Gottesurteil auf dem Berg Karmel, 1. Kön. 18.



J. Dantine, Gott war in Christus 445

die nicht leben und nicht handeln37. In der scharfen Auseinandersetzung des
Exils vertieft Dtjes. diese Aussage. Die anderen Götter sind «Nichtse»38.

4. Im A. T. gibt es freilich auch einen «Atheismus», der sich aber ebenfalls
nur als «praktischer» versteht39. Das heißt: Gott wird nicht beachtet, man
lebt, als ob es ihn als Richter und Rächer nicht gäbe40. Der Tor meint, er
könne ungestraft sündigen41.

5. Im N. T. wird die Einzigkeit Gottes in der Auferstehung Jesu Christi
erlebt und kommt in diesem Zusammenhang immer wieder zum Ausdruck41.

6. Zwei alttestamentliche Texte sollen noch erwähnt werden, weil in
ihnen das bislang Gesagte verdeutlicht und erweitert wird. Einmal handelt
es sich um die Gottesoffenbarung aus dem brennenden Busch. Ob die
gebotene Ätiologie des Gottesnamens richtig ist oder nicht, auch die wahre
Bedeutung des Verbum hjh in diesem Zusammenhang braucht hier nicht
zu interessieren42. Wichtig ist, daß JHWH sich als der Gott der Zukunft, der
Verheißung vorstellt. Schon durch die Identifizierung mit dem Vätergott,
der ja der verheißende und zukunftsoffene ist, erst recht aber durch den
radikalen Verweis auf die Zukunft in den Worten: «du wirst schon erleben,
wer ich bin». Gott wird sich als Gott in der kommenden Geschichte erweisen.
Der zweite Text ist der von der Gottesbegegnung Elias auf dem Berg Horeb.
G. von Rad43 urteilt, die Aussage dieses Textes sei es, daß Gott sich nicht in
gewaltigen, «übernatürlichen» Machttaten erweise, sondern im Wort. Und
das bedeutet offensichtlich: in dem schwer erkennbaren, in sich selbst sich
nicht als Gotteswort erweisenden Wort, das zwar den Menschen in aller
Entschiedenheit ruft, dem Menschen aber die Möglichkeit der Verifizierung
versagt.

Fassen wir das Gesagte zusammen, so ergibt sich: die Gottesvorstellung

wird an sich, absolut, nicht reflektiert, sondern nur als

Frage nach dem Verhältnis Mensch—Gott. Wird über Gott selbst
gedacht, so nur polemisch gegen das Heidentum. Gottes Existenz
wird nie diskutiert, aber seine Herrschaft über Israel und die Welt
in aller Entschiedenheit proklamiert und das ganze Leben und
Denken darauf ausgerichtet. Das gleiche Bild zeigt auch das N.T.
Auch hier wird Gott nur im Geschichtshandeln erkannt und damit

37 Deut. 28, 36; Jes. 40, 18f.; Ps. 115, 4ff.; im N. T.: Act. 17, 29; 19, 26;
vgl. Rom. 1, 20. 23; Kol. 1, 15; 1. Tim. 1, 17; Hebr. 11, 27 («unsichtbar»
und «unvergänglich»),

38 G. von Rad, Theologie des Alten Testaments, 2 (1962), S. 257.
39 Ps. 10, 4; 14, 1; 53, 2; Jes. 40, 27ff.; Jer. 5, 12.
40 Ps. 10, 5; Anm. 6, 3.
41 H. J. Kraus, Psalmen, 1 (1961), S. 106.
42 S. Herrmann, Der alttestamentliche Gottesname: Ev. Theol. 26 (1966),

S. 281-293.
43 So G. von Rad: Göttinger Predigtmeditationen 20 (1966), S. 289; vgl.

Deut. 4, 11 ff.; 5, 26.



446 J. Dantine, Gott war in Christus

in Jesus Christus. Gott ist kein anderer als der, der Jesus von den
Toten auferweckt hat. Damit ist die alttestamentliche Verheißung
des zukünftigen Selhsterweises Gottes in einzigartiger Weise
verwirklicht worden. Gleichzeitig ist aber auch eine neue Zukunft
eröffnet worden, eine Zukunft, die wie nie zuvor in vergangener
Geschichte wurzelt, sich aber gerade jedem Ausruhen in der
Vergangenheit entzieht44.

Das Thema des N.T. ist aber nicht einfach das Wirken Gottes,
sondern das Christusereignis, indem Gott in besonderer Weise mit
dem Menschen handelt, indem Gott in Christus Mensch wurde,
starb und auferstand. Dies ist ausführlich zu bedenken.

a) Unabhängig von allen Interpretationsversuchen, wie sie sich
im N.T. seihst finden, zieht sich durch das ganze N.T. die Aussage
von der Einheit von Gott und Christus.

Das Bewußtsein seiner Einheit mit dem Vater gehört zu dem Wenigen,
was wir effektiv vom historischen Jesus wissen45. Freilich kann hier nicht von
einer Seinsidentität gesprochen werden, wie sie die späteren Konzilsbeschlüsse

feststellen, sondern um Handlungs- und Willensidentität. Damit
kann aber dann keine Abwertung gemeint sein, wenn wir uns an das biblische
Desinteresse am Sein Gottes überhaupt erinnern. Diese faktische oder
praktische Identität kommt dann auch in den eindeutig adoptianischen Aussagen
zum Ausdruck46, wird aber schon bei den Synoptikern stark betont: «Alles
ist mir von meinemVater übergeben, und niemand kennt denVater, denn der
Sohn und dem es der Sohn offenbaren will» (Matth. 11, 27/Luk. 10, 22).
Am stärksten sind freilich die johannäischen Aussagen: «Der Vater liebt
den Sohn und hat ihm alles in die Hand gegeben» (Joh. 3, 35); «Der Vater
wirkt bis heute und ich... wirke...» (Joh. 5, 17); «Niemand kommt zum
Vater denn durch mich. Wenn ihr mich erkannt habt, erkennt ihr auch den
Vater... Der Vater, der in mir ist, tut sein Werk. Glaubt mir, daß ich im
Vater bin und der Vater in mir» (Joh. 14, 6ff.); «An jenem Tage werdet ihr
erkennen, daß ich in meinem Vater bin und ihr in mir und ich in euch»
(Joh. 14, 20)47. Oder bei Paulus: «Gott war in Christus und versöhnte die
Welt mit sich selbst...» (2. Kor. 5, 19). Diese Aussagen werden weitergeführt
in den Aussagen von Gottes Kommen in die Welt. «Das Wort ward Fleisch»
(Joh. 1, 14); «Er entäußerte sich selbst» (Phil. 2, 6-11); «Als aber die Zeit
erfüllt war, sandte Gott seinen Sohn, geboren von einer Frau, unter das
Gesetz gestellt» (Gal. 4, 4); «Christus hat uns vom Fluch des Gesetzes erlöst,

44 Vgl. J. Moltmann, Theologie der Hoffnung (1964).
45 E. Käsemann, Das Problem des historischen Jesus: Exegetische Ver

suche und Besinnungen, 1 (1960), S. 187-214.
46 Mark. 1, 11 par.; 9, 7 par.
" Vgl. Joh. 6, 27; 14, 1; 15, 23f. ; 16, 3; 17, 21.



J. Dantine, Gott war in Christus 447

indem er für uns zum Fluche wurde» (Gal. 3, 13); «Er ist offenbart im
Fleische» (1. Tim. 3, 16).

Daraus resultieren zwei Feststellungen: 1. Gottes Offenbarung vollzieht
sich exklusiv in Christus. Einen anderen Zugang zu Gott außer über Christus
gibt es nicht48. 2. Über den sich in Christus offenbarenden Gott hinaus gibt
es keinen irgendwie relevanten Gott. Gott hat sich in Christus zur Gänze
für die Menschen, die Welt engagiert. Darum kann legitim und notwendig
von der Menschlichkeit Gottes49, der Selbstsäkularisierung Gottes50
gesprochen werden.

Diese legitime und notwendige Interpretation der Inkarnation
muß nun allerdings in Verbindung gebracht werden mit den

Aussagen von Kreuz und Auferstehung. Vorläufig soll der Verbindungslinie

zur Auferstehung noch nicht gezogen werden. Hinsichtlich
der Botschaft vom Kreuz aber würde die Inkarnationsaussage
bedeuten, daß legitim und notwendigerweise vom «Tod Gottes»
gesprochen werden kann51. Damit ist der «Tod Gottes» nicht
Erfindung eines hybriden oder verzweifelten Idealisten und nicht

48 Vgl. Bekenntnis von Barmen, I.
49 K. Barth, Die Menschlichkeit Gottes, Theol. Stud. 48 (1956).
50 W. Dantine, Die Offenbarung Gottes: Vocati 43 (1962), S. 64ff. ; engl.

The Revelation of Man: Student World (1963), S. 22ff. — Vgl. H. Gollwitzer
(A. 17), S. 102: «Jesus muß mit uns so eng verbunden sein, daß er einer von
uns ist und nichts, was ihn trifft, jenseits von uns geschehe, und Jesus muß
so eng mit Gott verbunden sein, daß in seinem Preisgegebenwerden Gott
selbst sich preisgibt und die Last der Verwerfung auf sich nimmt.»

51 Hier wird erstmals der Begriff «Tod Gottes» als theologischer Begriff
selbst aufgenommen, während er bislang nur ein Datum allgemein-menschlicher

Erfahrung bezeichnete. Eine solche, spezifisch theologische Verwendung

des Begriffes erscheint allerdings verdächtig ; er ist hochgradig
mythosverdächtig. Das ganze A. T. verkündet Gottes Leben, den lebendigen Gott
im Gegensatz zu den heidnischen Tod-Gottes-Mythen; vgl. H. J. Kraus,
Der lebendige Gott: Ev. Theol. 27 (1967), S. 169-200. Demgegenüber ist
allerdings zu sagen: 1. Jede theologische Formulierung ist geschichtlich,
Antwort auf konkrete Probleme einer geschichtlichen Situation. Die
geschichtliche Situation hat den Begriff «Tod Gottes» der Theologie zur
Aufgabe gemacht. 2. Wie das Kreuz nur eine Seite des Evangeliums ist, die
Auferstehung die andere, kann auch der Begriff «Tod Gottes» bestenfalls
nur eine Seite bezeichnen. Die andere darf nicht fehlen, die erste aber muß
zu ihrem Recht kommen. 3. Die Identifizierung des «Todes Gottes» mit dem
Kreuzestod Christi ist Vergeschichtlichung und Entmythologisierung. Die
Berechtigung zur Verwendung dieses Begriffes hat überdies nicht am Wort,
sondern an der Sache und damit an den folgenden Ausführungen geprüft zu
werden. - Zur Geschichte des Begriffes vgl. Moltmann (A. 44), S. 152ff.



448 J. Dantine, Qott war in Christus

bedauerlicher Unfall in der Geistesgeschichte, der im Zuge der
fortschreitenden Gottentfremdung und Säkularisierung des modernen

Menschen passiert ist, sondern die Mitte der Heilsgeschichte
selbst, von Gott selbst gewollt. «Gottes Tod ist ein integrierendes
Moment im Zentrum des christlichen Glaubens an ihn. Er ,existiert'
nicht losgelöst von seinem Sterben; er fordert das Vertrauen der
Menschen, ohne metaphysische Rückendeckung zu leben, als gäbe
es ihn nicht.»52 «Im Tode Christi ist der Tod Gottes über ahe
Proklamation hinaus zu einer Realität geworden, die den .Glauben'
sowohl fundiert als auch entbindet.»53

b) Nun kann dem entgegengehalten werden, das trinitarische
Dogma der ersten Jahrhunderte würde eindeutig dieser
Interpretation von Inkarnation und Kreuzesgeschehen widersprechen.
Dort wird ja klar unterschieden zwischen dem Gott, der über der
Geschichte, der Welt als deren Schöpfer und Herr steht, und dem
Sohn, der zwar als Gott, aber doch als besondere Person in die
Geschichte und Welt einging. Demgegenüber seien die starken
christozentrischen Aussagen, die in die Aussage vom «Tod Gottes»
münden, untrinitarisch, patripassianisch54. Diese Kritik liegt
zweifellos nahe. Es erhebt sich aber doch die Frage, ob sie, so naheliegend
sie auch sein mag, sachlich richtig ist, bzw. ob sie das Anliegen des

altkirchlichen Dogmas richtig erfaßt, oder es nicht vielmehr seinem

theologischen Ort ideologisch entfremdet. Dieser Verdacht läßt
sich in der Tat begründen.

Die trinitarischen Dogmen von Nicäa und Konstantinopel, ebenso wie
die christologischen von Ephesus und Chalkedon entscheiden die alte Frage,
wie denn die Identität von Vater und Sohn vor dem Hintergrund der
metaphysischen Theologie und Philosophie zu verstehen sei. Zwei Antworten,
klassisch als Ebionitismus und Doketismus bezeichnet, boten sich an: Die
Identität sei insofern zu verstehen, als Gott seinen Geist, seine Kraft dem
Sohn geschenkt habe, bzw. insofern, als der Sohn nur scheinbar Mensch
geworden sei. Beide Lösungsversuche gehen von der einen Fragestellung aus,
wie denn der ewige, allmächtige Gott von der Welt, von einem Menschen
gefaßt werden könne. Die Konzilien haben demgegenüber den Versuch
unternommen, im Gegensatz zu der spekulativen Auffassung des Theismus an
der Inkarnation festzuhalten, ohne den Vorstellungs- und Problemhorizont

62 W. Dantine (A. 16), S. 128f.
63 Ebd., S. 123.
64 So etwa E. H. Amberg, In welchem Sinn ist es möglich, in der Theologie

vom Tode Gottes zu reden : Referat in der Systematischen Sektion des

Evangelischen Theologen-Kongresses Wien am 27. Sept. 1966.



J. Dantine, Oott war in Christus 449

ihrer Zeit zu verlassen. Auch die Doppelaussage von Chalkedon: «unver-
mischt und unverwandelt, unzertrennt und ungeteilt» hat nicht ihren Sinn
und Aufgabe darin, beide Naturen in Jesus in einem logischen Gleichgewicht
zu halten, sondern das totale Engagement Gottes im Menschen Jesus
festzuhalten gegen alle Versuche, aus spekulativen Gründen Gott aus diesem
Engagement zu entlassen. So widersprechen in der Tat die alten Dogmen
nicht der obigen Interpretation, sondern stehen mit ihr in einer Linie.

In jedem Fall soll die Realität und Totalität der Inkarnation
Gottes ernst genommen werden. Das heißt die Trinitätsaussage hat
ihren Sinn darin, die Identität der drei Seinsweisen Gottes
festzuhalten55.

c) In einem weiteren Schritt müssen die neutestamentlichen
Aussagen von der Gottverlassenheit bedacht werden, vor allem der
Ruf Jesu «Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen»

(Matth. 27, 46/Mark. 15, 34)56.

Dieser Satz kann verstanden werden als Bestätigung der Aussage vom
«Tode Gottes», da am Kreuz sich Gott selbst verlassen habe. Oder es wird,
was in vielem wahrscheinlicher ist, Verlassenheit als Verworfensein
verstanden, dann ist damit absolute Trennung des Vaters vom Sohne gemeint
und anscheinend der These von der Gleichsetzung Tod Jesu Tod Gottes
widersprochen. Zweifellos aber ist in jedem Fall die Tendenz der Aussage
die Radikalisierung des Kreuzesgeschehens, nicht aber eine Ehrenrettung der
göttlichen Macht. Wird auch der übrige Befund des N.T. berücksichtigt,
müßte dann letztlich aus der zweiten Deutung die Ausweitung der
göttlichen Selbstaufgabe zur göttlichen Selbstverwerfung führen. Ebenso
bedeutet aber diese Aussage für das Reden vom «Tode Gottes» die strenge
Warnung vor spekulativer Verharmlosung sowohl Gottes als auch des

Kreuzesgeschehens.

Der Ruf Jesu ist darum der wohl unverständlichste Akt der
Selhstaufgahe Gottes am Kreuz.

d) Auch die Analysen der reformatorischen Christologien zeigen
das gleiche Ergebnis. Luther mißt der Inkarnation und dem totalen
Engagement Gottes in Jesus größtes Gewicht bei. Bei ihm finden
sich die vielleicht großartigsten und schönsten Inkarnationsaussagen,

wie: «Den aller weit kreyss me beschloss, liegt nun ynn

65 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, I, 1 (1935), S. 310. 315. 367 u. ö.
56 Vgl. Hebr. 2, 9 ; 5, 7 ; A. von Harnack, Zwei alte dogmatische Korrekturen

im Hebräerbrief: Sitz.ber. Preuß. Ak. Wiss. (1929), S. 62ff. ; O. Michel,
Der Brief an die Hebräer (1966), S. 139ff.



450 J. Dantine, Gott war in Christus

Marien schoss.»57 Luther war es auch, der es unternommen hat, den

Gott, der abgesehen von Christus und über Christus hinaus
«existiert», zu orten und zu bedenken, und zwar mit seiner Lehre vom
Dens nudus seil, absconditus und dem Deus praedicatus seil,
revelatus.

Die Unterscheidimg hat nun freilich scheinbar den Sinn, Gott erschöpfe
sich nicht in seiner Offenbarung in Jesus Christus, er gehe vielmehr darüber
hinaus, in Christus zeige sich nur eine Seite Gottes, nicht die andere, dunkle,
fürchterliche. Aber diese Meinung verkennt wohl die Intention Luthers.
Sie übersieht, daß das ganze Pathos der lutherischen Predigt darin
besteht, vom Deus nudus seil, absconditus wegzulenken. Gerade über ihn
läßt sich ja gar nichts sagen, darf nichts gesagt werden. Der Sinn der
Unterscheidung ist eben nicht die Relativierung des totalen Engagements Gottes
in Christus bzw. der ganzheitlichen Offenbarung Gottes in Christus, sondern
gerade dessen Unterstreichung: «Die Intention der zweifellos nicht
unproblematischen Rede Martin Luthers vom ,deus nudus' war die tiefe Einsicht,
daß von Gott nur mehr im Blick auf sein Offenbarsein in Christus geredet
werden könne.»58

Die Frage bleibt offen, ob Luther noch mehr als eine pure Negation
gemeint hat, bzw. welchen Inhalt sein Begriff vom Deus nudus seil, absconditus
hat. G. Ebeling59 geht auf dieses Problem ein: «Gott ist also nicht nur der
anwesende, sondern auch der abwesende Gott. Genauer: Der Deus absconditus,

der abwesende Gott, so sehr er der göttliche Gott ist, ist doch
zugleich... der gottlose Gott; so sehr er der alles in allem wirkende, in allem
lebendige Gott ist, doch zugleich der tote, der schlechterdings abwesende,
aber eben gerade als abwesend anwesende Gott» (S. 109). «Abwesendsein
und Anwesendsein liegen als dialektische Bestimmungen ineinander.
Abwesenheit ist eine bestimmte Weise von Anwesen. Was als abwesend anwest,
ist allerdings da, aber zugleich in quälender, unerträglicher Weise als
anwesend. Wie auch umgekehrt das Anwesendsein Gottes in bestimmter Weise
ein Abwesendsein impliziert» (S. 111). Als Ergebnis dieser Gedanken
erscheint: «So läßt sich der Glaube am Wort Gottes genügen» (S. 112), ohne
darüber zu klagen und zu reflektieren, ob sich damit der ganze Gott
ausgeliefert hat. Nun zeigen diese Sätze Ebelings deutlich 1. den Zusammenhang

dieser Unterscheidung mit der Frage nach dem Tod Gottes; 2. wird
Inhalt und Sinn dieser Unterscheidung aufgezeigt; 3. wird eigentlich die

Unterscheidung «zweier Götter» umgelegt in zwei Verhaltensweisen Gottes,
bzw. in die Unterscheidung von Wirksamkeit-Nichtwirksamkeit Existenz-
Nichtexistenz Gottes. Und zwar letzteres so, daß die Zusammengehörigkeit
beider Momente in dialektischer Weise festgehalten bleibt. Damit kommt

57 Vgl. E. Wolf, Die Christusverkündigung bei Luther: Peregrinatio
(1962), S. 58.

58 W. Dantine (A. 16), S. 125.
69 Ebeling (A. 4), S. 109ff.



J. Dantine, Gott war in Christus 451

etwa auch unsere Interpretation des Jesusrufes «Mein Gott, warum hast du
mich verlassen» in Einklang.

Im Einklang mit dem bisherigen Gedankengang formulieren wir:
Der Deus nudus wird erfahren als der christuslose Gott. Es ist also
der Gott, der allgemein von den Menschen aller Zeiten als das
Unheimlich-Numinose erfahren wird. Es ist die Übermacht, das
Unverständliche und das in seiner Unverständlichkeit und
Unverfügbarkeit den Menschen Vernichtende, das mit dem Siegel «Gott»
versehen wird. Das bedeutet : überall, wo der Mensch in Absehung
von Christus leht und denkt, stößt er auf die nackte Willkür einer
Überexistenz, die den Menschen bedroht und vernichtet. Die
Botschaft des Evangeliums setzt dem entgegen: Gott ist Mensch
geworden und er ist nur hier, und er zeigt sich im Menschen Jesus als
der «ganz andere», nämlich als der Deus pro nobis. Abgesehen von
Christus ist nur Nicht-Gott. Der Deus nudus seil, absconditus ist
also der Nicht-Gott. Zugleich aber dann doch der gleiche Gott - und
hier ist die Dialektik Ebelings wichtig -, insofern es eben Gott
selbst ist, der den Weg in die Offenbarung gegangen ist, der sich
seiner absconditas begeben hat, wohl aber seine absconditas behält
für jeden, der Gott abgesehen von Christus erkennen will.

e) In einem zweiten Gedankengang soll das gleiche beschrieben
werden. Die bisherigen Gedanken bezogen sich vornehmlich auf
das Sein Christi. Das Werk Christi muß nun bedacht werden. Dies
wird als Erlösung, Befreiung beschrieben : Befreiung wovon %

1. Befreiung von der Sünde, heißt es im N.T., aber dann auch
Befreiung vom Gesetz.

Bei Jesus heißt es: Befreiung von einem unmenschlichen, sinnlos
gewordenen Gesetz, das dem Menschen nicht entspricht: «Der Sabbat ist um
des Menschen willen gemacht» (Mark. 2, 27); «Des Menschen Sohn ist der
Herr auch über den Sabbat» (Matth. 12, 8). Christus ist Ende und Erfüllung
des Gesetzes. Das bedeutet nicht Aufhebung, aber Relativierung. Nicht
mehr das Gesetz ist der Kanon, nach dem die Menschen be- und verurteilt
werden, sondern die liebende Solidarität des Herrn, der mit Zöllnern und
Sündern ißt und trinkt. Bei Paulus ist der gesamte Komplex konsequent
durchdacht. Wir sind durch Christus gerecht, «ohne des Gesetzes Werke,
allein durch den Glauben» (Rom. 3, 28); Gott richtet nicht nach dem Gesetz,
sondern er macht den Gottlosen gerecht (Rom. 4, 5) ; «da wir also durch den
Glauben gerechtfertigt wurden, haben wir Frieden mit Gott durch unsern
Herrn Jesus Christus» (Rom. 5, 1); «damit er die erlöste, die unter dem
Gesetz waren, damit wir die Kindschaft empfingen» (Gal. 4, 5). Was ist das
Gesetz und wie ist das Gesetz Ursache der Sünde? (Rom. 7, 7; 1. Kor. 15,



452 J. Dantine, Gott war in Christus

56). Es ist die Instanz, die über den Menschen nur den Stab brechen kann,
die Instanz, der der Mensch ausgesetzt ist, vor der er sich nicht retten kann
und die ihn Gott entfremden muß. Der Mensch ist mm von dieser anklagenden,

richtenden Instanz befreit. Er wird befreit zu freiem Zugang zu Gott.

2. Nun ist die Erfahrung des Angeklagt- und Gerichtetseins eine

allgemein menschliche und muß nicht mit einer Gottesvorstellung
verbunden sein. Deutlich zeigt das u. a. die Gerichtsvorstellung in
der modernen Literatur 60. Da aber das Evangelium den Menschen
befreien will von der anklagenden und richtenden Instanz, oh sie

nun in Gott begründet gesehen wird oder nicht, muß das Evangelium

auch in der Lage sein, Befreiung von einem atheistischen
Gesetz zu schenken. Und zwar ohne vorherige Umsetzung des

atheistischen in ein theistisches Gesetz.
3. Desgleichen muß erinnert werden, daß der Mensch nicht mehr

nur das Gesetz als eine «Emanation» oder gar «Hypostase» Gottes
als richtende Instanz versteht, also das Gesetz für ihn nicht mehr
nur ein Teil Gottes ist, sondern Gott selbst erscheint in seiner
Totalität als denMenschen anklagend,richtend, «ansehend» (Sartre).
Damit hat sich die Bedeutung des Gesetzes ausgeweitet,
verallgemeinert, und zwar in gleichem Sinne, wie schon in Punkt 2

gezeigt wurde. Will das Evangelium wirklich die Befreiung von den

anklagenden und richtenden Instanzen verkünden, muß der Schritt
zur Aussage getan werden, das Evangelium verkünde die
Befreiung von Gott als der universal-richtenden und anklagenden
Instanz.

4. Indem Gott durch den Tod Jesu Christi wirklich den Menschen
befreit von den ihn immer anklagenden und richtenden Instanzen,
befreit der Tod Christi den Menschen von dem übermächtig
bevormundenden und anklagenden Gott, ist der Tod Christi der Tod
Gottes. Aber jetzt der Tod Gottes, der von Gott seihst gewollt und
durchgeführt wurde. Zarathustra mußte Gott selbst umbringen.
Orest muß sich seine Freiheit einem auf seine Herrschaft bedachten
und mit allen psychologischen Mitteln der mitleidigen Knechtung
vorgehenden Jupiter abringen. Das Evangelium predigt diese

Befreiung des Menschen als von Gott schon vorweggenommen61. Der

60 W. Dantine, Verheißung der Lehre von der Rechtfertigung in der
Gegenwart: Theol. Zs. 22 (1966), S. 258, wo Broch, Kafka, Musil, Camus
und Miller genannt werden.

61 W. Dantine (A. 16), S. 123.



J. Dantine, Oott war in Christus 453

Tod Gottes wird auch hier als die von Gott gewollte und
durchgeführte Mitte der Heilsgeschichte sichtbar.

Fragen stellen sich aber jetzt ein. - 1. Der freie, atheistische
Mensch muß leben und sein Schicksal auf sich nehmen, und das

ist auch seine Strafe. Vergebung kommt nicht in Frage, Reue
ebensowenig, denn sie würde Verleugnung des selbstgewählten
Weges bedeuten. Orest beschreibt sein freies Sein keineswegs rosig :

«... sans excuse, sans recours qu'en moi. Mais je ne reviendrai pas
sous ta loi : je suis condamné à n'avoir d'autre loi que la mienne...
Car je suis un homme, Jupiter, et chaque homme doit inventer
son chemin.. ,»62 Aber das Evangelium Christi beinhaltet
Sündenvergebung und Rekursmöglichkeit um jeden Preis. Benötigt aber
nicht doch wieder die Vergebung den Rekurs auf einen jenseitigen
Gott? Muß nicht doch wiederum ein theistischer, gnädiger Gott
gedacht werden, der letztlich doch nur bevormundet? - 2. Nach
Sartre hat der freie Mensch nur sein eigenes, von ihm selbst erfundenes

Gesetz. Der Mensch wählt seine eigene Existenz. «Das
Dasein ist rufverstehend hörig seiner eigensten Existenzmöglichkeit.

Es hat sich selbst erwählt», sagt M. Heidegger63. Fällt damit
für jeden freien Menschen jede inhaltlich gefüllte Ethik? Bekanntlich

hat Sartre dieser Frage wegen entscheidend seinen Existentialismus

revidieren müssen. Seine ursprünglich gefühlsmäßige «linke»
Einstellung mußte begründet werden. Zur Begründung zieht er
vorläufig, aber immerhin, die marxistische Philosophie heran64.

Damit wird die Dringlichkeit der Frage nach der inhaltlichen Ethik
illustriert, der auch Sartre sich nicht entziehen konnte. - Beide
Fragen treiben den Versuch des Begreifens von Freiheit - gleichgültig,

ob es nun christlich oder nicht-christlich verstandene ist -
zum Äußersten, nämlich zur entscheidenden Frage nach der Lebbar-

keit dieser Freiheit. Sartre hat in seiner Einleitung zu den
Gedichten Mallarmés65 diese Frage weitergeführt bis zu jenem Punkt,

62 J. P. Sartre, Les mouches (A. 25), S. 101: «... ohne Entschuldigung,
ohne Hilfe außer in mir selbst. Aber ich werde nicht unter dein Gesetz
zurückkommen. Ich bin dazu verdammt, kein anderes Gesetz zu haben als
mein eigenes... Denn ich bin ein Mensch, Jupiter, und jeder Mensch muß
seinen eigenen Weg erfinden...»

63 M. Heidegger, Sein und Zeit (1963), S. 287.
64 J. P. Sartre, La critique de la raison dialectique (1960), S. 29.
65 Sartre, Einleitung zu S. Mallarmé (A. 25).

30



454 J. Dantine, Gott war in Christus

an dem der Selbstmord als einzig mögliche Lösung des Problems
und als zwingende Konsequenz des Gottesmordes aufscheint.

Diesen dringlichen Fragen müssen wir uns nun zuwenden, gleichzeitig

aber auch der anderen Seite des Christusereignisses, der
Auferstehung, von der die Lösung zu erhoffen ist.

a) Gehen wir die Auferstehungsberichte durch66, stehen wir fest :

1. Alle Auferstehungsberichte betonen die Realität des Ereignisses
(leeres Grab, Wächter, Berührung durch Thomas, leibhaftiges Essen

am See Genezareth). 2. In eigenartigem Gegenschlag dazu wird
die Unverfügbarkeit betont: Maria Magdalena darf den
Auferstandenen nicht berühren, die Jünger hören am leeren Grab nur
die Predigt der Engel, die Thomasgeschichte scheint mehr den

Unglauben zu verweisen als die Auferstehung zu beweisen, den

Jüngern von Emmaus entschwindet Jesus sofort nach dem
Erkanntwerden, und Saul hat überhaupt nur Vision und Audition,
wobei die Vision sofort zur Blindheit führt. 3. Historisch ist die
Auferstehung nur greifbar im Osterglauben der Jünger, der sich
auf Ostern als das die Gemeinde konstituierende Ereignis beruft.
In der Stiftung der Gemeinde, oder anders gewendet, im «Wunder»,
daß die verängsteten Jünger zu mutigen Zeugen wurden, weil sie

an das neue Leben ihres Herrn glaubten, zeigt sich die Realität der
Auferstehung und ihr allem menschlichen Wissen, Fühlen und
Denken Vorgeordnetsein. 4. In ihrem Osterglauben bekennt sich
die Gemeinde zu dem lebendigen Christus, dem sie ihr Sein
verdankt. Das heißt: daß Christus gegenwärtig ist «als Gemeinde
existierend»67, aber so, daß er nie einfach in der Gemeinde aufgeht,
sondern ihr immer als ihr Herr und Gründer vorausgeht. 5. Die
Auferstehungsberichte versuchen dieses «Wunder» in vorstellbaren
Bildern wiederzugeben, wobei die Gefahr, Bild mit Sache zu
verwechseln, die jede Analogie mit sich bringt, sowohl gesehen als
auch bekämpft wird.

b) Jede weitere Überlegung verlangt nun als Voraussetzung die
Bestimmung, in welchem Verhältnis Tod und Auferstehung Jesu
zueinander stehen. Soll nämlich das Kreuzesgeschehen wirklich
ernst genommen werden als die totale Selbsthingabe Gottes an die

66 Hier kann natürlich nicht die gesamte Diskussion über Historizität
und Bedeutsamkeit der Auferstehung aufgerollt werden. Einige Anmerkungen

müssen genügen.
67 D. Bonhoeffer, Sanctorum Communio (1954), S. 210. 218.



J. Dantine, Gott war in Christus 455

Menschen zugunsten des Menschen, wird die Auferstehung
zweifellos dann nicht hinreichend interpretiert, wenn sie als glückliches
Happy-end eines Dramas gesehen wird. Wird Auferstehung
beschrieben als Eingreifen eines Deus ex machina in ein tristes Drama,
um es doch zu einem glücklichen Ende zu bringen, erscheint das

Kreuzesgeschehen als eine Übergangsphase, als eine vielleicht
notwendige Krise oder ein vorübergehender Eehlschlag, aber kaum
als mehr. Oder wird gemeint, Gott hätte aus ewiger Höhe seinen
Gesandten nach seinem ewigen Plan in die Welt geschickt und
sterben lassen, um ihn rechtzeitig wieder zu sich zu erheben, wird
Gottes eigenes Engagement letztlich verleugnet. Gott mag in
dieser Sicht freilich Schmerz um seinen Sohn empfunden haben,
aber dieser Schmerz kann kaum mehr als vorübergehend gewesen
sein, denn die Errettung war ja bereits eingeplant. Der Doketismus
beider Darstellungen kann nicht übersehen werden68.

Wie aber kann man diese Gefahr, das Christusereignis zur
Tragödie mit gutem Ausgang zu machen, entgehen, ohne daß die

68 Daß diese beiden Darstellungen Karikaturen sind, liegt auf der Hand.
In beiden Fällen kann die Fülle des Evangeliums sehr wohl auch zum
Ausdruck kommen, sowohl in der dramatischen Darstellung eines harten Kampfes
auf Leben und Tod als auch in einer großangelegten Sicht von Gottes ewigem
Plan und seiner wunderbaren Heilsveranstaltung. Aber beide Möglichkeiten
tragen den Keim ihrer eigenen Karikatur in sich. - D. Solle (A. 15),
Stellvertretung, S. 168ff., polemisiert in gleicher Weise gegen eine Sicht des
Kreuzes als einer Durchgangsstation: «Die Geschichtlichkeit des Menschen»
sei «im Lichte solcher Osterwirklichkeit preisgegeben» (S. 169). Demgegenüber

meint sie, daß «der vorläufige Christus bis ans Ende der Tage am Kreuz
der Wirklichkeit hänge» (S. 170). Zweifellos können diese Sätze nicht
unbedacht übernommen werden. Gollwitzer (A. 17), S. 124, greift sie
entsprechend an. Es muß aber gesehen werden, 1. daß Solle nicht von jeder
Auferstehungstheologie spricht, sondern nur von «solcher», also einer, die
das Kreuz zur Durchgangsstation stempelt; 2. daß die Geschichtslosigkeit
bestimmter Auferstehungstheologien in der Tat ein zu beachtendes Problem
ist ; vgl. W. Dantine, Geschichtsproblematik und Pneumatologie : Ev. Theol.
21 (1961), S. 241-263. Demgegenüber dürfte Solle übersehen, daß gerade
die Auferstehung den Menschen in neue Geschichtlichkeit stellt, d. h. ihm
Freude und Verheißung zum Schaffen von Geschichte und getrostes Durchleiden

von Geschichte schenkt. Aber Geschichte nach der Auferstehung ist
eben immer Geschichte des Gekreuzigten und Auferstandenen. Das zeigt die
Pneumatologie und Soteriologie. Liegt die Schwierigkeit etwa darin, daß
Solle so gut wie nicht auf die Pneumatologie rekurriert? Ob allerdings das
Problem gelöst werden kann durch die Betonung des unauflöslichen Nach-
einanders von Kreuz und Auferstehung, ist sehr zu fragen.



456 J. Dantine, Oott war in Christus

Realität der Auferstehung vernachlässigt wird? Das N.T. selbst
scheint zwei Möglichkeiten gesehen zu haben.

1. Die spätere, wohl reifere, auch einfachere Möglichkeit findet sich bei
Johannes in der Doppeldeutigkeit des Begriffes «erhöht werden»69. Christus
wird am Kreuz sichtbar erhöht, als der Leidende, Sterbende, Gescheiterte.
Und in eben demselben Akt wird er der Welt enthoben, wird er verherrlicht,
erreicht er das Ziel seines Lebens. In der Ohnmacht des Gekreuzigten offenbart

sich die Macht Gottes, Tod und Auferstehung fallen in ein und dasselbe
Geschehen zusammen. Die oben skizzierte johannäische Darstellung der
Einheit von Vater und Sohn, und damit des Eingehens des ewigen Gottes in
die irdische Geschichtlichkeit, führt zwingend zu dieser Aussage.
Entsprechend führen auch die Aussagen Luthers von der Offenbarung Gottes
im Gekreuzigten in diese Richtung. Markant sind dabei besonders die
Aussagen über die Ehre Gottes, die gerade in der Kondeszendenz zum Ausdruck
komme, die direkt den johannäischen Aussagen entsprechen70. — 2. Die
bekanntere Lösung ist wohl die der Drei Tage. Die ältesten Traditionen reden
von der Auferstehung nach drei Tagen und zwar so betont, daß eine
theologische Bedeutung angenommen werden muß71. Der theologische Gedanke
ist wohl der, daß das Verhältnis von Tod und Auferstehung als ein
geschichtliches bezeichnet wird. Die Differenz beider Akte wird als geschichtlicher

Prozeß interpretiert72.

Es scheint, daß diese beiden Möglichkeiten nebeneinander
gestellt und miteinander verbunden werden müssen, wie es ja bereits
bei Johannes der Fall ist. Das würde bedeuten, daß sich in der
Ohnmacht Gottes seine Macht offenbart, der Gescheiterte sich als
der Sieger erweist, ein Erweis, der aber sich in Geschichte vollzieht.
Auferstehung bedeutet dann die Umsetzung des Kreuzesgeschehens
in lebendige Geschichte, oder: Auferstehung bedeutet einen Ge-

schichtsprozeß73. Diese Behauptung wird dadurch bestätigt, daß
69 Joh. 3, 14; 8, 28; 12, 32; R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes

(1962), S. HO, 2; 266; 269, 7.
70 M. Luther, Weim. Ausg. 23, 156, 30: «Vnsers Gotts ehre aber ist die,

so er sich vmb vnser willen auffs aller tieffest erunter gibt, yns fleisch yns
brod, yrrn vnsern mund, hertz und schos, Vnd dazu vmb vnser willen leidet,
das er vnehrlich gehandelt wird beyde auff dem creutz vnd altar...» ; 26,
437, 15 : «Es ist Gottes ehre nicht entkegen, das er nach der Gottheit allenthalben,

auch ynn der hellen, sey»; Wolf (A. 57), S. 56ff.
71 Mark. 8, 31; 9, 31; 10, 34; Matth. 16, 21; 17, 23; 20, 19; 27, 63; Luk. 9,

22; 18, 33; 24, 7; Joh. 21, 14; Act. 10, 40; 1. Kor. 15, 4.
72 Ähnliches gilt auch zweifellos von den 40 bzw. 50 Tagen der

nachösterlichen Zeit.
73 Es zeigt sich hier deutlich, wie auch unsere Trennung der Abschnitte

über Tod und Auferstehung fragwürdig ist. Wichtige Zusammenhänge



J. Dantine, Gott war in Christus 457

nach dem gesamten neutestamentlichen Zeugnis die Auferstehung
Christi immer schon Auferstehung und Leben der Gläubigen
involviert74.

c) Die These von der Auferstehung als Geschichtsprozeß
erzwingt aber sofort die Rückfrage, was denn hier unter Geschichte

gemeint sein könnte.
1. Nicht kann es die «Heilsgeschichte» sein, sofern darunter verstanden

wird ein übergeschichtlicher Prozeß, eine Geschichte neben anderen. Eine
solche wäre doketisch-manichäisch, läßt Gottes Handeln nicht wirklich in
die Welt hereinreichen. — 2. Ebensowenig kann es einfach die profane
Geschichte sein. Denn die Identifizierung erzwingt die Wertung allen
Geschehens als Heilsgeschichte. Sie gibt also den wohl ursprünglich geschichts-
kritischen Ansatz der heilsgeschichtlichen Konzeption auf, verklärt alles
Gewesene und muß in doktrinärem Konservativismus enden. — 3. Gleiches

gilt, wenn diese Geschichte als die Geschichte der Gemeinde verstanden wird.
Auch hier fehlt das geschichtskritische und zukunftsfreudige Moment. Die
nötige Kritik könnte freilich in ekklesiologischen Bestimmungen nachgeholt
werden (wann ist Gemeinde wirklich wahre Gemeinde?). Solche kritischen
Bestimmungen dürften aber kaum glaubhaft sein, wenn sie nicht in
Verbindung mit dem Prinzip ecclesia semper reformanda stehen ; dieses Prinzip
aber ist wiederum nur verständlich, wenn es in der Auferstehungsbotschaft
verankert ist.

Auf der anderen Seite erzwingt aber die Ablehnung der
heilsgeschichtlichen Konzeption die Verklammerung der Auferstehungs-
geschichte mit profaner Weltgeschichte ebenso wie mit
Kirchengeschichte. Die Auferstehnngsgeschichte ist Geschichte der Welt,
ist Geschichte der Gemeinde, aber nie in ihr aufgehend.

d) Aber was heißt das? Die Antwort muß wohl lauten: Aufer-

stehungsgeschichte ist die Geschichte des Wortes Gottes, ist die
Geschichte der Predigt.

1. Indem Gottes Wort die Auferstehung predigt, nimmt der
Mensch nicht nur Kenntnis von der Auferstehung, sondern erfährt

mußten hier wie dort Erwähnung finden, und es mag nicht immer klar
werden, warum der eine oder andere Gedankengang hier und nicht im anderen
Abschnitt aufscheint. Ebenso wird hier riskiert, daß nun doch wieder die
Aussagen über die Auferstehung triumphalistisch als die perfekten
Antworten auf die vorhandenen Probleme mißverstanden werden. Als
Legitimation kann wohl nur auf die Tatsache verwiesen werden, daß auch die
beste und klarste Theologie ebenfalls immer noch von Tod und Auferstehung
als zwei getrennten Akten reden mußte.

74 Rom. 1, 4; 4, 25; 6, 4; 8, 11; 1. Kor. 15; 2. Kor. 4, 10; Eph. 2, 5f.;
Phil. 3, 10; Kol. 2, 12f.; 1. Petr. 1, 3.



458 J. Dantine, Oott war in Christus

sie selbst75. «Glaube kommt aus der Predigt.»76 Und indem
Menschen zum Glauben durch die Predigt kommen, wirkt der
Auferstandene real. Der Tote lebt im lebendigen Wort. Wir stoßen hier
wiederum auf die Aussagen Luthers und seine Identifikation von
Deus incarnatus, crucifixus und praedicatus77.

2. Gemeinde existiert immer schon durch das Wort. Die
Auferstehung wird den Jüngern zuerst durch das Wort der Engel
verkündet. Kirche ist Creatura verbi. Kirche ist der Ort, wo das

Evangelium gepredigt wird. Insofern ist die Geschichte der
Gemeinde wirklich Geschichte der Auferstehung. So hat sich Gott
auch als der Lebendige den Menschen, nämlich der predigenden
Gemeinde ausgeliefert, aber doch so, daß er im Wort immer neue
Gemeinde sammelt, predigende Gemeinde immer neu konstituiert.
So lebt Gott wirkhch unter Menschen, aber immer als ihnen
vorausgehend, ihnen konfrontiert. Der Deus in nobis und der Deus
extra nos ist einer.

3. Weil der profanen Welt der lebendige Gott verkündet wird
und sie der Ort des Zeugnisses der Gläubigen ist, ist Auferstehungsgeschichte

auch profane Weltgeschichte.
4. Die Predigt der Gemeinde ist Inkarnation der göttlichen

Offenbarung. Wie Gott sich in Jesus den Menschen ausgeliefert hat,
liefert er sich ihnen auch im Wort aus. Und das Wort ist schwach,
zwiespältig, unsicher, wie das Wort der Engel am Grab78. Aber
dennoch kann es immer wieder machtvoll in das Leben einzelner
Menschen und ganzer Gemeinschaften eingreifen. Gerade darin
spiegeln sich die beiden bestimmenden Momente des neutestament-
lichen Auferstehungszeugnisses : die Realität und die Unverfügbarkeit.

Somit liegt darin, daß Menschen als Zeugen Christi Gottes
Wort predigen dürfen, sowohl der Tod Gottes, die Selbstaufgabe
Gottes für die Menschen als auch das Lehen Gottes als des

vollmächtig in das Leben der Menschen eingreifenden.
e) Welches ist aber der Inhalt der Predigt? Die Rechtfertigung

75 Joh. 5, 24; 8, 51; Gal. 1, 16.
76 Rom. 10, 17; 1. Kor. 15, 11.
77 Luther, Weim. Ausg. 19, 462, 22: «Uberal ist er, er will aber nicht,

das du uberal nach yhm tappest, sondern wo das wort ist, da tappe nach,
so ergreiffestu yhn recht», Wolf (A. 57), S. 59ff.

78 Mark. 16, 8; Luk. 24, 11 ; vgl. auch das Gleichnis vom Sämann, Mark. 4,
1-9 par., auch 1. Kor. 1 und 2.



J. Dantine, Gott war in Christus 459

des Sünders79. Auferstehungsgeschichte ist damit Rechtfertigungsgeschichte,

Geschichte der Prozeß des Menschen coram Deo.
Auf früher Gesagtes muß freilich zurückgegriffen werden. Sprechen wir

von «Rechtfertigungsgeschichte», meinen wir nicht neuerdings eine
«Heilsgeschichte» als besondere Geschichte. Vielmehr vollzieht sich «die
Rechtfertigung als das Heilsgeschehen am geschichtlichen Menschen... im
Gesamthorizont der Geschichte»80. Denn gerade die Rechtfertigimg ermöglicht
es, Geschichte als solche wie als Ort des Heilsgeschehens zu sehen: «Die
,Freiheit eines Christenmenschen' vermag sich ganz in die Geschichte
einzulassen, weil sie von dem Wort Gottes lebt, das sich selbst ganz in die
Geschichte eingelassen hat. Im Wortgeschehen der Rechtfertigung braucht
weder die ,Offenbarung' noch auch das ,Heil' mit ,Geschichte' identifiziert
zu werden, weil Christus das ,Ende aller Geschichte' ist, sie aber neu für den
Glauben erschließt.»81

Damit sind aber auch schon Antworten gegeben auf die Frage,
was das Verstehen der Auferstehungsgeschichte als Rechtfertigungsgeschichte

bedeutet.
1. Rechtfertigung bedeutet den Freispruch des angeklagten

Menschen. Der Theismus versteht selbstverständlich Gott als den
Richter des Menschen und wird dadurch neuerdings in die
Notwendigkeit versetzt, den Deus contra nos nicht nur zu akzeptieren,
sondern auch zu predigen. Der nach-theistische Mensch allerdings
benötigt Gott nicht mehr als Verdichtung des Existentials des

Angeklagtseins. Was freilich nichts daran ändert, daß jeder Mensch
sich als angeklagt versteht. Rechtfertigung heißt nun, daß der
sündige, d. h. der empirische Mensch freigesprochen wird durch
Gott, gleichgültig, ob nun der Prozeß als coram Deo oder coram
mundo sich abspielend gedacht wird. Angesichts der den Menschen
erdrückenden Übermacht der Anklage wird der Mensch
freigesprochen von Gott selbst. Gott ist nicht mehr der, durch dessen
Abschieben man sich selbst von der Anklagebank retten kann und
muß, sondern er ist der, der diese Befreiung durchführt.
Rechtfertigung predigen heißt, «auf jenen Jesus zu verweisen, der unter
lauter ,Du-sollst'-Sagern auf eine unüberhörbar neue Weise ,Du

79 W. Dantine, Die Gerechtmachimg des Gottlosen (1959); E. Wolf,
Rechtfertigungslehre als Mitte und Grenze reformatorischer Theologie :

Peregrinatio, 2 (1965), S. 11—21.
80 W. Dantine, Geschichte und Rechtfertigung: Zs. Theol. Ki. 62 (1965),

S. 379.
81 Dantine, ebd.; ders., Geschichtsproblematik (A. 68), S. 241 ff.



460 J. Dantine, Gott war in Christus

darfst' sagte; ,du darfst' - und ,du kannst' weil du darfst: ,Ich
verdamme dich nicht; gehe hin und sündige hinfort nicht mehr'».82

Gottes freisprechendes Wort ist wie jedes göttliche Wort
schaffendes Wort. Darum ist Rechtfertigung Gerechtmachung, nicht nur
Imputation83. Der Gerechtfertigte befindet sich im Prozeß der
Gerechtwerdung. Dieser Prozeß ist aber ein innerwelthcher Prozeß.
In der Welt, mit den Aufgaben dieser Welt darf der Mensch mit
der ihm geschenkten Gerechtigkeit experimentieren. Er entweicht
der Welt nicht und bleibt darum auch im Horizont der Sünde

(simul iustus et peccator).
2. Das Rechtfertigungsgeschehen ist als Solidaritätshandeln Gottes

mit dem Menschen zu sehen. Gott spricht den Gottlosen
gerecht, Christus stellt sich solidarisch an die Seite der Unfrommen.

Gott erklärt das Handeln und Wirken des Menschen in der
Welt zu seiner Sache, nimmt sie auf sich und läßt so durch den
Menschen in der Welt sein Werk verrichten. Der Mensch darf so

auch als sündiger Mensch Mitarbeiter Gottes sein, und zwar indem
der Mensch seine innerweltlichen Aufgaben erfüllt. «Die
Rechtfertigung... verwirklicht sich im Vollzug des Gehorsams des

Glaubens, der geschichtliche Verantwortung gerade dadurch verifi-

82 Dee (A. 26), S. 451. Gollwitzer (A. 26) moniert in seiner Antwort freilieh
mit Recht das offensichtliche Unverständnis der forensischen Rechtfertigungslehre

und zeigt ebenso mit Recht auf, welche Folgen ein Ausweichen
an diesem Punkt haben muß. Auf der anderen Seite kann aber nicht darüber
hinweggegangen werden, daß Dee das Gesetz jedenfalls nicht so verflacht,
daß er nicht um das ständige Angeklagtsein des Menschen weiß und darum,
daß es in Sündenvergebung und Rechtfertigung um das «Du darfst» geht.
Der entscheidende Punkt ist aber dieser: Muß die Anklagebehörde mit Gott
identifiziert werden, damit der Rechtfertigungsprozeß des Menschen
abrollen kann - das wäre «theistisch» und wird von Dee abgelehnt -, oder trifft
die freimachende Botschaft von Gottes Freispruch den Menschen in seinem
schlechthinigen Angeklagt- und Gerichtetsein? Um letzteres geht es
offensichtlich Dee. Daß weitere Fragen damit zusammenhängen, Fragen von
geringem, aber auch sehr großem Gewicht, steht außer Frage, und darum
kann der Entwurf Dees kaum mehr als der Versuch eines Neuansatzes sein.
Aber aus der Tatsache, daß auch schwere Fragen noch offen bleiben, kann
noch lange nicht gefolgert werden, jeder Versuch einer a-theistischen Theologie

sei notwendig zum Scheitern verurteilt. Wäre das der Fall, wäre die
Botschaft des Evangeliums effektiv die von Existenz, Handeln und Gewalt
Gottes und nicht die von Rechtfertigung, Vergebimg und Erlösung des
Menschen durch den ohnmächtigen Gott.

83 W. Dantine (A. 79), passim.



J. Dantine, Gott war in Christus 461

ziert und praktiziert, daß er die personale Existenz des Einzelnen
angesichts seiner mitmenschlichen und kosmischen Umwelt zur
Sprache bringt, und zwar sowohl im Wort wie im Tun.»84

3. Daß eine solche Auffassung der Rechtfertigung nicht von einer
den Menschen entmündigenden Gottesvorstellung ausgeht, zeigt
sich wohl dann am besten, wenn sie verglichen wird mit der pela-
gianischen und semipelagianischen, in der die Gratuität der
Rechtfertigung umgedeutet wird in die Krückenfunktion einer
allgegenwärtigen (und «gräulich gespaltenen») Kraftbegabung. Damit wird
die ausschließliche Gratuität im Interesse der Eigenverantwortlichkeit

des Menschen vernichtet, aber auch die Eigenverantwortlichkeit
des Menschen wird zerstört, weil die Gnade derart als autonome

Kraft verstanden wird, daß der Mensch in seiner Persönlichkeit
hypostatisch in ihr aufgeht85. Die Polgen haben sich gezeigt.
Rechtfertigungsgewißheit durfte und konnte es nicht mehr geben,
ebensowenig wie es freie, mündige Verantwortung geben durfte. Die
Kirche als Vormund mußte für den Menschen eintreten.

4. Wir hören also in der Predigt des Evangeliums unsere, d.i.
der Gottlosen Rechtfertigung. Und darum dürfen wir frei und
verantwortlich in der Welt handeln im Wissen um Gottes «Du
darfst», um Gottes Solidarität, um Gottes Preispruch und in
dieser Verantwortung dürfen wir Gottes Werk tun, ebenso wie
Gott sein Werk durch uns tun läßt. Indem wir diese Botschaft
unserer Rechtfertigung hören und sie in personale Verantwortung
in und für die Welt umsetzen, lebt Christus, vollzieht sich
Auferstehung.

g) Auferstehungsglaube ist immer auch Auferstehungshoffnung.
Die Botschaft von Jesu Auferweckung ist verbunden mit der

Hoffnung auf seine Wiederkunft.
Die Wiederentdeckung dieser Zusammengehörigkeit durch den Dialog mit

säkularen Zukunftshoffnungen, der des Evolutionismus (Teilhard de Chardin)

und des Marxismus (J. Moltmann u. a.) hat die Verengung der existen-
tialen Theologie auf die jeweilige Entscheidungssituation aufgelöst und den
Blick wieder frei gemacht auf reale Zukunft und damit auf reale Geschichte. -
Freilich steht das neue Begreifen von Hoffnung auf Zukunft in Diskontinuität

84 W. Dantine (A. 80), S. 378.
85 Freilich hat solche «Enhypostasie» biblische Begründung in der Redeweise

des Paulus vom «Christus in mir». Ob freilich in der Tat eine solche

Enhypostasie, die des Menschen Verantwortlichkeit aufhebt, auch gemeint
ist, bleibt dahingestellt.



402 J. Dantine, Gott war in Christus

zu den traditionellen insofern, als die traditionellen Bilder eines räumlichen
Herabkommens des Herrn aus einem räumlichen Himmel, die Bilder einer
Weltvernichtung, eines Weltenbrandes usw., die noch in der Zeit des letzten
Krieges lebendig waren, als aufgegeben betrachtet werden müssen86. Diese
Aufgabe erweist sich aber nicht als Substanzverlust, sondern als
Neuerfassung der eigentlichen Mitte der Zukunftshoffnung: Im Räume dieser
Welt vollzieht sich die Schaffung des Reiches Gottes, unfaßbar, ungreifbar,
aber doch immer wieder neu ans Licht tretend. Und zwar durch das Tun der
Menschen. So vergeblich und sinnlos dieses Tun sein bzw. scheinen mag,
läßt sich doch dessen Sinnhaftigkeit mit Grund glauben und erhoffen. Denn
dem Glaubenden entbirgt sich die Zukunft als die des Herrn. Die Zukunft,
die Neues, Ungewohntes, Gefährliches bringt, steht doch im Zeichen des
schon bekannten Christus, des Deus pro nobis. «Wird aber die Zukunft als
die ,Zukunft Jesu Christi' erwartet, so wird sie nicht von einem Neuen oder
Anderen erwartet. Was die Zukunft bringt, ist durch das Christusgeschehen
der Auferweckung des Gekreuzigten ,ein für alle Mal' zuversichtlich erhoffbar
geworden. Der Glaube an Jesus als den Christus ist nicht das Ende der
Hoffnung, sondern ist die Zuversicht in der Hoffnung. Der Glaube an Christus
ist das prius, aber die Hoffnung hat in diesem Glauben den Primat.»87

Der Tod Gottes in Christus ist also gewiß ebensowenig ein
endgültiger Tod wie er nicht nur ein Tod im Bewußtsein der Menschheit
ist. Auferstehung bedeutet eben auch, daß Gott wiederkehrt, daß

er die Macht wieder an sich nehmen wird: «Wenn aber alles ihm
Untertan sein wird, alsdann wird auch der Sohn selbst Untertan
sein dem, der ihm alles untergetan hat, auf daß Gott sei alles in
allem» (1. Kor. 15, 28)88. Indem also die Auferstehung Christi sich

86 Vgl. die Diskussion von J. Moltmann, M. Mezger und W. Dantine*
Kommt Jesus wieder?: Radius 1 und 2 (1966).

87 Moltmann (A. 44), S. 209. — Der Glaube daran, daß die Zukunft nichts
anderes als das Alte, Bekannte, nämlich Christus bringt, ist allerdings etwas
radikal anderes als ein Zurückträumen in die Vergangenheit als dem Paradies.

E. Bloch hat namentlich in den ersten Kapiteln (vor allem Kap. 12)
seines «Prinzip Hoffnung» in der Auseinandersetzung mit der psychologischen

Trieberklärung einen energischen Kampf geführt gegen jene
Meinung, das Ursprüngliche an sich wäre gut und darum das zu Erhoffende.
Dabei entlarvt er auch sog. revolutionäre Utopien als Reaktion. Indem aber
der Glaube an Christus sich den bekannten Christus als Zukunft erwartet,
erwartet er sich nicht einen ursprünglichen Idealzustand, sondern erwartet
sich den, der seinerseits wieder in die Zukunft, d. i. Auferstehung
aufgebrochen ist. Auch erwartet er sich den Christus anders, als er ihn kannte,
nämlich als den Sieger.

88 Mit dieser RückÜbernahme der Macht rechnet offensichtlich auch D.
Solle, wenn sie sagt, Gott lasse sich vertreten, er lasse den Menschen seine
Rolle spielen: Solle (A. 15), Stellvertretung, S. 150, 178, 201.



J. Dantine, Oott war in Christus 463

in der Geschichte vollzieht, in der Predigt der Auferstehung und
der Rechtfertigung in Wort und Tat, aber immer auch der
Geschichte vorauseilend und transzendierend, entbirgt sich die
Zukunft als die Zukunft der Gottesherrschaft, als die Zukunft des

kommenden Christus. Damit wird das menschliche Leben und
Handeln herausgerissen aus seiner Augenblicksverfangenheit in die
Weite der Zukunftshoffnung. Er bekommt sein Ziel und damit
einen Sinn89.

h) Wir kehren zur Ausgangsfragestellung dieses Abschnittes
zurück. Die beiden Thesen wurden genannt: die Auferstehung ist
real und sie ist unverfügbar.

1. Die Auferstehung ist real, so wie die Predigt der Gemeinde,
so wie die Rechtfertigung der Sünder, so wie das Handeln und Tun
der Gemeinde und der Menschen in dieser Welt überhaupt real,
objektiv vorhanden sind. Jesus lebt wirklich in dieser Welt in
Predigt und Rechtfertigung.

Insofern überspringt der Auferstehungsglaube weder die
Inkarnation noch die Kreuzigung. Christus lebt weiter als der Inkarnierte :

unter und durch Menschen, und er lebt weiter als der Gekreuzigte,
als der von seinen Menschen und Zeugen immer wieder Verratene
und Getötete. Aber gerade darin lebt er. Wie der ohnmächtige
Christus am Kreuz gerade am Höhepunkt seiner Macht ist, so lebt
Christus gerade darin, daß er sich von Menschen leben läßt.

2. Die Auferstehung bleibt aber auch darin unverfügbar. Sosehr
Christus in den Menschen lebt, sosehr ist er ihnen immer voraus.
Er ist ihnen voraus, indem sie durch sein Handeln, durch seinen
Tod leben und sich dieses prius des Todes Gottes nicht als
Historisches erschöpft. Er ist ihnen voraus, weil er sich ihnen solidarisch
erklärt hat. Er ist ihnen voraus, weil er sich nie vereinnahmen läßt
von ihnen und letztlich: weil er als der Auferstandene auch der
Kommende ist. Die Auferstehung bleibt aber auch unverfügbar,
weil Gott bzw. Christus sich dem Menschen nicht enhypostasiert,
ihm die Verantwortung nicht abnimmt, sich dadurch auch nicht
als Alibi hergibt, sondern den Menschen gerade in seiner
Eigenverantwortlichkeit ernst nimmt und in seinen Dienst steht. Sosehr
also der Mensch das Werk Gottes tun darf, tut er doch immer sein
eigenes Werk.

89 Zur ganzen Frage Moltmann (A. 44), passim. Hier brauchten nur einige
wesentliche Zusammenhänge aufgezeigt zu werden.



464 J. Dantine, Gott war in Christus

Schließlich bleibt die Auferstehung unverfügbar, weil sie den Tod
Gottes nicht durchstreicht. Die Aufgabe des Christen zu leben
etsi Deus non daretur ist nicht nur eine psychologische Spielerei, ein
Erziehungstrick, wie man Kinder ans Alleinsein gewöhnt, indem
man sie nur scheinbar allein läßt (solche Tricks haben ja den
Nachteil, daß sie durchschaubar sind und zur Manipulierung des
Erziehers führen), und so verbietet sich alles leichtfertige Spielen
mit dem Leben und der Macht Gottes.

i) Es ist zu hoffen, daß damit ein Ansatz gefunden wurde für
eine Theologie im Zeitalter «nach dem Tode Gottes», die nicht doch
wieder auf ein theistisches Gottesbild zurückgreifen muß, das dem
Menschen nicht helfen kann, ihn auch in seiner Wirklichkeit nicht
tangiert, die aber auch nicht dazu führt, irgendwelche menschlichweltlichen

Instanzen mit dem Eluidum der Göttlichkeit zu
umkleiden. Man kann nachweisen, daß die Theologie in ihrem Bemühen,
die Transzendenz in die Immanenz hereinzuholen, weithin zur
Vergöttlichung, sei es des Menschen, sei es der Kirche, des Staates,
Volkes oder der Klasse u.a.m., geführt hat. Transzendenz wurde
damit nicht aufgegeben, transzendentes Eluidum blieb, aber aufgegeben

wurde das kritische und verheißend-schenkende Element
der Transzendenz. Wird hingegen, wie hier, durch das Ernstnehmen
von Kreuz und Auferstehung Christi die Transzendenz zwar so

in die Immanenz hereingeholt, daß sie im konkreten Leben der
Menschen Bedeutung gewinnen kann, bekommt Immanentes nicht
transzendente Größe, da es ja immer vom Wort angeredet, kritisiert
und erneuert wird, also selbst Objekt eines Extra ist. So dürfte
das Anliegen der transzendental personalen Gottesvorstellung voll
zum Austrag kommen. Gleichzeitig ist aber wohl auch klar, daß
mit diesem Ansatz kein «Humanismus» vertreten wird, da es ja
nicht um eine Lehre menschlicher Selbsterlösung geht, sondern um
das Leben des Menschen auf Grund eines geschichtlichen,
einmaligen Ereignisses, nämlich des verheißungsvollen Todes Gottes
am Kreuz zu Golgatha, das das Leben Gottes in und mit seinen
Menschen entbirgt.



J. Dantine, Gott war in Christus 465

3.

Diese Überlegungen müssen nun zusammengefaßt, einige
Konsequenzen aufgezeigt werden.

1. Gottes Sein ist Geschichte, ist freies Herahlassen in die Welt.
Dieses Ereignis wird als Tod Gottes richtig beschriehen. Gott hat
den Menschen zu freiem, eigenen Geschichtshandeln freigesetzt.
Aber Gott lebt auch in dieser Geschichte der Menschen, indem er
sich in dieser Geschichte engagiert und dem Menschen die Freiheit
seihst zuspricht90.

2. Geschichte ist und bleibt aber unverfügbar. Beweise für die
Existenz Gottes können nicht aus der Geschichte deduziert werden.
Sicher bietet die Geschichte ein weites Feld der Illustration des
Lebens Gottes in ihr, aber nur der Glaube hat die Möglichkeit,
solche Illustration zu verstehen. Daß es Gottesbeweise nicht geben
kann, ist mindestens seit Kant in der evangelischen Theologie
gesichertes Gemeingut, nicht aber die Reichweite dieser Er
kenntnis. Gerade die neueren Versuche, die Existenznotwendigkeit

Gottes zu deduzieren, zeigen, wie sehr noch der Wunsch
nach Gottesbeweisen besteht, trotz der verbalen Anerkennung
deren Unmöglichkeit. Kann aber Gott nicht bewiesen werden, kann
es auch kein allgemeinverbindliches Reden von Gott geben.

3. Gibt es kein allgemeinverbindliches Reden von Gott, dann
gibt es auch keinen Absolutheitsanspruch des Christentums, keine
Möglichkeit, für das Christentum eine Monopolstellung
irgendwelcher Art zu fordern. Das bedeutet u. a., daß das
Selbstverständnis der Kirchen nicht das der Wahrerin des Heiligen, des

Moralischen, der Ordnung und der Liebe, nicht das der Sprecherin
des Guten im Staate sein kann. Pseudo-Dionysios Areopagita
projizierte den byzantischen Hof in den Himmel, malte den Dom
der Engelhierarchie, um vom Himmel aus die Kirche und ihre

90 D. Solle, Die Wahrheit ist konkret (1967), S. 18: «Wie, wenn es, was
Gott verhüten möge, doch einen (Gott) gäbe Das wäre gefährlich für unsere
Welt, in der sich alles ausrechnen läßt, nur nicht der andere Mensch, den
man nicht planen kann. Das wäre gefährlich, weil wir dann unsere Maßstäbe
korrigieren müßten. Denn käme eine große Unbekannte in unsere
Rechenaufgabe, die wir Leben nennen, aber nicht an der falschen Ecke, der Wissenschaft,

sondern mitten in unserem Leben miteinander, das verfehlt werden
und danebengehen kann, weil Gott ist ; das glücken und ganz gelebt werden
kann - weil Gott ist.»



466 J. Dantine, Gott war in Christus

Struktur zu deduzieren. Die Reformation hat freilich die kirchliche
Hierarchie zerstört und die Kirche als die Gemeinde der erwählten
Sünder und Gerechten verstanden, als das wandernde Gottesvolk.
Aber die andere Sicht der Kirche, die einer societas perfecta, dem
Abbild des regnum gloriae, eine Sicht, die nur auf dem theistischen
Boden einer spekulativen Metaphysik möglich ist, ist trotzdem
nicht der römischen Kirche reserviert geblieben, sondern auch tief
in das evangelische Selbstverständnis eingedrungen. Auch die

evangelische Kirche versteht sich weithin als kompetent für das

Gute und Richtige der allgemeinen Gesellschaft. Dieses
Selbstverständnis ist aber nicht erst durch die moderne Erfahrung des

Todes Gottes, der Säkularisierung der Gesellschaft in die Brüche

gegangen, sondern schon seit Christi Kreuzestod, als die perfekte
Gesellschaft unter Berufung auf Gottes Recht Gott selbst getötet
hat und als sich Gott von ihr töten ließ.

4. Der tote Gott lebt im Wort, in der Predigt von Jesus Christus.
Im Wort offenbart sich der tote Gott als der Lebendige. Das Wort
spricht Menschen Freiheit zu, stellt sie in Freiheit und lehrt sie,
diese Freiheit als Geschenk zu verstehen. Aber Gott verhüllt sich
auch im Wort, indem er sich in ihm offenbart. So groß die Kraft
des Wortes ist, so gering kann sie auch sein, so unverfügbar ist
das Wort. Ihm wohnt keine Beweiskraft inne. Durch das Wort
empfängt auch die Kirche ihr Sein und ihre Aufgabe. Ihr Sein,
indem sie creatura verbi ist und indem sie weiß, daß ihr Zeugnis
wie das Wort selbst ist: es schenkt Freiheit, ohne beweisen zu
können, daß Freiheit nur so möglich ist. Ihre Aufgabe, indem die
Kirche durch das Wort dazu berufen ist, als Gemeinde freier
Menschen zu leben und zu predigen, daß verantwortliches Handeln
in und für die Welt aus Gott kommt und selbst Gottes Handeln ist.
So haben Christen in der Welt keine anderen Aufgaben als Nicht-
christen. Aber sie haben diese Aufgaben von Gott bekommen und
haben das zu predigen. Dann wird es ihr auch geschenkt sein,

Vergebung, das «du darfst» zu predigen, wenn nichtchristliche
Eigenverantwortlichkeit sich im «du sollst» verzehrt.

5. Jede gute und richtige christliche Theologie war schon immer
«Theologie nach dem Tode Gottes». Daß die vorgelegten Gedanken
nicht traditionslos alles Bestehende und Gesagte und Gedachte
einreißen wollen, wird hoffentlich deutlich geworden sein. Das
Neue der Versuche, Theologie nach dem Tode Gottes zu treiben,



J. Dantine, Gott war in Christus 467

liegt nicht darin, daß ein Tod Gottes neuerdings verkündigt wird
oder daß der von der Welt proklamierte Tod Gottes nachgeredet
wird. Das Neue ist vielmehr das Unternehmen, jene Vorstellungen,
die als Interpretamente und Illustrationen in der Theologie bisher
mitgenommen worden sind, weil sie Allgemeingut der Welt waren,
über Bord zu werfen, nicht weil sie früher die Theologie
verfälscht hätten, sondern weil sie heute die Theologie verfälschen
müssen. Der Theismus existiert als allgemeingültige Vorstellung
nicht mehr. Er kann darum nicht mehr als Interpretament, als
Ton für die Formarbeit christlicher Theologie dienen. Er kann nur
mehr fallengelassen oder zum Dogma erhoben werden. Theismus
war nie Dogma und darf nie Dogma sein. Dogma ist das
Christusgeschehen, ist der Satz: «Gott war in Christus und versöhnte die
Welt mit sich selbst» (2. Kor. 5, 19). Dogma ist die freiwillige
Entmachtung Gottes, sein Eingehen in menschliche Geschichte, um
hier als der ohnmächtig-tote mächtig für uns zu leben. Darum muß
der Theismus gestrichen werden, darum muß Theologie «a-
theistisch» sein.

Johannes Dantine, Wien


	Gott war in Christus : Theologie nach dem Tode Gottes

