Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 24 (1968)

Heft: 6

Artikel: Gott war in Christus : Theologie nach dem Tode Gottes
Autor: Dantine, Johannes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878619

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878619
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gott war in Christus
Theologie nach dem Tode Gottes

In den letzten Jahren ist die Frage nach dem Sein Gottes in
unerhorter Vehemenz in die Mitte theologischer Diskussion ge-
riickt. Der Grund liegt auf der Hand: Die Theologie konnte nicht
weiterhin an der Tatsache vorbeigehen, dafl die Gottesvorstellung
als allgemeine und selbstverstdndliche Vorstellung nicht mehr
existiert. In der modernen Welt wird Gott nicht mehr gebraucht.
Der Mensch kann sich seine Welt selbst erkliren und kann die
Verantwortung fiir diese Welt nicht mehr abschieben. Er kann
nur mehr leben, etsi Deus non daretur.

Dieser Prozel der Miindigwerdung des Menschen vollzog sich im Zusam-
menhang mit einem anderen Prozef3, der von der aufklirerischen Frage nach
der Gerechtigkeit Gottes zur radikalen Infragestellung der Existenzberechti-
gung Gottes tberhaupt fithrte und wohl fithren mufite. Beide Prozesse er-
scheinen weithin als abgeschlossen. Mullte etwa Nietzsche noch mit Gott
ringen?, sieht Sartre auf der einen Seite Gott als unndétig, entmachtet, wenn
auch gerade noch zu Theaterdonner féhig, spricht ihm aber auf der anderen
Seite jede Existenzberechtigung ab: der freie Mensch koénne nur leben,
wenn es (Gott nicht gibt, Gott sei ein lédcherlicher Gedanke? Die Erfahrung
lehrt den Menschen den Tod Gottes. Und es ist diese Erfahrung, die heute
praktisch Allgemeingut ist.

Diese allgemeine Erfahrung vom Tode Gottes fithrt nun die Theologie
in ein doppeltes Dilemma. Einmal némlich hat sie es gelernt, und zwar
bereits als erste Antwort auf den modernen Atheismus, daf3 theologische und
philosophische Fragestellung zu trennen sind und damit philosophisch ge-
fiihrte Gottesbeweise auch dann nicht verwertbar sind, wenn sie beweis-
kraftig wiren. Sie mull es sich darum verwehren, gegen die allgemeine Er-
fahrung vom Tode Gottes eine allgemeine Erkennbarkeit Gottes zu postu-
lieren und kann nur die Selbstoffenbarung Gottes bedenken. Zum anderen
ist aber dieses Bedenken des sich selbst offenbarenden Gottes immer nur
geschehen im Dialog mit der allgemeinen Gottesanschauung, als deren Krisis,
diese aber immer voraussetzend. Was nunmehr nicht mehr moglich ist.
Und so sehr sich der Leitgedanke von der gottlichen Selbstoffenbarung in
kritischer Opposition zur natiirlichen Gottesvorstellung befindet, ist er

1 H. Biser, Gott ist tot. Nietzsches Destruktion des christlichen Bewul3t-
seins (1962).
2 Vgl. von J. P. Sartre die Dramen «Les mouches» und «Die Troerinnen

von Euripides»; hierzu vor allem Les mots (1964), S. 83, und Le sursis, zit.
nach éd. Livre de Poche 654/5 (1962), S. 470f.



436 J. Dantine, GQoit war in Christus

eigentlich schon in der Isolation und muf} sich darum den Vorwurf der Un-
verstidndlichkeit gefallen lassen.

Mehrere Versuche, dieses Problem zu bewiltigen, liegen vor. E. Jingel3
versucht eine Neuinterpretierung des trinitarischen Gottesbegriffes mit dem
Ziel einer Verlebendigung, «Vergeschichtlichung» des Gottesbildes unter dem
Motto «Gottes Sein ist im Werden». Andere Versuche zentrieren sich wm
das Problem der Verifizierung des Gottesgedankens im Zusammenhang des
Welt- und Selbstverstdndnisses des Menschen, so G. Ebeling4, R. Bult-
mann’® und W. Strolz®. J. Moltmann’ und W. Pannenberg?® holen die Escha-
tologie herein, jeder allerdings auf sehr verschiedene Weise. Fir Moltmann
tragt die Eschatologie ein, daBl die Verifizierung der Zukunft iberlassen
werden kann. « Solange die wirklichen Verhéltnisse noch nicht so sind, bleibt
die eschatologische Frage nach der Gottheit Gottes und der Freiheit der
elenden Kreatur groBer als alle moéglichen Antworten... Christlicher Glaube
zeigt sich in der beharrlichen Frage nach Gott... Die Frage kann noch nicht
durch Erhellung der vorliegenden und immer schon angehenden Wirklichkeit
beantwortet werden, sondern findet ihre Antwort erst in jener Verwandlung
aller Dinge, die ihren Vorschein in Christus und dem Geiste vorauswirft.»?®
Pannenberg hingegen weill ebenfalls um das vorldufige Ausbleiben der Veri-
fikation, stellt aber stringent die Zukunft in den kontinuierlichen Zusam-
menhang der menschlichen Geschichte mit Hilfe seines Programmes von
der «Offenbarung als Geschichte»!?, verpflichtet also quasi die Zukunft, den
«proleptischen» Erfahrungen zu entsprechen, kann damit die Welt- und
Zukunftsoffenheit des Menschen als Gottoffenheit verstehen und kommt
damit praktisch zum Entwurf eines Gottesbeweises. Den Atheismus wertet
er als Frage nach etwas, damit nach Gott, verwertet ihn als Beweis fiir seine
These, tibersieht aber damit wohl die einschneidende Bedeutung der radikalen
Proklamation des Todes Gottes.

Am faszinierendsten und auch umstrittensten sind demgegeniiber die Ver-

3 E. Jingel, Gottes Sein ist im Werden. Verantwortliche Rede vom Sein
Gottes bei Karl Barth. Eine Paraphrase (1965).

4 G. Ebeling, Existenz zwischen Gott und Gott. Ein Beitrag zur Frage
nach der Existenz Gottes: Zs. Theol. Ki. 62 (1965), S. 86-113.

5 R. Bultmann, Der Gottesgedanke und der moderne Mensch: Glauben
und Verstehen, 4 (1965), S. 113-127.

8 W. Strolz, Menschsein als Gottesfrage. Wege zur Erfahrung der In-
karnation (1965).

? J. Moltmann, Gottesoffenbarung und Wahrheitsfrage: Parrhesia. Karl
Barth zum 80. Geburtstag (1966), S. 149-172; ders., Der Gott der Hoffnung:
Gott Heute. 15 Beitrige zur Gottesfrage, hrsg. v. N. Kutschki (1967),
S. 116-126.

8 W. Pannenberg, Die Frage nach Gott: Ev. Theol. 25 (1965), S. 238-262.

? Moltmann (A. 7), Gottesoffenbarung, S. 172.

10 'W. Pannenberg, Offenbarung als Geschichte: Ker. u. Dogma, Beitr. 1
(1961), S. 91-114; Grundzuge der Christologie (1964) passim; Was ist der
Mensch? Die Anthropologie der Gegenwart im Lichte der Theologie (1964).



J. Daniine, Gott war in Christus 437

suche, konsequent eine «Theologie vom Tode Gottes», bzw. eine «a-theisti-
sche» Theologie zu entfalten. Dabei darf nicht iibersehen werden, daf éltere
Arbeiten, wie die von J. A. T. Robinson!! und H. Braun!2, wesentlich an der
Bestreitung der «Personalitiat» Gottes interessiert sind, wiahrend jiingere
Arbeiten an dieser Frage nicht engagiert sind!3. Hier finden sich Ansitze
in der Inkarnationslehre!?, dem Stellvertretungsgedanken?'®, und hier kann
bereits «a-theistisch» von der Schopfung Gottes geredet werden 6.

In vorliegender Arbeit soll nun neuerdings das Problem aufge-
zeigt und ein Versuch vorgelegt werden, der im Gespriach mit der
biblischen und kirchlichen Lehre auf der einen Seite, mit neuen
Arbeiten auf der anderen Seite zur Losung dieses Problems bei-

tragen soll 17.
1.

Da wir mit dem Ernstnehmen der atheistischen Kritik einsetzen
wollen, haben wir uns dieser zu konfrontieren. Verschiedene Typen
der Argumentation kénnen hier festgestellt werden:

11 J. A. T. Robinson, Gott ist anders (1964).

12 H. Braun, Die Problematik einer Theologie des Neuen Testamentes:
Zs. Theol. Ki., Beih. 2 (1961), S. 3-18; Gottes Existenz und meine Ge-
schichtlichkeit im Neuen Testament. Eine Antwort an Helmut Gollwitzer:
Zeit und Geschichte. Dankesgabe an R. Bultmann zum 80. Geburtstag
(1964), S. 399-421.

13 Die Bedeutung der Erkenntnis, daB die Bestreitung der Personalitit
Gottes nicht notwendig Hauptinteresse einer «Tod-Gottes-Theologie» sein
mub, wird deutlich, wenn um des extra nos géttlichen Handelns willen eben
auf Gottes Personalitiat rekuriert wird, wie es etwa bei H. Ott, Wirklichkeit
und Glauben, 1. Zum Theologischen Erbe Dietrich Bonhoeffers (1966),
S. 221f., geschieht. Das Anliegen des extra nos bzw. der Personalitét Gottes
kann auch in einer «Tod-Gottes-Theologie» gewahrt werden, und zwar auch
dann, wenn nicht von Gottes Personalitiit gesprochen wird. Umgekehrt
kann sich die Gottesvorstellung deswegen nicht an dem Begriff der Per-
sonalitdt als letztem Kriterium messen, weil er ja selbst menschlichem Er-
fahrungsbereich entstammt.

14T, J. J. Altizer, The Gospel of Christian Atheism (1966); ders. und W.
Hamilton, Radical Theology and the Death of God (1966); G. Vahanian,
The Death of God (1961); Die Rede vom «Ende des religiésen Zeitalters» und
ihre theologische Bedeutung: Concilium 2 (1966), S. 449-454.

15 Dorothee Sélle, Theologie nach dem Tode Gottes: Merkur (1964),
S. 1101; Stellvertretung. Ein Kapitel Theologie nach dem «T'ode Gottes»
(1965); Atheistisch. an Gott glauben: Merkur (1966), S. 1106ff.; Die Ent-
eignung Gottes: Gott Heute (A. 7), S. 93-103.

18 W. Dantine, Der Tod Gottes und das Bekenntnis zum Schoépfer:
Marxistisches und christliches Weltverstandnis (1966), S. 65-136.

17 Damit wird die Forderung von H. Gollwitzer, Von der Stellvertretung

29



438 J. Dantine, Gott war in Christus

a) Gott wird gesehen als Projektion des Menschen in eine integre
Ubernatur (A. Feuerbach, K. Marx). Er wird verstanden als Uber-
mensch, geschaffen nach dem Bilde des Menschen, genauer: nach
dem Wunschbild des Menschen von sich selbst. Was dem Menschen
an Glick, Friede, Macht fehlt, wird auf Gott iibertragen. Insofern
hat Gott Heilsfunktion, in gleicher Weise wie auch die Aristokratie,
die Filmwelt usw.: als Beweis, dafl es Gliick, Zufriedenheit doch
gibt und daB in irgendeiner Weise auch der einfache Mensch an
diesem Gliick wird teilhaben koénnen. Die Vorstellung, dal es
Glick wirklich gibt, trostet den Menschen, macht das Leben in
der Wirklichkeit ertrédglich. «Die Grunddogmen des Christentums
sind erfiilllte Herzenswiinsche» (Feuerbach)!®, Aber darum ist
Religion nur «Opiumy, sie ist Illusion, unwahr und hindert iiberdies
den Menschen daran, seine Wirklichkeit zu sehen und zu verdndern.
Begniigt sich Feuerbach mit der Einsicht der Gottlosigkeit des
Menschen, geht Marx weiter eben darin, dafl er aus dieser Einsicht
die Verinderung der Wirklichkeit fordert:

«Sie (die Religion) ist die phantastische Verwirklichung des menschlichen
Wesens, weil das menschliche Wesen keine wahre Wirklichkeit besitzt. Der
Kampf gegen die Religion ist also mittelbar der Kampf gegen jene Welt,
deren geistiges Aroma. die Religion ist. Das religiose Elend ist in einem der
Ausdruck des wirklichen Elends und in einem die Protestation gegen das
wirkliche Elend. Die Religion ist der Seufzer der bedringten Kreatur, das
Gemit einer herzlosen Welt, wie sie der Geist geistloser Zustdnde ist. Sie
ist Opium des Volkes. Die Aufhebung der Religion als des illusionéren Gliicks
des Volkes ist die Forderung seines wirklichen Glicks. Die Forderung, die
Illusion tiber seinen Zustand aufzugeben, der der Illusion bedarf. Die Kritik
der Religion ist also im Keim die Kritik des Jammertales, dessen Heiligen-
schein die Religion ist.»!®

b) Wurde eben Gott dargestellt als illusiondrer Heils- und
Glicksvermittler, gilt er einer anderen Kritik als der bose, zornige
und richtende Gott. Wir lassen hier vor allem J. P. Sartre zu Worte
kommen. Wichtig ist fiir ihn in diesem Zusammenhang der «Blick».

Gottes. Christlicher Glaube in der Erfahrung der Verborgenheit Gottes
(1967), S. 17, aufgegriffen: «Diese Identitéit (der Botschaft) wird sich aber
zeigen lassen miissen; um die Kriterien der Identitdat wird dabei moglicher-
weise der theologische Streit gehen.»

18 Zit. nach E. Hirsch, Geschichte der neuern evangelischen Theologie, 5
(1960), S. 579.

19 Zit. nach Marx-Engels, Studienausgabe 1, hrsg. v. I. Fetscher, =
Fischer Biicherei 764 (1966), S. 171.



J. Dantine, Gott war in Christus 439

Der Mitmensch begegnet mir urspriinglich im Blick und macht
mich dadurch zu seinem Objekt. Der Blick erzeugt in mir einerseits
Scham, anderseits Stolz; Scham, weil ich den anderen als das
Subjekt erkenne, durch das ich zur Objektheit komme, Stolz oder
Bestiatigung meiner Freiheit gegeniiber dem anderen als Objekt,
indem ich mich als freies Projekt ergreife, durch das der andere
zum Anders-Sein kommt2°.

Er erzihlt in seiner Selbstbiographie ein Kindheitserlebnis, das ihn dazu
gebracht hat, endgiiltig mit Gott zu brechen. Eines Tages spielt er mit Ziind-
holzern und verbrennt eine kleine Decke. Plétzlich hat er den Eindruck, daf3
Gott ihn sieht. Seine erste Reaktion ist Angst und Schreck, dann aber «Zorn
gegen eine derart scheulliche Indiskretion», er flucht und hatte kein « Gottes-
erlebnis mehr»?!. In «Le Sursis» 148t Sartre Daniel an Matthieu schreiben:
der junge Daniel entdeckt plotzlich, daf3 er von Gott gesehen wird. Daniels
Reaktionen sind gemischt: «Quelle joie, quel supplice! Je suis enfin changé
en moi-méme. On me hait, on me méprise, on me supporte, une présence
me soutient a 1’étre pour toujours. Jesu is infini et infiniment coupable.
Mais je suis. Matthieu, je suis. Devant Dieu et devant les hommes, je suis.
Ecce homo.» Matthieu, und damit Sartre, reagiert ungeduldig und bése:
«Matthieu froissa les feuilles avec impatience. ‘Quelles vieilleries’ pensa-
t-il. La glasse était baissée, il roula la lettre en boule et la jeta par la fenétre,
sans lire davantage.»?? Sartre begriindet das nicht weiter. Auch in «L’étre
et le néant» fiihrt er seine kurzen Anmerkungen tber Gottes Nicht-Existenz
nicht aus. Soviel scheint aber klar, daf3 hier nicht nur Aussagen uber eine
Denkunfahigkeit Gottes gemacht werden, sondern die Unerlaubtheit Gottes
proklamiert wird.

Fiithren wir die Gedanken iiber den Blick aus, mufl gefolgert
werden: Wiirde Gott existieren, wire er ganz Blick, nur Blick,
ohne aber von uns gesehen zu werden, ohne selbst mit im Spiel,

20 J. P. Sartre, L’étre et le néant (1943), S. 351: «Il y a deux attitudes
authentiques: cella par laquelle je reconnais Autrui comme le sujet par qui
je viens a l’objectité — c’est la honte; celle par laquelle je me saisis comme le
projet libre par que Autrui vient & ’étre-autrui — c¢’est 1’orgueil ou affirmation
de ma liberté en face d’Autrui-objet.» Freie Ubersetzung im Text.

21 Sartre (A. 2), Les mots, S. 83.

22 Ders. (A. 2), Le sursis, S. 470f.: «Welche Lust, welche Qual! Ich bin
endlich in mich selbst verdndert. Man haBt mich, man verachtet mich, man
ertrdgt mich, eine Gegenwart unterstiitzt mich zum Sein fiir immer. Ich
bin unendlich und unendlich schuldig. Aber ich bin. Matthieu, ich bin. Vor
Gott, vor den Menschen, ich bin. Ecce homo... Matthieu zerkniillte unge-
duldig die Bl4dtter. ,Welche Altweibergeschichten’, dachte er. Das Fenster
war heruntergelassen, er knillte den Brief zu einer Kugel und warf sie aus
dem Fenster, ochne weiter zu lesen.»



440 J. Dantine, Gott war wn Christus

mitten in der Welt, voll Scham und Stolz zu sein. Einen solchen
Gott darf es nicht geben, denn dann wiirde des Menschen Freiheit
zunichte sein?3. In «Les Mouches» wird zwar nicht vom Blick
gesprochen, aber auch hier ist klar: gebe es Gott wirklich, wire
der Mensch unfrei. Es darf ihn also nicht geben. Und was von ihm
existiert, ist nichts anderes als die Angst der Menschen (Electra),
ihre Freiheit zu ergreifen24.

¢) Die atheistische Kritik empfindet aber auch den Verlust
Gottes als den Verlust der Geborgenheit des Menschen. Am deut-
lichsten ist auch hier wohl Sartre, der Orest sagen liBt: «Je suis
condamné & n’avoir d’autre loi que la mienne.»?s Es ist die Gebor-
genheit in Gott, die Gott ausmacht. Eine Geborgenheit, die gesucht
wird, auch wenn sie fraglich geworden ist, auch wenn sie es ist, die
dem Menschen den Blick auf die Wirklichkeit verschleiert und die
ihn am mutigen Ergreifen seiner Freiheit hindert. Diese Geborgen-
heit wird mit aller Vehemenz gesucht und erstrebt, und nicht mit
Unrecht wird von sikularen «Ersatzreligionen» gesprochen. Zwei
Schliisse konnen daraus gezogen werden. Einmal, da eine die
Geborgenheit vermittelnde Instanz austauschbar sein kann, nicht
«Gott» genannt werden mul}. Oder aber, es wird das Vorhandensein
solcher Ersatzgeborgenheiten als Ubergangsstadium verstanden,
das seinerseits durch Kritik aus der Welt geschafft werden muf,
bis endlich. alle Menschen in Freiheit bereit sind, ihre Ungeborgen-
heit zu akzeptieren und zu durchleiden. Auf keinen Fall aber kann
theistische Apologetik aus dem Vorhandensein solcher sidkularer
Geborgenheiten die Unfahigkeit des Atheismus folgern und sie
zum Beweis des Theismus anfithren. Denn es mufl 1. erkannt
werden, dal} die Austauschbarkeit Gottes seine Unnétigkeit demon-
striert, 2. der Wille zum ungeborgenen Leben vorhanden ist.
Christliche Theologie mull sich 3. gegen eine Identifizierung der
allgemeinen Gottesvorstellung mit dem sich in Christus offen-
barenden Gott wehren.

Die Theologie hat sich dieser Kritik zu stellen. Allerdings wird
die Gegenfrage zu beantworten sein, inwiefern diese atheistische

2 Dazu Sartre (A. 20), S. 341. 350f.

24 Das wird deutlich an Electra in Sartre (A. 2), Les mouches (die Fliegen).

25 Sartre, Les mouches: J.-P. Sartre, Théatre (1947), S. 101: «Ich bin
dazu verdammt, kein anderes Gesetz zu haben als mein eigenes.» — Vgl. die
Einleitung Sartres zu S. Mallarmé, Poésies (1966).



J. Dantine, Gott war wn Christus 441

Kritik wirklich das von der Theologie entworfene Gottesbild trifft
oder ob sie vielmehr nur ein Zerrbild, und zwar ein von ihr selbst
entworfenes Zerrbild angreift. Diese Gegenfrage ist zu stellen und
wurde gestellt, auch gegen die neueren Versuche, die atheistische
Kritik einzuholen. Auch ihnen wird immer wieder vorgeworfen, sie
hitten ein verzerrtes Bild der christlichen Lehre entworfen?. Im
besonderen hakt diese Riickfrage an dem Gebrauch des Begriffes
«Theismus» ein. Hier soll nun versucht werden, in drei Beweis-
giangen diese Riickfrage zu beantworten.

a) Am einfachsten geschieht dies durch den Hinweis auf die
kirchliche und theologische Situation, auf die der traditionelle
Atheismus unmittelbar folgte. In keiner Weise wird gesagt werden
konnen, daBl sich Feuerbach und Marx etwa ihr Christentum einfach
erfunden héatten, sondern sie gehen auf ein ganz bestimmtes, kon-
kretes Christentum ein. Das bedeutet: wenn Feuerbach und Marx
ein Zerrbild des Christentums bekdmpft haben, wurde dieses vom
zeitgenossischen Christentum selbst entworfen. Eine umfassende
Beweisfiihrung kann hier nicht durchgefithrt werden. Die ent-
scheidenden Tatsachen sind aber bekannt, namlich daf 1. mit
der Lehre von der Vergeltung im Jenseits die soziale Frage aufge-
schoben wurde, dal} 2. soziale und politische Ordnung mittels Gott
erhalten, daBl 3. der wissenschaftliche Fortschritt mit religioser
Argumentation von den Kirchen aufgehalten werden sollte. Selbst
heute wird von gleichen Gruppen in gleicher Sache gleicherweise
geredet, von christlicher Sozialordnung und Politik, wobei «christ-
lich» als antirevolutionér und ordnungserhaltend verstanden wird.

26 So H. Gollwitzer, Zu Helmut Dee « Vergebung der Siinden»: Ev. Theol.
26 (1966), S. 652ff. Gollwitzer stellt hier sicher mit Recht fest, daB3 der ge-
meinte «naive» Theismus durch jede gute Theologie immer noch durch-
brochen wurde, S. 654. Wie sieht es aber mit der schlechten — und das ist
doch in jedem Jahrhundert die «normale» Theologie, die Theologie des
«Man»? H. Dee, Vergebung der Siunden: Ev. Theol. 26 (1966), S. 5491f.,
macht allerdings an einem Punkt deutlich, was A-theismus wére: «Er — der
moderne Mensch — braucht sie (die Sindenvergebung) nicht erst durch
Rickgriff auf eine bestimmte Gotteslehre und -vorstellung zu bekriftigen»,
S. 550. Der Theismus hingegen wiirde nach dieser These einen solchen Riick-
griff fordern. Gollwitzer wiirde mit Recht sagen, ein solcher Riickgriff sei
illegitim und schon von der alten Theologie als illegitim verstanden worden.
Aber eben, diese Aussagen uber die Meinungen der hohen Theologie
sagen noch nichts iiber die normale Verkiindigung und nichts iiber die all-
gemeine Meinung der Gemeinde.



442 J. Dantine, Gott war in Christus

b) Eine umfassende Analyse der Geschichte des Theismus inner-
halb der christlichen Theologie legt W. Dantine vor?. Er zeigt den
alten Kampf des Christentums gegen die gnostische Trennung von
Schopfung und Erlésung. In diesem Widerspruch liege die «be-
griffliche Theogonie» des christlichen Theismus, der «zwischen der
Scylla eines naturalistisch oder spiritualistisch verstandenen Pan-
theismus und der Charybdis einer abstrakten Jenseitigkeit einge-
spannt war und bis heute blieb, denn er hat eben seine eigentlichen
Wurzeln im Bedenken des Seienden, das anderseits nicht vollig
von einem personalen Willen oder planvollen Wirken im Kosmos
getrennt werden kann, um prinzipiell noch der Verbindung mit
Natur und Geschichte michtig zu sein». Das fiihrt dazu, dal Gott
immer in die eine oder andere Richtung tendierte, der «personale
Theismus» droht entweder «in Richtung auf ein allgemein Go&tt-
liches im Ganzen des Seienden» zu versickern, oder es stellt sich
als «einzig mogliche Alternative dazu eine blutleere, der Schépfung
vollig entriickte, absolute Transzendenz als einziges Heilmittel dar,
welches verhindern soll, daB3 Gott nicht in der Natur, im Seienden,
im geschichtlich Gewordenen aufgeht» (S. 78). Auf der einen Seite
muBte sich die «Fundierung des Gottesbegriffes durch ein Hinter-
fragen der Wirklichkeit des Seienden in der daraus folgenden theo-
logischen Beurteilung des Seienden selbst» auswirken... «Der
Mensch beginnt sein Geschaffensein als ,Teilhabe an der Natur‘ zu
verstehen» (S. 80). Auf der anderen Seite fiihrte es zu einer Entge-
schichtlichung der Gottesvorstellung. «Wir stoBen dabei auf einen
nur mit der Kategorie der Ironie zu bezeichnenden theologischen
Sachverhalt, daf3 gerade ein aus einer Theorie der Geschichte her-
vorgehender Gottesbegriff die Geschichte selbst nicht recht zu
wiirdigen weill» (S. 90). Am Begriff des Wunders und der Vor-
stellung vom «deus ex machina» liele sich zeigen, «wie der gedachte
und gefolgerte ,Gott’ theistischer Struktur den Menschen in seiner
eigentlichen Betroffenheit von ,Geschichte’ und in seinem Berufen-
sein zur ,Geschichtlichkeit’ im Grunde allein 1a8t» (S.91). Die Aus-
fithrungen fithren zum doppelten Ergebnis, dal ndmlich 1. der
christliche Theismus unmittelbar zum Atheismus fihrt, 2. er dann
aufgegeben werden muf}, wenn es zu «neuer Geschichtsmachtigkeit

7 W. Dantine (A. 16). Zahlenangaben des folgenden Absatzes beziehen
sich auf seine Darstellung.



J. Dantine, Gott war in Christus 443

des christlichen Credo fiir den geschichtlichen Auftrag der Mensch-
heit» (S. 93) kommen soll.

c¢) Ein dritter Gang der Darlegung kann an eine Untersuchung
der Gottesbeweise ankniipfen. . Ebeling weist den urspriinglich
existentiellen Bezug der Gottesbeweise bei Thomas von Aquin
nach?8. Seine Darstellung wird weitergefiihrt werden kénnen. Denn
bei den Gottesbeweisen — mit Ausnahme des ontologischen?® — geht
es ja nicht nur um die Beweisbarkeit Gottes, sondern auch um die
Funktion Gottes, genauer: um den Wunsch nach einem Allum-
fassenden, sei es der Erstursache, sei es einer allumfassenden
Ordnung, sei es eines hochsten Wesens, einer héchsten und letzten
Wirklichkeit, einer hochsten Gerechtigkeit. Auch die Richtung
dieses Wunschdenkens kann jenen im vorigen Abschnitt genannten
Typen entsprechend eingeteilt werden: es handelt sich um den
Wunsch nach dem Garanten einer besseren Wirklichkeit, einer
vollkommenen Gerechtigkeit und der Geborgenheit®. Und es kann
geschlossen werden, dall am Anfang jeder Gottesvorstellung eben
dieses Wunschdenken steht. Aber auch am Ende. Es sind diese
urspriinglichen Wiinsche, die sich oft unterschwellig noch im Zeit-
alter des allgemeinen Atheismus erhalten3.

Mit allen drei Beweisgéngen kann nach wie vor die Berechtigung
der atheistischen Kritik gegen die christliche Lehre von Gott nicht
als erwiesen angesehen werden. Wohl aber diirfte klargestellt sein,
daf3 die atheistische Kritik sich ihren Theismus nicht selbst er-

28 Ebeling (A. 4), ebd.

2 Zuletzt hat Moltmann (A. 7), Gottesoffenbarung, S. 157, darauf hin-
gewiesen, dal} dies der einzige Gottesbeweis genuin christlicher Herkunft sei.
Er erwichst dem Bedenken der Offenbarung, nicht allgemein-existentieller
Erfahrung und damit nicht dem Wunschdenken.

30 Als Illustration wéare hier Sartres Stiick «Die Troerinnen des Euripides»
anzufithren, in dem Hekuba sich des Zeus gerade dann erinnert, als die
Chance einer Bestrafung der Hellena am Horizont aufleuchtet, und bereit
ist, an eine letzte Gerechtigkeit zu glauben. Aber Menelaos 148t sich doch
wieder von Helena umgarnen, die Bestrafung findet nicht statt; neuerlich
hat sich der Glaube an Zeus als Wahn erwiesen.

31 Ohne eigene Erfahrung als allgemeingiiltig ausgeben zu wollen, halte
ich es doch fiir bezeichnend, da3 auch abgeklédrte Atheisten ab einem be-
stimmten Alkoholspiegel, wenn die Welt in ihren Augen zu wanken beginnt,
sich Gottes = Fixpunktes in dieser wankenden und chaotischen Welt erin-
nern und die Existenz eines héchsten Wesens fiir notwendig erachten.



444 J. Dantine, Gott war in Christus

funden hat, desgleichen die a-theistischen Theologen. Sondern die Er-
innerung an ein bestimmtes, zeitgebundenes Gottesbild, an die
Tradition des christlichen Gottesbildes und letztlich an das Ent-
stehen des vorchristlichen Gottesbildes zeigt etwa das, was man
mit Recht «Theismus» nennen kann und was vom Atheismus ge-
zielt angegriffen wurde.

Es ist nun notwendig, die biblischen Aussagen iiber Gott daraufhin
zu iiberpriifen, in welchem Verhéltnis sie zu dem eben bezeichneten
und umrissenen Gottesbild hellenistisch-abendldndischer Prigung
stehen32, Ein Uberblick zeigt folgendes:

1. Gott steht nicht in Frage. Der Mensch erfihrt Gottes Wirken und
zweifelt nicht daran. Er erlebt Gott existentiell, praktisch, als den Handeln-
den und Wirkenden. Zwar kommt es in spéterer Zeit auch zu Ansitzen
eines metaphysischen Gottesbegriffes33, doch bleiben alle AuBerungen, die
in diese Richtung weisen, ohne wesentliche Bedeutung, sind nicht der «tra-
gende Grund des GottesbewuBtseins» 34,

2. Urspriinglich ist Gott ein Volks- bzw. Staatsgott wie die anderen Gotter
auch. Mit dem Vorhandensein anderer Gotter oder Ddmonen wird auch noch
im N.T. gerechnet3. Aber auch deren Existenz oder Nicht-Existenz ist
nicht Gegenstand der Verkiindigung und Reflexion, sondern die Einzigkeit
Gottes, d. i. die Einzigkeit JHWH’s fiir Israel. Israel hat nur den einen Gott
und darf nur den einen Gott haben. Er hat Israel in Freiheit und souverine
Existenz als Staat gefithrt. Thm ist es durch das Gebot in ausschlieBlicher
Weise verbunden. Thn hat es als Schopfer Himmels und der Erde kennen-
und an ihn glauben gelernt. Darum wird von «praktischem Monotheismus»
geredet.

3. Dieser eine Gott Israels steht im Machtkampf zu den anderen Gottern.
Seine praktische Einzigkeit beruht in seiner groBeren Macht. Israels Kampf
ist Kampf seines Gottes gegen die anderen Gétter®®. Ein wesentliches Mo-
ment in diesem Machtkampf ist das Ausspielen des Unterschiedes zwischen
dem einen Geschichtsgott und den kultischen Gé6tzen «mit Hénden gemacht»,

32 . Quell & E. Stauffer, 9edg: Theol. Wért., 3 (1938), S. 79-120; K.
Rahner, Theos im Neuen Testament: Schriften zur Theologie, 1 (1962),
S. 91-167.

33 Am deutlichsten in 1. Tim. 1, 17.

3¢ Rahner (A. 32), S. 110.

35 1. Kor. 8, 5; 10, 19f.

38 Vgl. das Gottesurteil auf dem Berg Karmel, 1. Kon. 18.



J. Dantine, Gott war in Christus 445

die nicht leben und nicht handeln3?. In der scharfen Auseinandersetzung des
Exils vertieft Dtjes. diese Aussage. Die anderen Gétter sind «Nichtse» 38,

4. Im A. T. gibt es freilich auch einen «Atheismus», der sich aber ebenfalls
nur als «praktischer» versteht3?, Das hei3t: Gott wird nicht beachtet, man
lebt, als ob es ihn als Richter und Récher nicht gdbe®. Der Tor meint, er
koénne ungestraft siindigen 4!,

5. Im N.T. wird die Einzigkeit Gottes in der Auferstehung Jesu Christi
erlebt und kommt in diesem Zusammenhang immer wieder zum Ausdruck??,

6. Zwei alttestamentliche Texte sollen noch erwiahnt werden, weil in
ihnen das bislang Gesagte verdeutlicht und erweitert wird. Einmal handelt
es sich um die Gottesoffenbarung aus dem brennenden Busch. Ob die ge-
botene Atiologie des Gottesnamens richtig ist oder nicht, auch die wahre
Bedeutung des Verbum hjh in diesem Zusammenhang braucht hier nicht
zu interessieren 2. Wichtig ist, daB JHWH sich als der Gott der Zukunft, der
VerheiBung vorstellt. Schon durch die Identifizierung mit dem Vétergott,
der ja der verheilende und zukunftsoffene ist, erst recht aber durch den
radikalen Verweis auf die Zukunft in den Worten: «du wirst schon erleben,
wer ich bin». Gott wird sich als Gott in der kommenden Geschichte erweisen.
Der zweite Text ist der von der Gottesbegegnung Elias auf dem Berg Horeb.
G. von Rad*® urteilt, die Aussage dieses Textes sei es, dafl Gott sich nicht in
gewaltigen, «iibernatiirlichen» Machttaten erweise, sondern im Wort. Und
das bedeutet offensichtlich: in dem schwer erkennbaren, in sich selbst sich
nicht als Gotteswort erweisenden Wort, das zwar den Menschen in aller
Entschiedenheit ruft, dem Menschen aber die Mdglichkeit der Verifizierung
versagt.

Fassen wir das Gesagte zusammen, so ergibt sich: die Gottesvor-
stellung wird an sich, absolut, nicht reflektiert, sondern nur als
Frage nach dem Verhéltnis Mensch—Gott. Wird iiber Gott selbst
gedacht, so nur polemisch gegen das Heidentum. Gottes Existenz
wird nie diskutiert, aber seine Herrschaft iiber Israel und die Welt
in aller Entschiedenheit proklamiert und das ganze Leben und
Denken darauf ausgerichtet. Das gleiche Bild zeigt auch das N.T.
Auch hier wird Gott nur im Geschichtshandeln erkannt und damit

37 Deut. 28, 36; Jes. 40, 18f.; Ps. 115, 4ff.; im N. T.: Act. 17, 29; 19, 26;
vgl. Rém. 1, 20. 23; Kol. 1, 15; 1. Tim. 1, 17; Hebr. 11, 27 (¢unsichtbar»
und ¢unvergénglich»).

38 (. von Rad, Theologie des Alten Testaments, 2 (1962), S. 257.

39 Pg. 10, 4; 14, 1; 53, 2; Jes. 40, 271f.; Jer. 5, 12.

40 Pg. 10, 5; Anm. 6, 3.

41 H. J. Kraus, Psalmen, 1 (1961), S. 106.

42§, Herrmann, Der alttestamentliche Gottesname: Ev. Theol. 26 (1966),
S. 281-293.

43 So G. von Rad: Géttinger Predigtmeditationen 20 (1966), S. 289; vgl.
Deut. 4, 111f.; 5, 26.



446 J. Dantine, Gott war tn Christus

in Jesus Christus. Gott ist kein anderer als der, der Jesus von den
Toten auferweckt hat. Damit ist die alttestamentliche Verheilung
des zukiinftigen Selbsterweises Gottes in einzigartiger Weise ver-
wirklicht worden. Gleichzeitig ist aber auch eine neue Zukunft
er6ffnet worden, eine Zukunft, die wie nie zuvor in vergangener
Geschichte wurzelt, sich aber gerade jedem Ausruhen in der Ver-
gangenheit entzieht44,

Das Thema des N.T. ist aber nicht einfach das Wirken Gottes,
sondern das Christusereignis, indem Gott in besonderer Weise mit
dem Menschen handelt, indem Gott in Christus Mensch wurde,
starb und auferstand. Dies ist ausfiihrlich zu bedenken.

a) Unabhingig von allen Interpretationsversuchen, wie sie sich
im N.T. selbst finden, zieht sich durch das ganze N.T. die Aussage
von der Einheit von Gott und Christus.

Das Bewulltsein seiner Kinheit mit dem Vater gehért zu dem Wenigen,
was wir effektiv vom historischen Jesus wissen®. Freilich kann hier nicht von
einer Seinsidentitdt gesprochen werden, wie sie die spiteren Konzilsbe-
schliisse feststellen, sondern um Handlungs- und Willensidentitdt. Damit
kann aber dann keine Abwertung gemeint sein, wenn wir uns an das biblische
Desinteresse am Sein Gottes uberhaupt erinnern. Diese faktische oder prak-
tische Identitdt kommt dann auch in den eindeutig adoptianischen Aussagen
zum Ausdruck*s, wird aber schon bei den Synoptikern stark betont: «Alles
ist mir von meinem Vater iibergeben, und niemand kennt den Vater, denn der
Sohn und dem es der Sohn offenbaren willy (Matth. 11, 27/Luk. 10, 22).
Am stirksten sind freilich die johanné#ischen Aussagen: «Der Vater liebt
den Sohn und hat ihm alles in die Hand gegeben» (Joh. 3, 35); «Der Vater
wirkt bis heute und ich... wirke...» (Joh. 5, 17); «Niemand kommt zum
Vater denn durch mich. Wenn ihr mich erkannt habt, erkennt ihr auch den
Vater... Der Vater, der in mir ist, tut sein Werk. Glaubt mir, daf3 ich im
Vater bin und der Vater in mir» (Joh. 14, 6ff.); «An jenem Tage werdet ihr
erkennen, daf3 ich in meinem Vater bin und ihr in mir und ich in euch»
(Joh. 14, 20)47. Oder bei Paulus: «Gott war in Christus und verséhnte die
Welt mit sich selbst...» (2. Kor. 5, 19). Diese Aussagen werden weitergefithrt
in den Aussagen von Gottes Kommen in die Welt. «Das Wort ward Fleisch»
(Joh. 1, 14); «Er entdullerte sich selbst» (Phil. 2, 6-11); «Als aber die Zeit
erfilllt war, sandte Gott seinen Sohn, geboren von einer Frau, unter das
Gesetz gestellt» (Gal. 4, 4); «Christus hat uns vom Fluch des Gesetzes erlost,

44 Vgl. J. Moltmann, Theologie der Hoffnung (1964).

45 E. Kédsemann, Das Problem des historischen Jesus: Exegetische Ver-
suche und Besinnungen, 1 (1960), S. 187-214.

46 Mark. 1, 11 par.; 9, 7 par.

47 Vgl. Joh. 6, 27; 14, 1; 15, 23f.; 16, 3; 17, 21.



J. Dantine, Gott war in Christus 447

indem er fir uns zum Fluche wurde» (Gal. 3, 13); «Er ist offenbart im Flei-
sche» (1. Tim. 3, 16).

Daraus resultieren zwei Feststellungen: 1. Gottes Offenbarung vollzieht
sich exklusiv in Christus. Einen anderen Zugang zu Gott auller iiber Christus
gibt es nicht 48, 2. Uber den sich in Christus offenbarenden Gott hinaus gibt
es keinen irgendwie relevanten Gott. Gott hat sich in Christus zur Génze
fir die Menschen, die Welt engagiert. Darum kann legitim und notwendig
von der Menschlichkeit Gottes?®, der Selbstsikularisierung Gottes5? ge-
sprochen werden.

Diese legitime und notwendige Interpretation der Inkarnation
muf} nun allerdings in Verbindung gebracht werden mit den Aus-
sagen von Kreuz und Auferstehung. Vorldufig soll der Verbindungs-
linie zur Auferstehung noch nicht gezogen werden. Hinsichtlich
der Botschaft vom Kreuz aber wiirde die Inkarnationsaussage be-
deuten, daB legitim und notwendigerweise vom «Tod Gottes»
gesprochen werden kann5!. Damit ist der «Tod Gottes» nicht Er-
findung eines hybriden oder verzweifelten Idealisten und nicht

48 Vgl. Bekenntnis von Barmen, I.

4 K. Barth, Die Menschlichkeit Gottes, = Theol. Stud. 48 (1956).

50 W. Dantine, Die Offenbarung Gottes: Vocati 43 (1962), S. 641ff.; engl.
The Revelation of Man: Student World (1963), S. 221ff. — Vgl. H. Gollwitzer
(A. 17), S. 102: «Jesus muBl mit uns so eng verbunden sein, daf} er einer von
uns ist und nichts, was ihn trifft, jenseits von uns geschehe, und Jesus muf
so eng mit Gott verbunden sein, daf in seinem Preisgegebenwerden Gott
selbst sich preisgibt und die Last der Verwerfung auf sich nimmt.»

51 Hier wird erstmals der Begriff «Tod Gottes» als theologischer Begriff
selbst aufgenommen, wihrend er bislang nur ein Datum allgemein-mensch-
licher Erfahrung bezeichnete. Eine solche, spezifisch theologische Verwen-
dung des Begriffes erscheint allerdings verdéchtig; er ist hochgradig mythos-
verdichtig. Das ganze A.T. verkiindet Gottes Leben, den lebendigen Gott
im Cegensatz zu den heidnischen Tod-Gottes-Mythen; vgl. H. J. Kraus,
Der lebendige Gott: Ev. Theol. 27 (1967), S. 169-200. Demgegeniiber ist
allerdings zu sagen: 1. Jede theologische Formulierung ist geschichtlich,
Antwort auf konkrete Probleme einer geschichtlichen Situation. Die ge-
schichtliche Situation hat den Begriff «Tod Gottes» der Theologie zur Auf-
gabe gemacht. 2. Wie das Kreuz nur eine Seite des Evangeliums ist, die
Auferstehung die andere, kann auch der Begriff «Tod Gottes» bestenfalls
nur eine Seite bezeichnen. Die andere darf nicht fehlen, die erste aber mul3
zu ihrem Recht kommen. 3. Die Identifizierung des «Todes Gottes» mit dem
Kreuzestod Christi ist Vergeschichtlichung und Entmythologisierung. Die
Berechtigung zur Verwendung dieses Begriffes hat tiberdies nicht am Wort,
sondern an der Sache und damit an den folgenden Ausfithrungen gepriift zu
werden. — Zur Geschichte des Begriffes vgl. Moltmann (A. 44), S. 152ff.



448 J. Dantine, Gott war in Christus

bedauerlicher Unfall in der Geistesgeschichte, der im Zuge der
fortschreitenden Gottentfremdung und Siakularisierung des moder-
nen Menschen passiert ist, sondern die Mitte der Heilsgeschichte
selbst, von Gott selbst gewollt. «Gottes Tod ist ein integrierendes
Moment im Zentrum des christlichen Glaubens an ihn. Er ,existiert’
nicht losgelést von seinem Sterben; er fordert das Vertrauen der
Menschen, ohne metaphysische Riickendeckung zu leben, als géibe
es ihn nicht.»*? «Im Tode Christi ist der Tod Gottes iiber alle
Proklamation hinaus zu einer Realitédt geworden, die den ,Glauben’
sowohl fundiert als auch entbindet.»?

b) Nun kann dem entgegengehalten werden, das trinitarische
Dogma der ersten Jahrhunderte wiirde eindeutig dieser Inter-
pretation von Inkarnation und Kreuzesgeschehen widersprechen.
Dort wird ja klar unterschieden zwischen dem Gott, der iiber der
Geschichte, der Welt als deren Schopfer und Herr steht, und dem
Sohn, der zwar als Gott, aber doch als besondere Person in die
Geschichte und Welt einging. Demgegeniiber seien die starken
christozentrischen Aussagen, die in die Aussage vom «Tod Gottes»
miinden, untrinitarisch, patripassianisch54. Diese Kritik liegt zwei-
fellos nahe. Es erhebt sich aber doch die Frage, ob sie, so naheliegend
sie auch sein mag, sachlich richtig ist, bzw. ob sie das Anliegen des
altkirchlichen Dogmas richtig erfal3t, oder es nicht vielmehr seinem
theologischen Ort ideologisch entfremdet. Dieser Verdacht 1aB3t
sich in der Tat begriinden.

Die trinitarischen Dogmen von Nicéda und Konstantinopel, ebenso wie
die christologischen von Ephesus und Chalkedon entscheiden die alte Frage,
wie denn die Identitédt von Vater und Sohn vor dem Hintergrund der meta-
physischen Theologie und Philosophie zu verstehen sei. Zwei Antworten,
klassisch als Ebionitismus und Doketismus bezeichnet, boten sich an: Die
Identitat sei insofern zu verstehen, als Gott seinen Geist, seine Kraft dem
Sohn geschenkt habe, bzw. insofern, als der Sohn nur scheinbar Mensch
geworden sei. Beide Losungsversuche gehen von der einen Fragestellung aus,
wie denn der ewige, allméchtige Gott von der Welt, von einem Menschen ge-
faBt werden konne. Die Konzilien haben demgegeniiber den Versuch unter-

nommen, im Gegensatz zu der spekulativen Auffassung des Theismus an
der Inkarnation festzuhalten, ohne den Vorstellungs- und Problemhorizont

52 'W. Dantine (A. 16), S. 128f.

53 Ebd., S. 123.

54 So etwa E, H. Amberg, In welchem Sinn ist es mdéglich, in der Theologie
vom Tode Gottes zu reden?: Referat in der Systematischen Sektion des
Evangelischen Theologen-Kongresses Wien am 27. Sept. 1966.



J. Dantine, Gott war in Christus 449

ihrer Zeit zu verlassen. Auch die Doppelaussage von Chalkedon: «unver-
mischt und unverwandelt, unzertrennt und ungeteilt» hat nicht ihren Sinn
und Aufgabe darin, beide Naturen in Jesus in einem logischen Gleichgewicht
zu halten, sondern das totale Engagement Gottes im Menschen Jesus fest-
zuhalten gegen alle Versuche, aus spekulativen Griinden Gott aus diesem
Engagement zu entlassen. So widersprechen in der Tat die alten Dogmen
nicht der obigen Interpretation, sondern stehen mit ihr in einer Linie.

In jedem Fall soll die Realitdt und Totalitit der Inkarnation
Gottes ernst genommen werden. Das heifit die Trinitdtsaussage hat
ihren Sinn darin, die Identitdt der drei Seinsweisen Gottes fest-
zuhalten5s.

¢) In einem weiteren Schritt miissen die neutestamentlichen Aus-
sagen von der Gottverlassenheit bedacht werden, vor allem der
Ruf Jesu «Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen»
(Matth. 27, 46/Mark. 15, 34)55.

Dieser Satz kann verstanden werden als Bestdtigung der Aussage vom
«Tode Gottes», da am Kreuz sich Gott selbst verlassen habe. Oder es wird,
was In vielem wahrscheinlicher ist, Verlassenheit als Verworfensein ver-
standen, dann ist damit absolute Trennung des Vaters vom Sohne gemeint
und anscheinend der These von der Gleichsetzung Tod Jesu = Tod Gottes
widersprochen. Zweifellos aber ist in jedem Fall die Tendenz der Aussage
die Radikalisierung des Kreuzesgeschehens, nicht aber eine Ehrenrettung der
gottlichen Macht. Wird auch der iibrige Befund des N.T. beriicksichtigt,
miiBte dann letztlich aus der zweiten Deutung die Ausweitung der gétt-
lichen Selbstaufgabe zur gottlichen Selbstverwerfung fithren. Ebenso be-
deutet aber diese Aussage fir das Reden vom «Tode Gottes» die strenge
Warnung vor spekulativer Verharmlosung sowohl Gottes als auch des
Kreuzesgeschehens.

Der Ruf Jesu ist darum der wohl unverstandlichste Akt der
Selbstaufgabe Gottes am Kreuz.

d) Auch die Analysen der reformatorischen Christologien zeigen
das gleiche Ergebnis. Luther mifit der Inkarnation und dem totalen
Engagement Gottes in Jesus grofftes Gewicht bei. Bei ihm finden
sich die vielleicht groBartigsten und schonsten Inkarnationsaus-
sagen, wie: «Den aller welt kreyss nie beschloss, liegt nun ynn

55 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, I, 1 (1935), S. 310. 315. 367 u. &.

% Vgl. Hebr. 2, 9; 5, 7; A. von Harnack, Zwei alte dogmatische Korrek-
turen im Hebrderbrief: Sitz.ber. Preu3. Ak. Wiss. (1929), S. 62£f.; O. Michel,
Der Brief an die Hebréer (1966), S. 1391f.



450 J. Dantine, Gott war in Christus

Marien schoss.»®” Luther war es auch, der es unternommen hat, den
Gott, der abgesehen von Christus und iiber Christus hinaus «exi-
stiert», zu orten und zu bedenken, und zwar mit seiner Lehre vom
Deus nudus scil. absconditus und dem Deus praedicatus scil.
revelatus.

Die Unterscheidung hat nun freilich scheinbar den Sinn, Gott erschopfe
sich nicht in seiner Offenbarung in Jesus Christus, er gehe vielmehr dartuber
hinaus, in Christus zeige sich nur eine Seite Gottes, nicht die andere, dunkle,
fiirchterliche. Aber diese Meinung verkennt wohl die Intention Luthers.
Sie iibersieht, dafl das ganze Pathos der lutherischen Predigt darin be-
steht, vom Deus nudus scil. absconditus wegzulenken. Gerade iiber ihn
laBt sich ja gar nichts sagen, darf nichts gesagt werden. Der Sinn der Unter-
scheidung ist eben nicht die Relativierung des totalen Engagements Gottes
in Christus bzw. der ganzheitlichen Offenbarung Gottes in Christus, sondern
gerade dessen Unterstreichung: «Die Intention der zweifellos nicht unpro-
blematischen Rede Martin Luthers vom ,deus nudus® war die tiefe Einsicht,
daB von Gott nur mehr im Blick auf sein Offenbarsein in Christus geredet
werden kénne.» 58

Die Frage bleibt offen, ob Luther noch mehr als eine pure Negation ge-
meint hat, bzw. welchen Inhalt sein Begriff vom Deus nudus secil. absconditus
hat. G. Ebeling5? geht auf dieses Problem ein: «Gott ist also nicht nur der
anwesende, sondern auch der abwesende Gott. Genauer: Der Deus abscon-
ditus, der abwesende Gott, so sehr er der goéttliche Gott ist, ist doch zu-
gleich... der gottlose Gott; so sehr er der alles in allem wirkende, in allem
lebendige Gott ist, doch zugleich der tote, der schlechterdings abwesende,
aber eben gerade als abwesend anwesende Gott» (S. 109). «Abwesendsein
und Anwesendsein liegen als dialektische Bestimmungen ineinander. Ab-
wesenheit ist eine bestimmte Weise von Anwesen. Was als abwesend anwest,
ist allerdings da, aber zugleich in quilender, unertraglicher Weise als an-
wesend. Wie auch umgekehrt das Anwesendsein Gottes in bestimmter Weise
ein Abwesendsein impliziert» (S. 111). Als Ergebnis dieser Gedanken er-
scheint : « So 146t sich der Glaube am Wort Gottes gentigen» (S. 112), ohne
dariber zu klagen und zu reflektieren, ob sich damit der ganze Gott aus-
geliefert hat. Nun zeigen diese Sitze Ebelings deutlich 1. den Zusamimen-
hang dieser Unterscheidung mit der Frage nach dem Tod Gottes; 2. wird
Inhalt und Sinn dieser Unterscheidung aufgezeigt; 3. wird eigentlich die
Unterscheidung «zweier Gétter» umgelegt in zwei Verhaltensweisen Gottes,
bzw. in die Unterscheidung von Wirksamkeit-Nichtwirksamkeit = Existenz-
Nichtexistenz Gottes. Und zwar letzteres so, da8 die Zusammengehdérigkeit
beider Momente in dialektischer Weise festgehalten bleibt. Damit kommt

57 Vgl. E. Wolf, Die Christusverkiindigung bei Luther: Peregrinatio
(1962), S. 58.

5 W. Dantine (A. 16), S. 125.

59 Ebeling (A. 4), S. 109ff.



J. Dantine, Goit war in Christus 451

etwa auch unsere Interpretation des Jesusrufes «Mein Gott, warum hast du
mich verlassen» in Einklang.

Im Einklang mit dem bisherigen Gedankengang formulieren wir:
Der Deus nudus wird erfahren als der christuslose Gott. Es ist also
der Gott, der allgemein von den Menschen aller Zeiten als das
Unheimlich-Numinose erfahren wird. Es ist die Ubermacht, das
Unversténdliche und das in seiner Unverstédndlichkeit und Unver-
fiigbarkeit den Menschen Vernichtende, das mit dem Siegel «Gott»
versehen wird. Das bedeutet: iiberall, wo der Mensch in Absehung
von Christus lebt und denkt, stot er auf die nackte Willkiir einer
Uberexistenz, die den Menschen bedroht und vernichtet. Die Bot-
schaft des Evangeliums setzt dem entgegen: Gott ist Mensch ge-
worden und er ist nur hier, und er zeigt sich im Menschen Jesus als
der «ganz andere», ndmlich als der Deus pro nobis. Abgesehen von
Christus ist nur Nicht-Gott. Der Deus nudus scil. absconditus ist
also der Nicht-Gott. Zugleich aber dann doch der gleiche Gott — und
hier ist die Dialektik Ebelings wichtig —, insofern es eben Gott
selbst ist, der den Weg in die Offenbarung gegangen ist, der sich
seiner absconditas begeben hat, wohl aber seine absconditas behélt
fiir jeden, der Gott abgesehen von Christus erkennen will.

e) In einem zweiten Gedankengang soll das gleiche beschrieben
werden. Die bisherigen Gedanken bezogen sich vornehmlich auf
das Sein Christi. Das Werk Christi mufl nun bedacht werden. Dies
wird als Erlosung, Befreiung beschrieben: Befreiung wovon ?

1. Befreiung von der Siinde, heilt es im N.T., aber dann auch
Befreiung vom Gesetz.

Bei Jesus heillt es: Befreiung von einem unmenschlichen, sinnlos ge-
wordenen Gesetz, das dem Menschen nicht entspricht: «Der Sabbat ist um
des Menschen willen gemacht» (Mark. 2, 27); «Des Menschen Sohn ist der
Herr auch tiber den Sabbat» (Matth. 12, 8). Christus ist Ende und Erfillung
des Gesetzes. Das bedeutet nicht Aufhebung, aber Relativierung. Nicht
mehr das Gesetz ist der Kanon, nach dem die Menschen be- und verurteilt
werden, sondern die liebende Solidaritidt des Herrn, der mit Zollnern und
Stindern it und trinkt. Bei Paulus ist der gesamte Komplex konsequent
durchdacht. Wir sind durch Christus gerecht, «ohne des Gesetzes Werke,
allein durch den Glauben» (Rém. 3, 28); Gott richtet nicht nach dem Gesetz,
sondern er macht den Gottlosen gerecht (Rém. 4, 5); «da wir also durch den
Glauben gerechtfertigt wurden, haben wir Frieden mit Gott durch unsern
Herrn Jesus Christus» (Rém. 5, 1); «damit er die erloste, die unter dem
Gesetz waren, damit wir die Kindschaft empfingen» (Gal. 4, 5). Was ist das
Gesetz und wie ist das Gesetz Ursache der Siinde? (Rém. 7, 7; 1. Kor. 15,



452 J. Dantine, Gott war in Christus

56). Es ist die Instanz, die iiber den Menschen nur den Stab brechen kann,
die Instanz, der der Mensch ausgesetzt ist, vor der er sich nicht retten kann
und die ihn Gott entfremden muf. Der Mensch ist nun von dieser anklagen-
den, richtenden Instanz befreit. Er wird befreit zu freiem Zugang zu Gott.

2. Nun ist die Erfahrung des Angeklagt- und Gerichtetseins eine
allgemein menschliche und muf3 nicht mit einer Gottesvorstellung
verbunden sein. Deutlich zeigt das u.a. die Gerichtsvorstellung in
der modernen Literatur 0. Da aber das Evangelium den Menschen
befreien will von der anklagenden und richtenden Instanz, ob sie
nun in Gott begriindet gesehen wird oder nicht, mull das Evange-
lium auch in der Lage sein, Befreiung von einem atheistischen
Gesetz zu schenken. Und zwar ohne vorherige Umsetzung des
atheistischen in ein theistisches Gesetz.

3. Desgleichen muf} erinnert werden, dafl der Mensch nicht mehr
nur das Gesetz als eine « Emanation» oder gar «Hypostase» Gottes
als richtende Instanz versteht, also das Gesetz fiir ihn nicht mehr
nur ein Teil Gottes ist, sondern Gott selbst erscheint in seiner
Totalitdt als den Menschen anklagend, richtend, «ansehend » (Sartre).
Damit hat sich die Bedeutung des Gesetzes ausgeweitet, verall-
gemeinert, und zwar in gleichem Sinne, wie schon in Punkt 2 ge-
zeigt wurde. Will das Evangelium wirklich die Befreiung von den
anklagenden und richtenden Instanzen verkiinden, muf} der Schritt
zur Aussage getan werden, das Evangelium verkiinde die Be-
freiung von Gott als der universal-richtenden und anklagenden
Instanz.

4. Indem Gott durch den Tod Jesu Christi wirklich den Menschen
befreit von den ihn immer anklagenden und richtenden Instanzen,
befreit der Tod Christi den Menschen von dem iiberméchtig bevor-
mundenden und anklagenden Gott, ist der Tod Christi der Tod
Gottes. Aber jetzt der Tod Gottes, der von Gott selbst gewollt und
durchgefiithrt wurde. Zarathustra multe Gott selbst umbringen.
Orest muf sich seine Freiheit einem auf seine Herrschaft bedachten
und mit allen psychologischen Mitteln der mitleidigen Knechtung
vorgehenden Jupiter abringen. Das Evangelium predigt diese Be-
freiung des Menschen als von Gott schon vorweggenommen®!. Der

% W. Dantine, VerheiBung der Lehre von der Rechtfertigung in der
Gegenwart: Theol. Zs. 22 (1966), S. 258, wo Broch, Kafka, Musil, Camus
und Miller genannt werden.

61 'W. Dantine (A. 16), S. 123.



J. Dantine, Gott war in Christus 453

Tod Gottes wird auch hier als die von Gott gewollte und durch-
gefiithrte Mitte der Heilsgeschichte sichtbar.

Fragen stellen sich aber jetzt ein. — 1. Der freie, atheistische
Mensch muf3 leben und sein Schicksal auf sich nehmen, und das
ist auch seine Strafe. Vergebung kommt nicht in Frage, Reue
ebensowenig, denn sie wiirde Verleugnung des selbstgewihlten
Weges bedeuten. Orest beschreibt sein freies Sein keineswegs rosig:
¢... sans excuse, sans recours qu’en moi. Mais je ne reviendrai pas
sous ta loi: je suis condamné & n’avoir d’autre loi que la mienne...
Car je suis un homme, Jupiter, et chaque homme doit inventer
son chemin...»? Aber das Evangelium Christi beinhaltet Siinden-
vergebung und Rekursmoglichkeit um jeden Preis. Bendtigt aber
nicht doch wieder die Vergebung den Rekurs auf einen jenseitigen
Gott? MuB nicht doch wiederum ein theistischer, gniadiger Gott
gedacht werden, der letztlich doch nur bevormundet? — 2. Nach
Sartre hat der freie Mensch nur sein eigenes, von ihm selbst erfun-
denes Gesetz. Der Mensch wihlt seine eigene Existenz. «Das
Dasein ist rufverstehend horig seiner eigensten Existenzmdglich-
keit. Es hat sich selbst erwihlt», sagt M. Heidegger ¢3. Féllt damit
fiir jeden freien Menschen jede inhaltlich gefiillte Ethik? Bekannt-
lich hat Sartre dieser Frage wegen entscheidend seinen Existentia-
lismus revidieren miissen. Seine urspriinglich gefithlsméafige «linke»
Einstellung multe begriindet werden. Zur Begriindung zieht er
vorldufig, aber immerhin, die marxistische Philosophie herans4,
Damit wird die Dringlichkeit der Frage nach der inhaltlichen Ethik
illustriert, der auch Sartre sich nicht entziehen konnte. — Beide
Fragen treiben den Versuch des Begreifens von Freiheit — gleich-
giiltig, ob es nun christlich oder nicht-christlich verstandene ist —
zum AuBersten, nimlich zur entscheidenden Frage nach der Lebbar-
keit dieser Freiheit. Sartre hat in seiner Kinleitung zu den Ge-
dichten Mallarmés®® diese Frage weitergefiihrt bis zu jenem Punkt,

82 J. P. Sartre, Les mouches (A. 25), S. 101: «... ohne Entschuldigung,
ohne Hilfe auller in mir selbst. Aber ich werde nicht unter dein Gesetz
zuriickkommen. Ich bin dazu verdammt, kein anderes Gesetz zu haben als
mein eigenes... Denn ich bin ein Mensch, Jupiter, und jeder Mensch muf}
seinen eigenen Weg erfinden...»

83 M. Heidegger, Sein und Zeit (1963), S. 287.

64 J, P. Sartre, La critique de la raison dialectique (1960), S. 29.

85 Sartre, Einleitung zu S. Mallarmé (A. 25).

30



454 J. Dantine, Gott war in Christus

an dem der Selbstmord als einzig mogliche Losung des Problems
und als zwingende Konsequenz des Gottesmordes aufscheint.

Diesen dringlichen Fragen miissen wir uns nun zuwenden, gleich-
zeitig aber auch der anderen Seite des Christusereignisses, der
Awuferstehung, von der die Losung zu erhoffen ist.

a) Gehen wir die Auferstehungsberichte durch®s, stellen wir fest:
1. Alle Auferstehungsberichte betonen die Realitit des Ereignisses
(leeres Grab, Wichter, Beriihrung durch Thomas, leibhaftiges Essen
am See Genezareth). 2. In eigenartigem Gegenschlag dazu wird
die Unverfiigharkeit betont: Maria Magdalena darf den Aufer-
standenen nicht beriihren, die Jiinger horen am leeren Grab nur
die Predigt der Engel, die Thomasgeschichte scheint mehr den
Unglauben zu verweisen als die Auferstehung zu beweisen, den
Jingern von Emmaus entschwindet Jesus sofort nach dem KEr-
kanntwerden, und Saul hat iiberhaupt nur Vision und Audition,
wobei die Vision sofort zur Blindheit fiihrt. 3. Historisch ist die
Auferstehung nur greifbar im Osterglauben der Jiinger, der sich
auf Ostern als das die Gemeinde konstituierende Ereignis beruft.
In der Stiftung der Gemeinde, oder anders gewendet, im «Wunder»,
daBl die verdngsteten Jiinger zu mutigen Zeugen wurden, weil sie
an das neue Leben ihres Herrn glaubten, zeigt sich die Realitit der
Auferstehung und ihr allem menschlichen Wissen, Fiihlen und
Denken Vorgeordnetsein. 4. In ihrem Osterglauben bekennt sich
die Gemeinde zu dem lebendigen Christus, dem sie ihr Sein ver-
dankt. Das heillt: daBl Christus gegenwairtig ist «als Gemeinde
existierend »®?, aber so, dal er nie einfach in der Gemeinde aufgeht,
sondern ihr immer als ihr Herr und Griinder vorausgeht. 5. Die
Auferstehungsberichte versuchen dieses «Wunder» in vorstellbaren
Bildern wiederzugeben, wobei die Gefahr, Bild mit Sache zu ver-
wechseln, die jede Analogie mit sich bringt, sowohl gesehen als
auch bekampft wird.

b) Jede weitere Uberlegung verlangt nun als Voraussetzung die
Bestimmung, in welchem Verhiltnis Tod und Auferstehung Jesu
zueinander stehen. Soll nidmlich das Kreuzesgeschehen wirklich
ernst genommen werden als die totale Selbsthingabe Gottes an die

86 Hier kann natiirlich nicht die gesamte Diskussion tiber Historizitat
und Bedeutsamkeit der Auferstehung aufgerollt werden. Einige Anmer-

kungen miissen geniigen.
87 D. Bonhoeffer, Sanctorum Communio (1954), S. 210. 218.



J. Dantine, Gott war in Christus 455

Menschen zugunsten des Menschen, wird die Auferstehung zwei-
fellos dann nicht hinreichend interpretiert, wenn sie als gliickliches
Happy-end eines Dramas gesehen wird. Wird Auferstehung be-
schrieben als Eingreifen eines Deus ex machina in ein tristes Drama,
um es doch zu einem gliicklichen Ende zu bringen, erscheint das
Kreuzesgeschehen als eine Ubergangsphase, als eine vielleicht not-
wendige Krise oder ein voriibergehender Fehlschlag, aber kaum
als mehr. Oder wird gemeint, Gott hitte aus ewiger Hohe seinen
Gesandten nach seinem ewigen Plan in die Welt geschickt und
sterben lassen, um ihn rechtzeitig wieder zu sich zu erheben, wird
Gottes eigenes Engagement letztlich verleugnet. Gott mag in
dieser Sicht freilich Schmerz um seinen Sohn empfunden haben,
aber dieser Schmerz kann kaum mehr als voriibergehend gewesen
sein, denn die Errettung war ja bereits eingeplant. Der Doketismus
beider Darstellungen kann nicht iibersehen werden?®.

Wie aber kann man diese Gefahr, das Christusereignis zur
Tragodie mit gutem Ausgang zu machen, entgehen, ohne daf} die

%8 Daf3 diese beiden Darstellungen Karikaturen sind, liegt auf der Hand.
In beiden Fillen kann die Fiille des Evangeliums sehr wohl auch zum Aus-
druck kommen, sowohl in der dramatischen Darstellung eines harten Kampfes
auf Leben und Tod als auch in einer groBangelegten Sicht von Gottes ewigem
Plan und seiner wunderbaren Heilsveranstaltung. Aber beide Mdoglichkeiten
tragen den Keim ihrer eigenen Karikatur in sich. — D. Sélle (A. 15), Stell-
vertretung, S. 168ff., polemisiert in gleicher Weise gegen eine Sicht des
Kreuzes als einer Durchgangsstation: «Die Geschichtlichkeit des Menschen»
sei «im Lichte solcher Osterwirklichkeit preisgegeben» (S. 169). Demgegen-
iiber meint sie, daf3 «der vorldufige Christus bis ans Ende der Tage am Kreuz
der Wirklichkeit hinge» (8. 170). Zweifellos konnen diese Sidtze nicht un-
bedacht iibernommen werden. Gollwitzer (A. 17), S. 124, greift sie ent-
sprechend an. Es mul3 aber gesehen werden, 1. daf Soélle nicht von jeder
Auferstehungstheologie spricht, sondern nur von «solcher», also einer, die
das Kreuz zur Durchgangsstation stempelt; 2. dal die Geschichtslosigkeit
bestimmter Auferstehungstheologien in der Tat ein zu beachtendes Problem
ist; vgl. W. Dantine, Geschichtsproblematik und Pneumatologie: Ev. Theol.
21 (1961), S. 241-263. Demgegentiber diirfte Sclle iibersehen, dall gerade
die Auferstehung den Menschen in neue Geschichtlichkeit stellt, d. h. ihm
Freude und Verheillung zum Schaffen von Geschichte und getrostes Durch-
leiden von Geschichte schenkt. Aber Geschichte nach der Auferstehung ist
eben immer Geschichte des Gekreuzigten und Auferstandenen. Das zeigt die
Pneumatologie und Soteriologie. Liegt die Schwierigkeit etwa darin, daf
Solle so gut wie nicht auf die Pneumatologie rekurriert? Ob allerdings das
Problem geldst werden kann durch die Betonung des unaufléslichen Nach-
einanders von Kreuz und Auferstehung, ist sehr zu fragen.



456 J. Dantine, Gott war in Christus

Realitit der Auferstehung vernachlissigt wird? Das N.T. selbst
scheint zwei Moglichkeiten gesehen zu haben.

1. Die spétere, wohl reifere, auch einfachere Moglichkeit findet sich bei
Johannes in der Doppeldeutigkeit des Begriffes «erhéht werden»®®, Christus
wird am Kreuz sichtbar erhoht, als der Leidende, Sterbende, Gescheiterte.
Und in eben demselben Akt wird er der Welt enthoben, wird er verherrlicht,
erreicht er das Ziel seines Lebens. In der Ohnmacht des Gekreuzigten offen-
bart sich die Macht Gottes, Tod und Auferstehung fallen in ein und dasselbe
Geschehen zusammen. Die oben skizzierte johannéische Darstellung der
Einheit von Vater und Sohn, und damit des Eingehens des ewigen Gottes in
die irdische Geschichtlichkeit, fithrt zwingend zu dieser Aussage. Ent-
sprechend fithren auch die Aussagen Luthers von der Offenbarung Gottes
im Gekreuzigten in diese Richtung. Markant sind dabei besonders die Aus-
sagen tiber die Ehre Gottes, die gerade in der Kondeszendenz zum Ausdruck
komme, die direkt den johanniischen Aussagen entsprechen?. — 2. Die be-
kanntere Ldsung ist wohl die der Drei Tage. Die iltesten Traditionen reden
von der Auferstehung nach drei Tagen und zwar so betont, dafl eine theo-
logische Bedeutung angenommen werden muf3?t. Der theologische Gedanke
ist wohl der, daf3 das Verhéltnis von Tod und Auferstehung als ein ge-
schichtliches bezeichnet wird. Die Differenz beider Akte wird als geschicht-
licher Prozef3 interpretiert 72.

Es scheint, dall diese beiden Moglichkeiten nebeneinander ge-
stellt und miteinander verbunden werden miissen, wie es ja bereits
bei Johannes der Fall ist. Das wiirde bedeuten, dal3 sich in der
Ohnmacht Gottes seine Macht offenbart, der Gescheiterte sich als
der Sieger erweist, ein Erweis, der aber sich in Geschichte vollzieht.
Auferstehung bedeutet dann die Umsetzung des Kreuzesgeschehens
in lebendige Geschichte, oder: Auferstehung bedeutet einen Ge-
schichtsprozel373. Diese Behauptung wird dadurch bestétigt, dal3

89 Joh. 3, 14; 8, 28; 12, 32; R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes
(1962), S. 110, 2; 266; 269, 7.

0 M. Luther, Weim. Ausg. 23, 156, 30: «Vnsers Gotts ehre aber ist die,
8o er sich vmb vnser willen auffs aller tieffest erunter gibt, yns fleisch yns
brod, ynn vnsern mund, hertz und schos, Vnd dazu vmb vnser willen leidet,
das er vnehrlich gehandelt wird beyde auff dem creutz vnd altar...»; 26,
437, 15: «Es ist Gottes ehre nicht entkegen, das er nach der Gottheit allenthal-
ben, auch ynn der hellen, sey»; Wolf (A. 57), S. 561f.

1 Mark. 8, 31; 9, 31; 10, 34; Matth. 16, 21; 17, 23; 20, 19; 27, 63; Luk. 9,
22; 18, 33; 24, 7; Joh. 21, 14; Act. 10, 40; 1. Kor. 15, 4.

2 Ahnliches gilt auch zweifellos von den 40 bzw. 50 Tagen der nach-
osterlichen Zeit.

3 Ks zeigt sich hier deutlich, wie auch unsere Trennung der Abschnitte
iuber Tod und Auferstehung fragwiirdig ist. Wichtige Zusammenhiinge



J. Dantine, Gott war in Christus 457

nach dem gesamten neutestamentlichen Zeugnis die Auferstehung
Christi immer schon Auferstehung und Leben der Glaubigen
involviert74.

¢) Die These von der Auferstehung als Geschichtsprozel3 er-
zwingt aber sofort die Riickfrage, was denn hier unter Geschichte
gemeint sein kénnte.

1. Nicht kann es die «Heilsgeschichte» sein, sofern darunter verstanden
wird ein tibergeschichtlicher Prozel3, eine Geschichte neben anderen. Eine
solche wire doketisch-manichéisch, 148t Gottes Handeln nicht wirklich in
die Welt hereinreichen. — 2. Ebensowenig kann es einfach die profane Ge-
schichte sein. Denn die Identifizierung erzwingt die Wertung allen Ge-
schehens als Heilsgeschichte. Sie gibt also den wohl urspriinglich geschichts-
kritischen Ansatz der heilsgeschichtlichen Konzeption auf, verklirt alles
Gewesene und muf} in doktrindrem Konservativismus enden. — 3. Gleiches
gilt, wenn diese Geschichte als die Geschichte der Gemeinde verstanden wird.
Auch hier fehlt das geschichtskritische und zukunftsfreudige Moment. Die
notige Kritik konnte freilich in ekklesiologischen Bestimmungen nachgeholt
werden (wann ist Gemeinde wirklich wahre Gemeinde?). Solche kritischen
Bestimmungen diirften aber kaum glaubhaft sein, wenn sie nicht in Ver-
bindung mit dem Prinzip ecclesia semper reformanda stehen; dieses Prinzip
aber ist wiederum nur versténdlich, wenn es in der Auferstehungsbotschaft
verankert ist.

Auf der anderen Seite erzwingt aber die Ablehnung der heils-
geschichtlichen Konzeption die Verklammerung der Auferstehungs-
geschichte mit profaner Weltgeschichte ebenso wie mit Kirchen-
geschichte. Die Auferstehungsgeschichte ist Geschichte der Welt,
ist Geschichte der Gemeinde, aber nie in ihr aufgehend.

d) Aber was heillt das? Die Antwort mull wohl lauten: Aufer-
stehungsgeschichte ist die Geschichte des Wortes Gottes, ist die
Geschichte der Predigt.

1. Indem Gottes Wort die Auferstehung predigt, nimmt der
Mensch nicht nur Kenntnis von der Auferstehung, sondern erfahrt

mubten hier wie dort Erwdhnung finden, und es mag nicht immer klar wer-
den, warum der eine oder andere Gedankengang hier und nicht im anderen
Abschnitt aufscheint. Ebenso wird hier riskiert, dal nun doch wieder die
Aussagen lber die Auferstehung triumphalistisch als die perfekten Ant-
worten auf die vorhandenen Probleme millverstanden werden. Als Legi-
timation kann wohl nur auf die Tatsache verwiesen werden, dal auch die
beste und klarste Theologie ebenfalls immer noch von Tod und Auferstehung
als zwei getrennten Akten reden mubBte.

4 Rom. 1, 4; 4, 25; 6, 4; 8, 11; 1. Kor. 15; 2. Kor. 4, 10; Eph. 2, 5f.;
Phil. 3, 10; Kol. 2, 12f,; 1. Petr. 1, 3.



458 J. Dantine, Gott war in Christus

sie selbst?. «Glaube kommt aus der Predigt.»’® Und indem Men-
schen zum Glauben durch die Predigt kommen, wirkt der Aufer-
standene real. Der Tote lebt im lebendigen Wort. Wir stoen hier
wiederum auf die Aussagen Luthers und seine Identifikation von
Deus incarnatus, crucifixus und praedicatus?.

2. Gemeinde existiert immer schon durch das Wort. Die Aufer-
stehung wird den Jingern zuerst durch das Wort der Engel ver-
kiindet. Kirche ist Creatura verbi. Kirche ist der Ort, wo das
Evangelium gepredigt wird. Insofern ist die Geschichte der Ge-
meinde wirklich Geschichte der Auferstehung. So hat sich Gott
auch als der Lebendige den Menschen, ndmlich der predigenden
Gemeinde ausgeliefert, aber doch so, dal er im Wort immer neue
Gemeinde sammelt, predigende Gemeinde immer neu konstituiert.
So lebt Gott wirklich unter Menschen, aber immer als ihnen vor-
ausgehend, ihnen konfrontiert. Der Deus in nobis und der Deus
extra nos ist einer.

3. Weil der profanen Welt der lebendige Gott verkiindet wird
und sie der Ort des Zeugnisses der Glaubigen ist, ist Auferstehungs-
geschichte auch profane Weltgeschichte.

4. Die Predigt der Gemeinde ist Inkarnation der gottlichen Offen-
barung. Wie Gott sich in Jesus den Menschen ausgeliefert hat,
liefert er sich ihnen auch im Wort aus. Und das Wort ist schwach,
zwiespaltig, unsicher, wie das Wort der Engel am Grab?. Aber
dennoch kann es immer wieder machtvoll in das Leben einzelner
Menschen und ganzer Gemeinschaften eingreifen. Gerade darin
spiegeln sich die beiden bestimmenden Momente des neutestament-
lichen Auferstehungszeugnisses: die Realitit und die Unverfiigbar-
keit. Somit liegt darin, dall Menschen als Zeugen Christi Gottes
Wort predigen diirfen, sowohl der Tod Gottes, die Selbstaufgabe
Gottes fir die Menschen als auch das Leben Gottes als des voll-
méchtig in das Leben der Menschen eingreifenden.

e) Welches ist aber der Inhalt der Predigt? Die Rechtfertigung

s Joh. 5, 24; 8, 51; Gal. 1, 16.

%6 Rém. 10, 17; 1. Kor. 15, 11.

77 Luther, Weim. Ausg. 19, 462, 22: «Uberal ist er, er will aber nicht,
das du uberal nach yhm tappest, sondern wo das wort ist, da tappe nach,
so ergreiffestu yhn recht», Wolf (A. 57), S. 59ff.

7 Mark. 16, 8; Luk. 24, 11; vgl. auch das Gleichnis vom Simann, Mark. 4,
1-9 par., auch 1. Kor. 1 und 2.



J. Dantine, Gott war in Christus 459

des Siinders?. Auferstehungsgeschichte ist damit Rechtfertigungs-

geschichte, Geschichte der Prozel3 des Menschen coram Deo.

Auf friher Gesagtes muf} freilich zuriickgegriffen werden. Sprechen wir
von «Rechtfertigungsgeschichte», meinen wir nicht neuerdings eine «Heils-
geschichte» als besondere Geschichte. Vielmehr vollzieht sich «die Recht-
fertigung als das Heilsgeschehen am geschichtlichen Menschen... im Ge-
samthorizont der Geschichte»®, Denn gerade die Rechtfertigung ermdéglicht
es, Geschichte als solche wie als Ort des Heilsgeschehens zu sehen: «Die
,Freiheit eines Christenmenschen’ vermag sich ganz in die Geschichte einzu-
lassen, weil sie von dem Wort Gottes lebt, das sich selbst ganz in die Ge-
schichte eingelassen hat. Im Wortgeschehen der Rechtfertigung braucht
weder die ,Offenbarung‘ noch auch das ,Heil° mit ,Geschichte‘ identifiziert
zu werden, weil Christus das ,Ende aller Geschichte® ist, sie aber neu fir den
Glauben erschliel3t.»®!

Damit sind aber auch schon Antworten gegeben auf die Frage,
was das Verstehen der Auferstehungsgeschichte als Rechtfertigungs-
geschichte bedeutet.

1. Rechtfertigung bedeutet den Freispruch des angeklagten
Menschen. Der Theismus versteht selbstverstindlich Gott als den
Richter des Menschen und wird dadurch neuerdings in die Not-
wendigkeit versetzt, den Deus contra nos nicht nur zu akzeptieren,
sondern auch zu predigen. Der nach-theistische Mensch allerdings
benotigt Gott nicht mehr als Verdichtung des Existentials des
Angeklagtseins. Was freilich nichts daran dndert, daf3 jeder Mensch
sich als angeklagt versteht. Rechtfertigung heit nun, daB der
siindige, d.h. der empirische Mensch freigesprochen wird durch
Gott, gleichgiiltig, ob nun der Prozell als coram Deo oder coram
mundo sich abspielend gedacht wird. Angesichts der den Menschen
erdriickenden Ubermacht der Anklage wird der Mensch freige-
sprochen von Gott selbst. Gott ist nicht mehr der, durch dessen
Abschieben man sich selbst von der Anklagebank retten kann und
muB, sondern er ist der, der diese Befreiung durchfiihrt. Recht-
fertigung predigen heiBt, «auf jenen Jesus zu verweisen, der unter
lauter ,Du-sollst’-Sagern auf eine uniiberhérbar neue Weise ,Du

7 W. Dantine, Die Gerechtmachung des Gottlosen (1959); E. Wolf,
Rechtfertigungslehre als Mitte und Grenze reformatorischer Theologie:
Peregrinatio, 2 (1965), S. 11-21.

80 W. Dantine, Geschichte und Rechtfertigung: Zs. Theol. Ki. 62 (1965),
S. 379.

81 Dantine, ebd.; ders., Geschichtsproblematik (A. 68), S. 2411f.



460 J. Dantine, Gott war in Christus

darfst’ sagte; ,du darfst’ — und ,du kannst’ weil du darfst: ,Ich
verdamme dich nicht; gehe hin und siindige hinfort nicht mehr®».82

Gottes freisprechendes Wort ist wie jedes gittliche Wort schaf-
fendes Wort. Darum ist Rechtfertigung Gerechtmachung, nicht nur
Imputation®®. Der Gerechtfertigte befindet sich im ProzeB der
Gerechtwerdung. Dieser Proze8 ist aber ein innerweltlicher ProzeQ.
In der Welt, mit den Aufgaben dieser Welt darf der Mensch mit
der ihm geschenkten Gerechtigkeit experimentieren. Er entweicht
der Welt nicht und bleibt darum auch im Horizont der Siinde
(simul iustus et peccator).

2. Das Rechtfertigungsgeschehen ist als Solidaritdtshandeln Got-
tes mit dem Menschen zu sehen. Gott spricht den Gottlosen ge-
recht, Christus stellt sich solidarisch an die Seite der Unfrom-
men. Gott erklirt das Handeln und Wirken des Menschen in der
Welt zu seiner Sache, nimmt sie auf sich und 148t so durch den
Menschen in der Welt sein Werk verrichten. Der Mensch darf so
auch als siindiger Mensch Mitarbeiter Gottes sein, und zwar indem
der Mensch seine innerweltlichen Aufgaben erfiillt. «Die Recht-
fertigung... verwirklicht sich im Vollzug des Gehorsams des
Glaubens, der geschichtliche Verantwortung gerade dadurch verifi-

82 Dee (A. 26), S. 451. Gollwitzer (A. 26) moniert in seiner Antwort freilich
mit Recht das offensichtliche Unverstindnis der foremsischen Rechtferti-
gungslehre und zeigt ebenso mit Recht auf, welche Folgen ein Ausweichen
an diesem Punkt haben muf}. Auf der anderen Seite kann aber nicht dariiber
hinweggegangen werden, dal} Dee das Gesetz jedenfalls nicht so verflacht,
daB er nicht um das sténdige Angeklagtsein des Menschen weill und darum,
dafl es in Stindenvergebung und Rechtfertigung um das «Du darfst» geht.
Der entscheidende Punkt ist aber dieser: MuBl die Anklagebehérde mit Gott
identifiziert werden, damit der Rechtfertigungsprozel des Menschen ab-
rollen kann — das wire «theistisch» und wird von Dee abgelehnt —, oder trifft
die freimachende Botschaft von Gottes Freispruch den Menschen in seinem
schlechthinigen Angeklagt- und Gerichtetsein? Um letzteres geht es offen-
sichtlich Dee. Dafl weitere Fragen damit zusammenhingen, Fragen von
geringem, aber auch sehr groBem Gewicht, steht auler Frage, und darum
kann der Entwurf Dees kaum mehr als der Versuch eines Neuansatzes sein.
Aber aus der Tatsache, daBl auch schwere Fragen noch offen bleiben, kann
noch lange nicht gefolgert werden, jeder Versuch einer a-theistischen Theo-
logie sei notwendig zum Scheitern verurteilt. Ware das der Fall, wire die
Botschaft des Evangeliums effektiv die von Existenz, Handeln und Gewalt
Gottes und nicht die von Rechtfertigung, Vergebung und Erlésung des
Menschen durch den ohnmichtigen Gott.

8 W. Dantine (A. 79), passim.



J. Dantine, Gott war in Christus 461

ziert und praktiziert, daf er die personale Existenz des Einzelnen
angesichts seiner mitmenschlichen und kosmischen Umwelt zur
Sprache bringt, und zwar sowohl im Wort wie im Tun.»8

3. Dal} eine solche Auffassung der Rechtfertigung nicht von einer
den Menschen entmiindigenden Gottesvorstellung ausgeht, zeigt
sich wohl dann am besten, wenn sie verglichen wird mit der pela-
gianischen und semipelagianischen, in der die Gratuitdt der Recht-
fertigung umgedeutet wird in die Kriickenfunktion einer allgegen-
wartigen (und «grédulich gespaltenen») Kraftbegabung. Damit wird
die ausschlieBliche Gratuitdt im Interesse der Eigenverantwortlich-
keit des Menschen vernichtet, aber auch die Eigenverantwortlich-
keit des Menschen wird zerstort, weil die Gnade derart als autonome
Kraft verstanden wird, daBB der Mensch in seiner Personlichkeit
hypostatisch in ihr aufgeht®s. Die Folgen haben sich gezeigt.
RechtfertigungsgewiBlheit durfte und konnte es nicht mehr geben,
ebensowenig wie es freie, miindige Verantwortung geben durfte. Die
Kirche als Vormund muBte fiir den Menschen eintreten.

4. Wir horen also in der Predigt des Evangeliums unsere, d.i.
der Gottlosen Rechtfertigung. Und darum diirfen wir frei und
verantwortlich in der Welt handeln im Wissen um Gottes «Du
darfst», um Gottes Solidaritdt, um Gottes Freispruch und in
dieser Verantwortung diirfen wir Gottes Werk tun, ebenso wie
Gott sein Werk durch uns tun 1ldB8t. Indem wir diese Botschaft
unserer Rechtfertigung héren und sie in personale Verantwortung
in und fiir die Welt umsetzen, lebt Christus, vollzieht sich Auf-
erstehung.

g) Auferstehungsglaube ist immer auch Auferstehungshoffnung.
Die Botschaft von Jesu Auferweckung ist verbunden mit der
Hoffnung auf seine Wiederkunft.

Die Wiederentdeckung dieser Zusammengehorigkeit durch den Dialog mit
sikularen Zukunftshoffnungen, der des Evolutionismus (Teilhard de Char-
din) und des Marxismus (J. Moltmann u. a.) hat die Verengung der existen-
tialen Theologie auf die jeweilige Entscheidungssituation aufgelost und den

Blick wieder frei gemacht auf reale Zukunft und damit auf reale Geschichte. —
Freilich steht das neue Begreifen von Hoffnung auf Zukunft in Diskontinuitét

84 W. Dantine (A. 80), S. 378.

85 Freilich hat solche « Enhypostasie» biblische Begriindung in der Rede-
weise des Paulus vom «Christus in mir». Ob freilich in der Tat eine solche
Enhypostasie, die des Menschen Verantwortlichkeit aufhebt, auch gemeint
ist, bleibt dahingestellt.



462 J. Dantine, Gott war in Christus

zu den traditionellen insofern, als die traditionellen Bilder eines rdaumlichen
Herabkommens des Herrn aus einem rdumlichen Himmel, die Bilder einer
Weltvernichtung, eines Weltenbrandes usw., die noch in der Zeit des letzten
Krieges lebendig waren, als aufgegeben betrachtet werden miissen®t. Diese
Aufgabe erweist sich aber nicht als Substanzverlust, sondern als Neu-
erfassung der eigentlichen Mitte der Zukunftshoffnung: Im Raume dieser
Welt vollzieht sich die Schaffung des Reiches Gottes, unfaBbar, ungreifbar,
aber doch immer wieder neu ans Licht tretend. Und zwar durch das Tun der
Menschen. So vergeblich und sinnlos dieses Tun sein bzw. scheinen mag,
148t sich doch dessen Sinnhaftigkeit mit Grund glauben und erhoffen. Denn
dem Glaubenden entbirgt sich die Zukunft als die des Herrn. Die Zukunft,
die Neues, Ungewohntes, Gefdhrliches bringt, steht doch im Zeichen des
schon bekannten Christus, des Deus pro nobis. ¢« Wird aber die Zukunft als
die ,Zukunft Jesu Christi‘ erwartet, so wird sie nicht von einem Neuen oder
Anderen erwartet. Was die Zukunft bringt, ist durch das Christusgeschehen
der Auferweckung des Gekreuzigten ,ein fur alle Mal‘ zuversichtlich erhoffbar
geworden. Der Glaube an Jesus als den Christus ist nicht das Ende der
Hoffnung, sondern ist die Zuversicht in der Hoffnung. Der Glaube an Christus
ist das prius, aber die Hoffnung hat in diesem Glauben den Primat.»87

Der Tod Gottes in Christus ist also gewill ebensowenig ein end-
giiltiger Tod wie er nicht nur ein Tod im Bewufitsein der Menschheit
ist. Auferstehung bedeutet eben auch, dall Gott wiederkehrt, daf3
er die Macht wieder an sich nehmen wird: «Wenn aber alles ihm
untertan sein wird, alsdann wird auch der Sohn selbst untertan
sein dem, der ihm alles untergetan hat, auf dafl Gott sei alles in
allem» (1. Kor. 15, 28)%. Indem also die Auferstehung Christi sich

88 Vgl. die Diskussion von J. Moltmann, M. Mezger und W. Dantine”
Kommt Jesus wieder?: Radius 1 und 2 (1966).

87 Moltmann (A. 44), S. 209. — Der Glaube daran, da die Zukunft nichts
anderes als das Alte, Bekannte, ndmlich Christus bringt, ist allerdings etwas
radikal anderes als ein Zuriicktrdumen in die Vergangenheit als dem Para-
dies. E. Bloch hat namentlich in den ersten Kapiteln (vor allem Kap. 12)
seines ¢«Prinzip Hoffnung» in der Auseinandersetzung mit der psycholo-
gischen Trieberkldrung einen energischen Kampf gefiihrt gegen jene Mei-
nung, das Urspriingliche an sich wére gut und darum das zu Erhoffende.
Dabei entlarvt er auch sog. revolutionire Utopien als Reaktion. Indem aber
der Glaube an Christus sich den bekannten Christus als Zukunft erwartet,
erwartet er sich nicht einen urspriunglichen Idealzustand, sondern erwartet
sich den, der seinerseits wieder in die Zukunft, d.i. Auferstehung aufge-
brochen ist. Auch erwartet er sich den Christus anders, als er ihn kannte,
ndmlich als den Sieger.

88 Mit dieser Riickiibernahme der Macht rechnet offensichtlich auch D.
Solle, wenn sie sagt, Gott lasse sich vertreten, er lasse den Menschen seine
Rolle spielen: Solle (A. 15), Stellvertretung, S. 150, 178, 201.



J. Dantine, Gott war in Christus 463

in der Geschichte vollzieht, in der Predigt der Auferstehung und
der Rechtfertigung in Wort und Tat, aber immer auch der Ge-
schichte vorauseilend und transzendierend, entbirgt sich die Zu-
kunft als die Zukunft der Gottesherrschaft, als die Zukunft des
kommenden Christus. Damit wird das menschliche Leben und
Handeln herausgerissen aus seiner Augenblicksverfangenheit in die
Weite der Zukunftshoffnung. Er bekommt sein Ziel und damit
einen Sinn®°.

h) Wir kehren zur Ausgangsfragestellung dieses Abschnittes
zuriick. Die beiden Thesen wurden genannt: die Auferstehung ist
real und sie ist unverfiigbar.

1. Die Auferstehung ist real, so wie die Predigt der Gemeinde,
so wie die Rechtfertigung der Siinder, so wie das Handeln und Tun
der Gemeinde und der Menschen in dieser Welt tiberhaupt real,
objektiv vorhanden sind. Jesus lebt wirklich in dieser Welt in
Predigt und Rechtfertigung.

Insofern iiberspringt der Auferstehungsglaube weder die Inkar-
nation noch die Kreuzigung. Christus lebt weiter als der Inkarnierte:
unter und durch Menschen, und er lebt weiter als der Gekreuzigte,
als der von seinen Menschen und Zeugen immer wieder Verratene
und Getotete. Aber gerade darin lebt er. Wie der ohnmichtige
Christus am Kreuz gerade am Hohepunkt seiner Macht ist, so lebt
Christus gerade darin, daf} er sich von Menschen leben la03t.

2. Die Auferstehung bleibt aber auch darin unverfiighar. Sosehr
Christus in den Menschen lebt, sosehr ist er ihnen immer voraus.
Er ist ihnen voraus, indem sie durch sein Handeln, durch seinen
Tod leben und sich dieses prius des Todes Gottes nicht als Histo-
risches erschopft. Er ist ihnen voraus, weil er sich ihnen solidarisch
erklart hat. Er ist ihnen voraus, weil er sich nie vereinnahmen, 143t
von ihnen und letztlich: weil er als der Auferstandene auch der
Kommende ist. Die Auferstehung bleibt aber auch unverfiigbar,
weil Gott bzw. Christus sich dem Menschen nicht enhypostasiert,
ihm die Verantwortung nicht abnimmt, sich dadurch auch nicht
als Alibi hergibt, sondern den Menschen gerade in seiner Kigen-
verantwortlichkeit ernst nimmt und in seinen Dienst stellt. Sosehr
also der Mensch das Werk Gottes tun darf, tut er doch immer sein
eigenes Werk.

8 Zur ganzen Frage Moltmann (A. 44), passim. Hier brauchten nur einige
wesentliche Zusammenhinge aufgezeigt zu werden.



464 J. Dantine, Gott war in Christus

Schliefllich bleibt die Auferstehung unverfiighar, weil sie den Tod
Gottes nicht durchstreicht. Die Aufgabe des Christen zu leben
etsi Deus non daretur ist nicht nur eine psychologische Spielerei, ein
Erziehungstrick, wie man Kinder ans Alleinsein gewéhnt, indem
man sie nur scheinbar allein 146t (solche Tricks haben ja den
Nachteil, daf3 sie durchschaubar sind und zur Manipulierung des
Erziehers fithren), und so verbietet sich alles leichtfertige Spielen
mit dem Leben und der Macht Gottes.

i) Es ist zu hoffen, dal damit ein Ansatz gefunden wurde fiir
eine Theologie im Zeitalter «nach dem Tode Gottes», die nicht doch
wieder auf ein theistisches Gottesbild zuriickgreifen muf3, das dem
Menschen nicht helfen kann, ihn auch in seiner Wirklichkeit nicht
tangiert, die aber auch nicht dazu fiihrt, irgendwelche menschlich-
weltlichen Instanzen mit dem Fluidum der Gottlichkeit zu um-
kleiden. Man kann nachweisen, daf3 die Theologie in ihrem Bemiihen,
die Transzendenz in die Immanenz hereinzuholen, weithin zur
Vergottlichung, sei es des Menschen, sei es der Kirche, des Staates,
Volkes oder der Klasse u.a.m., gefithrt hat. Transzendenz wurde
damit nicht aufgegeben, transzendentes Fluidum blieb, aber aufge-
geben wurde das kritische und verheiBend-schenkende Element
der Transzendenz. Wird hingegen, wie hier, durch das Ernstnehmen
von Kreuz und Auferstehung Christi die Transzendenz zwar so
in die Immanenz hereingeholt, dafl sie im konkreten Leben der
Menschen Bedeutung gewinnen kann, bekommt Immanentes nicht
transzendente Grofle, da es ja immer vom Wort angeredet, kritisiert
und erneuert wird, also selbst Objekt eines Extra ist. So diirfte
das Anliegen der transzendental personalen Gottesvorstellung voll
zum Austrag kommen. Gleichzeitig ist aber wohl auch klar, daB
mit diesem Ansatz kein «Humanismus» vertreten wird, da es ja
nicht um eine Lehre menschlicher Selbsterlosung geht, sondern um
das Leben des Menschen auf Grund eines geschichtlichen, ein-
maligen Ereignisses, ndmlich des verheifungsvollen Todes Gottes
am Kreuz zu Golgatha, das das Leben Gottes in und mit seinen
Menschen entbirgt.



J. Dantine, Gott war in Christus 465
3.

Diese Uberlegungen miissen nun zusammengefaBt, einige Kon-
sequenzen aufgezeigt werden.

1. Gottes Sein ist Geschichte, ist freies Herablassen in die Welt.
Dieses Ereignis wird als Tod Gottes richtig beschrieben. Gott hat
den Menschen zu freiem, eigenen Geschichtshandeln freigesetzt.
Aber Gott lebt auch in dieser Geschichte der Menschen, indem er
sich in dieser Geschichte engagiert und dem Menschen die Freiheit
selbst zuspricht?°.

2. Geschichte ist und bleibt aber unverfiigghar. Beweise fiir die
Existenz Gottes kénnen nicht aus der Geschichte deduziert werden.
Sicher bietet die Geschichte ein weites Feld der Illustration des
Lebens Gottes in ihr, aber nur der Glaube hat die Moglichkeit,
solche Illustration zu verstehen. Dal} es Gottesbeweise nicht geben
kann, ist mindestens seit Kant in der evangelischen Theologie
gesichertes Gemeingut, nicht aber die Reichweite dieser Er-
kenntnis. Gerade die neueren Versuche, die Existenznotwen-
digkeit Gottes zu deduzieren, zeigen, wie sehr noch der Wunsch
nach Gottesbeweisen besteht, trotz der verbalen Anerkennung
deren Unmoglichkeit. Kann aber Gott nicht bewiesen werden, kann
es auch kein allgemeinverbindliches Reden von Gott geben.

3. Gibt es kein allgemeinverbindliches Reden von Gott, dann
gibt es auch keinen Absolutheitsanspruch des Christentums, keine
Méglichkeit, fiir das Christentum eine Monopolstellung irgend-
welcher Art zu fordern. Das bedeutet u. a., daBl das Selbst-
verstédndnis der Kirchen nicht das der Wahrerin des Heiligen, des
Moralischen, der Ordnung und der Liebe, nicht das der Sprecherin
des Guten im Staate sein kann. Pseudo-Dionysios Areopagita
projizierte den byzantischen Hof in den Himmel, malte den Dom
der Engelhierarchie, um vom Himmel aus die Kirche und ihre

90 D. Solle, Die Wahrheit ist konkret (1967), S. 18: «Wie, wenn es, was
Gott verhiiten moge, doch einen (Gott) gdbe? Das wére gefdahrlich fiir unsere
Welt, in der sich alles ausrechnen laBt, nur nicht der andere Mensch, den
man nicht planen kann. Das wire geféhrlich, weil wir dann unsere Mallstéibe
korrigieren miilten. Denn kidme eine groBe Unbekannte in unsere Rechen-
aufgabe, die wir Leben nennen, aber nicht an der falschen Ecke, der Wissen-
schaft, sondern mitten in unserem Leben miteinander, das verfehlt werden
und danebengehen kann, weil Gott ist; das glicken und ganz gelebt werden
kann — weil Gott ist.»



466 J. Dantine, Gott war in Christus

Struktur zu deduzieren. Die Reformation hat freilich die kirchliche
Hierarchie zerstort und die Kirche als die Gemeinde der erwihlten
Siinder und Gerechten verstanden, als das wandernde Gottesvolk.
Aber die andere Sicht der Kirche, die einer societas perfecta, dem
Abbild des regnum gloriae, eine Sicht, die nur auf dem theistischen
Boden einer spekulativen Metaphysik moglich ist, ist trotzdem
nicht der romischen Kirche reserviert geblieben, sondern auch tief
in das evangelische Selbstverstdndnis eingedrungen. Auch die
evangelische Kirche versteht sich weithin als kompetent fiir das
Gute und Richtige der allgemeinen Gesellschaft. Dieses Selbst-
verstdndnis ist aber nicht erst durch die moderne Erfahrung des
Todes Gottes, der Sikularisierung der Gesellschaft in die Briiche
gegangen, sondern schon seit Christi Kreuzestod, als die perfekte
Gesellschaft unter Berufung auf Gottes Recht Gott selbst getitet
hat und als sich Gott von ihr t6ten lieB3.

4. Der tote Gott lebt im Wort, in der Predigt von Jesus Christus.
Im Wort offenbart sich der tote Gott als der Lebendige. Das Wort
spricht Menschen Freiheit zu, stellt sie in Freiheit und lehrt sie,
diese Freiheit als Geschenk zu verstehen. Aber Gott verhiillt sich
auch im Wort, indem er sich in ihm offenbart. So groBl die Kraft
des Wortes ist, so gering kann sie auch sein, so unverfiigbar ist
das Wort. Thm wohnt keine Beweiskraft inne. Durch das Wort
empfingt auch die Kirche ihr Sein und ihre Aufgabe. Ihr Sein,
indem sie creatura verbi ist und indem sie weill, daB} ihr Zeugnis
wie das Wort selbst ist: es schenkt Freiheit, ohne beweisen zu
kénnen, dal3 Freiheit nur so moglich ist. Ihre Aufgabe, indem die
Kirche durch das Wort dazu berufen ist, als Gemeinde freier
Menschen zu leben und zu predigen, dafl verantwortliches Handeln
in und fiir die Welt aus Gott kommt und selbst Gottes Handeln ist.
So haben Christen in der Welt keine anderen Aufgaben als Nicht-
christen. Aber sie haben diese Aufgaben von Gott bekommen und
haben das zu predigen. Dann wird es ihr auch geschenkt sein,
Vergebung, das «du darfst» zu predigen, wenn nichtchristliche
Eigenverantwortlichkeit sich im. «du sollst» verzehrt.

5. Jede gute und richtige christliche Theologie war schon immer
«Theologie nach dem Tode Gottes». Dal} die vorgelegten Gedanken
nicht traditionslos alles Bestehende und Gesagte und Gedachte
einreifen wollen, wird hoffentlich deutlich geworden sein. Das
Neue der Versuche, Theologie nach dem Tode Gottes zu treiben,



J. Dantine, Gott war in Christus 467

liegt nicht darin, dafl ein Tod Gottes neuerdings verkiindigt wird
oder dafl der von der Welt proklamierte Tod Gottes nachgeredet
wird. Das Neue ist vielmehr das Unternehmen, jene Vorstellungen,
die als Interpretamente und Illustrationen in der Theologie bisher
mitgenommen worden sind, weil sie Allgemeingut der Welt waren,
iiber Bord zu werfen, nicht weil sie frither die Theologie ver-
falscht hétten, sondern weil sie heute die Theologie verfédlschen
miissen. Der Theismus existiert als allgemeingiiltige Vorstellung
nicht mehr. Er kann darum nicht mehr als Interpretament, als
Ton fiir die Formarbeit christlicher Theologie dienen. Er kann nur
mehr fallengelassen oder zum Dogma erhoben werden. Theismus
war nie Dogma und darf nie Dogma sein. Dogma ist das Christus-
geschehen, ist der Satz: «Gott war in Christus und verséhnte die
Welt mit sich selbst» (2. Kor. 5, 19). Dogma ist die freiwillige
Entmachtung Gottes, sein Eingehen in menschliche Geschichte, um
hier als der ohnméchtig-tote méchtig fiir uns zu leben. Darum muf
der Theismus gestrichen werden, darum mull Theologie «a-
theistisch» sein.

Johannes Dantine, Wien



	Gott war in Christus : Theologie nach dem Tode Gottes

