
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 24 (1968)

Heft: 6

Artikel: Wölfe in Schafspelzen : zum religionsgeschichtlichen Hintergrund von
Matth. 7 ,15

Autor: Böcher, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878617

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878617
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
Jahrgang 24 Heft 6 November-Dezember 1968

Wölfe in Schafspelzen
Zum religionsgeschichtlichen Hintergrund von Matth. 7, 15

Im Schlußkapitel der Bergpredigt warnt Jesus seine Hörer im
Zusammenhang verschiedener eschatologischer Ermahnungen vor
den falschen Propheten, die in Schafspelze gekleidet, inwendig
aber reißende Wölfe seien (Matth. 7, 15) h Die Stelle gehört in den
größeren Rahmen der neutestamentlichen Irrlehrerpolemik (z. B.
Matth. 24, 4f. 23f. par. Mark. 13, 5f. 21 f. par. Luk. 21, 8;
Apg. 20, 29f.; Rom. 16, 17-20; 2.Kor. 11, 13-15; 2.Petr. 2, Iff.;
1. Joh. 4, Iff.), die das Auftreten der falschen Gesalbten (Matth. 24,
5 par. Mark. 13, 6 par. Luk. 21, 8; Matth. 24, 23f. par. Mark. 13,

21f.) und der Antichristen (l.Joh. 2, 18-22; 4, 3; 2.Joh. 7), der
falschen Propheten (Matth. 24, 11. 24 par. Mark. 13, 22; 2. Petr. 2,

1; l.Joh. 4, 1; Aplc. 16, 13; 19, 20; 20, 10), der falschen Apostel
(2. Kor. 11, 13) und der falschen Lehrer (2. Petr. 2, 1) als Zeichen der
Endzeit wertet.

1.

Die Ausleger unserer Stelle haben das Bildwort von den als
Schafen verkleideten Wölfen bisher zumeist auf die gefährliche
Wildheit der Irrlehrer gedeutet, die sich nach außen tarnt durch
schönrednerische Sanftheit2. Wie aber, wenn hinter den Schafs-

1 Der Vers, ohne synoptische oder johanneische Parallele, ist vermutlich
Bildung des Matthäus; er spiegelt das Auftreten christlicher Irrlehrer: R.
Bultmann, Die Geschichte der synoptischen Tradition (31957), S. 131. 134.

Die Lesart évbùpctcn irpoßcrriuv verdient gegenüber der von F. Blaß im
Anschluß an Tertullian, Justin und Clemens Alexandrinus vorgeschlagenen
Konjektur béppotcn irpoßa-nuv imbedingt den Vorzug.

2 So z. B. O. Holtzmann, Die Schafe werden sich in Wölfe verwandeln:

Zs. nt. Wiss. 11 (1910), 224-231, S. 226; J. Weiß, Die drei älteren
Evangelien: Die Schriften des Neuen Testaments, 1 (31917), S. 287f.; A.
Schlatter, Der Evangelist Matthäus. Seine Sprache, sein Ziel, seine
Selbständigkeit (31948), S. 253f.; P. Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testa-

27



406 O. Böcher, Wölfe in Schafspelzen

pelzen der falschen Propheten mehr stehen sollte als die Freude des

Redners am einprägsamen Gegensatz von Bild und Gegenbild?
Wenn es in der Tat zur Zeit des Neuen Testaments Propheten
gegeben hätte, die sich in Tierfeile hüllten, um ihren Stand auch
äußerlich kenntlich zu machen?

Die Vorstellung, daß das Material der Gewandung auch religiös
bedeutsam sei, ist der gesamten Antike eigen. Sie steht etwa hinter
der Spannung von Gen. 3, 7 und 3, 21 : Die selbstgefertigte Kleidung
Adams und Evas ist pflanzlich, die von Gott für sie gefertigte
Kleidung tierisch. Man wird hier vielleicht weniger an verschiedene
Herkunftskreise der Überlieferungen zu denken haben - zumal
beide Verse jahwistisch sind - als an den uralten Gegensatz
zwischen dem Bauern und dem Hirten, der auch aus der Erzählung
von Kain und Abel spricht (Gen. 4). Gott, dessen Liebe dem
Hirten gehört (Gen. 4, 4), ist auch der Schöpfer der dauerhafteren
Fellkleidung für die ersten Menschen3.

Wo es darum geht, mit der Gottheit in Kontakt zu treten oder
die Dämonen zu vertreiben, legt der Mensch das tierische Gewand

an, das er der Gottheit seihst zu verdanken glaubt : als Mantel des

Sehers und Propheten und als Unterkleid des Trauernden und
Büßenden; dabei besteht zwischen Fell und aus Tierhaar gewebtem

ment aus Talmud und Midrasch, 1 (21956), S. 465; J. Schniewind, Das
Evangelium nach Matthäus (101962), S. 102. G. Barth, Das Gesetzesverständnis
des Evangelisten Matthäus: Überlieferung und Auslegung im
Matthäusevangelium (1960), 54-154, S. 68, interpretiert die Schafsgewandung der
falschen Propheten als den Versuch, äußerlich den wirklichen Christen
(«Schafen») zu gleichen. — Immerhin findet sich bei vier Exegeten auch die
im folgenden vom Verfasser vertretene (und unabhängig erarbeitete) Deutung

der Schafskleider auf die traditionelle Gewandung der jüdischen
Propheten: A. Tholuck, Die Bergrede Christi (51872), S. 466f.; K. Bornhäuser,
Die Bergpredigt. Versuch einer zeitgenössischen Auslegung (21927), S. 214;
E. Klostermann, Das Matthäusevangelium (21927), S. 69 (freilich nur als

Frage); T. H. Robinson, The Gospel of Matthew (1927), S. 65 («men wearing
the old-fashioned prophetic mantle of wool or sheepskin»).

3 Für die Zugehörigkeit von Gen. 3, 7 und 3, 21 zu verschiedenen Über-
lieferungskreisen tritt ein: G. von Rad, Das erste Buch Mose, Genesis (51958),
S. 78. Zur Bevorzugung des Opfers Abels durch Jahwe vgl. von Rad, ebd.
S. 84f. ; H. Heyde, Kain, der erste Jahwe-Verehrer. Die ursprüngliche
Bedeutung der Sage von Kain und ihre Auswirkungen in Israel (1965), bes.
S. 12f. und 18f. (Jahwes Entscheidung für das Opfer Abels als «gelegentliche
Benachteiligung» Kains, der «in einem Bundesverhältnis zu Jahwe stand»).



O. Böcher, Wölfe in Schafspelzen 407

Tuch («Saq») kein grundsätzlicher Unterschied4. Eigenartigerweise

gilt der mit dem Saq Bekleidete als nackt (Mart. Jes. 2, 10)5.
Dem Anlegen des Saqs durch den Trauernden und Büßenden geht
das Zerreißen der Kleider voraus: Das härene Gewebe hebt nicht
die exorzistische Nacktheit auf, welche die Dämonen bannt und
die Einheit mit Gott herstellt (Gen. 37, 29. 34; 2. Sam. 3, 31 ; l.Kön.
21, 27 ; Est. 4, 1 ; Jes. 37, 1 ; l.Makk. 3, 47).

Beim Tragen des Saq-Gewandes scheint das theurgisch-exor-
zistische Moment zu überwiegen6. Der Saq ist das Kleid des

Trauernden, Klagenden, Betenden und Büßenden. Diese
Funktionen gehören so eng zusammen, daß sie hier nicht einzeln belegt
zu werden brauchen. Wie Tod und Niederlage können auch

vergangene Sünden betrauert werden; dann ist das Tragen des Saqs -
wie das meist damit verbundene Fasten und Bestreuen des Hauptes
mit Asche oder Erde - ein Bußakt (vgl. außer den oben angeführten
Belegen noch Jes. 3, 24 ; 15, 3 ; 32, 11 ; 58, 5 ; Jon. 3, 5.6.8; Dan. 9, 3 ;

Jdt. 4, 8. 14; 8, 6; 9, 1; 10, 2; l.Makk. 2, 14; 2.Makk. 3, 19; 10, 26;
Test. Jos. 15, 2; als Gebetskleidung Test. Naphth. 6, 8 und Test.
Jos. 4, 3 v. 1.). Überall geht es darum, die Dämonen des Todes und
der Sünde, kurz: der Schädigung, zu vertreiben; exorzistische

4 Vgl. O. Michel, crpu-m; : Theol. Wort., 4 (1942), S. 640f. ; G. Stählin,
(Tcikkoç: ebd. 7 (1964), S. 56-64; der Anregung des letzteren (S. 58, Anm. 19)

folgt der Gebrauch der umschriftlichen Form «Saq» für das Haargewebe,
um Verwechslungen mit dem bedeutungsengeren deutschen Wort «Sack»
auszuschließen. - Dem Saq-Gewand des Büßers bei Plutarch (siehe unten
Anm. 5) entspricht das kathartische Widderfell des Mysten, vgl. etwa die
Darstellung auf der sog. Lovatellischen Aschenurne im Thermenmuseum
zu Rom: J. Leipoldt, Bilder zum neutestamentlichen Zeitalter: Umwelt des
Urchristentums, 3 (1966), S. 17f. mit Abb. 31.

5 E. Hennecke u. W. Schneemelcher, Neutestamentliche Apokryphen in
deutscher Übersetzung, 2 (31964), S. 456; zur kultischen Nacktheit siehe
zuletzt C.-A. Schmitz, Nacktheit: Die Rel. in Gesch. u. Geg., 4 (31960),
Sp. 1294 (Literatur); zur unvollständigen Nacktheit vergleiche den
Sprachgebrauch von Yugvôç, z.B. Joh. 21, 7: A. Oepke, jupvôç: Theol. Wort., 1

(1933), S. 773—775; vgl. R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes
(181964), S. 548, Anm. 6. Gleichberechtigtes Nebeneinander von Sitzen im
Saq und Wälzen des Nackten im Kot wird für den Büßer bezeugt durch
Plutarch, De superstitione 7 (Moralia 168D): H. Almquist, Plutarch und das
Neue Testament. Ein Beitrag zum Corpus Hellenisticum Novi Testamenti
(1946), S. 64.

6 Vgl. Stählin (A. 4), S. 60 mit Anm. 40 (Belege für das theurgische
Moment der Bekleidung mit dem Saq).



408 O. Böcher, Wölfe in Schafspelzen

Kleidung (und exorzistischer Ritus: Fasten, Asche) beim Gebet ist
deshalb geboten, weil das Gebet in besonderem Maße den Dämonen
aussetzt7.

Nach Jes. 20, 2 ist der Saq auch Standestracht des Propheten8.
Wie beim Beter bereiten exorzistische Riten, zu denen auch die
tierische Kleidung gehört, den Empfang der Offenbarung vor.
Mart. Jes. 2, 10 (Micha, Anania, Joel... «legten einen Sack um,
und alle waren Propheten, die nichts bei sich hatten, sondern sie

waren nackt und trauerten tief über den Abfall Israels») scheint
das Saq-Gewand des Propheten als Trauerkleid zu deuten9.

Aus tierischem Material bestand auch der Mantel des Propheten
(Sach. 13, 4), einerlei, ob es sich, wie beim Saq, um ein Gewebe
oder um ein Fell gehandelt hat. Auf einen härenen - gewebten oder
aus Pelz bestehenden - Umhang des Elia ist wohl 2.Kön. 1, 8 zu
deuten10 ; der Mantel hat anscheinend geradezu als Charakteristikum
des Propheten gegolten (l.Sam. 28, 14). Die LXX übersetzt die
hebräische Vokabel für den Umhang (îUTX) des Elia (l.Kön. 19,

13. 19; 2.Kön. 2, 8. 13f.) stets mit prAuuTfi — «Schafsfell»; dahinter
steht sicher noch das Bewußtsein, daß n77- nicht irgendein Mantel,
sondern eben ein tierisches Kleidungsstück gewesen ist11.

7 Der beim jüdischen Morgengebet anzulegende Gebetsriemen (Teflllin)
hat apotropäische Funktion (vgl. die griechische Übersetzung <pu\aKTf|pia,

z. B. Matth. 23, 5): I. Elbogen und E. L. Rapp, Gebet III. Im Judentum:
Die Rel., 2 (31958), Sp. 1218. Zum Weiterleben dieser Vorstellungen bei
Paulus ist 1. Kor. 7, 5; 11, 5. 10 zu vergleichen.

8 O. Procksch, Jesaja I (1930), S. 257.
9 Übersetzung nach J. Flemming und H. Duensing bei Hennecke u.

Schneemelcher (A. 5), S. 456; die Stelle ist mit Sicherheit jüdisch (ebd.
S. 454).

10 J. A. Montgomery & H. S. Gehman, The Books of Kings (1951),
S. 350. J. Gray, I & II Kings, A Commentary (1964), S. 414, zieht die
Deutung auf den zottigen Prophetenmantel der ebenfalls angeführten auf
Haar- und Bartwuchs vor. Dagegen entscheidet sich P. Vielhauer, Tracht
und Speise Johannes des Täufers: Aufsätze zum Neuen Testament (1965),
S. 49f., ausschließlich für die letztere.

11 Vielhauer (A. 10), S. 52, glaubt in der Übersetzung von rnTÎJ durch
prpwTri «eine eigenwillige Interpretation oder den Reflex einer sonst nicht
erhaltenen Tradition über Elia» sehen zu müssen; m. E. beruht jedoch die
Wahl gerade dieser Vokabel weniger auf einer speziellen Tradition über Elia
als auf einer solchen über prophetische Standestracht, vgl. Michel (A. 4),
S. 640f. - Das hebräische in 1. Sam. 28, 14 (wie 1. Sam. 15, 27) übersetzt

die LXX mit bnAoîç.



O. Böcher, Wölfe in Schafspelzen 409

Daß in der tierischen Kleidung der Propheten sich die
kulturlandfeindliche Haltung ausspricht, die auch hinter Gen. 4 steht,
wird deutlich an den Rekabitern (Jer. 35), deren Gruppe zur Zeit
des Elia als «Ausläufer der prophetischen Erweckungsbewegung»
entstanden ist12. Unter den kennzeichnenden rekabitischen Eigenarten

(Verzicht auf Wein- und Ackerbau, Leben in Zelten) führt
Jer. 35 zwar nicht auch die tierische Kleidung eigens auf, doch ist
das wohl nur Zufall. Jedenfalls offenbart die Verbindung des

tierischen Büß-, Trauer-, Gebets- und Prophetengewandes mit der
Welt des schweifenden Nomaden ein Element des (Anti-)Dämo-
nischen und Pneumatischen, das gerade den Propheten vom organisierten

Kult scheidet. So ist im Gegensatz zum Prophetenkleid die

Gewandung des israelitischen Priesters nicht die schwärzliche des

tierischen Fells oder Gewebes, sondern die weiße des pflanzlichen
Materials, Leinen oder Baumwolle13.

12 H. Bardtke, Rekabiter: Die Rel., 5 (31961), Sp. 951 ; zu den Rekabitern
als einer kenitischen - sich auf Kains-Tradition berufenden - Gemeinschaft
siehe Heyde (A. 3), S. 26-28.

13 Ex. 28, 39-43; 39, 27-29; Lev. 16, 4; Ez. 44, 17-19; dazu E. Schürer,
Geschichte des jüdischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi, 2 (41907), S. 338f.
mit Anm. 7 auf S. 339 (hier auch Belege aus Josephus, Philo und dem
Aristeasbrief) ; vgl. Joma 3, 6 : J. Meinhold, Joma (1913), S. 42f. Auf priesterlichem

Selbstverständnis beruht die weiße Leinenkleidung der Qumraniten,
vgl. 1QM 7, 9-12 und aus dem Essenerreferat des Josephus Bell. Jud. II, 123.
129-131 8, 3. 5) : O. Michel u. O. Bauemfeind, Flavius Josephus De Bello
Judaico, 1 (1959), S. 204—207. Zum Gegensatz zwischen Wolle und Leinen
siehe Lev. 19, 19; Deut. 22, 11 und Kil. 9, 1. 9: K. Albrecht, Kil'ajim (1914),
S. 68-71. 74f. — Aus weißem Leinen bestanden auch die Priesterkleider der
alten Ägypter: J. Marquardt, Das Privatleben der Römer (21886), S. 480
mit Anm. 10 und 11. Weiße Gewänder, zweifellos aus pflanzlichem Material,
bildeten die Kleidung der Mysten von Andania; Entsprechendes gilt
vermutlich auch für die anderen hellenistischen Mysterienkulte, doch reicht das

Belegmaterial nicht aus (vgl. aber Apul. Met. XI, 14ff.): U.Wilckens, aroXr):
Theol. Wort., 7 (1964), S. 688. Als bewußten Verzicht auf tierische Kleidung
haben jedenfalls Orphiker und Neupythagoreer das Tragen leinener Kleider
gewertet: W. K. C. Guthrie, Orpheus und die Orphiker: Die Rel., 4 (31960),
Sp. 1704; H. Dörrie, Neupythagoreer: ebd. 4 (31960), Sp. 1433. Ähnlich
schildert Josephus (Vita 2) die Lebensweise des Bannus, der den Stoff zu
seiner Kleidung den Bäumen entnommen hat, vgl. W. Brandt, Die jüdischen
Baptismen (1910), S. 69. Im Neuen Testament tragen Engel (Matth. 28,
3 par. Mark. 16, 5 par. Luk. 24, 4 par. Joh. 20, 12; Apg. 1, 10) und
Verklärte (Matth. 17, 2 par. Mark. 9, 3 par. Luk. 9, 29 von Jesus; Apk. 7, 9;
19, 14 u. ö.) weiße (Leinen-)Gewänder. Der prinzipielle Gegensatz von



410 O. Bâcher, Wölfe in Schafspelzen

Die exorzistische Geste des Zerreißens der Kleider, die im Alten
Testament dem Anlegen des Saqs vorausging, wurde von den
Juden auch in neutestamentlicher Zeit noch geübt. Vor den
dämonischen Kräften, die bei Götzendienst oder Gotteslästerung frei
werden, schützt sich der Fromme u. a. durch exorzistische Nacktheit:

Beim Prozeß Jesu vor dem Hohen Rat antwortet der
Hohepriester auf Jesu Gotteslästerung durch Zerreißen der Kleider
(Matth. 26, 65 par. Mark. 14, 63) ; Barnabas und Paulus reagieren
in Lystra auf die beabsichtigte Verehrung als Zeus und Hermes
durch exorzistisches Geschrei und Zerreißen der Kleider (Apg. 14,

14)14, und die Juden unterbrechen die von ihnen wohl als
gotteslästerlich empfundene Rede des Paulus in Jerusalem durch die
drei exorzistischen Verhaltensweisen des Geschreis, Abwerfens der
Kleider und Hochschleuderns von Staub (Apg. 22, 23; vgl. 2. Sam.
13, 19; Hi. 2, 12; 1. Makk. 4, 39f. ; 11, 71). Als Bußgewand
zumindest der Vergangenheit ist der Saq noch Jesus bekannt: Tyros
und Sidon hätten längst «in Sack und Asche» Buße getan (Matth.
11, 21 par. Luk. 10, 13 Q).

Der Saq als Gewand des Bußpredigers und Propheten begegnet
in Apk. 11, 3; die beiden Zeugen der Endzeit, die den Saq tragen,
sind Mose und Elia, die «Propheten» schlechthin15. Als Prophetenkleid

hat aller Wahrscheinlichkeit nach auch Johannes der Täufer
sein Gewand aus Kamelhaaren verstanden, das in seiner Funktion
als Mantel an die Umhänge der alttestamentlichen Propheten
anknüpfte, seiner Herstellungsart nach jedoch ein Saq-Gewebe
gewesen ist wie die Untergewänder der Büßer und Beter (Matth. 3,

4 par. Mark. 1, 6)16.

dunkler, tierischer Fell- oder Saqkleidung und weißem, pflanzlichem Tuch
gelangt zu großer Bedeutung im altkirchlichen Taufritus durch die Polarität
von Cilicium und Taufkleid : F. J. Dölger, Der Exorzismus im altchristlichen
Taufritual. Eine religionsgeschichtliche Studie (1909), S. 114; dazu J. Quasten,

Theodore of Mopsuestia on the Exorcism of the Cilicium : The Harv.
Theol. Rev. 35 (1942), S. 217.

14 Vgl. G. Stählin, Die Apostelgeschichte (1962), S. 192.
15 Apk. 11 übernimmt hier eine jüdische Tradition, die freilich in Spannung

zur Auffassung der Evangelien von Johannes dem Täufer als dem Elia
redivivus steht: E. Lohse, Die Offenbarung des Johannes (1960), S. 59; vgl.
Stählin, ocikkoç (A. 4), S. 62 mit Anm. 52.

16 Literatur: E. Nestle, Zum Mantel aus Kamelshaaren: Zs. nt. Wiss. 8

(1907), S. 238; H. Windisch, Die Notiz über Tracht und Speise des Täufers



O. Böcher, Wölfe in Schafspelzen 411

Vielhauer hat zweifellos recht, wenn er den Wüstenaufenthalt
und die tierische Kleidung des Täufers in den Zusammenhang der
alttestamentlichen Wüstentypologie einordnet17. Damit sind aber
Kulturlandfeindschaft, Askese und prophetisches Selbstbewußtsein
nicht aus-, sondern eingeschlossen, wie aus den oben skizzierten
Beziehungen hervorgehen dürfte. Daß der Täufer eine echte
Prophetengestalt im alttestamentlichen Sinne und sein Saq-
Mantel ein Prophetenmantel wie etwa derjenige Elias gewesen
sein muß, geht aus der in den Evangelien mehrfach bezeugten
Identifikation des Johannes mit Elia redivivus hervor (Matth. 11,

14; 17, 10-13 par. Mark. 9, 11-13); gerade daß Lukas und Johannes
diese Identifikation - offenbar auf Grund ihrer anderen Eschatologie
- umdeuten (vgl. Luk. 1, 17) oder eliminieren18, spricht für ihre
Historizität19. Dabei braucht man durchaus nicht eine beabsichtigte
Nachahmung Elias durch den Täufer anzunehmen20; der Mantel
aus Tierhaar gehört zur prophetischen Standestracht. Jesus deutet
diese Gewandung des Johannes als bewußten, asketischen
Verzicht auf bequeme Kleider (Matth. 11, 8 par. Luk. 7, 25 Q).

Da zwischen dem Gewebe aus Tierhaar und dem Tierfell für
antikes Empfinden kein prinzipieller Unterschied besteht, besagt
es sachlich wenig, wenn die westliche Lesart zu Mark. 1, 6 (Da)
von einer ôéppiç KaptjXou des Täufers berichtet. Die vielfach
verfolgten Glaubenshelden des Alten Testaments werden in Hebr. 11,
37 durch Schafs- und Ziegenfelle (ppXiUTai, aipeîa bépuata) als

Propheten gekennzeichent21. l.Clem. 17, 1, wohl in Anlehnung an
Hebr. 11, 37 geschrieben, nennt die in Ziegen- und Schafspelze

Johannes und ihre Entsprechungen in der Jesusüberlieferung: ebd. 32 (1933),
S. 65—87; Stählin (A. 4), S. 57 und 63 mit Anm. 54; Vielhauer (A. 10),
S. 47-54; ferner die Kommentare zu Matth. 3, 4 und Mark. 1, 6.

17 P. Vielhauer, Johannes der Täufer: Die Rel., 3 (31959), Sp. 805; ders.,
Tracht und Speise (A. 10), S. 54.

18 Lukas unterdrückt die Perikope Mark. 9, 11-13 und den Namen Elia
in der Parallele zu Matth. 11, 14, Luk. 7; in Joh. 1, 21 muß der Täufer die
Frage der Priester und Leviten nach seiner Identität mit Elia expressis verbis
verneinend beantworten.

19 Eine nicht getilgte Spur der Identifikation Johannes - Elia findet sich
auch bei Lukas: Wie in Mark. 1, 2 bezieht Luk. 7, 27 par. Matth. 11, 10 das
Zitat Mal. 3, 1 («Engel» Elia) auf Johannes den Täufer.

20 Vgl. Vielhauer (A. 10), S. 48-53.
21 Nestle (A. 16), S. 238.



412 O. Böcher, Wölfe in Schafspelzen

gekleideten alttestamentlichen Vorboten Christi (Elia, Elisa,
Ezechiel und die Propheten) teilweise mit Namen und fordert zu ihrer
Nachahmung auf; noch in nachneutestamentlicher Zeit also gilt
das tierische Gewand als Kleid des Propheten und Asketen.

Sollten da nicht auch die Hörer von Matth. 7, 15 an wirkliche -
wenn auch «falsche» - Propheten in ihren traditionellen Mänteln
aus Haar oder Fell gedacht haben? Das tierische Material ist für
diese Kleidung konstitutiv; dem Schafspelz (pr)\ujTf| in LXX;
Hebr. 11, 37; l.Clem. 17, 1) ist das Kamelhaargewebe (Matth. 3, 4

par. Mark. 1, 6 von Johannes dem Täufer) gleichwertig22. In der
polemischen Redeweise des Bildworts jedoch wird das Schafsfell
zur Tarnung der Wolfsnatur, und die Vokabel pr|XuiTf| wird
verdeutlichend durch Ivöupa irpoßciTiiuv ersetzt.23

2.

Die Untersuchung der Schafsgewandung hat gezeigt, daß neben
dem bildlichen, vom Zusammenhang mit der Wolfsart nahegelegten
Verständnis der evbugaxa npoßäxujv noch ein gleichsam primärer Sinn
in den Blick kommen muß: die asketische Standestracht des

jüdischen Propheten. Dieses Ergebnis läßt vermuten, daß auch
hinter der zweiten Hälfte des Bildes, der Bezeichnung der Irrlehrer
als reißender Wölfe, eine vorgeprägte Vorstellung steht.

Ein Blick in die antike Mythologie zeigt uns den Wolf als
«Inbegriff dämonischer Mächte, in deren Abwehr sich die Gottheit
mächtig erweist»; Apoll erscheint als Wolfstöter (Soph. El. 6;
Plut. De soll, animal. 9 u. ö.)24. Ähnliches gilt für den Hund; als

22 Clemens Alexandrinus stellt als Prophetentraeht Ziegenhäute, Schafspelze

und Gewebe aus Kamelhaaren zusammen (Clem. AI. Strom. III, 6,

53, 5; IV, 17, 105, 4; Paed. II, 10, 112): Michel (A. 4), S. 640f.
23 Die antiken Hörer und Leser haben jedenfalls auch évbùpaTa im Sinne

von «Fellen» verstanden: Justinus Martyr paraphrasiert in Apol. I, 16, 13

in seiner fast wörtlichen Aufnahme von Matth. 7, 15 das fv év&ùpam npoßdraiv
der Vorlage durch fv&ebupévoi Wppaxo TtpoßctTtjuv (Text u. a. bei K. Aland,
Synopsis quattuor evangeliorum, 21965, S. 183).

24 G. Bornkamm, \ùkoç: Theol. Wort., 4 (1942), S. 310; das mit einem
Flurumgang verbundene römische Fest der Luperkalien ist dem Wölfe
vertreibenden Faunus gewidmet (Liv. 1, 5, 1 ; Cic. Phil. 2, 33, 84). Nur weil der
Wolf als heiliges Tier der Dämonen der Unterwelt gilt, kann er in den



O. Böcher, Wölfe in Schafspelzen 413

Zerberus bewacht er die Welt der Unterirdischen, und der schwarze
Dämon bei Lucian (Philops. 31) hat u. a. Hundsgestalt28. Im
babylonischen Lied der Sieben bellen die Dämonen «wie die
Meute»26. Die bekannte WerwolfvorStellung von der Verwandlung
bestimmter Menschen in Wölfe ist schon aus dem Altertum belegt27.
Dämonisch ist die Rolle des Wolfs und des Hundes im
Volksmärchen: Rotkäppchen und die sieben Geißlein werden vom Wolf
beinahe vernichtet28, schwarze Hunde wollen den Jungen im ver-

Mithras-Mysterien dem Ahriman (Arimanius) geopfert werden: Plut. De
Iside 46 und dazu F. Cumont, Die orientalischen Religionen im römischen
Heidentum (31930 41959), S. 140f. 174 mit Anm. 98 auf S. 305. Ein
entsprechendes Wolfsopfer an den Teufel berichtet die Sage vom Wolf und
dem Tannenzapf: Brüder Grimm, Deutsche Sagen (1965), S. 209f., Nr. 187. -
Schließlich soll in diesem Zusammenhang auch auf die Verwandlung des

blutgierigen Lykaon in einen Wolf verwiesen werden (Ovid. Metam. 1, 165.

209-239, ed. E. Rösch, 31964, S. 14-19).
25 W. Foerster, baipujv: Theol. Wort., 2 (1935), S. 7. Zu Lucian Philops. 31

vgl. H. D. Betz, Lukian von Samosata und das Neue Testament. Religions-
geschichtliche und paränetische Parallelen. Ein Beitrag zum Corpus Hel-
lenisticum Novi Testamenti (1961), S. 56 mit Anm. 8. - Auch wenn im
homöopathischen Abwehrzauber unter der Türschwelle der Penis eines
schwarzen Hundes vergraben wird (E. Stemplinger, Antiker Volksglaube,
1948, S. 95), setzt man voraus, der gefürchtete Dämon habe die Gestalt
eines schwarzen Hundes. - Dem Wolfsopfer (s. A. 24) entspricht das Hunde -

opfer an die chthonischen Mächte, etwa beim Totenopfer des Achilleus für
Patroklos (Horn. II. 23, 173f., ed. D. B. Monro & T. W. Allen, 1956) oder
beim römischen Fest der Luperkalien (Plut. Quaest. rom. 111; Rom. 21):
G. Wissowa, Faunus : W. H. Roscher, Ausführliches Lexikon der griechischen
und römischen Mythologie 1, 2 (1886-1890), Sp. 1457. Wie Lykaon in einen
Wolf (s. A. 24), so wird Hekabe in eine Hündin verwandelt: H. J. Rose,
Griechische Mythologie (1955), S. 235.

26 G. van der Leeuw, Phänomenologie der Religion (21956), S. 142;
Hundegebell gehört auch zur «wilden Jagd» der deutschen Volkssage, vgl.
etwa Der wilde Jäger: E. Schneider, Hessisches Sagenbuch (51923), S. 81.

27 Petronius Saturae 61, 5ff. : Bornkamm (A. 24), S. 310 mit Anm. 12;
deutsche Werwolfsagen etwa bei Schneider (A. 26), S. 78-80 (Vom Werwolf).

28 Brüder Grimm, Kinder- und Hausmärchen, hrsg. von R. Riemann, 1

(2ca. 1917), S. 155-160 (Nr. 26: Rotkäppchen) und S. 30-33 (Nr. 5: Der
Wolf und die sieben jungen Geißlein). Im letzteren Märchen (S. 30f.) findet
sich das mit Matth. 7, 15 unmittelbar verwandte Motiv, daß der Wolf mit
Hilfe von Teig und Mehl seine (dämonische!) schwarze Farbe in die weiße
der Geißenmutter verwandelt; entsprechend trägt im Märchen vom
Rotkäppchen (S. 157f.) der Wolf die Kleider der Großmutter, um gleichfalls in
der Maske des Guten sein Opfer zu betören. Aufschlußreich sind auch einige



414 O. Böcher, Wölfe in Schafspelzen

wünschten Schloß das Gruseln lehren29, und der böse Koch wird
in einen schwarzen Pudel verwandelt, der glühende Kohlen frißt30.

Auch das Alte Testament kennt den dämonischen Charakter von
Wolf und Hund. Wie alle den Menschen bedrohenden Raubtiere
vertritt auch der Wolf eine widergöttliche Macht (vgl. Jer. 5, 6);
die Feindschaft zwischen Wolf und Schaf (Sir. 13, 17) wird daher
im messianischen Friedensreich aufgehoben werden (Jes. 11, 6; 65,

25). Wildhunde und Schakale werden in Jes. 13, 21 f. zusammen
mit bocksgestaltigen Dämonen genannt. Das Judentum hat in
Wolf und Hund die bösen Geister gefürchtet, und von Mar Samuel

(Talm. b. Joma 83b) erfahren wir, warum gerade der Hund als

Verkörperung dämonischer Mächte hat gelten können: Es gibt
besessene, nämlich tollwütige Hunde31. Hundetollwut und menschliche

Besessenheit hat noch der deutsche Volksaberglaube des

der von J. Bolte und G. Polivka, Anmerkungen zu den Kinder- und
Hausmärchen der Brüder Grimm, 1 (1913), gesammelten Varianten zu den beiden
genannten Märchen, so wenn der Werwolf, bevor er sechs Kinder frißt, sich
gänzlich in Mehl wälzt und somit seinem ganzen Fell das Aussehen eines
« Schafspelzes» gibt (S. 37 zu Nr. 5) oder, in einer Variante zum Märchen vom
Rotkäppchen, sich gar als Geistlicher verkleidet (S. 235 zu Nr. 26). - Zum
dämonischen Charakter des Wolfs im deutschen Aberglauben vgl. W.-E.
Peuckert, Wolf: Handwört. des deutschen Aberglaubens, 9 (1938/1941),
Sp. 720f. und bes. Sp. 744-752.

29 Brüder Grimm, 1 (A. 28), S. 17-29 (Nr. 4: Märchen von einem, der
auszog, das Fürchten zu lernen): S. 24ff.

30 Ebd., 2, S. 66-71 (Nr. 76: Die Nelke): S. 68; das Motiv des teuflischen
schwarzen Pudels auch bei Johann Wolfgang von Goethe, Faust I, Studierzimmer

(V. 1178ff.). Allgemein zur dämonischen Funktion des Hundes im
Aberglauben vgl. H. Güntert, Hund: Handwört. des deutschen
Aberglaubens, 4 (1931/1932), Sp. 48<V487.

31 I. Günzig, Dämonen: Jüd. Lexikon, 2 (1928), Sp. 18; der Wortlaut
der Stelle und der Parallele Talm. p. Joma 8, 45b, 12 bei P. Billerbeck,
Kommentar, 4, 1 (21956), S. 525. Die jüdische Antike unterscheidet sich mit
solchem Verständnis nicht von der griechisch-römischen; in dieser wird die
Tollwut darauf zurückgeführt, daß Hunde (hochdämonisiertes Menstruationsblut

aufgeleckt haben (Stemplinger - A. 25 - S. 105), und ihre Heilung
erfolgt mit exorzistischen Mitteln, etwa mit Pillen aus dem Schädel
Erhängter (Stemplinger, ebd., S. 98 und 106). Noch das Rituale Romanum
(1952) enthält (S. 26*-33*, Appendix III, 6) eine eigene Benedictio aquae,
salis et panis in honorem S. Huberti Ep. contra morsum rabidi canis mit
dreifachem Exorzismus gegen den die Tollwut wirkenden «bösen Feind»
(malignus hostis).



O. Böcher, Wölfe in Schafspelzen 415

19. Jahrhunderts identifiziert32. Die vielbewitzelte Angst des Juden
vor Hunden hat wohl ihren letzten Grund in der antiken jüdischen
Dämonenfurcht, die andererseits die Juden zu den gesuchtesten
und häufigsten Exorzisten des Altertums hat werden lassen33.

3.

Die nur als Furcht vor dämonischer Schädigung bzw.
Verunreinigung zu begreifende Scheu des jüdischen Frommen vor der

Berührung mit Heiden hat dazu geführt, daß Hund und Wolf
schon früh zu abschätzigen Bezeichnungen für Fremdvölker,
Gottlose und Ungebildete haben werden können. Schon im Alten
Testament heißen die Gottlosen, die das Leben des Beters bedrohen,
Hunde (Ps. 22, 17. 21)34, und der unbelehrbare Narr wird dem
Hunde verglichen, der zu seinem Auswurf zurückkehrt (Spr. 26, 11).
Mit Löwen und Wölfen setzt l.Hen. 56, 5 die dämonischen Könige
des Ostens gleich. In der Allegorie l.Hen. 89, 13-27 auf Gen. 37-
Ex. 14 erscheinen die Hebräer als Schafe, die Ägypter als Wölfe
(vgl. Schafe und Hunde in l.Hen. 90, 4). Entsprechend werden bei
der Auslegung des am Passa-Abend gesungenen Chad gadja das
Lamm auf Israel, die Katze auf Ägypten und der Hund auf Baby-

32 Nach dem 1831 datierten handschriftlichen Eintrag eines Johann
Zeyß zu Schmerbach in Jacob Böhmes Libri apologetici (1730, 440 Seiten
Klein-Oktav, Exemplar des Verfassers) gilt die einem Menschen durch Biß
übertragene Tollwut als Besessenheit und wird wie diese durch zauberische
Praktik mit der Sator-Arepo-Formel geheilt. Zur Hundetollwut vgl. Güntert
(A. 30), Sp. 482f.

33 Die antiken Juden verstanden sich auf die Beherrschung der Dämonen
durch Beschwörung und Zauberspruch: Billerbeck (A. 31), S. 532-535; sie

waren Meister im Anfertigen von Amuletten: ebd., S. 529-532 und M. Grun-
wald, Amulette: Jüd. Lexikon, 1 (1927), Sp. 295-298. Vgl. auch Stählin,
Apostelgeschichte (A. 14), S. 176 (zu Apg. 13, 6).

34 Vgl. dazu Targ. Ps. 22, 17 (Wortlaut bei P. Billerbeck, Kommentar, 3,
21954, S. 621 zu Phil. 3, 2) und H.-J. Kraus, Psalmen, 1 (1960), S. 181. -
Über den Hund im Alten Testament handelt D. W. Thomas, Kelebh 'Dog',
Its Origin and Some Usages of it in the Old Testament: Vet. Test. 10 (1960),
S. 410-427. Bei der einleuchtenden Deutung des «Hundegeldes» von Deut.
23, 19 auf den Lohn männlicher Kultprostituierter («Hunde», S. 423-426)
wäre zu erwägen, ob und wie weit nicht die Übernahme dieser ursprünglich
außerisraelitischen Bezeichnung in den biblischen Sprach- rund Vorstellungs-
bereich durch das Bild vom dämonischen Hund begünstigt wurde.



416 O. Böcher, Wölfe in Schafspelzen

Ionien gedeutet38. Nichtisraeliten werden mehrfach als Hunde
beschimpft (Meg. 15b)36 oder bezeichnet (Beça 20b)37. Die Samari-
taner gelten als Hunde (Gen. R. 81 [52a]38 - vgl. Beça 20b39), vor
allem aber die Heiden und Gottlosen ganz allgemein, deren Götzendienst

als Verkehr mit den Dämonen verstanden wird (Ex. R. 9

[73°]; Midr. Ps. 4 § 11 [24a]; Lev. R. 33 [130d]; Tanch. Teruma
100a)40. Der Hund als Dämon steht hinter der Bezeichnung eines
Götzen als «Angesicht des Hundes» (Schab. 9, lla, 23)41. Das
Selbstbewußtsein des jüdischen Schriftgelehrten führte schließlich
dazu, daß die in Schrift und Mischna Unbewanderten durch die
Bezeichnung als Hunde mit den Heiden gleichgesetzt wurden
(Lev. R. 9 [110d])42.

Aus den oben zusammengestellten Belegen erhellt, daß im
biblischen und nachkanonischen Judentum Wolf und Hund in
zunehmendem Maße den Nichtisraeliten, den Nichtfrommen, den

Nichtschriftgelehrten, kurz : den Außenstehenden, den anderen
bezeichnen. Da für das Judentum des zweiten Tempels die Götter
der Heiden Dämonen sind43, gilt der Nichtjude als gottlos und von
Dämonen besessen. So hat es schon seine Richtigkeit, wenn er
mit dem Namen des dämonischen Tieres benannt wird; in der
abschätzigen Bezeichnung, die jedenfalls mehr ist als nur ein
Schimpfwort, mag ein Teil Fluch mitschwingen. Auf jeden Fall
vollzieht diese Klassifizierung eine radikale Scheidung zwischen
Israel und den Heiden, zwischen Frommen und Gottlosen, zwischen
Gelehrten und Am ha-arez. Diese Trennung entspricht der Meidung
körperlicher und gesellschaftlicher Berührung - nicht zuletzt der

35 Vgl. P. Schlesinger u. J. Güns, Die Pessach-Haggadah (1961), S. 84,
Anm.

36 Billerbeck, 3 (A. 34), S. 621 f. (zu Phil. 3, 2).
37 Ebd., S. 857 (zu Apk. 22, ISA).
38 Billerbeck, 1 (A. 2), S. 725 (zu Matth. 15, 26).
39 Siehe Anm. 37.
40 Billerbeck, 1 (A. 2), S. 724f. (zu Matth. 15, 26) ; vgl. O. Michel, kùujv kt\. :

Theol. Wort., 3 (1938), S. 1101.
41 Billerbeck, ebd., S. 725 (zu Matth. 15, 26).
42 Ebd., S. 217f. (zu Matth. 5, 9) S. 724 (zu Matth. 15, 26).
43 Vgl. außer den LXX-Übersetzungen von Deut. 32, 17; Ps. 96, 5; 106,

37; Jes. 65, 11 die zahlreichen Belege aus der Literatur des hellenistischen
und rabbinisehen Judentums bei Billerbeck, 3 (A. 34), S. 51 f. (zu Rom. 1,

23A) sowie aus dem Neuen Testament 1. Kor. 10, 20; Apk. 2, 13; 9, 20.



O. Böcher, Wölfe in Schafspelzen 417

Tischgemeinschaft - mit den Außenstehenden, die aus der Furcht
vor Dämonen und vor dämonengewirkter Verunreinigung erklärt
werden muß.

Schon das vorexilische Alte Testament kennt die kultische
Unreinheit der Heiden (vgl. Deut. 14, 21)44 und ihres Landes (Am. 7,
17)45. Teilnahme an heidnischen Kulten und Übernahme fremder
Riten, etwa des Baalsdienstes, schließt aus dem Volke Jahwes
aus46. Esra und Nehemia ziehen aus der Lehre von der Unreinheit
der Nichtisraeliten die Konsequenz der Forderung, auf jede
Berührung und Vermischung mit Heiden und Halbjuden zu verzichten
und etwa bestehende Mischehen aufzulösen (Esr. 6, 21 ; 9, 1 ;

10, 11; Neh. 9, 2; 10, 29)47.
Daß das häretische Judentum seine Absonderung von den

«anderen» ebenfalls als Flucht vor den Dämonen und Meidung von
Verunreinigung verstanden hat, ist fast selbstverständlich48. Für
die Qumraniten sind die Außenstehenden «Söhne der Finsternis»,
d. h. des Teufels, denen Gottes und der Sektenleute Haß zu gelten
hat (1QS 1, 3f. 9f. u. ö.; CD 2, 15). Die Frömmigkeit der offiziellen

44 Verbot des Aasgenusses für die Glieder des Jahwe heiligen Volkes
Israel, doch nicht für den Fremdling und Ausländer; vgl. G. von Rad, Das
fünfte Buch Mose, Deuteronomium (1964), S. 73.

45 Feindesland ist unrein «als Machtbereich fremder Götter»: A. Weiser,
Das Buch der zwölf Kleinen Propheten, 1 (31959), S. 192.

46 Vgl. etwa Gen. 35, 2ff. und Jos. 24, 23: G. von Rad, Theologie des Alten
Testaments, 1 (1961), S. 35 mit Anm. 28. Die ohne Zweifel im Hinblick auf
die sakrale Prostitution des kanaanäischen Kultes gewählte Bezeichnung des
Götzendienstes als Hurerei (Jes. 1, 21; Jer. 3, 1-4, 4; Hos. 1-3 u. ö.) ist nur
möglich, weil diese wie jener verunreinigt: F. Hauck u. S. Schulz, iröpvr| kt\. :

Theol. Wort., 6 (1959), S. 586. Zu vergleichen ist auch Test. Rub. 4, 6 («Denn
ein Verderben für die Seele ist die Hurerei, indem sie von Gott trennt und
zu den Götzenbildern hinführt»: F. Schnapp bei E. Kautzsch, Die
Apokryphen und Pseudepigraphen des Alten Testaments, 2 [1900], S. 462) und
aus dem Neuen Testament Apk. 14, 8; 17, 5; was für den alttestamentlichen
Frommen die Teilnahme am kanaanäischen Kult, das bedeutete später für
die Christen die Mitwirkung am Kaiseropfer des römischen Staates: Ubertritt

in die unreine Sphäre der Dämonen.
47 Schürer, 2 (A. 13), S. 466f. ; die Furcht der Juden vor der rituellen

Unreinheit der Samaritaner bezeugt noch Joh. 4, 9, «Juden benutzen keine
Gefäße gemeinsam mit Samaritanern»: D. Daube, Jesus and the Samaritan
Woman. The Meaning of airrxpaopai: Journ. Bibl. Lit. 69 (1950), S. 137-147.

48 Vgl. O. Böcher, Der johanneische Dualismus im Zusammenhang des
nachbiblischen Judentums (1965), S. 142-147.



418 O. Böcher, Wölfe in Schafspelzen

Orthodoxie wird von der Sekte als Götzendienst beurteilt (1QS 2,
11 f. 17; 1QH 4, 19)49. Im Kampf zwischen den Söhnen des Lichts
und den Söhnen der Finsternis streiten die Lichtsöhne unter Gott
und seinen Engeln (1QM 7, 6; 12, 7f.) mit den Finsternissöhnen
unter Belial und seinen Dämonen (1QS 3, 24f.; 5, If.; 1QH 2, 22;
1QM 1, 10f.; 13, 10-12. 16). Da Unbekehrte unter den Dämonen
stehen (vgl. 1QS 4, 5 «unreine Götzen») und ungehorsame
Sektenmitglieder wieder in die Gewalt der Dämonen zurückkehren, gilt
die Berührung mit Unbekehrten - evtl. auch mit Neueintretenden -
(1QS 5, 13f.) und Ungehorsamen (1QS 8, 16f.) als verunreinigend50.
Josephus bezeugt für die Essener Waschungen nach der Berührung
mit später eingetretenen Ordensmitgliedern (Bell. Jud. II, 150

8, 10)51 ; die dämonische Unreinheit nimmt erst allmähnlich mit
der zeitlichen Entfernung von der Außenwelt ah

Stufenweise Abnahme der Unreinheit bzw. Zunahme der Heiligkeit

und Reinheit kennt auch das pharisäisch-rabbinische Judentum.

Die Kleider des Am ha-arez sind unrein für die Pharisäer,
diejenigen der Pharisäer sind unrein für Priester und Priesterangehörige,

diejenigen der Priester sind unrein für diensttuende Priester,
diejenigen der diensttuenden Priester sind unrein für die Ent-
sündigungswasser Sprengenden (Chag. 2, 7)52. Die tiefste Kluft
zwischen eigener Reinheit und dämonischer Unreinheit der anderen
besteht offenbar zwischen dem Am ha-arez auf der einen und
Pharisäern und Priestern auf der anderen Seite; ängstliche
Absonderung vom Am ha-arez ist die Folge (Dem. 2, 3; Toh. 7, 4)53 ;

hat dennoch eine Berührung stattgefunden, muß die Verunreinigung

durch ein Tauchbad beseitigt werden (Chag. 2, 7)54. Erst

49 Böcher, ebd., S. 50f.
60 H. Braun, Spätjüdisch-häretischer und frühchristlicher Radikalismus, 1

(1957), S. 29, Anm. 5; in diesen Zusammenhang gehört auch die Weigerung
Josephs, sich von der noch unbekehrten Aseneth küssen zu lassen: Joseph
und Aseneth 8, 4-7 und 19, 10f., bei P. Rießler, Altjüdisches Schrifttum
außerhalb der Bibel (1928), S. 505. 524.

51 Michel u. Bauernfeind, 1 (A. 13), S. 210f. mit Anm. 77; Schürer, 2

(A. 13), S. 672f.
52 Schürer, ebd., S. 453 mit Anm. 6.
53 Schürer, ebd., S. 472 mit Anm. 61 und 62.
54 J. Leipoldt, Die urchristliche Taufe im Lichte der Religionsgeschichte

(1928), S. 2 mit Anm. 6.



O. Böcher, Wölfe in Schafspelzen 419

recht wird von dem zum Judentum übertretenden Heiden ein
Tauchbad gefordert : die Proselytentaufe55.

Im Neuen Testament spiegelt sich sowohl die traditionelle
Absonderung des Juden vom Heiden als auch die pharisäisch
verschärfte des Frommen vom Frevler oder Am ha-arez. Wenn Petrus
sich in Apg. 10 vor der Tischgemeinschaft mit Heiden scheut, steht
dahinter die alttestamentlich-jüdische Reinheitsvorschrift (Apg.
10, 28); «wer mit einem Götzendiener zusammen ißt, ist wie einer,
der mit einem Hunde56 zusammen ißt ; wie der Hund unbeschnitten
ist, so ist auch der Götzendiener unbeschnitten» (Pirqe R. El. 29)57.
Jesus wird bezeichnenderweise von den Pharisäern getadelt, weil
er mit Zöllnern und Sündern ißt (Matth. 9, 11 par. Luk. 15, 2);
hier spricht sich bereits die pharisäische Gleichsetzung von Heiden,
Gottlosen und Am ha-arez aus5S.

Über die pharisäische Abgrenzung von den Sündern und
Ungebildeten hat sich schon der historische Jesus, über die jüdische
Absonderung von den Heiden die missionierende Kirche
hinweggesetzt (vgl. Apg. 10f.). Dennoch findet sich die solcher Scheidung

zugrunde liegende jüdische Vorstellung auch noch im Neuen
Testament. In dem von Paulus in den 2. Korintherbrief
übernommenen dualistisch-jüdischen Traditionsstück 2. Kor. 6, 14-7,
l69, das den Gegensatz zwischen Gläubigen und Ungläubigen,
Gerechtigkeit und Ungerechtigkeit, Licht und Finsternis, Messias und
Belial, Tempel Gottes und Götzen unter das Zitat Jes. 52, 11 stellt,
wird zur Absonderung von den Ungläubigen aufgerufen, um
Verunreinigung zu meiden. Paulus läßt aus dem Gegensatz von Juden
und Nichtjuden den von Christen und Nichtchristen werden; die

Warnung vor den «anderen» ist mitsamt der auf kultische Reinheit
zielenden Begründung60 unverändert erhalten geblieben.

Daß die Juden in dem Häretiker Jesus dämonische Mächte am
Werk sehen (Matth. 12, 24 par. Mark. 3, 22 par. Luk. 11, 15:

55 Billerbeck, 1 (A. 2), S. 102-112 (zu Matth. 3, 6A).
56 Hund Heide Vertreter dämonischer Mächte, siehe oben S. 416.
57 Billerbeck, 1 (A. 2), S. 725 (zu Matth. 15, 26).
58 Vgl. Billerbeck, ebd., S. 498f. (zu Matth. 9, 11).
59 Vgl. H. Lietzmann u. W. G. Kümmel, An die Korinther I/II (41949),

S. 129-131. 206.
60 Vielleicht hat Paulus diese Reinheit, zweifellos im Gegensatz zu seiner

wohl der jüdischen Paränese entstammenden Vorlage, als eine ethische
verstanden, vgl. H.-D. Wendland, Die Briefe an die Korinther (81962), S. 188.



420 O. Böcher, Wölfe in Schafspelzen

Jesus treibe Dämonen aus mit Hilfe Beezebuls, vgl. Matth. 9, 34;
Joh. 7, 20; 8, 48. 52; 10, 20: Jesus habe ein bmgöviov) und auch
seine Jünger verteufeln (Matth. 10, 25), darf nach dem oben

Dargelegten nicht verwundern; in diesen Zusammenhang gehört
auch die exorzistische Reaktion der Juden auf die «gotteslästerliche»

Rede des Paulus in Jerusalem (Apg. 22, 23)61.

Umgekehrt fallen für die Christen Juden, Heiden und vor allem
Irrlehrer zur Gruppe der Teuflischen zusammen. Besonders
aufschlußreich ist die christliche Behauptung der Teufelskindschaft
der Juden (Joh. 8, 44)62 ; so früh hat das vom Judentum
ausgeschlossene Christentum diesem mit gleicher Münze heimgezahlt.
Die abenteuerlichen Riten des mittelalterlichen Judeneids (Stehen
auf der Schweinshaut, Tauchbad, Bekleidung mit dem Saq-
Gewand, Bespucken des männlichen Gliedes) haben ausnahmslos
exorzistischen Charakter63; sie sind gegen die den Juden
beherrschenden dämonischen Kräfte gerichtet und vielleicht aus dem
Taufritus für übertretende Juden abzuleiten.

Daß auch die Heiden unter der Herrschaft der Dämonen stehen,
ist eine Überzeugung, die das Christentum von den Juden
übernommen hat (s. Anm. 43). Die von Paulus zwar nicht geteilte,
aber mehrfach bezeugte Furcht vor dem Genuß von Götzenopferfleisch

(l.Kor. 8; 10, 14-31 u. ö.) hat hier ihre Wurzel. Wenn
Barnabas und Paulus als Zeus und Hermes verehrt werden sollen,
bedeutet dies höchste dämonische Bedrohung, und ihre Reaktion -
Zerreißen der Kleider und Geschrei (Apg. 14, 14) - ist genauso
exorzistisch wie die jüdische Reaktion auf Gotteslästerung (vgl.

61 Siehe oben S. 410.
62 Vgl. Böcher (A. 48), S. 31; im Joh. nehmen die «Juden» nicht nur den

Platz der Außenstehenden (vgl. oi e£w z.B. Mark. 4, 11; 1. Kor. 5, 12f.;
Kol. 4, 5) ein, sondern sie erscheinen als die teuflischen Gegner der glaubenden
Gemeinde schlechthin: Bultmann, Johannes (A. 5), S. 59. Zur Herrschaft
des Satans über die Juden vgl. Apk. 2, 9; 3, 9; Pharisäer, Sadduzäer und
Schriftgelehrte werden in Matth. 3, 7 par. Luk. 3, 7; Matth. 12, 34; 23, 33

durch die Bezeichnung mit dem Bild der dämonischen Schlange als
Besessene des Teufels hingestellt. Wenn Matth. 4, 1-11 par. Luk. 4, 1-13
den Teufel mit Bibelworten argumentieren läßt, so wird ihm damit die Rolle
der Juden im Streitgespräch zugeteilt.

63 Siehe S. H. Lieben, Judeneid: Jüd. Lexikon, 3 (1929), Sp. 419-421;
A. Kober, Geschichte der Juden in Europa bis zum Beginn der Emanzipation:

Judentum. Schicksal, Wesen und Gegenwart, 1 (1965), S. 140f.



O. Böcher, Wölfe in Schafspelzen 421

Matth. 26, 65 par. Mark. 14, 63; Apg. 22, 23). Die Vorstellung
genereller Besessenheit der Heiden hat schon früh zu den Exorzismen

an Katechumenen und Täuflingen geführt64; da auch die
Juden als Kinder des Teufels gesehen wurden, hat man bei der
Taufe wohl von vornherein auch Proselyten aus dem Judentum
exorzisiert65.

Es sind also die Eeinde des Christentums schlechthin, die man in
teuflischer Einsternis gefangen weiß. Wie für die jüdische Sicht
der Nichtjuden und Frevler verbinden sich in den Augen der alten
Kirche ganz selbstverständlich Verharren in der Andersartigkeit,
ethische Schlechtigkeit und dämonische Besessenheit (Joh. 3, 19f. ;

l.Joh. 2, 9. II)66 bei den «anderen», die als gleichsam militärische
Gegner unter Führung der Dämonen zum Kampf antreten (Apk. 16,

14. 16; 17, 12-14)67. Vollends sind es die Irrlehrer, die aus den

eigenen Reihen hervorgegangenen, aber wieder abgefallenen
Verräter und Verführer (Apg. 20, 30; l.Joh. 2, 18f.), deren Treubruch
nur durch dämonische Einflüsse erklärt werden kann68. Wie schon
der Verrat des Judas nur dadurch möglich wird, daß der Satan

von Judas Besitz ergreift (Luk. 22, 3 par. Joh. 13, 27), so wirkt in
den Irrlehrern der Geist des Antichrists (l.Joh. 4, 3); es gilt die

64 Vgl. J. W. F. Höfling, Das Sakrament der Taufe nebst den anderen
damit zusammenhängenden Akten der Initiation, 1 (1846), S. 377. 381;
Dölger (A. 13), S. 30-38 (mit patristischen Belegen).

65 Vgl. Dölger, ebd., S. 38f. mit dem aufschlußreichen Beleg Tertullian
De pud. 8 (Iudaeus... serviens usque adhuc principibus... saeculi huius).

66 Böcher (A. 48), S. 102; hier S. 102f. auch jüdische Parallelen.
67 Zu Apk. 16, 14 vgl. 1. Hen. 56, 5f., zu Apk. 16, 16 vgl. 4. Esr. 13, 34,

zur Vorstellung einer dämonischen kriegerischen Auseinandersetzung Böcher
(A. 48), S. 36f. 47.

68 Wenn es in 1. Joh. 2, 19 von den Antichristen heißt, sie seien zwar
«von uns» ausgegangen, aber nicht «von uns» gewesen, so wird damit auf
ihren letztlich dämonischen Ursprung hingewiesen; vgl. J. Schneider, Die
Briefe des Jakobus, Petrus, Judas und Johannes (1961), S. 156. Als
dämonisch werden die Irrlehrer auch in Jud. 13 qualifiziert; ihre Bezeichnung
als àcrrépeç vXavrjxai spielt auf die gefallenen Engel von Gen. 6, 1-4 an, die
in 1. Hen. 18, 13-16 als Sterne geschildert werden (vgl. 1. Hen. 86-88) und
von denen die Dämonen (1. Hen. 15f.) und der Götzendienst (1. Hen. 19, 1)

stammen: B. Reicke, The Disobedient Spirits and Christian Baptism. A
Study of 1 Pet. III. 19 and its Context (1946), S. 82f. Schließlich
kennzeichnet 2. Kor. 11, 3f. durch den Vergleich mit der Verführung Evas durch
die Schlange das Wirken der Irrlehrer als dämonisch, vgl. Lietzmann u.
Kümmel (A. 59), S. 145. 209f.

28



422 O. Böcher, Wölfe in Schafspelzen

Geister zu prüfen (1. Joh. 4, 1-3) und sich von den Irrlehrern und
ihrem «Götzendienst» abzusondern (1. Joh. 5, 21 )69.

In der Tat hat es das Auftreten von Ketzern mit dem «Geist» zu
tun. Schismatiker und Häretiker wußten sich stets vom Heiligen
Geist getrieben, aber die Großkirche mußte in diesem den Geist
des Teufels und Antichrists erkennen. Folgerichtig hat sie etwa
gegen die Montanisten Exorzismen in Anwendung gebracht70;
freilich hat sie mit der Verurteilung der «anderen» als der
Dämonischen ihre eigene pneumatisch-ekstatische Vergangenheit verurteilt.

Da das Taufsakrament mit seinen vielfachen Exorzismen das
sicherste Mittel darstellte, auch die Dämonen der Irrlehrer
auszutreiben, bestanden z. B. die Bischöfe des Konzils von Karthago

1. September 256) auf der Wiedertaufe der übertretenden Häretiker
und Schismatiker (Novatianer!)71. Obgleich im Ketzertaufstreit
Rom auf die Wiedertaufe verzichtete und sich bei der Aufnahme
in die Kirche mit der Handauflegung begnügte, ist der Unterschied
zwischen Stephanus von Rom und den nordafrikanischen Bischöfen
nicht wesentlich: Die Handauflegung ist ein exorzistischer Gestus,
der zugleich die (Ketzerei-) Geister vertreibt und den Heiligen
Geist vermittelt! Die Vorstellung also, daß Abweichung von der
herrschenden Lehre eine Wirkung des Teufels und seiner Dämonen
sei, ist der ganzen alten Kirche eigen.

Die jüdische und christliche Antike erklärt sich die Andersartigkeit
der «anderen», der Heiden, Apostaten und Frevler, durch die

Annahme dämonischer Besessenheit; da Wolf und Hund als
dämonische Tiere schon im Alten Testament und im Judentum72
zu Bezeichnungen der Heiden, Frevler und Narren werden konnten,
versteht es sich fast von selbst, wenn das Neue Testament diesem

Sprachgebrauch folgt.
Der Gegensatz zwischen Israel und den Heiden steht mit Sicherheit

hinter der Weigerung Jesu, das für die Kinder bestimmte Brot
69 Die eïbuuXa von 1. Joh. 5, 21 meinen die Irrlehren der Vertreter einer

doketischen Christologie : Böcher (A. 48), S. 51; mit diesen Sektierern setzt
sich der ganze Brief auseinander.

70 K. Aland, Montanismus: Die Rel., 4 (31960), Sp. 1118. Zur Exorzisa-
tion der Montanisten vgl. K. Thraede, Exorzismus: Reallex. f. Ant. u. Christ,,
7 (1966), Sp. 73 (mit Belegen).

71 H. Karpp, Ketzertaufstreit: Die Reh, 3 (31959), Sp. 1256f.; Wortlaut
und Deutung der einzelnen Voten bei Höfling (A. 64), S. 281 f.

72 Siehe oben S. 415.



O. Böcher, Wölfe in Schafspelzen 423

den Kuvdpia vorzuwerfen (Matth. 15, 26 par. Mark. 7, 27)73,
vielleicht auch hinter einer Stelle wie Matth. 7, 6 («Ihr sollt das

Heiligtum nicht den Hunden geben, und eure Perlen sollt ihr nicht
vor die Säue werfen...»)74. Wie in den jüdischen Texten ist der
Übergang zwischen der beschimpften Andersartigkeit des Volkstums
und derjenigen des Bekenntnisses fließend. Schon Matth. 7, 6

denkt bei den Hunden und Schweinen möglicherweise an diejenigen,
die sich dem Evangelium widersetzen; Apk. 22, 15 nennt die
«Hunde», die sich «draußen», also außerhalb der christlichen
Gemeinde, befinden, in einem Atemzug mit Zauberern, Hurern,
Totschlägern, Abgöttischen und Lügnern: Wer «draußen» verharrt,
bleibt in der Welt der Dämonen75. Erst recht können die Irrlehrer
und Apostaten als Hunde bezeichnet werden: in Phil. 3, 2 heißen
so die «bösen Arbeiter», vermutlich die judaistischen Gegner, und
in 2.Petr. 2, 22 werden die nach der Taufe rückfälligen «falschen

Propheten» mit den Hunden von Spr. 26, 11 (und mit Schweinen,
vgl. Matth. 7, 6) verglichen.

Analog dem Bild des Hundes wird dasjenige des Wolfes
verwendet. Auch es kann in einem weiteren Sinn die äußeren Feinde
der Gemeinde und ihrer Führer bezeichnen : die Heiden und Juden
(Matth. 10, 16 par. Luk. 10, 3; Joh. 10, 12)76. Dann aber werden
als Wölfe die inneren and sehr viel gefährlicheren Gegner der jungen
Kirche charakterisiert: die Irrlehrer. In Matth. 7, 15 warnt Jesus

vor den falschen Propheten, die als Xûkoi âpircrfeç seine Anhänger
bedrohen, und nach Apg. 20, 29 verkündet Paulus in Milet den
Ältesten von Ephesus, daß nach seinem Weggang Xukoi ßapeiq

über die Herde kommen werden, nämlich Irrlehrer, und sogar
solche aus den eigenen Reihen (Apg. 20, 30). Wenn für Apg. 20, 29

gilt, daß der Wolf hier als eines jener Tiere erscheint, «die in der
Bildersprache der Bibel als Verkörperungen des Bösen und seiner
Scharen auftreten»77, dann trifft das auch für Matth. 7, 15 zu.
Sind es dort die «Männer, die da verkehrte Lehren reden» (Apg. 20,

30), so hier die «falschen Propheten», beide Male also die Irrlehrer,

73 E. Lohmeyer, Das Evangelium des Markus (u1957), S. 147.
74 Vgl. Billerbeck, 1 (A. 2), S. 447-450 (zu Matth. 7, 6).
75 Vgl. Michel, kùwv (A. 40), S. 1101-1103.
76 Bornkamm, Xùkoç (A. 24), S. 312.
77 Stählin, Apostelgeschichte (A. 14), S. 270.



424 O. Böcher, Wölfe in Schafspelzen

deren gefährliche, dämonische Macht mit dem Bild des Wolfes
verdeutlicht wird.

Wolf und Hund stehen auch in der nachkanonischen Literatur
des Neuen Testaments für die Irrlehrer und Verführer der christlichen

Gemeinde. Von den Ketzern als Wölfen handeln Did. 16, 378;

Ign. Phld. 2, 2; 2.Clem. 5, 2-4; Just. Apol. I, 16, 3; Just. Dial. 35,
3; 81, 2; Marcion wird in Eus. Hist. eccl. V, 13, 4 als Hovtikôç Xûkoç

bezeichnet79. Ignatius schreibt über die Häretiker (Ign. Eph. 7, 1):
«Tolle Hunde sind es, heimtückisch beißende; ihr müßt euch vor
ihnen hüten als vor schwer Heilbaren»; unverkennbar wird hier
die Irrlehre als Werk dämonischer Mächte gewertet80.

Das Bildwort Matth. 7, 15 setzt bereits die Wirksamkeit christlicher

Irrlehrer voraus, kann also schwerlich ein Logion des
historischen Jesus sein81. Es hat bezeichnenderweise keine Parallele in
den Synoptikern, wohl aber in der Apostelgeschichte des Lukas
(20, 29f.) ; offenbar wurde es vom Evangelisten anläßlich der
Komposition der Bergpredigt gebildet und Jesus in den Mund gelegt.

Die Untersuchung des religionsgeschichtlichen Vergleichsmaterials

hat gezeigt, daß hinter dem anschaulichen Gegensatz vom
Schafsäußeren und Wolfsinneren konkrete Vorstellungen stehen,
die dem Bild des Evangelisten ihre Farben leihen. Hund oder
Wolf sind längst übliche Umschreibungen für dämonische Mächte
und dann auch für den außerhalb der eigenen religiösen Gruppe
Stehenden, den man von diesen Mächten besessen glaubt. Höchste
Steigerung solcher dämonischen Andersartigkeit verkörpert für die
antiken Juden und Christen der Irrlehrer; seine Bezeichnung mit
der Metapher des Wolfes (vgl. Apg. 20, 29) ist wohl die Keimzelle
der aus Matth. 7, 16-20 herausgesponnenen Warnung vor den
falschen Propheten (Matth. 7, 15)82.

Der nächste Gedanke dürfte derjenige gewesen sein, daß die
Wolfsnatur der Irrlehrer nicht ohne weiteres zu erkennen sei, da

78 Dazu Holtzmann (A. 2), S. 224-231 ; daß die Stelle aller Wahrscheinlichkeit

nach von der endzeitlichen Wandlung christlicher Gemeindeglieder
(«Schafe») in Irrlehrer («Wölfe») handelt, ist Oscar Holtzmann trotz des

Satzgliedes von den falschen Propheten und Verderbern entgangen (S. 230f.).
79 Bornkamm, Xûkoç (A. 24), S. 313.
80 Michel, Kuuuv (A. 40), S. 1103.
81 Bultmann, Geschichte (A. 1), S. 131; dasselbe gilt für die Warnung

vor den Irrlehrern in Mark. 13, 5f. parr. : ebd., S. 129.
82 Bultmann, ebd., S. 131.



O. Böcher, Wölfe in Schafspelzen 425

sie als - falsche - Propheten, d. h. mit dem Anspruch des prophetischen

Charismatikers, auftreten. Ihre Tarnung wird veranschaulicht

durch den Hinweis auf die prophetische Standestracht -
einerlei, ob diese von zeitgenössischen Häretikern, etwa judaisie-
renden Irrlehrern vom äußeren Habitus Johannes des Täufers83,
noch getragen worden ist oder nicht. Dabei ist der Gegensatz
zwischen der Schale des sanften Schafs und dem Kern des gierigen
Wolfs von vornherein mit beabsichtigt; das zeigt die Wahl des

Ausdrucks evbupaTa TtpoßctTujv statt der vonLXX her näherliegenden
Vokabel gr|\uuTfi (vgl. Hebr. 11, 37), die zwar auch Schafsfell
bedeutet84, aber zur Bezeichnung des Gegensatzes zwischen Schaf
und Wolf kaum geeignet ist.

Besonderes Gewicht erhält die matthäische Warnung vor den
sich als Propheten ausgebenden Irrlehrern durch den Umstand,
daß nach urchristlichem, vorab von Matthäus bezeugtem
Verständnis die Jünger Jesu Propheten waren: Matth. 5, 12 ordnet
die Angeredeten in die Tradition alttestamentlicher Prophétie ein85,
die Propheten von Matth. 10, 41 sind nach dem Zusammenhang
zunächst auf die Jünger zu beziehen86, und nach Matth. 23, 34
entsendet Jesus in seinen Jüngern Propheten, Weise und
Schriftgelehrte87. Auch Lukas überliefert die mit Sicherheit vorlukanische
Vorstellung christlicher Prophétie: Luk. 11, 49, die lukanische
Parallele zu Matth. 23, 34 (Q), berichtet die Entsendung von
Propheten und Aposteln durch die mit Jesus identifizierte Weisheit
Gottes88, und nach Apg. 13, 1 waren u. a. Paulus und Barnabas
Propheten und Lehrer89. Die urchristliche Gemeinde hatte in ihrer
Mitte Propheten, deren Aussprüche als Worte des Herrn galten90.

83 Warum die Tracht des Täufers und die der falschen Propheten nicht
die gleiche sein könne (Bornhäuser — A. 2 — S. 214), ist nicht einzusehen.

84 Michel, gr|\wTf| (A. 4), S. 640.
85 Schniewind (A. 2), S. 50f.
86 Schniewind, ebd., S. 137 ; dasselbe gilt für biwaioç, vgl. den sog.

westlichen Text von Apg. 14, 2: Stählin, Apostelgeschichte (A. 14), S. 188f.
87 G. Strecker, Der Weg der Gerechtigkeit, Untersuchungen zur Theologie

des Matthäus (1962), S. 37f. mit Anm. 1 auf S. 38; vgl. die Zusammenstellung
von Propheten und Lehrern in Apg. 13, 1.

88 U. Wilckens, aocpia kt\. : Theol. Wort., 7 (1964), S. 515f.
89 Vgl. u. a. 1. Kor. 12, 28f. : E. Haenchen, Die Apostelgeschichte (141965),

S. 337, Anm. 2.
90 Nur so ist ein großer Teil der von der Gemeinde teils übernommenen

und teils neu gebildeten, Jesus in den Mund gelegten Herrenworte zu er-



426 O. Böcher, Wölfe in Schafspelzen

Um so furchtbarer war es, wenn Menschen, die als derartige
Propheten auftraten, sich als Irrlehrer erwiesen; dann konnte aus
ihnen nicht der Kyrios, sondern nur sein satanischer Gegenspieler
geredet haben91.

Es ist nicht ausgeschlossen, daß in der Charakterisierung der
falschen Propheten durch die tierische Tracht des alttestamentlich-
jüdischen Prophetenstandes eine antijüdische Polemik zu Worte
kommt92. In der Bezeichnung der Irrlehrer als Wölfe verrät der
Evangelist seinerseits die Herkunft aus jüdischer Tradition. Die
kunstvolle Verknüpfung vorgefundener Sachverhalte zu einem
christlichen Mahnwort von höchster Einprägsamkeit, die aus
Matth. 7, 15 ein geflügeltes Wort hat werden lassen93, erweist
seinen Schöpfer als einen Meister der geistvollen Eormulierung :

Gefahr droht der Gemeinde von Menschen, deren Schafskleider
ihre wölfische Art verdecken sollen; sie treten auf im Gewand und
mit dem Anspruch von Gottespropheten, aber sie sind Werkzeuge
dämonischer Mächte - Wölfe in Schafspelzen.

Otto Böcher, Mainz

klären, vgl. Bultmann, Geschichte (A. 1), S. 49ff. 56ff. lOlff. u. ö. Zum
christlichen Propheten siehe G. Friedrich, rrpo<pr|Tr|ç, D. Propheten und
Prophezeien im Neuen Testament: Theol. Wort., 6 (1959), S. 849f.

91 Vgl. auch 2. Kor. 11, 14f. (Satan legt die Maske eines Liehtengels an,
und seine Diener treten in der Maske von Dienern der Gerechtigkeit auf) :

J. Schneider, pETaaxrnuaTÎZw: Theol. Wort., 7 (1964), S. 958; dieselbe
Vorstellung auch in Vit. Ad. 9: C. Fuchs bei Kautzsch (A. 46), S. 513. Am
engsten verwandt mit Matth. 7, 15 sind jedoch zweifellos die Aussagen der
Johannesapokalypse über das «zweite Tier» (Apk. 13, 11-18). Nach Apk. 16,

13; 19, 20; 20, 10 ist das zweite Tier der falsche Prophet; er ist in Wahrheit
ein Raubtier (Oripiov) wie der Wolf, und der Inhalt seiner Prophétie entlarvt
seinen dämonischen Charakter, doch gibt er sich durch seine beiden Hörner
den äußeren Anschein eines Lammes (Apk. 13, 11): W. Foerster, ôrçptov:
Theol. Wort., 3 (1938), S. 135. Die Funktion der göttlichen Propheten
imitiert das «Tier» auch dadurch, daß es Feuer vom Himmel fallen läßt (Apk.
13, 13) wie etwa Elia (1. Kön. 18, 24. 38; 2. Kön. 1, 10. 12; danach Luk. 9,
54 und Apk. 11, 5).

92 Matth. 7, 15 würde sich dann einfügen in den antijüdischen Tenor des

Matthäusevangeliums, vgl. Strecker (A. 87), S. 30ff. und (zur antipharisäischen

Haltung des Matthäus) S. 138ff. ; zu einer inhaltlichen Bestimmung
der angegriffenen Irrlehre — man hat an eine antinomistische Gruppe
gedacht - bietet Matth. 7, 15 keine Möglichkeit: Strecker, ebd., S. 137, Anm. 4.

93 G. Büchmann, Geflügelte Worte. Zitatenschatz (1954), S. 52.


	Wölfe in Schafspelzen : zum religionsgeschichtlichen Hintergrund von Matth. 7 ,15

