Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 24 (1968)

Heft: 6

Artikel: Wodlfe in Schafspelzen : zum religionsgeschichtlichen Hintergrund von
Matth. 7 ,15

Autor: Bocher, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878617

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878617
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 24 Heft 6 November-Dezember 1968

Wélfe in Schafspelzen

Zum religionsgeschichtlichen Hintergrund von Matth. 7, 15

Im SchluBkapitel der Bergpredigt warnt Jesus seine Horer im
Zusammenhang verschiedener eschatologischer Ermahnungen vor
den falschen Propheten, die in Schafspelze gekleidet, inwendig
aber reilende Wolfe seien (Matth. 7, 15)1. Die Stelle gehort in den
grofferen Rahmen der neutestamentlichen Irrlehrerpolemik (z. B.
Matth. 24, 4f. 23f. par. Mark. 13, 5f. 21f. par. Luk. 21, 8;
Apg. 20, 29f.; Rom. 16, 17-20; 2.Kor. 11, 13-15; 2. Petr. 2, 11f.;
1.Joh. 4, 11f.), die das Auftreten der falschen Gesalbten (Matth. 24,
5 par. Mark. 13, 6 par. Luk. 21, 8; Matth. 24, 23f. par. Mark. 13,
21f.) und der Antichristen (1.Joh. 2, 18-22; 4, 3; 2.Joh. 7), der
falschen Propheten (Matth. 24, 11. 24 par. Mark. 13, 22; 2. Petr. 2,
1; 1.Joh. 4, 1; Apk. 16, 13; 19, 20; 20, 10), der falschen Apostel
(2.Kor. 11, 13) und der falschen Lehrer (2. Petr. 2, 1) als Zeichen der
Endzeit wertet.

Die Ausleger unserer Stelle haben das Bildwort von den als
Schafen verkleideten Wolten bisher zumeist auf die gefihrliche
Wildheit der Irrlehrer gedeutet, die sich nach aullen tarnt durch
schonrednerische Sanftheit2. Wie aber, wenn hinter den Schafs-

1 Der Vers, ohne synoptische oder johanneische Parallele, ist vermutlich
Bildung des Matthéus; er spiegelt das Auftreten christlicher Irrlehrer: R.
Bultmann, Die Geschichte der synoptischen Tradition (31957), S. 131. 134.
Die Lesart évdiuaot mpodtwv verdient gegeniiber der von F. Blaf} im An-
schluB an Tertullian, Justin und Clemens Alexandrinus vorgeschlagenen
Konjektur dépuaoct mpofdtwyv unbedingt den Vorzug.

2 So z. B. O. Holtzmann, Die Schafe werden sich in Woélfe verwan-
deln: Zs. nt. Wiss. 11 (1910), 224-231, S. 226; J. Wei3, Die drei dlteren
Evangelien: Die Schriften des Neuen Testaments, 1 (31917), S. 287f.; A.
Schlatter, Der Evangelist Matthdus. Seine Sprache, sein Ziel, seine Selb-
stédndigkeit (31948), S. 253f.; P. Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testa-

27



406 O. Bicher, Wolfe in Schafspelzen

pelzen der falschen Propheten mehr stehen sollte als die Freude des
Redners am einpriagsamen Gegensatz von Bild und Gegenbild ?
Wenn es in der Tat zur Zeit des Neuen Testaments Propheten ge-
geben hitte, die sich in Tierfelle hiillten, um ihren Stand auch
dullerlich kenntlich zu machen?

Die Vorstellung, daBl das Material der Gewandung auch religios
bedeutsam sei, ist der gesamten Antike eigen. Sie steht etwa hinter
der Spannung von Gen. 3, 7 und 3, 21: Die selbstgefertigte Kleidung
Adams und Evas ist pflanzlich, die von Gott fiir sie gefertigte
Kleidung tierisch. Man wird hier vielleicht weniger an verschiedene
Herkunftskreise der Uberlieferungen zu denken haben — zumal
beide Verse jahwistisch sind - als an den uralten Gegensatz
zwischen dem Bauern und dem Hirten, der auch aus der Erzihlung
von Kain und Abel spricht (Gen.4). Gott, dessen Liebe dem
Hirten gehort (Gen. 4, 4), ist auch der Schopfer der dauerhafteren
Fellkleidung fiir die ersten Menschen?.

Wo es darum geht, mit der Gottheit in Kontakt zu treten oder
die Ddmonen zu vertreiben, legt der Mensch das tierische Gewand
an, das er der Gottheit selbst zu verdanken glaubt: als Mantel des
Sehers und Propheten und als Unterkleid des Trauernden und
Biilenden; dabei besteht zwischen Fell und aus Tierhaar gewebtem

ment aus Talmud und Midrasch, 1 (21956), S. 465; J. Schniewind, Das Evan-
gelium nach Matthdus (1°1962), S. 102. G. Barth, Das Gesetzesverstdndnis
des Evangelisten Matthius: Uberlieferung und Auslegung im Matth#us-
evangelium (1960), 54-154, S. 68, interpretiert die Schafsgewandung der
falschen Propheten als den Versuch, duflerlich den wirklichen Christen
(«Schafen») zu gleichen. — Immerhin findet sich bei vier Exegeten auch die
im folgenden vom Verfasser vertretene (und unabhiéngig erarbeitete) Deu-
tung der Schafskleider auf die traditionelle Gewandung der jidischen Pro-
pheten: A. Tholuck, Die Bergrede Christi (51872), S. 466f.; K. Bornhéuser,
Die Bergpredigt. Versuch einer zeitgendssischen Auslegung (21927), S. 214;
E. Klostermann, Das Matthausevangelium (21927), S. 69 (freilich nur als
Frage); T. H. Robinson, The Gospel of Matthew (1927), S. 65 («men wearing
the old-fashioned prophetic mantle of wool or sheepskin»).

3 Fur die Zugehorigkeit von Gen. 3, 7 und 3, 21 zu verschiedenen Uber-
lieferungskreisen tritt ein: G. von Rad, Das erste Buch Mose, Genesis (°1958),
S. 78. Zur Bevorzugung des Opfers Abels durch Jahwe vgl. von Rad, ebd.
S. 84f.; H. Heyde, Kain, der erste Jahwe-Verehrer. Die urspriingliche Be-
deutung der Sage von Kain und ihre Auswirkungen in Israel (1965), bes.
S. 12f. und 18f. (Jahwes Entscheidung fur das Opfer Abels als «gelegentliche
Benachteiligung» Kains, der «in einem Bundesverhiltnis zu Jahwe stand»).



0. Bocher, Wilfe in Schafspelzen 407

Tuch («Saq») kein grundséitzlicher Unterschied. Eigenartiger-
weise gilt der mit dem Saq Bekleidete als nackt (Mart. Jes. 2, 10)5.
Dem Anlegen des Saqs durch den Trauernden und Biilenden geht
das ZerreiBen der Kleider voraus: Das hirene Gewebe hebt nicht
die exorzistische Nacktheit auf, welche die Damonen bannt und.
die Einheit mit Gott herstellt (Gen. 37, 29. 34; 2. Sam. 3, 31; 1. Kon.
21, 27; Est. 4, 1; Jes. 37, 1; 1. Makk. 3, 47).

Beim Tragen des Saq-Gewandes scheint das theurgisch-exor-
zistische Moment zu iiberwiegen®. Der Saq ist das Kleid des
Trauernden, Klagenden, Betenden und Biilenden. Diese Funk-
tionen gehdren so eng zusammen, daf} sie hier nicht einzeln belegt
zu werden brauchen. Wie Tod und Niederlage kénnen auch ver-
gangene Siinden betrauert werden; dann ist das Tragen des Saqs -
wie das meist damit verbundene Fasten und Bestreuen des Hauptes
mit Asche oder Erde — ein Bullakt (vgl. auller den oben angefiihrten
Belegen noch Jes. 3, 24; 15, 3; 32, 11; 58, 5; Jon. 3, 5. 6. 8; Dan. 9, 3;
Jdt. 4, 8. 14; 8, 6; 9, 1; 10, 2; 1.Makk. 2, 14; 2. Makk. 3, 19; 10, 26;
Test. Jos. 15, 2; als Gebetskleidung Test. Naphth. 6, 8 und Test.
Jos. 4, 3 v. L.). Uberall geht es darum, die Dimonen des Todes und
der Siinde, kurz: der Schidigung, zu vertreiben; exorzistische

4 Vgl. O. Michel, unAwtf): Theol. Wort., 4 (1942), S. 640f.; G. Stihlin,
odkkog: ebd. 7 (1964), S. 56-64; der Anregung des letzteren (S. 58, Anm. 19)
folgt der Gebrauch der umschriftlichen Form «Saq» fur das Haargewebe,
um Verwechslungen mit dem bedeutungsengeren deutschen Wort «Sack»
auszuschlieBen. — Dem Saq-Gewand des Biilers bei Plutarch (siehe unten
Anm. 5) entspricht das kathartische Widderfell des Mysten, vgl. etwa die
Darstellung auf der sog. Lovatellischen Aschenurne im Thermenmuseum
zu Rom: J. Leipoldt, Bilder zum neutestamentlichen Zeitalter: Umwelt des
Urchristentums, 3 (1966), S. 17f. mit Abb. 31.

5 E. Hennecke u. W. Schneemelcher, Neutestamentliche Apokryphen in
deutscher Ubersetzung, 2 (31964), S. 456; zur kultischen Nacktheit siehe
zuletzt C.-A. Schmitz, Nacktheit: Die Rel. in Gesch. u. Geg., 4 (31960),
Sp. 1294 (Literatur); zur unvollsténdigen Nacktheit vergleiche den Sprach-
gebrauch von yuuvdg, z. B. Joh. 21, 7: A. Oepke, yuuvéc: Theol. Wort., 1
(1933), S. 773-775; vgl. R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes
(*81964), S. 548, Anm. 6. Gleichberechtigtes Nebeneinander von Sitzen im
Saq und Wailzen des Nackten im Kot wird fiir den Buller bezeugt durch
Plutarch, De superstitione 7 (Moralia 168D): H. Almquist, Plutarch und das
Neue Testament. Ein Beitrag zum Corpus Hellenisticum Novi Testamenti
(1946), S. 64.

6 Vgl. Stahlin (A. 4), S. 60 mit Anm. 40 (Belege fir das theurgische Mo-
ment der Bekleidung mit dem Saq).



408 O. Bocher, Walfe in Schafspelzen

Kleidung (und exorzistischer Ritus: Fasten, Asche) beim Gebet ist
deshalb geboten, weil das Gebet in besonderem Mafle den Ddmonen
aussetzt?.

Nach Jes. 20, 2 ist der Saq auch Standestracht des Prophetens®.
Wie beim Beter bereiten exorzistische Riten, zu denen auch die
tierische Kleidung gehoért, den Empfang der Offenbarung vor.
Mart. Jes. 2, 10 (Micha, Anania, Joel... «legten einen Sack um,
und alle waren Propheten, die nichts bei sich hatten, sondern sie
waren nackt und trauerten tief iiber den Abfall Israels») scheint
das Saq-Gewand des Propheten als Trauerkleid zu deuten?.

Aus tierischem Material bestand auch der Mantel des Propheten
(Sach. 13, 4), einerlei, ob es sich, wie beim Saq, um ein Gewebe
oder um ein Fell gehandelt hat. Auf einen hirenen — gewebten oder
aus Pelz bestehenden — Umhang des Elia ist wobl 2. Kon. 1, 8 zu
deuten 1?; der Mantel hat anscheinend geradezu als Charakteristikum
des Propheten gegolten (1.Sam. 28, 14), Die LXX iibersetzt die
hebriische Vokabel fir den Umhang (N)78) des Elia (1.Kon. 19,
13.19; 2.Kon. 2, 8. 13£.) stets mit pmlwt) = « Schafsfell»; dahinter
steht sicher noch das Bewultsein, dafl D78 nicht irgendein Mantel,
sondern eben ein tierisches Kleidungsstiick gewesen ist 1.

7 Der beim jiidischen Morgengebet anzulegende Gebetsriemen (Tefillin)
hat apotropdische Funktion (vgl. die griechische Ubersetzung guhaktipa,
z. B. Matth. 23, 5): I. Elbogen und E. L. Rapp, Gebet III. Im Judentum:
Die Rel., 2 (31958), Sp. 1218. Zum Weiterleben dieser Vorstellungen bei
Paulus ist 1. Kor. 7, 5; 11, 5. 10 zu vergleichen.

8 0. Procksch, Jesaja I (1930), S. 257.

® Ubersetzung nach J. Flemming und H. Duensing bei Hennecke u.
Schneemelcher (A. 5), S. 456; die Stelle ist mit Sicherheit jiidisch (ebd.
S. 454).

1 J. A. Montgomery & H. S. Gehman, The Books of Kings (1951),
S. 350. J. Gray, I & II Kings, A Commentary (1964), S. 414, zieht die
Deutung auf den zottigen Prophetenmantel der ebenfalls angefiihrten auf
Haar- und Bartwuchs vor. Dagegen entscheidet sich P. Vielhauer, Tracht
und Speise Johannes des Téufers: Aufsdtze zum Neuen Testament (1965),
S. 49f., ausschlieBlich fur die letztere.

11 Vielhauer (A. 10), S. 52, glaubt in der Ubersetzung von N9 durch
un\wtH «eine eigenwillige Interpretation oder den Reflex einer sonst nicht
erhaltenen Tradition uber Elia» sehen zu miussen; m. E. beruht jedoch die
Wahl gerade dieser Vokabel weniger auf einer speziellen Tradition {iber Elia
als auf einer solchen tiber prophetische Standestracht, vgl. Michel (A. 4),
S. 640f. — Das hebriische 2°¥n in 1. Sam. 28, 14 (wie 1. Sam. 15, 27) iiber-
setzt die LXX mit dimhoig.



O. Bdicher, Wilfe in Schafspelzen 409

Daf} in der tierischen Kleidung der Propheten sich die kultur-
landfeindliche Haltung ausspricht, die auch hinter Gen. 4 steht,
wird deutlich an den Rekabitern (Jer. 35), deren Gruppe zur Zeit
des Elia als «Auslidufer der prophetischen Erweckungsbewegung»
entstanden ist!2. Unter den kennzeichnenden rekabitischen Eigen-
arten (Verzicht auf Wein- und Ackerbau, Leben in Zelten) fiihrt
Jer. 35 zwar nicht auch die tierische Kleidung eigens auf, doch ist
das wohl nur Zufall. Jedenfalls offenbart die Verbindung des
tierischen Bul}-, Trauer-, Gebets- und Prophetengewandes mit der
Welt des schweifenden Nomaden ein Element des (Anti-)Didmo-
nischen und Pneumatischen, das gerade den Propheten vom organi-
sierten Kult scheidet. So ist im Gegensatz zum Prophetenkleid die
Gewandung des israelitischen Priesters nicht die schwirzliche des
tierischen Fells oder Gewebes, sondern die weille des pflanzlichen
Materials, Leinen oder Baumwolle 13,

12 H. Bardtke, Rekabiter: Die Rel., 5 (31961), Sp. 951; zu den Rekabitern
als einer kenitischen — sich auf Kains-Tradition berufenden — Gemeinschaft
sieche Heyde (A. 3), S. 26-28.

13 Ex. 28, 39-43; 39, 27-29; Lev. 16, 4; Ez. 44, 17-19; dazu E. Schurer,
Geschichte des jiidischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi, 2 (11907), S. 338f.
mit Anm. 7 auf S. 339 (hier auch Belege aus Josephus, Philo und dem
Aristeasbrief); vgl. Joma 3, 6: J. Meinhold, Joma (1913), S.42f. Auf priester-
lichem Selbstverstindnis beruht die weile Leinenkleidung der Qumraniten,
vgl. 1QM 7, 9-12 und aus dem Essenerreferat des Josephus Bell. Jud. II, 123.
129-131 (= 8, 3. 5): O. Michel u. O. Bauernfeind, Flavius Josephus De Bello
Judaico, 1 (1959), S. 204-207. Zum Gegensatz zwischen Wolle und Leinen
siehe Lev. 19, 19; Deut. 22, 11 und Kil. 9,1.9: K. Albrecht, Kil’ajim (1914),
S. 68-71. 74f. — Aus weillem Leinen bestanden auch die Priesterkleider der
alten Agypter: J. Marquardt, Das Privatleben der Romer (21886), S. 480
mit Anm. 10 und 11. Weille Gewénder, zweifellos aus pflanzlichem Material,
bildeten die Kleidung der Mysten von Andania; Entsprechendes gilt ver-
mutlich auch fir die anderen hellenistischen Mysterienkulte, doch reicht das
Belegmaterial nicht aus (vgl. aber Apul. Met. X1, 14ff.): U. Wilckens, oto\n:
Theol. Woért., 7 (1964), S. 688. Als bewuBten Verzicht auf tierische Kleidung
haben jedenfalls Orphiker und Neupythagoreer das Tragen leinener Kleider
gewertet: W. K. C. Guthrie, Orpheus und die Orphiker: Die Rel., 4 (31960),
Sp. 1704; H. Dorrie, Neupythagoreer: ebd. 4 (31960), Sp. 1433. Ahnlich
schildert Josephus (Vita 2) die Lebensweise des Bannus, der den Stoff zu
seiner Kleidung den Baumen entnommen hat, vgl. W. Brandt, Die jiidischen
Baptismen (1910), S. 69. Im Neuen Testament tragen Engel (Matth. 28,
3 par. Mark. 16, 5 par. Luk. 24, 4 par. Joh. 20, 12; Apg. 1, 10) und Ver-
klarte (Matth. 17, 2 par. Mark. 9, 3 par. Luk. 9, 29 von Jesus; Apk. 7, 9;
19, 14 u. 6.) weile (Leinen-)Gewinder. Der prinzipielle Gegensatz von



410 0. Bicher, Wilfe in Schafspelzen

Die exorzistische Geste des Zerreillens der Kleider, die im Alten
Testament dem Anlegen des Saqs vorausging, wurde von den
Juden auch in neutestamentlicher Zeit noch geiibt. Vor den damo-
nischen Kriften, die bei Gotzendienst oder Gotteslidsterung frei
werden, schiitzt sich der Fromme u.a. durch exorzistische Nackt-
heit: Beim Prozell Jesu vor dem Hohen Rat antwortet der Ho-
hepriester auf Jesu Gotteslisterung durch Zerreilen der Kleider
(Matth. 26, 65 par. Mark. 14, 63); Barnabas und Paulus reagieren
in Lystra auf die beabsichtigte Verehrung als Zeus und Hermes
durch exorzistisches Geschrei und Zerreilen der Kleider (Apg. 14,
14)14, und die Juden unterbrechen die von ihnen wohl als gottes-
listerlich empfundene Rede des Paulus in Jerusalem durch die
drei exorzistischen Verhaltensweisen des Geschreis, Abwerfens der
Kleider und Hochschleuderns von Staub (Apg. 22, 23; vgl. 2. Sam.
13, 19; Hi. 2, 12; 1. Makk. 4, 39f.; 11, 71). Als Bulligewand zu-
mindest der Vergangenheit ist der Saq noch Jesus bekannt: Tyros
und Sidon hitten lingst «in Sack und Asche» Bulle getan (Matth.
11, 21 par. Luk. 10, 13 Q).

Der Saq als Gewand des Bulipredigers und Propheten begegnet
in Apk. 11, 3; die beiden Zeugen der Endzeit, die den Saq tragen,
sind Mose und Elia, die «Propheten» schlechthin5. Als Propheten-
kleid hat aller Wahrscheinlichkeit nach auch Johannes der Tédufer
sein Gewand aus Kamelhaaren verstanden, das in seiner Funktion
als Mantel an die Umhinge der alttestamentlichen Propheten
ankniipfte, seiner Herstellungsart nach jedoch ein Saq-Gewebe ge-
wesen ist wie die Untergewéinder der Biiler und Beter (Matth. 3,
4 par. Mark. 1, 6)16,

dunkler, tierischer Fell- oder Sagkleidung und weilem, pflanzlichem Tuch
gelangt zu groBer Bedeutung im altkirchlichen Taufritus durch die Polaritéat
von Cilicium und Taufkleid: F. J. Dolger, Der Exorzismus im altchristlichen
Taufritual. Eine religionsgeschichtliche Studie (1909), S. 114; dazu J. Qua-
sten, Theodore of Mopsuestia on the Exorcism of the Cilicium: The Harv.
Theol. Rev. 35 (1942), S. 217.

12 Vel. G. Stéhlin, Die Apostelgeschichte (1962), S. 192.

15 Apk. 11 Gbernimmt hier eine jiidische Tradition, die freilich in Spannung
zur Auffassung der Evangelien von Johannes dem Téaufer als dem Elia
redivivus steht: E. Lohse, Die Offenbarung des Johannes (1960), S. 59; vgl.
Stahlin, cdkkog (A. 4), S. 62 mit Anm. 52.

16 Literatur: H. Nestle, Zum Mantel aus Kamelshaaren: Zs. nt. Wiss. 8
(1907), S. 238; H. Windisch, Die Notiz iiber Tracht und Speise des Taufers



O. Bdcher, Wolfe in Schafspelzen 411

Vielhauer hat zweifellos recht, wenn er den Wiistenaufenthalt
und die tierische Kleidung des Tédufers in den Zusammenhang der
alttestamentlichen Wiistentypologie einordnet!’. Damit sind aber
Kulturlandfeindschaft, Askese und prophetisches SelbstbewufBtsein
nicht aus-, sondern eingeschlossen, wie aus den oben skizzierten
Beziehungen hervorgehen diirfte. Dall der Taufer eine echte
Prophetengestalt im alttestamentlichen Sinne und sein Saq-
Mantel ein Prophetenmantel wie etwa derjenige Elias gewesen
sein mull, geht aus der in den Evangelien mehrfach bezeugten
Identifikation des Johannes mit Elia redivivus hervor (Matth. 11,
14; 17, 10-13 par. Mark. 9, 11-13); gerade dall Lukas und Johannes
diese Identifikation — offenbar auf Grund ihrer anderen Eschatologie
— umdeuten (vgl. Luk. 1, 17) oder eliminieren'8, spricht fiir ihre
Historizitdt1°. Dabei braucht man durchaus nicht eine beabsichtigte
Nachahmung Elias durch den Tédufer anzunehmen??; der Mantel
aus Tierhaar gehort zur prophetischen Standestracht. Jesus deutet
diese Gewandung des Johannes als bewuliten, asketischen Ver-
zicht auf bequeme Kleider (Matth. 11, 8 par. Luk. 7, 25 Q).

Da zwischen dem Gewebe aus Tierhaar und dem Tierfell fiir
antikes Empfinden kein prinzipieller Unterschied besteht, besagt
es sachlich wenig, wenn die westliche Lesart zu Mark. 1, 6 (Da)
von einer déppig kaunhou des Taufers berichtet. Die vielfach ver-
folgten Glaubenshelden des Alten Testaments werden in Hebr. 11,
37 durch Schafs- und Ziegenfelle (unlwrai, aiyelo dépuata) als
Propheten gekennzeichent2!. 1.Clem. 17, 1, wohl in Anlehnung an
Hebr. 11, 37 geschrieben, nennt die in Ziegen- und Schafspelze

Johannes und ihre Entsprechungen in der Jesusiiberlieferung: ebd. 32 (1933),
S. 65-87; Stahlin (A. 4), S. 57 und 63 mit Anm. 54; Vielhauer (A. 10),
S. 47-54 ; ferner die Kommentare zu Matth. 3, 4 und Mark. 1, 6.

17 P. Vielhauer, Johannes der Taufer: Die Rel., 3 (31959), Sp. 805; ders.,
Tracht und Speise (A. 10), S. 54.

18 Lukas unterdriickt die Perikope Mark. 9, 11-13 und den Namen Elia
in der Parallele zu Matth. 11, 14, Luk. 7; in Joh. 1, 21 mull der Taufer die
Frage der Priester und Leviten nach seiner Identitét mit Elia expressis verbis
verneinend beantworten.

1% Eine nicht getilgte Spur der Identifikation Johannes — Elia findet sich
auch bei Lukas: Wie in Mark. 1, 2 bezieht Luk. 7, 27 par. Matth. 11, 10 das
Zitat Mal. 3, 1 («Engel» = Elia) auf Johannes den T#ufer.

20 Vgl. Vielhauer (A. 10), S. 48-53.

21 Nestle (A. 16), S. 238.



412 O. Bécher, Wilfe in Schafspelzen

gekleideten alttestamentlichen Vorboten Christi (Elia, Elisa, Eze-
chiel und die Propheten) teilweise mit Namen und fordert zu ihrer
Nachahmung auf; noch in nachneutestamentlicher Zeit also gilt
das tierische Gewand als Kleid des Propheten und Asketen.

Sollten da nicht auch die Horer von Matth. 7, 15 an wirkliche —
wenn auch «falsche» — Propheten in ihren traditionellen Ménteln
aus Haar oder Fell gedacht haben? Das tierische Material ist fiir
diese Kleidung konstitutiv; dem Schafspelz (uniwt) in LXX;
Hebr. 11, 37; 1.Clem. 17, 1) ist das Kamelhaargewebe (Matth. 3, 4
par. Mark. 1, 6 von Johannes dem Téufer) gleichwertig?22. In der
polemischen Redeweise des Bildworts jedoch wird das Schafsfell
zur Tarnung der Wolfsnatur, und die Vokabel pnlwti wird ver-
deutlichend durch &vdupa mpofdTwy ersetzt. 23

Die Untersuchung der Schafsgewandung hat gezeigt, daBl neben
dem bildlichen, vom Zusammenhang mit der Wolfsart nahegelegten
Verstéandnis der évdouata mpopdtwy noch ein gleichsam primérer Sinn
in den Blick kommen mufl: die asketische Standestracht des
judischen Propheten. Dieses Ergebnis liBt vermuten, daBl auch
hinter der zweiten Halfte des Bildes, der Bezeichnung der Irrlehrer
als reiBender Wolfe, eine vorgeprigte Vorstellung steht.

Ein Blick in die antike Mythologie zeigt uns den Wolf als «In-
begriff ddmonischer Miachte, in deren Abwehr sich die Gottheit
maichtig erweist»; Apoll erscheint als Wolfstoter (Soph. El. 6;
Plut. De soll. animal. 9 u. 6.)24. Ahnliches gilt fiir den Hund; als

22 Clemens Alexandrinus stellt als Prophetentracht Ziegenh#dute, Schafs-
pelze und Gewebe aus Kamelhaaren zusammen (Clem. Al. Strom. ITI, 6,
53, 5; IV, 17, 105, 4; Paed. 11, 10, 112): Michel (A. 4), S. 640f.

23 Die antiken Hoérer und Leser haben jedenfalls auch évdiuara im Sinne
von «Fellen» verstanden: Justinus Martyr paraphrasiert in Apol. I, 16, 13
in seiner fast wortlichen Aufnahme von Matth. 7, 15 das év évdluaot mpoBdtwy
der Vorlage durch évdeduuevor depuato mpofdtwy (Text u. a. bei K. Aland,
Synopsis quattuor evangeliorum, 21965, S. 183).

# 3. Bornkamm, Aikog: Theol. Wort., 4 (1942), S. 310; das mit einem
Flurumgang verbundene rémische Fest der Luperkalien ist dem Woélfe ver-
treibenden Faunus gewidmet (Liv. 1, 5, 1; Cic. Phil. 2, 33, 84). Nur weil der
Wolf als heiliges Tier der Ddmonen der Unterwelt gilt, kann er in den



O. Bécher, Wilfe in Schafspelzen 413

Zerberus bewacht er die Welt der Unterirdischen, und der schwarze
Didmon bei Lucian (Philops. 31) hat u.a. Hundsgestalt?s. Im
babylonischen Lied der Sieben bellen die Ddmonen «wie die
Meute»2¢. Die bekannte Werwolfvorstellung von der Verwandlung
bestimmter Menschen in Woélfe ist schon aus dem Altertum belegt 27.
Démonisch ist die Rolle des Wolfs und des Hundes im Volks-
mairchen: Rotkidppchen und die sieben GeiBlein werden vom Wolf
beinahe vernichtet 2%, schwarze Hunde wollen den Jungen im ver-

Mithras-Mysterien dem Ahriman (Arimanius) geopfert werden: Plut. De
Iside 46 und dazu F. Cumont, Die orientalischen Religionen im rémischen
Heidentum (31930 = 41959), S. 140f. 174 mit Anm. 98 auf S. 305. Ein
entsprechendes Wolfsopfer an den Teufel berichtet die Sage vom Wolf und
dem Tannenzapf: Briider Grimm, Deutsche Sagen (1965), S. 209f., Nr. 187. —
SchlieBlich soll in diesem Zusammenhang auch auf die Verwandlung des
blutgierigen Lykaon in einen Wolf verwiesen werden (Ovid. Metam. 1, 165.
209-239, ed. E. Résch, 1964, S. 14-19).

2% W. Foerster, daipwv: Theol. Wért., 2 (1935), S. 7. Zu Lucian Philops. 31
vgl. H. D. Betz, Lukian von Samosata und das Neue Testament. Religions-
geschichtliche und pardnetische Parallelen. Ein Beitrag zum Corpus Hel-
lenisticum Novi Testamenti (1961), S. 56 mit Anm. 8. — Auch wenn im
homdoopathischen Abwehrzauber unter der Turschwelle der Penis eines
schwarzen Hundes vergraben wird (E. Stemplinger, Antiker Volksglaube,
1948, S. 95), setzt man voraus, der gefiirchtete Damon habe die Gestalt
eines schwarzen Hundes. — Dem Wolfsopfer (s. A. 24) entspricht das Hunde-
opfer an die chthonischen Michte, etwa beim Totenopfer des Achilleus fiir
Patroklos (Hom. Il. 23, 173f., ed. D. B. Monro & T. W. Allen, 1956) oder
beim rémischen Fest der Luperkalien (Plut. Quaest. rom. 111; Rom. 21):
G. Wissowa, Faunus: W. H. Roscher, Ausfiihrliches Lexikon der griechischen
und rémischen Mythologie 1, 2 (1886-1890), Sp. 1457. Wie Lykaon in einen
Wolf (s. A. 24), so wird Hekabe in eine Hiindin verwandelt: H. J. Rose,
Griechische Mythologie (1955), S. 235.

26 . van der Leeuw, Phinomenologie der Religion (21956), S. 142;
Hundegebell gehort auch zur «wilden Jagd» der deutschen Volkssage, vgl.
etwa Der wilde Jager: E. Schneider, Hessisches Sagenbuch (°1923), S. 81.

27 Petronius Saturae 61, 5ff.: Bornkamm (A. 24), S. 310 mit Anm. 12;
deutsche Werwolfsagen etwa bei Schneider (A. 26), S. 78-80 (Vom Werwolf).

%8 Briider Grimm, Kinder- und Hausmérchen, hrsg. von R. Riemann, 1
(%ca. 1917), S. 155-160 (Nr. 26: Rotképpchen) und S. 30-33 (Nr. 5: Der
Wolf und die sieben jungen GeiBlein). Im letzteren Mérchen (S. 30f.) findet
sich das mit Matth. 7, 15 unmittelbar verwandte Motiv, daB der Wolf mit
Hilfe von Teig und Mehl seine (ddmonische!) schwarze Farbe in die weille
der Geilenmutter verwandelt; entsprechend trigt im Mirchen vom Rot-
képpchen (8. 157f.) der Wolf die Kleider der GroBmutter, um gleichfalls in
der Maske des Guten sein Opfer zu betéren. AufschluBlireich sind auch einige



414 O. Bicher, Wilfe tn Schafspelzen

wiinschten SchloB das Gruseln lehren?®, und der bose Koch wird
in einen schwarzen Pudel verwandelt, der glithende Kohlen frif3t3°.

Auch das Alte Testament kennt den didmonischen Charakter von
Wolf und Hund. Wie alle den Menschen bedrohenden Raubtiere
vertritt auch der Wolf eine widergottliche Macht (vgl. Jer. 5, 6);
die Feindschaft zwischen Wolf und Schaf (Sir. 13, 17) wird daher
im messianischen Friedensreich aufgehoben werden (Jes. 11, 6; 65,
25). Wildhunde und Schakale werden in Jes. 13, 21f. zusammen
mit bocksgestaltigen Ddmonen genannt. Das Judentum hat in
Wolf und Hund die bosen Geister gefiirchtet, und von Mar Samuel
(Talm. b. Joma 83%) erfahren wir, warum gerade der Hund als
Verkorperung dédmonischer Méchte hat gelten konnen: Es gibt
besessene, niamlich tollwiitige Hunde 3. Hundetollwut und mensch-
liche Besessenheit hat noch der deutsche Volksaberglaube des

der von J. Bolte und G. Polivka, Anmerkungen zu den Kinder- und Haus-
mérchen der Briider Grimm, 1 (1913), gesammelten Varianten zu den beiden
genannten Mirchen, so wenn der Werwolf, bevor er sechs Kinder frilt, sich
génzlich in Mehl wélzt und somit seinem ganzen Fell das Aussehen eines
«Schafspelzes» gibt (S. 37 zu Nr. 5) oder, in einer Variante zum Méarchen vom
Rotkdppchen, sich gar als Geistlicher verkleidet (S. 235 zu Nr. 26). — Zum
ddmonischen Charakter des Wolfs im deutschen Aberglauben vgl. W.-E.
Peuckert, Wolf: Handwort. des deutschen Aberglaubens, 9 (1938/1941),
Sp. 720f. und bes. Sp. 744-752.

29 Bruder Grimm, 1 (A. 28), S. 17-29 (Nr. 4: Méarchen von einem, der
auszog, das Furchten zu lernen): S. 24ff.

30 Ebd., 2, S. 66-71 (Nr. 76: Die Nelke): S. 68; das Motiv des teuflischen
schwarzen Pudels auch bei Johann Wolfgang von Goethe, Faust I, Studier-
zimmer (V. 1178ff.). Allgemein zur ddmonischen Funktion des Hundes im
Aberglauben vgl. H. Gintert, Hund: Handwort, des deutschen Aber-
glaubens, 4 (1931/1932), Sp. 484-487.

31 1. Gunzig, Démonen: Jid. Lexikon, 2 (1928), Sp. 18; der Wortlaut
der Stelle und der Parallele Talm. p. Joma 8, 45°, 12 bei P. Billerbeck,
Kommentar, 4, 1 (21956), S. 525. Die jiidische Antike unterscheidet sich mit
solchem Verstéandnis nicht von der griechisch-rémischen; in dieser wird die
Tollwut darauf zuriickgefihrt, da Hunde (hochdémonisiertes!) Menstrua-
tionsblut aufgeleckt haben (Stemplinger — A. 25 — 8. 105), und ihre Heilung
erfolgt mit exorzistischen Mitteln, etwa mit Pillen aus dem Schédel Er-
hiingter (Stemplinger, ebd., S. 98 und 106). Noch das Rituale Romanum
(1952) enthélt (S. 26*-33*, Appendix I1I, 6) eine eigene Benedictio aquae,
salis et panis in honorem S. Huberti Ep. contra morsum rabidi canis mit
dreifachem Exorzismus gegen den die Tollwut wirkenden «bosen Feind»
(malignus hostis).



O. Bdicher, Wilfe in Schafspelzen 415

19.Jahrhunderts identifiziert *2. Die vielbewitzelte Angst des Juden
vor Hunden hat wohl ihren letzten Grund in der antiken jiidischen
Dimonenfurcht, die andererseits die Juden zu den gesuchtesten
und héufigsten Exorzisten des Altertums hat werden lassen 32.

Die nur als Furcht vor dédmonischer Schidigung bzw. Ver-
unreinigung zu begreifende Scheu des jiidischen Frommen vor der
Berithrung mit Heiden hat dazu gefithrt, daf Hund und Wolf
schon friih zu abschitzigen Bezeichnungen fiir Fremdvolker,
Gottlose und Ungebildete haben werden konnen. Schon im Alten
Testament heilen die Gottlosen, die das Leben des Beters bedrohen,
Hunde (Ps. 22, 17. 21)3%, und der unbelehrbare Narr wird dem
Hunde verglichen, der zu seinem Auswurf zuriickkehrt (Spr. 26, 11).
Mit Lowen und Wolfen setzt 1. Hen. 56, 5 die dimonischen Konige
des Ostens gleich. In der Allegorie 1.Hen. 89, 13-27 auf Gen. 37-
Ex. 14 erscheinen die Hebrier als Schafe, die Agypter als Wolfe
(vgl. Schafe und Hunde in 1. Hen. 90, 4). Entsprechend werden bei
der Auslegung des am Passa-Abend gesungenen Chad gadja das
Lamm auf Israel, die Katze auf Agypten und der Hund auf Baby-

32 Nach dem 1831 (!) datierten handschriftlichen Eintrag eines Johann
Zey3 zu Schmerbach in Jacob Bohmes Libri apologetici (1730, 440 Seiten
Klein-Oktav, Exemplar des Verfassers) gilt die einemn Menschen durch Bi3
ubertragene Tollwut als Besessenheit und wird wie diese durch zauberische
Praktik mit der Sator-Arepo-Formel geheilt. Zur Hundetollwut vgl. Giintert
(A. 30), Sp. 482f.

33 Die antiken Juden verstanden sich auf die Beherrschung der Ddmonen
durch Beschworung und Zauberspruch: Billerbeck (A. 31), S. 532-535; sie
waren Meister im Anfertigen von Amuletten: ebd., S. 529-532 und M. Grun-
wald, Amulette: Jud. Lexikon, 1 (1927), Sp. 295-298. Vgl. auch Stéhlin,
Apostelgeschichte (A. 14), S. 176 (zu Apg. 13, 6).

3 Vgl. dazu Targ. Ps. 22, 17 (Wortlaut bei P. Billerbeck, Kommentar, 3,
21954, S. 621 zu Phil. 3, 2) und H.-J. Kraus, Psalmen, 1 (1960), S. 181. —
Uber den Hund im Alten Testament handelt D. W. Thomas, Kelebh ‘Dog’,
Its Origin and Some Usages of it in the Old Testament: Vet. Test. 10 (1960),
S. 410-427. Bei der einleuchtenden Deutung des «Hundegeldes» von Deut.
23, 19 auf den Lohn ménnlicher Kultprostituierter («Hunde», S. 423-426)
wiire zu erwigen, ob und wie weit nicht die Ubernahme dieser urspriinglich
auflerisraelitischen Bezeichnung in den biblischen Sprach- und Vorstellungs-
bereich durch das Bild vom déamonischen Hund begiinstigt wurde.



416 O. Biécher, Wilfe in Schafspelzen

lonien gedeutet3s. Nichtisraeliten werden mehrfach als Hunde
beschimpft (Meg. 15P)36 oder bezeichnet (Bega 20?)37. Die Samari-
taner gelten als Hunde (Gen. R. 81 [522]%8 — vgl. Beca 20?%°), vor
allem aber die Heiden und Gottlosen ganz allgemein, deren Gotzen-
dienst als Verkehr mit den Dédmonen verstanden wird (Ex. R. 9
[73¢]; Midr. Ps. 4 § 11 [242]; Lev. R. 33 [1304]; Tanch. Teruma
1003)4°, Der Hund als Ddmon steht hinter der Bezeichnung eines
Gotzen als «Angesicht des Hundes» (Schab. 9, 119, 23)4, Das
Selbstbewultsein des jiidischen Schriftgelehrten fiithrte schlieBlich
dazu, dall die in Schrift und Mischna Unbewanderten durch die
Bezeichnung als Hunde mit den Heiden gleichgesetzt wurden
(Lev. R. 9 [1104])42,

Aus den oben zusammengestellten Belegen erhellt, daBl im
biblischen und nachkanonischen Judentum Wolf und Hund in
zunechmendem MafBe den Nichtisraeliten, den Nichtfrommen, den
Nichtschriftgelehrten, kurz: den AuBenstehenden, den anderen
bezeichnen. Da fiir das Judentum des zweiten Tempels die Gotter
der Heiden Didmonen sind 43, gilt der Nichtjude als gottlos und von
Déamonen besessen. So hat es schon seine Richtigkeit, wenn er
mit dem Namen des didmonischen Tieres benannt wird; in der
abschatzigen Bezeichnung, die jedenfalls mehr ist als nur ein
Schimpfwort, mag ein Teil Fluch mitschwingen. Auf jeden Fall
vollzieht diese Klassifizierung eine radikale Scheidung zwischen
Israel und den Heiden, zwischen Frommen und Gottlosen, zwischen
Gelehrten und Am ha-arez. Diese Trennung entspricht der Meidung
korperlicher und gesellschaftlicher Berithrung — nicht zuletzt der

8 Vgl. P. Schlesinger u. J. Giins, Die Pessach-Haggadah (1961), S. 84,
Anm.
3¢ Billerbeck, 3 (A. 34), S. 621f. (zu Phil. 3, 2).

37 Ebd., S. 857 (zu Apk. 22, 15A).

38 Billerbeck, 1 (A. 2), S. 725 (zu Matth. 15, 26).

39 Siehe Anm. 37.

40 Billerbeck, 1 (A.2), S.724f. (zu Matth. 15, 26); vgl. O. Michel, xbwv XTA.:
Theol. Wort., 3 (1938), S. 1101.

41 Billerbeck, ebd., S. 725 (zu Matth. 15, 26).

42 Ehd., S. 217f. (zu Matth. 5, 9) = 8. 724 (zu Matth. 15, 26).

13 Vgl. auBer den LXX-Ubersetzungen von Deut. 32, 17; Ps. 96, 5; 106,
37; Jes. 65, 11 die zahlreichen Belege aus der Literatur des hellenistischen
und rabbinischen Judentums bei Billerbeck, 3 (A. 34), S. 51f. (zu Roém. 1,
23 A) sowie aus dem Neuen Testament 1. Kor. 10, 20; Apk. 2, 13; 9, 20.



O. Bicher, Wilfe in Schafspelzen 417

Tischgemeinschaft — mit den AuBenstehenden, die aus der Furcht
vor Dimonen und vor ddmonengewirkter Verunreinigung erklirt
werden mul.

Schon das vorexilische Alte Testament kennt die kultische Un-
reinheit der Heiden (vgl. Deut. 14, 21)4 und ihres Landes (Am. 7,
17)4, Teilnahme an heidnischen Kulten und Ubernahme fremder
Riten, etwa des Baalsdienstes, schlieBt aus dem Volke Jahwes
aus %, Esra und Nehemia ziehen aus der Lehre von der Unreinheit
der Nichtisraeliten die Konsequenz der Forderung, auf jede Be-
rithrung und Vermischung mit Heiden und Halbjuden zu verzichten
und etwa bestehende Mischehen aufzulésen (Esr. 6, 21; 9, 1;
10, 11; Neh. 9, 2; 10, 29)47,

Dall das héaretische Judentum seine Absonderung von den
«anderen» ebenfalls als Flucht vor den Ddmonen und Meidung von
Verunreinigung verstanden hat, ist fast selbstverstédndlich®s. Fiir
die Qumraniten sind die Aulenstehenden «Schne der Finsternis»,
d. h. des Teufels, denen Gottes und der Sektenleute Hal} zu gelten
hat (1QS 1, 3f. 9f. u. 6.; CD 2, 15). Die Frommigkeit der offiziellen

4“4 Verbot des Aasgenusses fiir die Glieder des Jahwe heiligen Volkes
Israel, doch nicht fiir den Fremdling und Ausliander; vgl. G. von Rad, Das
fiunfte Buch Mose, Deuteronomium (1964), S. 73.

45 Feindesland ist unrein «als Machtbereich fremder Goétter»: A. Weiser,
Das Buch der zwélf Kleinen Propheten, 1 (31959), S. 192.

48 Vgl. etwa Gen. 35, 2ff. und Jos. 24, 23: G. von Rad, Theologie des Alten
Testaments, 1 (1961), S. 35 mit Anm. 28. Die ohne Zweifel im Hinblick auf
die sakrale Prostitution des kanaanéischen Kultes gewihlte Bezeichnung des
Gotzendienstes als Hurerei (Jes. 1, 21; Jer. 3, 1-4, 4; Hos. 1-3 u. 6.) ist nur
moglich, weil diese wie jener verunreinigt: F. Hauck u. S. Schulz, wépwvn kTA.:
Theol. Wort., 6 (1959), S. 586. Zu vergleichen ist auch Test. Rub. 4, 6 (« Denn
ein Verderben fiir die Seele ist die Hurerei, indem sie von Gott trennt und
zu den Gotzenbildern hinfithrt»: F. Schnapp bei E. Kautzsch, Die Apo-
kryphen und Pseudepigraphen des Alten Testaments, 2 [1900], S. 462) und
aus dem Neuen Testament Apk. 14, 8; 17, 5; was fir den alttestamentlichen
Frommen die Teilnahme am kanaanédischen Kult, das bedeutete spéter fir
die Christen die Mitwirkung am Kaiseropfer des romischen Staates: Uber-
tritt in die unreine Sphére der Damonen.

47 Schurer, 2 (A. 13), S. 466f.; die Furcht der Juden vor der rituellen
Unreinheit der Samaritaner bezeugt noch Joh. 4, 9, «Juden benutzen keine
Gefalle gemeinsam mit Samaritanern»: D. Daube, Jesus and the Samaritan
Woman. The Meaning of ouyxpdopar: Journ. Bibl. Lit. 69 (1950), S. 137-147.

48 Vgl. O. Bocher, Der johanneische Dualismus im Zusammenhang des
nachbiblischen Judentums (1965), S. 142-147.



418 O. Bicher, Wilfe in Schafspelzen

Orthodoxie wird von der Sekte als Gotzendienst beurteilt (1QS 2,
11£. 17; 1QH 4, 19)%°. Im Kampf zwischen den S6hnen des Lichts
und den S6hnen der Finsternis streiten die Lichtsthne unter Gott
und seinen Engeln (1QM 7, 6; 12, 7f.) mit den Finsternisschnen
unter Belial und seinen Damonen (1QS 3, 24f.; 5, 1{.; 1QH 2, 22;
1QM 1, 10£.; 13, 10-12. 16). Da Unbekehrte unter den Ddmonen
stehen (vgl. 1QS 4, 5 «unreine Gotzen») und ungehorsame Sekten-
mitglieder wieder in die Gewalt der Dimonen zuriickkehren, gilt
die Beriihrung mit Unbekehrten — evtl. auch mit Neueintretenden —
(1Q8S 5, 13f.) und Ungehorsamen (1QS 8, 16£.) als verunreinigend 5°.
Josephus bezeugt fiir die Essener Waschungen nach der Berithrung
mit spéiter eingetretenen Ordensmitgliedern (Bell. Jud. II, 150 =
8, 10)51; die ddmonische Unreinheit nimmt erst allmdhnlich mit
der zeitlichen Entfernung von der Aullenwelt ab!

Stufenweise Abnahme der Unreinheit bzw. Zunahme der Heilig-
keit und Reinheit kennt auch das pharisdisch-rabbinische Juden-
tum. Die Kleider des Am ha-arez sind unrein fir die Pharisaer,
diejenigen der Phariséer sind unrein fiir Priester und Priesterange-
hirige, diejenigen der Priester sind unrein fiir diensttuende Priester,
diejenigen der diensttuenden Priester sind unrein fiir die Ent-
siindigungswasser Sprengenden (Chag. 2, 7)%2. Die tiefste Kluft
zwischen eigener Reinheit und ddmonischer Unreinheit der anderen
besteht offenbar zwischen dem Am ha-arez auf der einen und
Pharisdern und Priestern auf der anderen Seite; dngstliche Ab-
sonderung vom Am ha-arez ist die Folge (Dem. 2, 3; Toh. 7, 4)%;
hat dennoch eine Beriihrung stattgefunden, mufl die Verunreini-
gung durch ein Tauchbad beseitigt werden (Chag. 2, 7)%. Erst

19 Boeher, ebd., S. 50f.

50 H. Braun, Spitjiidisch-héretischer und frithehristlicher Radikalismus, 1
(1957), S. 29, Anm. 5; in diesen Zusammenhang gehort auch die Weigerung
Josephs, sich von der noch unbekehrten Aseneth kiissen zu lassen: Joseph
und Aseneth 8, 4-7 und 19, 10f., bei P. RieBler, Altjiudisches Schrifttum
aullerhalb der Bibel (1928), S. 505. 524,

51 Michel u. Bauernfeind, 1 (A. 13), S. 210f. mit Anm. 77; Schiirer, 2
(A. 13), S. 672f1.

52 Schiirer, ebd., S. 453 mit Anm. 6.

53 Schurer, ebd., S. 472 mit Anm. 61 und 62.

54 J. Leipoldt, Die urchristliche Taufe im Lichte der Religionsgeschichte
(1928), S. 2 mit Anm. 6.



O. Bicher, Wilfe ¢n Schafspelzen 419

recht wird von dem zum Judentum iibertretenden Heiden ein
Tauchbad gefordert: die Proselytentaufe 5.

Im Neuen Testament spiegelt sich sowohl die traditionelle Ab-
sonderung des Juden vom Heiden als auch die pharisdisch ver-
schirfte des Frommen vom Frevler oder Am ha-arez. Wenn Petrus
sich in Apg. 10 vor der Tischgemeinschaft mit Heiden scheut, steht
dahinter die alttestamentlich-jiidische Reinheitsvorschrift (Apg.
10, 28); «wer mit einem Gotzendiener zusammen if3t, ist wie einer,
der mit einem Hunde % zusammen iBt; wie der Hund unbeschnitten
ist, so ist auch der Gotzendiener unbeschnitten» (Pirqe R. El. 29)57.
Jesus wird bezeichnenderweise von den Pharisdern getadelt, weil
er mit Zollnern und Siindern it (Matth. 9, 11 par. Luk. 15, 2);
hier spricht sich bereits die pharisiische Gleichsetzung von Heiden,
Gottlosen und Am ha-arez aus .

Uber die pharisiische Abgrenzung von den Siindern und Unge-
bildeten hat sich schon der historische Jesus, uber die jiidische
Absonderung von den Heiden die missionierende Kirche hin-
weggesetzt (vgl. Apg. 10f.). Dennoch findet sich die solcher Schei-
dung zugrunde liegende jiidische Vorstellung auch noch im Neuen
Testament. In dem von Paulus in den 2.Korintherbrief iiber-
nommenen dualistisch-jiidischen Traditionsstiick 2.Kor. 6, 14-7,
159, das den Gegensatz zwischen Gldubigen und Ungldubigen, Ge-
rechtigkeit und Ungerechtigkeit, Licht und Finsternis, Messias und
Belial, Tempel Gottes und Gotzen unter das Zitat Jes. 52, 11 stellt,
wird zur Absonderung von den Ungldubigen aufgerufen, um Ver-
unreinigung zu meiden. Paulus 148t aus dem Gegensatz von Juden
und Nichtjuden den von Christen und Nichtchristen werden; die
Warnung vor den «anderen» ist mitsamt der auf kultische Reinheit
zielenden Begriindung % unveradndert erhalten geblieben.

Daf} die Juden in dem Héretiker Jesus ddmonische Michte am
Werk sehen (Matth. 12, 24 par. Mark. 3, 22 par. Luk. 11, 15:

5 Billerbeck, 1 (A. 2), S. 102-112 (zu Matth. 3, 6 A).

56 Hund = Heide = Vertreter damonischer Michte, siehe oben S. 416.

57 Billerbeck, 1 (A. 2), 8. 725 (zu Matth. 15, 26).

58 Vgl. Billerbeck, ebd., S. 498f. (zu Matth. 9, 11).

5 Vgl. H. Lietzmann u. W. G. Kiimmel, An die Korinther I/IT (*1949),
S. 129-131. 206.

80 Vielleicht hat Paulus diese Reinheit, zweifellos im Gegensatz zu seiner
wohl der judischen Paridnese entstammenden Vorlage, als eine ethische ver-
standen, vgl. H.-D. Wendland, Die Briefe an die Korinther (®1962), S. 188.



420 O. Bécher, Wilfe in Schafspelzen

Jesus treibe Démonen aus mit Hilfe Beezebuls, vgl. Matth. 9, 34;
Joh. 7, 20; 8, 48. 52; 10, 20: Jesus habe ein daipdéviov) und auch
seine Jiinger verteufeln (Matth. 10, 25), darf nach dem oben
Dargelegten nicht verwundern; in diesen Zusammenhang gehort
auch die exorzistische Reaktion der Juden auf die «gotteslister-
liche» Rede des Paulus in Jerusalem (Apg. 22, 23)81.

Umgekehrt fallen fiir die Christen Juden, Heiden und vor allem
Irrlehrer zur Gruppe der Teuflischen zusammen. Besonders auf-
schluBireich ist die christliche Behauptung der Teufelskindschaft
der Juden (Joh. 8, 44)%2; so frith hat das vom Judentum ausge-
schlossene Christentum diesem mit gleicher Miinze heimgezahlt.
Die abenteuerlichen Riten des mittelalterlichen Judeneids (Stehen
auf der Schweinshaut, Tauchbad, Bekleidung mit dem Saq-
Gewand, Bespucken des mannlichen Gliedes) haben ausnahmslos
exorzistischen Charakter®?; sie sind gegen die den Juden beherr-
schenden dédmonischen Kréfte gerichtet und vielleicht aus dem
Taufritus fiir iibertretende Juden abzuleiten.

Daf3 auch die Heiden unter der Herrschaft der Damonen stehen,
ist eine Uberzeugung, die das Christentum von den Juden iiber-
nommen hat (s. Anm. 43). Die von Paulus zwar nicht geteilte,
aber mehrfach bezeugte Furcht vor dem Genull von Gétzenopfer-
fleisch (1.Kor. 8; 10, 14-31 u. 6.) hat hier ihre Wurzel. Wenn
Barnabas und Paulus als Zeus und Hermes verehrt werden sollen,
bedeutet dies hochste ddimonische Bedrohung, und ihre Reaktion —
Zerreiflen der Kleider und Geschrei (Apg. 14, 14) — ist genauso
exorzistisch wie die jiidische Reaktion auf Gottesldsterung (vgl.

61 Siehe oben 8. 410.

62 Vgl. Bocher (A. 48), S. 31; im Joh. nehmen die «Juden» nicht nur den
Platz der Auflenstehenden (vgl. oi éEw z. B. Mark. 4, 11; 1. Kor. 5, 12f.;
Kol. 4, 5) ein, sondern sie erscheinen als die teuflischen Gegner der glaubenden
Gemeinde schlechthin: Bultmann, Johannes (A. 5), S. 59. Zur Herrschaft
des Satans iiber die Juden vgl. Apk. 2, 9; 3, 9; Pharisder, Sadduzider und
Schriftgelehrte werden in Matth. 3, 7 par. Luk. 3, 7; Matth. 12, 34; 23, 33
durch die Bezeichnung mit dem Bild der ddmonischen Schlange als Be-
sessene des Teufels hingestellt. Wenn Matth. 4, 1-11 par. Luk. 4, 1-13
den Teufel mit Bibelworten argumentieren lda8t, so wird ihm damit die Rolle
der Juden im Streitgesprich zugeteilt.

83 Siehe S. H. Lieben, Judeneid: Jud. Lexikon, 3 (1929), Sp. 419-421;
A. Kober, Geschichte der Juden in Europa bis zum Beginn der Emanzipa-
tion: Judentum. Schicksal, Wesen und Gegenwart, 1 (1965), S. 140f.



O. Bécher, Wilfe in Schafspelzen 421

Matth. 26, 65 par. Mark. 14, 63; Apg. 22, 23). Die Vorstellung
genereller Besessenheit der Heiden hat schon friih zu den Exorzis-
men an Katechumenen und Téduflingen gefiithrt®; da auch die
Juden als Kinder des Teufels gesehen wurden, hat man bei der
Taufe wohl von vornherein auch Proselyten aus dem Judentum
exorzisiert .

Es sind also die Feinde des Christentums schlechthin, die man in
teuflischer Finsternis gefangen weill. Wie fiir die jiidische Sicht
der Nichtjuden und Frevler verbinden sich in den Augen der alten
Kirche ganz selbstverstdndlich Verharren in der Andersartigkeit,
ethische Schlechtigkeit und ddmonische Besessenheit (Joh. 3, 19f.;
1.Joh. 2, 9. 11)% bei den «anderen», die als gleichsam militarische
Gegner unter Fithrung der Ddémonen zum Kampf antreten (Apk. 16,
14. 16; 17, 12-14)¢7. Vollends sind es die Irrlehrer, die aus den
eigenen Reihen hervorgegangenen, aber wieder abgefallenen Ver-
rater und Verfithrer (Apg. 20, 30; 1.Joh. 2, 181.), deren Treubruch
nur durch ddmonische Einflisse erkldrt werden kann®. Wie schon
der Verrat des Judas nur dadurch moglich wird, dafl der Satan
von Judas Besitz ergreift (Luk. 22, 3 par. Joh. 13, 27), so wirkt in
den Irrlehrern der Geist des Antichrists (1.Joh. 4, 3); es gilt die

84 Vel. J. W. F. Hofling, Das Sakrament der Taufe nebst den anderen
damit zusammenhingenden Akten der Initiation, 1 (1846), S. 377. 381;
Délger (A. 13), S. 30-38 (mit patristischen Belegen).

8 Vgl. Délger, ebd., S. 38f. mit dem aufschluBreichen Beleg Tertullian
De pud. 8 (Tudaeus... serviens usque adhuc principibus... saeculi huius).

8 Bocher (A. 48), S. 102; hier S. 102f. auch jiidische Parallelen.

67 Zu Apk. 16, 14 vgl. 1. Hen. 56, 5f., zu Apk. 16, 16 vgl. 4. Esr. 13, 34,
zur Vorstellung einer ddmonischen kriegerischen Auseinandersetzung Bocher
(A. 48), 8. 36f. 47.

88 Wenn es in 1. Joh. 2, 19 von den Antichristen heil3t, sie seien zwar
¢von uns» ausgegangen, aber nicht «von uns» gewesen, so wird damit auf
ihren letztlich ddmonischen Ursprung hingewiesen; vgl. J. Schneider, Die
Briefe des Jakobus, Petrus, Judas und Johannes (1961), S. 156. Als da-
monisch werden die Irrlehrer auch in Jud. 13 qualifiziert; ihre Bezeichnung
als dotépeg mhavijtar spielt auf die gefallenen Engel von Gen. 6, 1-4 an, die
in 1. Hen. 18, 13-16 als Sterne geschildert werden (vgl. 1. Hen. 86-88) und
von denen die Didmonen (1. Hen. 15f.) und der Gétzendienst (1. Hen. 19, 1)
stammmen: B. Reicke, The Disobedient Spirits and Christian Baptism. A
Study of 1 Pet. ITI. 19 and its Context (1946), S. 82f. SchlieBlich kenn-
zeichnet 2. Kor. 11, 3f. durch den Vergleich mit der Verfithrung Evas durch
die Schlange das Wirken der Irrlehrer als ddmonisch, vgl. Lietzmann u.
Kiimmel (A. 59), S. 145. 209f.

28



422 0. Bicher, Wilfe tn Schafspelzen

Geister zu priifen (1.Joh. 4, 1-3) und sich von den Irrlehrern und
ihrem «Gotzendienst» abzusondern (1.Joh. 5, 21)6®,

In der Tat hat es das Auftreten von Ketzern mit dem «Geist» zu
tun. Schismatiker und Héretiker wullten sich stets vom Heiligen
Geist getrieben, aber die GroBkirche mufite in diesem den Geist
des Teufels und Antichrists erkennen. Folgerichtig hat sie etwa
gegen die Montanisten Exorzismen in Anwendung gebracht?;
freilich hat sie mit der Verurteilung der «anderen» als der Ddmo-
nischen ihre eigene pneumatisch-ekstatische Vergangenheit verur-
teilt. Da das Taufsakrament mit seinen vielfachen Exorzismen das
sicherste Mittel darstellte, auch die Ddmonen der Irrlehrer aus-
zutreiben, bestanden z. B. die Bischiofe des Konzils von Karthago
(1. September 256) auf der Wiedertaufe der tibertretenden Héretiker
und Schismatiker (Novatianer!)?. Obgleich im Ketzertaufstreit
Rom auf die Wiedertaufe verzichtete und sich bei der Aufnahme
in die Kirche mit der Handauflegung begniigte, ist der Unterschied
zwischen Stephanus von Rom und den nordafrikanischen Bischifen
nicht wesentlich: Die Handauflegung ist ein exorzistischer Gestus,
der zugleich die (Ketzerei-) Geister vertreibt und den Heiligen
Geist vermittelt! Die Vorstellung also, da Abweichung von der
herrschenden Lehre eine Wirkung des Teufels und seiner Ddmonen
sei, ist der ganzen alten Kirche eigen.

Die jiidische und christliche Antike erkldrt sich die Andersartig-
keit der «anderen», der Heiden, Apostaten und Frevler, durch die
Annahme dédmonischer Besessenheit; da Wolf und Hund als
ddmonische Tiere schon im Alten Testament und im Judentum 72
zu Bezeichnungen der Heiden, Frevler und Narren werden konnten,
versteht es sich fast von selbst, wenn das Neue Testament diesem
Sprachgebrauch folgt.

Der Gegensatz zwischen Israel und den Heiden steht mit Sicher-
heit hinter der Weigerung Jesu, das fiir die Kinder bestimmte Brot

5% Die eidwia von 1. Joh. 5, 21 meinen die Irrlehren der Vertreter einsr
doketischen Christologie: Bécher (A. 48), S. 51; mit diesen Sektierern setzt
sich der ganze Brief auseinander.

70 K. Aland, Montanismus: Die Rel., 4 (31960), Sp. 1118. Zur Exorzisa-
tion der Montanisten vgl. K. Thraede, Exorzismus: Reallex. f. Ant. u. Christ,,
7 (1966), Sp. 73 (mit Belegen).

1 H. Karpp, Ketzertaufstreit: Die Rel., 3 (31959), Sp. 1256f.; Wortlaut
und Deutung der einzelnen Voten bei Hofling (A. 64), S. 281f,

72 Siehe oben S. 415.



0. Biocher, Wolfe in Schafspelzen 423

den xuvépia vorzuwerfen (Matth. 15, 26 par. Mark. 7, 27)73, viel-
leicht auch hinter einer Stelle wie Matth. 7, 6 («Ihr sollt das
Heiligtum nicht den Hunden geben, und eure Perlen sollt ihr nicht
vor die Sdue werfen...»)?. Wie in den jiidischen Texten ist der
Ubergang zwischen der beschimpften Andersartigkeit des Volkstums
und derjenigen des Bekenntnisses flieBend. Schon Matth. 7, 6
denkt bei den Hunden und Schweinen moglicherweise an diejenigen,
die sich dem Evangelium widersetzen; Apk. 22, 15 nennt die
«Hunde», die sich «draullen», also auBlerhalb der christlichen Ge-
meinde, befinden, in einem Atemzug mit Zauberern, Hurern, Tot-
schligern, Abgottischen und Liignern: Wer «draullen» verharrt,
bleibt in der Welt der Dimonen . Erst recht konnen die Irrlehrer
und Apostaten als Hunde bezeichnet werden: in Phil. 3, 2 heilen
so die «bosen Arbeiter», vermutlich die judaistischen Gegner, und
in 2.Petr. 2, 22 werden die nach der Taufe riickfilligen «falschen
Propheten» mit den Hunden von Spr. 26, 11 (und mit Schweinen,
vgl. Matth. 7, 6) verglichen.

Analog dem Bild des Hundes wird dasjenige des Wolfes ver-
wendet. Auch es kann in einem weiteren Sinn die dulleren Feinde
der Gemeinde und ihrer Fiihrer bezeichnen : die Heiden und Juden
(Matth. 10, 16 par. Luk. 10, 3; Joh. 10, 12)7%, Dann aber werden
als Wolfe die inneren und sehr viel gefdhrlicheren Gegner der jungen
Kirche charakterisiert: die Irrlehrer. In Matth. 7, 15 warnt Jesus
vor den falschen Propheten, die als Mixot dpmayeg seine Anhénger
bedrohen, und nach Apg. 20, 29 verkiindet Paulus in Milet den
Altesten von Ephesus, dafl nach seinem Weggang \okor Bapeig
iiber die Herde kommen werden, ndmlich Irrlehrer, und sogar
solche aus den eigenen Reihen (Apg. 20, 30). Wenn fiir Apg. 20, 29
gilt, daBl der Wolf hier als eines jener Tiere erscheint, «die in der
Bildersprache der Bibel als Verkdrperungen des Bosen und seiner
Scharen auftreten»’?, dann trifft das auch fiir Matth. 7, 15 zu.
Sind es dort die «Ménner, die da verkehrte Lehren reden» (Apg. 20,
30), so hier die «falschen Propheten», beide Male also die Irrlehrer,

2 E. Lohmeyer, Das Evangelium des Markus (141957), S. 147.
74 Vgl. Billerbeck, 1 (A. 2), S. 447-450 (zu Matth. 7, 6).

7 Vgl. Michel, kbwv (A. 40), S. 1101-1103.

76 Bornkamm, AUkog (A. 24), S. 312.

77 Stahlin, Apostelgeschichte (A. 14), S. 270.



424 0. Bdicher, Wilfe in Schafspelzen

deren gefdhrliche, dimonische Macht mit dem Bild des Wolfes
verdeutlicht wird.

Wolf und Hund stehen auch in der nachkanonischen Literatur
des Neuen Testaments fiir die Irrlehrer und Verfiithrer der christ-
lichen Gemeinde. Von den Ketzern als Wolfen handeln Did. 16, 378;
Ign. Phld. 2, 2; 2.Clem. 5, 2—4; Just. Apol. I, 16, 3; Just. Dial. 35,
3; 81, 2; Marcion wird in Eus. Hist. eccl. V, 13, 4 als TTovrikog Aikog
bezeichnet 7. Ignatius schreibt tiber die Héretiker (Ign. Eph. 7, 1):
«Tolle Hunde sind es, heimtiickisch beillende; ihr mii3t euch vor
ihnen hiiten als vor schwer Heilbaren»; unverkennbar wird hier
die Irrlehre als Werk dédmonischer Méchte gewertet 2.

Das Bildwort Matth. 7, 15 setzt bereits die Wirksamkeit christ-
licher Irrlehrer voraus, kann also schwerlich ein Logion des histo-
rischen Jesus sein®. Es hat bezeichnenderweise keine Parallele in
den Synoptikern, wohl aber in der Apostelgeschichte des Lukas
(20, 291f.); offenbar wurde es vom Evangelisten anlidfllich der Kom-
position der Bergpredigt gebildet und Jesus in den Mund gelegt.

Die Untersuchung des religionsgeschichtlichen Vergleichsmate-
rials hat gezeigt, daB hinter dem anschaulichen Gegensatz vom
Schafsdulleren und Wolfsinneren konkrete Vorstellungen stehen,
die dem Bild des Evangelisten ihre Farben leihen. Hund oder
Wolf sind ldngst libliche Umschreibungen fiir dimonische Méchte
und dann auch fiir den auBlerhalb der eigenen religiosen Gruppe
Stehenden, den man von diesen Méchten besessen glaubt. Hochste
Steigerung solcher dimonischen Andersartigkeit verkérpert fiir die
antiken Juden und Christen der Irrlehrer; seine Bezeichnung mit
der Metapher des Wolfes (vgl. Apg. 20, 29) ist wohl die Keimzelle
der aus Matth. 7, 16-20 herausgesponnenen Warnung vor den
falschen Propheten (Matth. 7, 15)82,

Der niéchste Gedanke diirfte derjenige gewesen sein, dall die
Wolfsnatur der Irrlehrer nicht ohne weiteres zu erkennen sei, da

% Dazu Holtzmann (A. 2), S. 224-231; daB die Stelle aller Wahrschein-
lichkeit nach von der endzeitlichen Wandlung christlicher Gemeindeglieder
(¢«Schafe») in Irrlehrer («Wolfer) handelt, ist Oscar Holtzmann trotz des
Satzgliedes von den falschen Propheten und Verderbern entgangen (S. 230f.).

79 Bornkamm, \kog (A. 24), S. 313.

80 Michel, kOwv (A. 40), S. 1103.

81 Bultmann, Geschichte (A. 1), S. 131; dasselbe gilt fur die Warnung
vor den Irrlehrern in Mark. 13, 5f. parr.: ebd., S. 129.

82 Bultmann, ebd., S. 131.



O. Bdicher, Wilfe in Schafspelzen 425

sie als — falsche — Propheten, d. h. mit dem Anspruch des prophe-
tischen Charismatikers, auftreten. IThre Tarnung wird veranschau-
licht durch den Hinweis auf die prophetische Standestracht -
einerlei, ob diese von zeitgendssischen Hiretikern, etwa judaisie-
renden Irrlehrern vom &dulleren Habitus Johannes des Taufers?®3,
noch getragen worden ist oder nicht. Dabei ist der Gegensatz
zwischen der Schale des sanften Schafs und dem Kern des gierigen
Wolfs von vornherein mit beabsichtigt; das zeigt die Wahl des
Ausdrucks évdipata mpopdtwy statt der von LX X her ndherliegenden
Vokabel unlwt (vgl. Hebr. 11, 37), die zwar auch Schafsfell be-
deutet ®4, aber zur Bezeichnung des Gegensatzes zwischen Schaf
und Wolf kaum geeignet ist.

Besonderes Gewicht erhilt die matthidische Warnung vor den
sich als Propheten ausgebenden Irrlehrern durch den Umstand,
daB3 nach urchristlichem, vorab von Matthdus bezeugtem Ver-
stindnis die Jiinger Jesu Propheten waren: Matth. 5, 12 ordnet
die Angeredeten in die Tradition alttestamentlicher Prophetie ein 85,
die Propheten von Matth. 10, 41 sind nach dem Zusammenhang
zundchst auf die Jinger zu beziehen®, und nach Matth. 23, 34
entsendet Jesus in seinen Jiingern Propheten, Weise und Schrift-
gelehrte ®?. Auch Lukas iiberliefert die mit Sicherheit vorlukanische
Vorstellung christlicher Prophetie: Luk. 11, 49, die lukanische
Parallele zu Matth. 23, 34 (Q), berichtet die Entsendung wvon
Propheten und Aposteln durch die mit Jesus identifizierte Weisheit
Gottes®®, und nach Apg. 13, 1 waren u. a. Paulus und Barnabas
Propheten und Lehrer®®. Die urchristliche Gemeinde hatte in ihrer
Mitte Propheten, deren Ausspriiche als Worte des Herrn galten 0.

8 Warum die Tracht des Téufers und die der falschen Propheten nicht
die gleiche sein kénne (Bornhéuser — A. 2 — 8. 214), ist nicht einzusehen.

84 Michel, uniwt) (A. 4), S. 640.

85 Schniewind (A. 2), S. 50f.

88 Schniewind, ebd., S. 137; dasselbe gilt fiir dikaiog, vgl. den sog. west-
lichen Text von Apg. 14, 2: Stahlin, Apostelgeschichte (A. 14), S. 188f.

87 (. Strecker, Der Weg der Gerechtigkeit, Untersuchungen zur Theologie
des Matthéus (1962), S. 37f. mit Anm. 1 auf S. 38; vgl. die Zusammenstellung
von Propheten und Lehrern in Apg. 13, 1.

88 . Wilckens, gogia kth.: Theol. Woért., 7 (1964), S. 5151,

89 Vgl. u. a. 1. Kor. 12, 28f.: E. Haenchen, Die Apostelgeschichte (141965),

S. 337, Anm. 2.
90 Nur so ist ein groBer Teil der von der Gemeinde teils ibernommenen
und teils neu gebildeten, Jesus in den Mund gelegten Herrenworte zu er-



426 O. Bdicher, Wilfe in Schafspelzen

Um so furchtbarer war es, wenn Menschen, die als derartige Pro-
pheten auftraten, sich als Irrlehrer erwiesen; dann konnte aus
ihnen nicht der Kyrios, sondern nur sein satanischer Gegenspieler
geredet haben ®1.

Es ist nicht ausgeschlossen, dafl in der Charakterisierung der
falschen Propheten durch die tierische Tracht des alttestamentlich-
jiidischen Prophetenstandes eine antijiidische Polemik zu Worte
kommt°2. In der Bezeichnung der Irrlehrer als Wolfe verrdt der
Evangelist seinerseits die Herkunft aus jiidischer Tradition. Die
kunstvolle Verkniipfung vorgefundener Sachverhalte zu einem
christlichen Mahnwort wvon hochster Einprigsamkeit, die aus
Matth. 7, 15 ein gefliigeltes Wort hat werden lassen?, erweist
seinen Schopfer als einen Meister der geistvollen Formulierung:
Gefahr droht der Gemeinde von Menschen, deren Schafskleider
ihre wolfische Art verdecken sollen; sie treten auf im Gewand und
mit dem Anspruch von Gottespropheten, aber sie sind Werkzeuge
dédmonischer Méachte — Wolfe in Schafspelzen.

Oito Bocher, Mainz

kldren, vgl. Bultmann, Geschichte (A. 1), S. 49ff. 56ff. 101{f. u. 6. Zum
christlichen Propheten siehe G. Friedrich, mwpogr¥tng, D. Propheten und
Prophezeien im Neuen Testament: Theol. Wort., 6 (1959), S. 849f.

1 Vgl. auch 2. Kor. 11, 14f. (Satan legt die Maske eines Lichtengels an,
und seine Diener treten in der Maske von Dienern der Gerechtigkeit auf):
J. Schneider, petacynuatizw: Theol. Wért., 7 (1964), S. 958; dieselbe Vor-
stellung auch in Vit. Ad. 9: C. Fuchs bei Kautzsch (A. 46), S. 513. Am
engsten verwandt mit Matth. 7, 15 sind jedoch zweifellos die Aussagen der
Johannesapokalypse liber das «zweite Tier» (Apk. 13, 11-18). Nach Apk. 16,
13; 19, 20; 20, 10 ist das zweite Tier der falsche Prophet; er ist in Wahrheit
ein Raubtier (9npilov) wie der Wolf, und der Inhalt seiner Prophetie entlarvt
gseinen ddmonischen Charakter, doch gibt er sich durch seine beiden Hoérner
den &dulleren Anschein eines Lammes (Apk. 13, 11): W. Foerster, Snplov:
Theol. Wort., 3 (1938), S. 135. Die Funktion der gottlichen Propheten imi-
tiert das «Tier» auch dadurch, da es Feuer vom Himmel fallen 148t (Apk.
13, 13) wie etwa Elia (1. Kén. 18, 24, 38; 2, Kén. 1, 10. 12; danach Luk. 9,
54 und Apk. 11, 5).

92 Matth. 7, 15 wirde sich dann einfiigen in den antijiidischen Tenor des
Matthéusevangeliums, vgl. Strecker (A. 87), S. 30ff. und (zur antiphari-
sdischen Haltung des Matthédus) S. 138ff.; zu einer inhaltlichen Bestimmung
der angegriffenen Irrlehre — man hat an eine antinomistische Gruppe ge-
dacht — bietet Matth. 7, 15 keine Moglichkeit: Strecker, ebd., S. 137, Anm. 4.

93 G. Bilichmann, Gefliigelte Worte. Zitatenschatz (1954), S. 52.



	Wölfe in Schafspelzen : zum religionsgeschichtlichen Hintergrund von Matth. 7 ,15

