
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 24 (1968)

Heft: 5

Artikel: Das christliche Menschenbild und die Leibeserziehung

Autor: Wendland, Heinz-Dietrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878616

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878616
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das christliche Menschenbild und die
Leibeserziehung

Gedanken aus einem Vortrag vor dem Deutschen Sportbund

Es ist eine hochinteressante und bemerkenswerte Entwicklung,
daß die drei Wissenschaften, die das moderne wissenschaftliche
Menschenbild geschaffen haben, die Anthropologie, die Medizin
und die Psychologie, insonderheit die Tiefenpsychologie, heute in
einer Erkenntnis zusammentreffen, die seit jeher eine zentrale
Weisheit dessen gewesen ist, was ich den christlichen Humanismus
nennen möchte, auf dessen Basis und in dessen Geistesart und Stil
ich mich zu äußern heute versuchen möchte. Dabei wollen wir
zunächst in einem ersten Teil gewisse Grundpositionen des christlichen

Menschenbildes sichtbar zu machen versuchen. Wir glauben,
wir können uns auf der Basis eines christlichen Humanismus sehr
wohl verständigen und miteinander treffen, da auch derjenige, der
nicht alle Kernsätze der christlichen Glaubensbekenntnisse sich
in persönlicher Entscheidung zu eigen zu machen vermag, gleichwohl

in der Lage ist, gewisse ethische Grundprinzipien des christlichen

Humanismus sei es zu verstehen, sei es vielleicht sogar sich

persönlich zu eigen zu machen.

1.

Die erste Erkenntnis und Position, von der wir auszugehen haben,
ist die Erkenntnis, daß Leih und leibliches Leben die Gabe Gottes
des Schöpfers an uns sind, das gegenwärtige Werk Gottes, das
nicht bloß in irgendeiner Vergangenheit einmal erschaffen worden
ist, sondern das uns hier und heute anvertraut, anbefohlen und in
unsere Hände gelegt Avird. So ist unsere Verantwortung für unseren
Leib und für unser leibliches Leben in dem Glauben an den Schöpfer
und seine gegenwärtigen Schöpfergaben begründet. Über die
ethischen Folgen, die hieraus abzuleiten wären, soll noch ein Wort
gesagt werden.

Das ist die erste grundlegende Wahrheit, daß wir Leib sind und
daß wir zugleich in einem ganzen Kosmos leibhafter Kreaturen
leben, atmen, handeln und existieren. Damit kommen wir nun



H.-D. Wendland 393

auf eine entscheidende Aussage des christlichen Glaubens und der
christlichen Ethik, nämlich zu der Erkenntnis, daß Leib und Person,
Leib und Mensch miteinander identisch sind, daß es also keinerlei
Möglichkeit menschlicher Existenz außerhalb unser leihhaften,
Existenz überhaupt gibt. Damit entfallen alle die falschen
Entgegensetzungen und Scheidungen von Körper und Seele, Körper
und Geist, Leib und Vernunft, Materie und Vernunft und dergleichen

mehr, die wir aus der geistesgeschichtlichen Vergangenheit
überkommen haben. Für das christliche Denken ist seit den im
Neuen Testament bezeugten Anfängen kennzeichnend, daß für den
Menschen Leib und leibliches Leben konstitutiv ist. Es gibt
überhaupt keine Seele, keinen Geist, keine Vernunft außerhalb des

menschlichen Leibes, ohne die Bindung an diesen Leib ; ohne die

Trägerschaft dieses Leibes gibt es keine menschliche Existenz.
Darum muß auch in den Begriff der Humanität, in den Begriff

der Menschenwürde von vornherein Schutz und Ehre, Lobpreis,
Würdigung und Bejahung des menschlichen Leibes mit
aufgenommen werden. Das ist ein Uranliegen der christlichen Humanität.

Seit mindestens hundert Jahren geht in Europa das Losimgswort
um, das Christentum und die christlichen Kirchen seien
leibfeindlich. Zweifellos ist es wahr, daß bestimmte Fehlentwicklungen
in der christlichen Geschichte, sowohl in der Geschichte des christlichen

Denkens wie in der des christlichen Handelns, zu diesem

Losungswort von der Leibfeindlichkeit des Christentums reichlich
Veranlassung gegeben haben. Andererseits aber dürfen wir uns
auf die eigentlich wahre Grundposition des christlichen Humanismus
zurückbesinnen; hoffentlich werden wir uns dort gemeinsam finden
und treffen. Diese Leibfeindlichkeit ist - so gewiß das Wort
Fehlentwicklungen innerhalb der Christentumsgeschichte trifft -
letztlich doch eine große und verführerische Unwahrheit, eben

deshalb, weil das christliche Ethos die Identität von Leib und
Person, die schöpferische Kraft und die Heiligkeit des leihlichen
Lebens anerkennt und bejaht.

Hierzu gehört auch, daß wir unseren Leib zu würdigen haben als
das entscheidende Mittel der Kommunikation, a) der Kommunikation

mit anderen Menschen, b) aber auch der Kommunikation mit
der ganzen Schöpfung, mit dem ganzen Kosmos. Hören und sehen,
schmecken und riechen, fühlen usw., das alles sind an den Leib
und die Organe des Leibes gebundene Tätigkeiten oder Empfangs-



394 H.-D. Wendland, Das christliche Menschenbild

rnöglichkeiten der menschlichen Person, die uns überhaupt erst das

In-der-Welt-Sein, das In-der-Welt-Leben und -Handeln möglich
machen; erst so können wir die Reichtümer der Welt begreifen
und aufnehmen. Gerade als dieses Mittel der Kommunikation mit
anderen Menschen tritt der Leib uns auch innerhalb der Dimension
der Leibeserziehung und des Sports von neuem entgegen. Auf
dieser anthropologischen Basis unserer Kommunikation mit
anderen Menschen als Leiber, auf Leiblichkeit beruht auch das, was
wir im Sport unter der sportlichen Kameradschaft zu verstehen
haben. Es dürfte kein Zufall sein, daß auch an der Gestalt, die für
den Christen im Mittelpunkt des Glaubens steht, am Leben und
Denken Christi deutlich zu machen ist, von welcher eigentümlichen
Bedeutung der Leib innerhalb des christlichen Bekenntnisses ist.
Jesus Christus ist nach dem Zeugnis des Neuen Testaments keineswegs

nur der Heiland der sogenannten Seele, die, wie wir schon
gesehen haben, isoliert gar nicht existiert; sondern er bezeugt sich
selbst in der Heilung von Kranken als der Heiland des menschlichen
Leibes, der das Ja Gottes, des Schöpfers, zum menschlichen Leib
auf seine Weise in seiner irdischen Sendung als Heiler und Erlöser
wiederholt. Höchst charakteristisch für die Tiefe, in der das
Bekenntnis zur Leiblichkeit im christlichen Glauben verankert wird,
ist, daß beim Ausblick auf die Zukunft des göttlichen Reiches auf
die göttliche Vollendung der menschlichen Existenz und der Welt
wieder vom Leib gesprochen wird.

Hier handelt es sich nämlich nicht um eine Erlösung aus dem
Leibe, sondern um eine Befreiung und Neuschöpfung des Leibes,
zu dem Gott nun noch einmal sein schöpferisches Ja spricht.
Auch die Welt der Vollendung im göttlichen Reiche wird eine Welt
leihhafter, freilich nun vollendeter, vollkommen gemachter,
verklärter, vom Leben Gottes erfüllter leibhafter Kreaturen sein.

Wenn selbst das Bekenntnis zum Reiche Gottes ein Bekenntnis
zu der menschlichen Existenz als einer leibhaften ist, so ist das die
letzte und entscheidende Aussage des Christentums über die Würde
des menschlichen Leibes.

Ganz anders steht es in jener spätantiken Erlösungsreligion, die wir
Gnosis nennen, weil sie eine erlösende Erkenntnis, Gnosis, vermitteln zu
können glaubte, und wir sprechen von dieser Bewegung nur, weil hier nämlich

der Quellgrund zu finden ist für jene Fehlentwieklungen des Christentums.

Diese gnostische Erlösungsreligion baut auf einer prinzipiellen Dif-



und die moderne Leibeserziehung 395

famierung und Verachtung der Materie und des menschlichen Leibes auf.
Sie dekretiert, daß das alles dämonisch, widergöttlich, widerwärtig und
ekelhaft sei, und Erlösung bestehe darin, daß man sich möglichst schnell
und mit möglichst radikalen asketischen Mitteln aus diesem Gefängnis, aus
diesem Kerker des menschlichen Leibes befreien müsse und befreien solle.
Und dafür will sie die entsprechenden praktischen asketischen und religiösen
Mittel an die Hand geben. Auf vielerlei Wegen, z. B. auf dem Wege über das

spätantike christliche Mönchtum, sind derartige Diffamierungen der menschlichen

Leiblichkeit mm auch in das Christentum eingedrungen und haben
besonders auf dem Gebiet der Sexualmoral bekanntlich verheerende
Auswirkungen gehabt.

Eben aus dem begreiflichen Gegensatz gegen diese pessimistischen
Diffamierungen des Leibes ist jene moderne Bewegung entstanden, die nun den
menschlichen Leib als die höchste Offenbarung kosmischer Kräfte, ja sogar
eines göttlichen Lebens gepriesen hat und die sich mit aller Kraft, polemisch
und aggressiv, gegen die angebliche Leibfeindlichkeit des Christentums
gewendet hat. Daß es in der durch den asketischen Pessimismus beeinflußten
christlichen Bewegung unmöglich wird, ein positives Verhältnis zu Sport
oder Leibesübungen zu gewinnen, liegt auf der Hand. Aber diese Position
hat mit der leibbejahenden und leibverstehenden Bedeutung dessen, was wir
hier christlichen Humanismus in seiner Zuwendung zur menschlichen
Leiblichkeit nennen, nicht das geringste mehr zu tun.

2.

Wir wenden uns nunmehr den ethischen Folgen aus der christlichen

bejahenden Würdigung des Leibes und des leiblichen Lebens
zu.

Das erste dürfte auf der Hand hegen: die Verantwortung des

Christen für seinen eigenen Leib und für den Leih der ihm
anvertrauten Menschen. Weil dieser Leib Gottes Schöpferwerk ist,
steht er sein ganzes Lehen lang innerhalb dieser Verantwortung,
und insofern ist das moderne Schlagwort durchaus berechtigt - im
christlichen Sinn berechtigt -, daß es eine «körperliche Moral» gibt,
besser gesagt eine den Körper bejahende, das körperliche Leben
gestaltende Moral. Das drückt sich zuallererst in der gemeinsamen
Verantwortung aller Christen für ihren eigenen Leib und für das
leibliche Lehen anderer Menschen, die ihnen anbefohlen sind, aus. -
Diese Verantwortung gewinnt nun aber konkretere Gestalt in
etwas Zweitem. Das ist das, was die Christen im Neuen Testament
und in ihren Lehrbekenntnissen Heiligung nennen - ein Wort,
das wir sehr leicht in einem oberflächlichen, humanistischen Sinn



396 H.-D. Wendland, Das christliche Menschenbild

bzw. im Sinn einer kleinbürgerlich verengten und etwas muffig
riechenden Moralität mißverstehen. Damit hat das Wort in
Wirklichkeit aber gar nichts zu tun. Heiligung heißt in der Urbedeutung
des Wortes, daß ich frei bin für Gott, daß ich durch Gottes Leben
und Gnade zu einem Eigentum Gottes geworden bin, ihm angehöre

und in aller Freiheit aus den Kräften des göttlichen Lebens
schöpfen darf. Und in diesem positiven Sinn verstanden, vermittelt
uns die Heiligung die Erkenntnis des Zieles des leiblichen Lebens
in seiner gottgemäßen Reinheit und Klarheit, wo der Leib nicht
mehr versehrt ist durch Sünde, Krankheit und Tod, nicht mehr
pervertiert, verunstaltet und verderbt, sondern gleichsam ein
Spiegel des Lebens ist, der das göttliche Licht reflektiert und
zurückwirft, von dem und in dem wir Menschen als Christen leben
und handeln dürfen. Dann ist das, was die ersten Christen Heiligung
genannt haben, in Wirklichkeit die Gestaltwerdung der christlichen
Freiheit und der christlichen Freude an den Reichtümern unseres
leiblichen Lebens. Paulus denkt so realistisch, daß er solche
Erkenntnisse auch auf die Würdigung der einzelnen Glieder des Leibes

überträgt: Mit Augen und Ohren, mit Händen und Füßen und allen
Gliedern werden wir nach ihm in den Dienst Gottes hineingerufen
und hineingestellt. - Damit kommt es drittens auch zur Würdigung
dessen, was auch die alten Christen, ihren griechischen Vätern und
Freunden folgenden, die Arete genannt haben. Das kann man
nicht mit «Tugend» übersetzen. Gemeint ist männliche Tüchtigkeit
und geformte Kraft. Zu dieser werden wir auch als Christen durch
unsere Bejahung des leiblichen Lebens aufgerufen, bevollmächtigt
und befähigt, und diese Tüchtigkeit kann und muß auch als die
kraftvolle Fähigkeit des Menschen zum Wettkampf in leiblicher
Übung mit seinesgleichen begriffen werden.

Schließlich dürfen wir - auch das ist ein altchristlicher Gedanke -
die leibliche Übung auch als ein hervorragendes Mittel der
Selbstbeherrschung und der Selbstzucht des einzelnen Menschen würdigen,

dessen, was die alten Christen disciplina im Blick auf ihre
eigene Person genannt haben.

Das steht nur scheinbar im Widerspruch zu dem, was wir über die christliche

Freiheit gesagt haben. Im Gegenteil, die christliche Freiheit erblüht
gerade da, wo ich alle Glieder, alle Elemente und alle Kräfte meiner
leiblichen Existenz gestaltet, von innen her durchgeformt habe und beherrsche;
denn nun erst bin ich in der Lage, sie in den Dienst der verschiedensten



und die moderne Leibeserziehung 397

Tätigkeiten und Ziele einzustellen. In diesem Sinn ist also disciplina oder
Selbstbeherrschung, Selbstzucht des Leibes ein entscheidendes Mittel der
christlichen Ethik zur Formung des leiblichen Lebens, ja zur Steigerung der
Kräfte der Person. Auch die Ausdruckskraft des menschlichen Leibes für
das innere seelisch-geistige Geheimnis der menschlichen Person kann auf
diese Weise durch die Selbstbeherrschung vertieft und geformt werden.

Erstens steht im Vordergrund die Pflicht im ganz umfassenden
Sinne zur Körperpflege, zur Reinigung und Gesunderhaltung des

Körpers. Aber das darf nicht nur negativ als Abwehr der Unsauber-

keit oder des Schmutzes verstanden werden, sondern im positiven
Sinn, wiederum als Mittel der Übung, der Kräftigung und der
Gestaltung des Leibes und des leiblichen Lehens. - Das Zweite
ist die Aufgabe, die Pflicht des Christen und des Menschen gegenüber

seinem Leibe, dafür zu sorgen, daß er in allen Dingen - und
das ist ein Erbteil der griechisch-antiken Ethik - lernt, Maß zu
halten. Aristoteles hat uns vor dem Abgleiten in die Extreme
gewarnt; wir sollten in allem, was wir tun, im Denken und allen
Eormen und Äußerungen unseres Lebens die Mitte, mesötes,
innehalten. Das ist ein auch für die christliche Ethik durchaus wichtiger
und tragfähiger Gedanke, der mit dem anderen, der Selbstbeherrschung,

zusammentrifft, ja vielleicht sogar in bestimmtem Sinn
zusammenhängt. Denn nur, wenn ich das leibliche Leben aus der
Herzmitte, aus der Personmitte heraus führe und forme, ist es

mir möglich, die Extreme links und rechts abzuweisen, zwischen
ihnen hindurchzusteuern und in allem, was ich tue, die rechte
Mitte innezuhalten. - Das würde nun auch gelten für die dritte
Aufgabe des Menschen gegenüber seinem Leib, nämlich die Pflicht
einer gesunden und vernünftigen Ernährung, weil auch diese von
allen Extremen und allen Überfremdungen ferngehalten werden
muß.

«Alles ist euer», sagt Paulus, «ihr aber seid Christi, Christus aber ist
Gottes.» Damit will er zum Ausdruck bringen, daß wir aus dem Leben Gottes
auch die Kräfte und Güter unseres leiblichen Lebens empfangen und ihm
dafür Dank und Anbetung schuldig sind. Das Gesagte hat große Bedeutung
auch für die schon im Alten Testament in den Schöpfungspsalmen, im Hohen
Lied kraftvoll hervortretende Bewunderung und Liebe der Psalmensänger
und Dichter für die Schönheit und für die Kraft, für die Fruchtbarkeit des
menschlichen Leibes bei Mann und Frau. Von hier aus können wir all jenen
überlieferten Formen einer spießbürgerlich verengten und muffig gewordenen,
in negativer Form tabuisierten Moral entgegentreten, die gerade auf dem



398 H.-D. Wendland, Das christliche Menschenbild

Gebiete der Sexualethik ihre verheerenden Folgen gehabt hat. Die Sexualität
und die Durchdringung der Sexualität durch die personale erotische Leibes
beziehung haben ihren Ort im christlichen Ethos, werden erfüllt von der
Wahrheit des christlichen Glaubens, wieder zur Mitte der Gemeinschaft
zwischen Mann und Weib gemacht, gestaltet und als solche erkannt. Von
dem, was wir hier über das leibliche Leben sagen, ergibt sich auch die wichtige

Folgerung einer positiven, die menschliche Sexualität als schöpferische
Ordnung und schöpferische Potenz in das Ganze unseres Lebens einordnende
Erkenntnis. Wir können diese dreifache Dynamik, die Kraft des menschlichen

Leibes, die Schönheit des Leibes, die Liebesfähigkeit des menschlichen
Leibes mit all den vielfältigen Gestaltungsmöglichkeiten und Lebensmöglichkeiten,

die darin liegen, nicht auseinanderdividieren. Darin hat das Alte
Testament durchaus recht, und hat das Neue Testament dieses Ja zum ganzen

Menschen als Leib aufgenommen. «Die Erde ist des Herrn und ihre
Fülle», zitiert der Apostel Paulus als Bezeugung christlicher Freiheit (1. Kor.
10, 26, vgl. Ps. 24, 1).

Hier sind einige Abgrenzungen vorzunehmen, die in der gegenwärtigen
geistig-ethischen Situation notwendig zu sein scheinen.

Aus dem Erbe der Väter und Großväter haben wir, besonders in den

engeren Schichten der Akademikerschaft, der sog. geistigen Elite unserer
Gesellschaft, eine idealistische Interpretation des menschlichen Leibes
übernommen. Charakteristisch ist für sie, ihrer platonischen Herkunft gemäß,
daß der Leib von «oben her» angeschaut wird. Er wird niedriger eingestuft
als der Geist und die Vernunft des Menschen, geringer als das Leben in den
Ideen, die letzten Endes göttlichen, überweltlichen Charakters sind, die wir
durch Geist und Vernunft zu erfassen vermögen. Der Leib ist nur ein
vergängliches und auf Zeit verliehenes Werkzeug und Gestaltungsmittel der
Ideen. Er wird nicht einfach abgewertet wie in dem asketischen Pessimismus,
aber er wird doch zugleich mit einem negativen Kennzeichen versehen. Und
das ist die Schwäche unserer gymnasial-humanistischen Bildung, bei der
der Sport und die Leibesübung von jeher - das ist beklagenswert - an den
Rand gedrängt worden ist, im Unterschied zum klassischen Griechentum,
in dem gymnäsion ja etwas ganz anderes bedeutet. Diese Fehlentwicklung
beruht auf jener indirekten, aber geschichtlich doch tief wirksamen
Abwertung des menschlichen Leibes, wenn man ihn so aus der überweltlichen
Höhe des Ideellen anschaut.

Ganz anders steht es mit der Abgrenzung gegen den modernen Naturalismus,

wie er sich seit dem letzten Drittel des 19. Jahrhunderts in Europa
entfaltet hat. Dieser Naturalismus — ich zitiere ein Schlagwort der Bewegung
selber — verkündigt auf allen Gassen die «Emanzipation des Fleisches», das
schöne Fleisch in seiner Kraft, in seiner kosmischen Bedeutung. Hier
entsteht geradezu eine naturalistische Ersatzreligion, da der Leib als Instrument
göttlichen Lebens erscheint, als ob er nicht vergänglich wäre, als ob er nicht
krank, verstümmelt und entstellt werden könnte. Alle diese Begrenzungen,
alle diese Gebrochenheiten des leiblichen irdischen Lebens hat der Naturalismus

nicht zu sehen vermocht. Er endet letzten Endes in einer Art Apotheose
der menschlichen Leiblichkeit, ihrer Schönheit und ihrer Fruchtbarkeit. Der



und die moderne Leibeserziehung 399

moderne Pansexualismus setzt in dieser naturalistischen Bewegung am Ende
des 19. Jahrhunderts bereits an. Von hier aus ist auch zu begreifen, daß man
mitunter aus dem Mund von Sportskanonen zu hören bekommen hat: der
Sport ist unsere Religion; einer anderen Religion sind wir nicht mehr
bedürftig. Dies ist eine tiefgreifende Verkennung und Verfehlung der Wirklichkeit

des menschlichen Leibes, an dem wir beides: seine Kraft, seine Würde
und seine irdische Begrenztheit und Vergänglichkeit, zu sehen haben. Allerdings

hat sich der Naturalismus mit seiner Apotheose des menschlichen
Leibes, auch die Bewegung der modernen Nacktkultur, ständig an jenem
Pessimismus asketischer Observanz orientiert.

3.

Im letzten Abschnitt machen wir einige Aussagen über Kirche
und Sport. Diese treffen im wesentlichen mit dem Schriftwechsel

zusammen, den Präsident Daume mit Bischof Scharf geführt hat
und der im Tagungsbericht einer Sportkirchentagung der Akademie
Bad Boll abgedruckt ist.

a) Das erste ist, daß die Kirche den modernen gesellschaftlichen
Bewegungen - und das gilt von politischen und kulturellen
Bewegungen genauso gut wie vom Sport - in der Haltung kritischer
Offenheit und Solidarität gegenübertreten sollte, wobei diese
kritische Solidarität erfüllt und beflügelt sein muß von der Liebe im
christlichen Verstände des Wortes, der Liebe zu jedem Menschen
und zu jener Bestimmung des Menschen, wie der christliche
Humanismus sie sieht.

«Kritisch» bedeutet, daß wir gegenüber möglichen Perversionen der
modernen Sportbewegung kritisch sein müssen, gegenüber jenen Formen etwa,
die der moderne Massenbetrieb des Sports in unserer Gesellschaft angenommen

hat, in dem gegenüber der aktiven Tätigkeit einiger Sportler eine breite
Masse steht, die sich auf die passive Zuschauerhaltung beschränkt. Diese Art
des Sports und Massenbetriebes werden wir in gemeinsamen Anstrengungen
zu überwinden haben. Denn für den Sport ist nicht charakteristisch und
entscheidend die passive Zuschauerhaltung und das Beifallklatschen, die
Ovationen und Bewunderung der «Kanonen» und der Stars, sondern die eigene
persönlich bedingte, auf persönlicher Willensentschließung beruhende
Aktivität des Menschen, der sich am Sport beteiligt. Das dürfte das Entscheidende

sein, und von hier aus kann die kritische Solidarität der Kirche mit
der modernen Sportbewegung auch - das ist zu betonen - den Leistungssport,
ja den Höchstleistungssport in sich einschließen. Wir sollen nicht den Sport
auf das Niveau eines Mittelmaßes reduzieren, das schließlich von jedem bei
einiger Anstrengung erreicht werden kann, sondern wir sollen sehen, daß



400 H.-D. Wendland, Das christliche Menschenbild

Leistung und Höchstleistung Wesenselemente des modernen Sports sind,
auf denen seine eigentliche aktive Dynamik zu beruhen scheint.

b) Wenn wir das Gesagte in das christliche Menschenbild
einordnen, so gelangen wir zu dem lehrreichen Bild von zwei Polen
menschlicher Existenz : Der eine Pol unser Leben in der leiblichen
Übung, in der kraftvollen Anspannung und Bewegung des Leibes
auf ein bestimmtes Ziel hin, und der andere Pol unsere Anteilnahme
und unser Leben im Gottesdienst der Kirche, wobei es
bemerkenswerter ist, daß der Gottesdienst der christlichen Kirche von
alters her auch leibliche Haltungen und Gebärden, z. B. beim Gebet,
in sich einschließt, wenngleich diese leibliche Gebärde in der
römisch-katholischen Kirche viel reicher entfaltet ist als in der
evangelischen Kirche, die infolge ihrer Neigung zur Rationalität
und Abstraktion sehr viel von der früheren religiösen Gebärdensprache

verloren hat und in dieser Hinsicht manches wiedergewinnen

könnte und sollte. Zwischen diesen beiden Polen, der
leiblichen Übung, der Anspannung auf das Ziel hin und der stillen
Gelassenheit, dem ruhigen Ausatmen des Menschen in der empfangenden

Haltung des Beters und des Gläubigen im Gottesdienst,
scheint sich uns die eigentliche fruchtbare Spannung und die Hin-
und Her-Bewegung des menschlichen Lebens zu ergeben.

c) Drittens müssen wir hervorheben, daß wir von hier aus gesehen
in Kirche und Sport einer Kooperation gemeinsamer Anstrengung
bedürfen, und diese Zusammenarbeit in neue Formen, vielleicht
sogar institutionelle Formen der ständigen gegenseitigen Beratung,
des ständigen Miteinanderarbeitens und Uns-Austauschens gießen
müssen, um im Wege eines ständigen Dialogs zwischen Kirche
und Sport der Lage des Menschen in der modernen Gesellschaft
besser gerecht werden zu können als bisher.

Die Sozialwissenschaft unserer Tage spricht davon, daß die
moderne Gesellschaft in zunehmendem Maße eine Freizeitgesellschaft

werde, d. h. die Freizeit nimmt im Leben des Menschen einen
immer größeren Raum ein, und wir stehen jetzt vor der Frage:
Wer füllt und erfüllt eigentlich die Freizeit des Menschen? Tun das

lediglich die Vergnügungsindustrie, die Angebote des Sozialtourismus?

Hier haben Kirche und Sportbund eine große und umfassende,
gemeinsame Verantwortung, ein großes Feld gemeinsamer Tätigkeit.
Ist doch die Freizeit nicht nur Ort und Zeit für die Rekreation der
menschlichen Kräfte, der Arbeitskraft und der Gesundheit, sondern



und die moderne Leibeserziehung 401

vor allen Dingen der Ort der Aktion, des selbständigen Handelns,
des selbständigen Tätigwerdens, Sich-Erquickens und Sich-Ge-
staltens des Menschen.

Millionen arbeitender Menschen leben heute in ihrer passiven Rolle. Sie
werden eingeordnet und eingestuft in eine vorgeplante, vorberechnete Arbeit ;

sie stehen abhängig unter einer Fülle von Arbeitsanweisungen. Die
Endgestalt ihrer leiblichen Tätigkeit, das fertige Auto oder die fertige Werkzeugmaschine,

bekommen sie selten oder nie zu sehen; denn sie sind in einer
eigentümlichen Weise durch die Arbeitsanordnung von den Produkten ihrer
Arbeit getrennt. Sie sind in einer passiven Rolle : ihre Tätigkeit ist von allen
Möglichkeiten, selber Anweisungen zu geben und selber Entscheidungen zu
treffen, unterhalb der Sphäre des Werkmeisters oder allenfalls des
Vorarbeiters völlig getrennt.

Damit hängt es zusammen, daß der Sportbewegimg auf dem Boden der
modernen, so gearteten Gesellschaft eine wachsende Bedeutung zukommt.
Hier ist eine Lücke offen, durch die die menschliche Aktivität hindurchstoßen

kann, und diese Öffnung muß erweitert werden. Wir müssen Raum
haben für die selbständige Willensentschließung, für die personale Aktivität
der Menschen. Denn erst dann, wenn der Mensch einen solchen Freiheitsraum

zu seiner Verfügung hat, wenn er lernt, sich selbst zu entscheiden,
eigene Willensentschließungen zu treffen, bestimmte Dimensionen seines
Lebens selbständig, personaliter zu gestalten, ist er Mensch und Leib im
vollen Sinn, und darauf müssen wir miteinander hinarbeiten.

Hier können wir die Schwierigkeiten aus dem Weg räumen, die für die
Begegnung zwischen Kirche und Sport vorhanden sind, nicht nur eine geistige
und moralische Sportferne der Kirche, die als der Hauptmangel zu bekämpfen
sein wird, sondern etwas Praktisches, nämlich die Zeit und Gestalt unserer
Gottesdienste. Die evangelische Kirche ist noch immer starr und dogmatisch
auf eine Normalform des Predigtgottesdienstes um 10 Uhr vormittags
festgelegt. Wir bedürfen aber einer Fülle von Kurzformen des christlichen
Gottesdienstes. Wir bedürfen der christlichen Frühgottesdienste u. a. Es ist nicht
notwendig, daß ständig eine Predigt gehalten wird. Lied und Psalm, Gebet
und Schriftlesung würden vollkommen genügen. Eine solche Morgenfeier
kann in 10-12 Minuten beendet sein, und birgt doch eine Fülle der religiösen
Substanz und des religiösen Lebens in sich, wenn man personal daran
teilnimmt. Hier gilt vor allem: Die Länge macht es nicht und vollends nicht
die Länge der pastoralen Predigt.

Wir müssen uns in dieser Hinsicht kritisch gegenüber unserer evangelischen
Kirche verhalten und sie zur Preisgabe dieses Dogmatismus in Sachen des
Gottesdienstes aufrufen und ihr klarzumachen versuchen, daß wir eine sehr
viel größere christliche Beweglichkeit brauchen: a) hinsichtlich der Zeiten,
auf die Gottesdienste angesetzt werden, und b) hinsichtlich der Form und
der inneren Gestaltung des Gottesdienstes selber. Erst dann, wenn wir so
beweglich werden und wieder gestaltungsfreudig werden, können wir den
berechtigten Lebensinteressen des Sports auch wirklich entgegenkommen und



402 H.-D. Wendland

ihm in die Hände arbeiten und den Schutthaufen entfernen, die sich zwischen
Kirche und Sport im Laufe der Jahrzehnte aufgehäuft hat.

Aus dem Gesagten geht hervor die fruchtbare Möglichkeit der
Kooperation, eines gemeinsamen Dienens des Sports und der
Kirche am Menschen und an der Gesellschaft unserer Gegenwart,
und diese Kooperation kann und soll erleuchtet und getragen
werden von der christlich-humanistischen Einsicht in die Einheit
von Leib und Person, jene Einheit, die uns aufruft und zugleich
bevollmächtigt zu der freien und kraftvollen Gestaltung des
leiblichen Lehens im partnerschaftlichen Miteinander von Sport und
Kirche.

Heinz-Dietrich Wendland, Münster


	Das christliche Menschenbild und die Leibeserziehung

