
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 24 (1968)

Heft: 5

Artikel: Medikament und Personalität

Autor: Schrey, Heinz-Horst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878615

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878615
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Medikament und Personalität

Wenn es um die Frage geht, in welchem Verhältnis das
Verständnis der menschlichen Person zum Medikamentengebrauch
steht, so ist von der Tatsache auszugehen, daß wir uns hier inmitten
eines ungeheuren Bewußtseinswandels befinden, der dadurch
bedingt ist, daß «die moderne Arzneiwissenschaft in den letzten
50 Jahren mehr therapeutische Erfolge gebracht hat als 3500 Jahre
Erfahrungsheilkunst vorher»1. Das Arzneimittel ist mit der Existenz
des modernen Menschen so eng verbunden, daß eines ohne das
andere kaum zu denken ist. Über die Bedeutung des Arzneimittels
für unsere Zeit nachdenken heißt zugleich, wichtige Aufschlüsse
über uns und unsere Zeit bekommen.

1.

Ehe wir das tun, müssen wir freilich noch eine kurze Betrachtung
über die Bedingung der Möglichkeit der modernen Zuordnung von
Arznei und Mensch vorschalten. Warum gibt es denn diese

Zuordnung überhaupt? Was ist der Antrieb, der zu der modernen
Symbiose von Medikament und menschlicher Person geführt hat?
Die Antwort muß lauten: er liegt in dem ärztlichen Auftrag zu
helfen und zu heilen. «Der innere Antrieb zum Helfen ist ein
Humanum, das schon im Vorbewußtsein angelegt ist, die onto-
logische Substanz, deren Versittlichung sich mit der Reifung des

menschlichen Geistes, der Entwicklung menschlicher Hochkulturen
im Medium der Freiheit vollzieht.»2

Das abendländische Arzttum hat sowohl durch die griechische
Weltauffassung wie durch das Bild vom Menschen im Christentum
seine Prägung erfahren. Man kann das Helfen und Heilen keineswegs

ausschließlich für den Einfluß des Christentums in Anspruch
nehmen, denn schließlich «ist der Geist der abendländischen Medizin
der des Hippokrates» (M. Pohlenz). Beides wirkt in einzigartiger
und letztlich harmonischer Weise zusammen: der griechische Trieb,

1 H. E. Bock, Fortschritte und Erfolge der modernen Arzneibehandlung:
Das Arzneimittel in unserer Zeit. Forum Philippinum Marburg (1964), S. 27.

2 F. Hartmann, Der ärztliche Auftrag (1956), S. 234.



378 H.-H. Schrey, Medikament und Personalität

Mittel und Wege der Heilung nicht dem Zufall zu überlassen,
sondern das ärztliche Tun auf Wissen zu begründen, und der
christliche Impuls, im Naturgesetz ein göttliches Gebot und im
Andern den mir von Gott verordneten Nächsten zu sehen. So

«fügt das Christentum diese Wissenschaft in eine Wertordnung ein
und gibt ihr dadurch einen Sinn, der nicht mehr nur in ihr selbst

liegt»3. Daß Helfen und Heilen mit wissenschaftlicher Forschung
verbunden ist, gehört zu den Grundlagen des gegenwärtigen
Verhältnisses von Medikament und Personalität. Zu den elementaren
geisteswissenschaftlichen Voraussetzungen des ärztlichen Auftrages,
aber ebenso des Apothekers gehört die Synthese von Wissen und
Gewissen, von Heilen und Forschen.

Daß dies nicht immer so war, zeigt ein Blick auf die biblischen
Verhältnisse. Im Alten Testament herrscht die Vorstellung vor,
daß Krankheit und Tod Strafen Gottes seien (Gen. 3, 16: Ich will
dir viel Schmerzen schaffen, wenn du schwanger wirst; Ps. 38,
2 ff. ; 51, 10ff.), gegen die durch Medizin nichts zu unternehmen ist,
sondern allenfalls durch Gebet, Opfer und Gelübde, also durch rein
religiöse Mittel, die die Versöhnung des göttlichen Zornes zum Ziel
haben4. Im A. T. wird nur einmal von einem «richtigen» Heilmittel
berichtet: als König Hiskia erkrankte, legte ihm der Prophet Jesaja
ein Feigenpflaster auf (Jes. 38; 2. Kön. 20, 1-11), doch ist diese
Prozedur verbunden mit Gebet. In den apokryphen Schriften des

A. T., im Buch Tobit, heilt Tobias seinen blinden Vater mit Fischgalle

(11, 6-11). Auch an der einzigen Stelle, da im A. T. der

Apotheker erwähnt wird, in den Sprüchen des Jesus Sirach (38,

1-15), wird einerseits dem Arzt die Ehre gegeben, anderseits aber
auf den schon angedeuteten Zusammenhang zwischen Heilung,
Gebet und Opfer verwiesen :

Halte den Arzt in Ehren, so wie's ihm zukommt, damit er dir zur
Verfügung stehe, denn auch ihn hat der Herr erschaffen.

Der Herr schafft aus der Erde Heilmittel, und der verständige Mann
wird sie nicht verschmähen.

3 Hartmann, ebd., S. 235.
4 Vgl. P. Humbert, Maladie et médecine dans l'Ancien Testament: Rev.

d'hist. et de phil. rel. 44 (1964), S. 1-29; R. und M. Hengel, Die Heilungen
Jesu und medizinisches Denken: Medicus viator. Festschr. f. Richard Siebeck
zum 75. Geburtstag (1959), S. 331-361.



H.-H. Schrey, Medikament und Personalität 379

Er verlieh den Menschen Einsicht, um sich als herrlich zu erweisen
durch seine wunderbaren Heilmittel.

Durch sie beseitigt der Arzt ihre Beschwerden.
Der Apotheker bereitet aus ihnen eine Mischimg,

und noch nicht hat er dieses sein Geschäft zu Ende gebracht,
da stellt sich schon Wohlbefinden durch ihn auf der Erde ein.

Die Existenz des Arztes wird gleichsam als ein «notwendiges
Übel» betrachtet, wenn gesagt wird - und v. 12 wiederholt es

nochmals - daß auch den Arzt der Herr erschaffen habe. Sicherer
ist es jedoch, zum Herrn zu beten und sich von Sünde zu reinigen.
Wer das nicht tun mag, von dem gilt: wer aber sündigt vor dem,
der ihn erschaffen hat, möge dem Arzte in die Hände fallen! (v. 15).
«Man hat den Eindruck, als stehe der Schreiber in einem gewissen
Gegensatz zu fromm orthodoxen Kreisen, die die Tätigkeit des

Arztes grundsätzlich ablehnten. So führt er religiöse und rationale
Gründe ins Feld, vielleicht ist er in seiner Hochschätzung der
ärztlichen Tätigkeit, die jedoch mit einem guten Stück Skepsis
vermischt ist, von der hellenistischen Aufklärung beeinflußt.»6

Im Neuen Testament wird zwar der kausale Zusammenhang
zwischen Krankheit und Sünde nicht mehr aufrecht erhalten (vgl.
Joh. 9, 3: es hat weder dieser noch seine Eltern gesündigt), doch
wird eine dämonische Verursachung der Krankheiten angenommen,
so daß jede Heilung im Grunde eine Entmachtung der Dämonen ist.
Wie verschieden griechisches Denken und neutestamentlicher
Glaube das Phänomen der Krankheit verstehen, kann an einem
Vergleich zwischen dem Verständnis der Epilepsie bei Hippokrates
und in den Evangelien festgestellt werden. Hippokrates widmet
eine eigene Schrift der «heiligen Krankheit», in der er radikal mit
der überlieferten theurgischen Medizin bricht. Er schreibt
folgendermaßen :

Mit der Krankheit, die man die heilige nennt, steht es folgendermaßen:
Keineswegs scheint sie mir göttlicher oder heiliger zu sein als die anderen
Krankheiten, sondern einen natürlichen Ursprung haben die anderen Krankheiten,

einen natürlichen Ursprung und Grund auch diese... Diese sog.
heilige Krankheit entsteht aber aus denselben Ursachen, und bei jeder gibt
es Mittel und Wege, ihr entgegenzuwirken, indem man die Ursache beseitigt
und das Gegenteilige befördert. Darüber muß der Arzt Bescheid wissen;
dann wird er, wie die anderen so auch diese Krankheit heilen können, ohne
Reinigungen und Beschwörungen6.

5 Hengel (A. 4), S. 335f. 6 Zit. nach Hartmann (A. 2), S. 94.



380 H.-H. Schrey, Medikament und Personalität

Hippokrates wendet sich also gründlich von einer theurgischen
Medizin ab und sucht vom Gedanken der Physis her das Phänomen
zu verstehen ; das Krankheitsgeschehen wird natürlich erklärt : der
Sitz der Epilepsie ist im Gehirn und wird auf eine gestörte Zirkulation

von Blut, Phlegma und Luft zurückgeführt. Krankheit
entsteht also durch eine Veränderung der Physis des Menschen, und
Heilung geschieht durch Wiederherstellung des physischen
Gleichgewichts. Atheistisch ist darum Hippokrates nicht, denn er betont,
daß alle Kräfte der Natur göttlich seien. - Ganz anders das Neue
Testament. Dort wird Epilepsie auf dämonische Einwirkung
zurückgeführt (vgl. Matth. 17, 14ff.). Die Heilung geschieht hier
nicht auf medikamentösem Wege, sondern als Exorzismus: Du
sprachloser und tauber Geist, ich gebiete dir, fahre aus ihm und
kehre nicht mehr in ihn zurück! Heilungen sind im N. T. Wundertaten,

Einbrüche in den Machtbereich des Bösen und Zeichen des

anbrechenden Gottesheils der neuen Welt. Der 1. Joh. brief kann in
diesem Sinne das Werk Jesu verstehen (3, 8) : dazu wurde der Sohn
Gottes olfenbar, daß er die Werke des Teufels zerstöre. Das Heilen
ist also eingeordnet in das Heilswerk Jesu, ist die praktische Seite
seiner Verkündigung der Gottesherrschaft. Dieses Heilen hat zwei
Merkmale: einmal bedarf es keiner Arzneimittel7, sodann geht es

niemals nur um körperliche Heilung, sondern um eine
Wiederherstellung des ganzen Menschen nach Leib und Seele. Durch die

Heiltätigkeit Jesu werden Kranke und Gesunde religiös
gleichberechtigte Bürger im Reiche Gottes. Darum ist körperliche
Heilung sehr häufig mit Vergebung der Sünden verbunden (Mark. 2,

11; Matth. 9, 2-8; Luk. 5, 17-26). R. und M. Hengel haben recht,
wenn sie betonen, daß «die Heilungen Jesu prinzipiell mit
medizinischen und ärztlichen Kategorien nicht kommensurabel sind,
weder ihrem Sinngehalt nach, noch durch die Art und Weise, wie
sie sich jeweils ereignet haben»8.

Die Frage, welche aktuelle Bedeutung die Heilungen Jesu und

7 Eine Ausnahme bildet das Handauflegen und der Gebrauch von Speichel
(Mark. 8, 22-26; Joh. 9, 6; Mark. 7, 32ff.).

8 Hengel (A. 4), S. 355; vgl. auch A. Oepke, idouai : Theol. Wort., 3

(1938), S. 213: Die Wunderheilungen Jesu nehmen, trotz aller vorhandenen
Analogien, in der Religionsgeschichte eine besondere Stellung ein. Sie stehen
in unzertrennlichem Zusammenhange mit der Eigenart und dem
einzigartigen Sendungsbewußtsein Jesu.



H.-H. Schrey, Medikament und Personalität 381

die ihr zugrundeliegende Sicht des Menschen haben könnte, soll
im Augenblick noch zurückgestellt werden; wir werden am Ende
unserer Betrachtung noch einmal darauf zurückkommen müssen.
Oder sollten wir jetzt schon zu der Alternative kommen, daß

Heilung, die auf priesterlichem Urwissen beruht, auf dem Brückenschlag

zwischen Gott und Menschen, allein legitime Heilung ist,
außerhalb dessen jeder Eingriff Pfuscherei, verstärkte Sünde und
neuer Frevel ist ?9

2.

Jedoch auch diese Frage wollen wir zunächst noch unbeantwortet
lassen und uns der anderen zuwenden, welches Verständnis des

Menschen und der Welt hinter der modernen Heilkunde steht.
Von Oppen hat mit Recht darauf hingewiesen, daß Charakter

und Anwendung des modernen Arzneimittels auf einer Reihe von
Isolierungen beruhen. Vor allem wird die Krankheit als solche

isoliert, und diese Isolierung ist die Voraussetzung für die in den

Drogen vorhandene, nun ihrerseits der Isolierung unterworfene
Form der Wirkstoffe10. Daß geschichtlich betrachtet dieser
Isolierungsprozeß etwa in der alten Signaturenlehre seltsame und zum
Teil recht wunderliche Wege ging, deren naturphilosophische
Grundlage die Annahme einer Ähnlichkeit von Naturding und
Mensch war, kann hier außer Betracht bleiben (vgl. etwa E. Schlegel,

Religion der Arznei - das ist Herr Gotts Apotheke erfindungsreiche

Heilkunst. Signaturenlehre als Wissenschaft, 1915). Ein
weiteres Moment in diesem Isolierungsprozeß war die Annahme
einer materiellen Kausalität sowohl bei der Krankheit wie beim
Heilmittel. Erst wenn psychische oder übersinnliche Faktoren bei
der Krankheit theoretisch ausgeschaltet sind und nur noch körperhafte

Funktionen, bezw. Funktionsstörungen übrig bleiben, kann
der Siegeszug der modernen biochemisch ausgerichteten Pharmazie
beginnen. Dieser Vorgang setzt die für neuzeitliches Denken
typische Objektivierung von Mensch und Welt voraus : der Mensch

9 Vgl. H. Blüher, Traktat über die Heilkunde (1926), S. 9ff.
10 D. von Oppen, Ethische und moralische Fragen, die mit dem

Arzneimittelverbrauch und -mißbrauch im Zusammenhang stehen: Das Arzneimittel

(A. 1), S. 149-156; abgedruckt unter dem Titel «Ethische Fragen um
das moderne Arzneimittel»: Zeitschr. f. ev. Ethik 9 (1965), S. 239-247.



382 H.-H. Schrey, Medikament und Personalität

als handhabbares Körperding, als physisches Objekt, ebenso
versachlicht wie die Welt der Mittel, mit denen auf dieses Objekt
eingewirkt werden kann. Die Objektivierung der Welt erreicht
dort ihren Höhepunkt, wo die in ihr begegnenden Erscheinungen
der Pflanzen- und Tierwelt sowie der geologischen Schicht nicht
mehr lediglich dankbar hingenommen und nutzbar gemacht werden,
sondern wo durch künstliche Synthese ganz neue Kunststoffe erzielt
werden, welche die Natur so nicht zu bieten hat. Ihre größten
Erfolge hat die moderne Heilkunst gerade durch die Bewirkung
einer «zweiten Natur», der Welt der biochemischen Kunststoffe,
erzielt. Dieser Prozeß scheint unwiderruflich zu sein, denn «jedes
praktische Handeln beruht auf einer solchen Entfremdung durch
impersonate Reduktion : So ist die Gleichsetzung des menschlichen
Leibes mit einem Körperding Voraussetzung für die Tätigkeit des

Chirurgen, die Aktionssicherheit des Internisten beruht auf der
wissenschaftlichen Objektivierung des Menschen»11. Es ist die
Transformation des Menschen aus der Sphäre der Ich-Du-Begeg-
nung in die Dimension des Es, wie M. Buber sie beschrieben hat12.
Mensch und Welt, Patient und Medikament werden auf diese

Weise zum verfügbaren Inhalt des Wissens und zum interessanten
Gegenstand der Eorschung. Zur Behandlung gehört beides, das
sachliche Wissen und das technische Können (P. Christian). Daß
dies zu einer «impersonalen Reduktion» oder wie G. Marcel sagt,
zu einer Degradierung des Menschen führt, ist von modernen
Medizinern und Anthropologen häufig festgestellt worden. Diese

impersonate Reduktion hat zur Voraussetzung die Auswechselbarkeit

von Mensch und Tier, denn das applizierte Medikament wurde
zuvor im Tierversuch erprobt und ist aufgrund der angenommenen
Analogie von Tier und Mensch nun auch für die Beeinflussung der
somatischen Punktionen des Menschen anwendbar. Weiter gehört
zu dieser Reduktion die Partialisierung des Menschen, d. h. der
Arzt und entsprechend sein Helfer, der Apotheker, läßt sich nicht
auf den Patienten als Ganzes ein, sondern isoliert die somatische
Störung, sieht nicht das «Antlitz», sondern die Farbe der Haut,

11 P. Christian, Die heilende Liebe: Medicus viator (A. 4), S. 153; vgl.
dazu D. Rössler, Der «ganze Mensch». Das Menschenbild der neueren
Seelsorgelehre und des modernen medizinischen Denkens im Zusammenhang der
allgemeinen Anthropologie (1962), S. 87ff.

12 M. Buber, Ich und Du (1923).



H.-H. Schrey, Medikament und Personalität 383

nicht den Blick des Patienten, sondern die Beschaffenheit der

Pupille, nicht die Hand als Organ menschlicher Kommunikation,
sondern als Prüfobjekt von Pulsschlag und Durchblutung. Wird
der Mensch als eine Summation somatischer Funktionen
verstanden, entspricht diesem Verständnis der Versuch der Pharma-
zeutik, Funktionsstörungen durch biochemische Mittel zu beheben.
Man könnte hier von einem Einfluß der Physik und insbesondere
der Chemie auf das medizinische Denken reden13. Wird der Mensch
auf ein naturwissenschaftliches Objekt reduziert, so wird er - mit
Viktor von Weizsäcker zu reden - als ontische und nicht als

pathische Existenz verstanden14. Ontische Existenz ist eshafte,

verdinglichte Existenz, eine Vorhandenheit, für die das Verbum
«sein» zuständig ist, also nacktes Sein, während das Wort «pathisch»
andeutet, daß hier die Existenz weniger gesetzt als vielmehr
erlitten wird als «du», «er» oder «wir», aber eben nicht als «es».

Ein «es», verstanden als ontische Existenz, ist austauschbar, ist
typischer Fall einer Reihe von gleichgearteten Fällen und ist auch

nur in Hinsicht auf seine Typik interessant, aber nicht als individuell-
Einmaliges. Dem entspricht, daß die Spezialitäten der heutigen
Pharmazie im Grunde «therapeutische Konfektionsanzüge» (Bock)
sind, die zwar durch Zusatzmedikation oder Dosisverteilung in
gewissen Grenzen auch individuell geschneidert werden können,
wobei allerdings die Verantwortung weithin vom Apotheker oder

vom Arzt auf den Großhersteller verlagert wird. Zur impersonalen
Reduktion gehört auch die Verlagerung der Verantwortimg auf
andere Instanzen, gleichsam eine ethische Arbeitsteilung, durch
welche die Irrtumsmöglichkeit des vielbeschäftigten, überlasteten
Praktikers möglichst vermieden werden soll.

Der grundsätzlich materialistische Ansatz der neuzeitlichen
Heilkunde äußert sich noch in einem andern: in der Beeinflussung nicht
nur der somatischen Funktionen, sondern damit zugleich der

psychischen. Wenn davon ausgegangen wird, daß psychische
Phänomene Reflexe somatischer Zustände sind, dann muß ja wohl
auch eine Beeinflussung des Seelischen vom Körperlichen her

möglich und legitim sein. So kann es nicht wunder nehmen, wenn
wir hören, daß in den USA der Umsatz der Psychopharmaka

13 Vgl. E. Krokowski, Der Einfluß der Physik auf das medizinische Denken.

Berliner Antrittsvorlesung (1962), S. 93-96.
14 V. von Weizsäcker, Anonyma (1946), S. lOf.



384 H.-H. Schrey, Medikament und Personalität

(«Happy-Pills, Wurstigkeits-Tabletten») an zweiter Stelle liegt und
nur durch die Antibiotika übertroffen wird! Mit Recht kann man
hier von einer «Pillenhörigkeit» des modernen Menschen sprechen,
der sich auf bequeme Weise mittels Medikamenten in einen
euphorischen Zustand versetzt und auf die Pillen die höchsten Erwartungen

setzt. Sie sollen sowohl beruhigen wie aufputschen, den durch
die Rastlosigkeit des Alltags ausbleibenden Schlaf bringen, und
beim Geschlechtsverkehr zwar den damit verbundenen Lustgewinn
ermöglichen, ohne Gefahr einer Zeugung neuen Lebens. Drogen
sollen neue transzendente Erlebnisräume eröffnen, bis hin zu einer
mystischen visio Dei. Sie sollen aber auch der Gerichtsmedizin die
Wahrheitsfindung bei Verbrechen erleichtern («Wahrheitsdroge»).
So ergeben sich aus dem gegenwärtigen Stand der Pharmazie und
der biochemischen Forschung «ungeahnte Möglichkeiten der Selbst-
und Eremdmanipulation»15. Manipulierbarkeit des Lebens - das

ist es aber genau, was sowohl der Patient wie der Arzt suchen und
wozu der Apotheker Erfüllungsgehilfe ist! Der «perfekte Patient»
der Gegenwart «ist der Kranke, der sich als Subjekt aufgibt, um
ein williges Objekt der modernen Wissenschaft zu werden»16. Er
bringt, wenn er sich an den Arzt oder Apotheker wendet, den
modernen Glauben an die Technik mit, sieht im Arzt den
Gesundheitsmonteur und erwartet von ihm etwa dasselbe, was er als

Autofahrer von seiner Reparaturwerkstatt verlangt : eine möglichst
kurze, auf den Ort des Schadens lokalisierte Behebung der Panne.
Er hat keine Zeit, kann nicht warten und will möglichst kurzfristig
Gesundheit gegen Geld eintauschen. Er erwartet spezialistische
«Behandlung» und merkt gar nicht, daß es in der Bedeutungsgeschichte

dieses Wortes um abhängige, ihrer Freiheit beraubte
untertänige Wesen geht und daß es dem Menschen nicht ziemt,
den Menschen zu «behandeln». «Ihm ziemt es aber, mit
seinesgleichen umzugehen. Menschenbehandlung ist eo ipso so viel wie
Menschenmißhandlung. Die rechte Menschenbehandlung aber ist
der Umgang mit Menschen.»17 Regau stellt fest: der perfekte
Patient würde mitleidig lächeln, wenn man ihm sagte, daß in dem

15 F. Hartmann, in: Das Arzneimittel in unserer Zeit (A. 1), S. 171.
19 Th. Regau, Medizin auf Abwegen. Der Einbruch der Technik in die

Heilkunst (1960), S. 61.
17 D. Sternberger, G. Storz & W. E. Süskind, Aus dem Wörterbuch des

Unmenschen (1962), S. 92.



H.-H. Schrey, Medikament und Personalität 385

Wort «Behandlung» das «Handauflegen» steckt, das alte, aller
Ratio und Technik entrückte Geheimnis der Heilung18. Der
perfekte Patient stimmt eher einer Auswechselung seiner Organe zu
als einer Veränderung seiner Lehensgewohnheiten. Narkose hat für
den perfekten Patienten ihren Schrecken verloren. Als
Bewußtseinsverlust ist sie zugleich die äußerste Aufopferung der
Subjektivität, denn in ihr wird der Mensch völlig zum manipulierbaren
Objekt der Naturwissenschaft, der er sich, je mehr sie sich komplizierter

Apparaturen bedient, desto lieber überläßt. Die ärztliche
Fürsorge, die nur in der Beratung oder gar der Feststellung der
Gesundheit besteht, wird vom perfekten Patienten abgelehnt, denn
das Wort, der Zuspruch oder der Rat stehen wesentlich geringer
im Kurs als die Apparaturen, die Medikamente, die Spritzen und
Bestrahlungen, in denen sich die Heilkunst in ganz anderem Maße
manifestiert als im bloßen Wort. Vergessen ist, wozu schon Äskulap,
der Urvater der Ärzte, geraten hatte: Erst das Wort, dann die
Droge, dann das Messer! Was soll solch ein Rat in einer Zeit, in der
«der Luxus der Maschine die Folge eines Denkzwangs geworden ist,
ein Symbol, wie ihr geheimes Ideal, das Perpetuum mobile, eine
seelisch-geistige Notwendigkeit»19. Der perfekte Patient steht in
einem stillen Einverständnis mit den ökonomischen Strukturen
seiner Zeit. Er bezahlt für seine Gesundheit, indem er sich
versichern läßt, und erwartet von Arzt und Versicherung ein Maximum
von Gegenleistung. Dem Objektcharakter des Geldes entspricht der

Objektcharakter der zu liefernden Ware, der Medikamente des

Monats. Nur wenn Geld und Ware einander genau entsprechen,
ist der Vertrag erfüllt. «Wer bei einer Erkältung zu Wärme und
Bettruhe rät, kann für den perfekten Patienten kein guter Arzt
sein. Der Kranke räumt vielleicht noch ein, daß seine Sorgen ihn
nicht schlafen lassen ; aber es ist für ihn nicht diskutabel, daß sein
Asthma einem uneingestandenen Konflikt, sein Magengeschwür
seinem ungestillten Ehrgeiz oder seiner Lebenshetze entspringe.
Von der technischen Medizin kann er erwarten, daß sie auch
Pillen gegen Schicksal bereithält.»20

18 Regau (A. 16), S. 62.
19 O. Spengler, Der Mensch und die Technik. Beitrag zu einer Philosophie

des Lebens (1931), S. 79.
20 Regau (A. 16), S. 67f.; vgl. auch die Auseinandersetzung M. Bubers

mit A. Huxleys Erlebnis des Meskalinrausches in «Dem Gemeinschaftlichen

25



386 H.-H. Schrey, Medikament und Personalität

Der mit dem Medizingebrauch verbundenen Erwartung liegt ein
durch die Technik bestimmter Lebensentwurf zugrunde. Man sucht
ein Höchstmaß an Leistung, denn ohne Leistung verliert das Leben
völlig seinen Wert. Daher wird das Altwerden zu einer früher so nie
gekannten Lebenskrise, denn den alten Menschen braucht niemand,
die Wirtschaft und Technik schon gar nicht, und daher hat er
seinen Lebenssinn verloren. Geschäftigkeit wird mit Dasein
verwechselt. Neben der möglichst hohen Leistungspotenz braucht der
perfekte Patient aber noch möglichst perfekte Leidlosigkeit, ein
Leben ohne Schmerz und mit möglichst großen Genußchancen.
Hier wirkt sich nun auch die demokratische und die Wohlstandsstruktur

unserer Gesellschaft aus. Während früher kostspielige
Heilmittel und -methoden nur den Reichen zugänglich waren,
ist dieser ökonomische Engpaß heute weithin weggefallen und auch
dem einfachen Versicherungsnehmer stehen hochwirksame und
kostspielige Behandlungsmethoden zur Verfügung. Die
Demokratisierung wirkt sich dahin aus, daß die Exklusivität der
Arzneimittelverbreitung durch Rezeptur und Apotheke weitgehend abge-

folgen» (Ges. Werke I, S. 464ff.): Der wahre Name der Paradiese, die man
sich mit chemischen oder anderen Mitteln für ein Weilchen beschafft, ist
Situationslosigkeit. Situationslos sind sie wie der Trancezustand und wie die
Schizophrenie, weil sie ihrem Wesen nach ungemeinschaftlich sind. Jede
Situation aber, auch die Situation dessen, der in die Einsamkeit ging, ist der
Gemeinschaftlichkeit von Logos und Kosmos verhaftet. — Der Mensch mag
seine Situation, zu der seine Umgebung gehört, bewältigen wie er will, er
mag ihr standhalten, er mag sie ändern, er mag sie, wenn es not tut, mit
einer anderen vertauschen; nur die flüchtige Flucht aus dem Anspruch der
Situation in die Situationslosigkeit ist keine rechtmäßige Sache des
Menschen.

Zum Einfluß des Medikamentengebrauchs, besonders der Anti-Baby-Pille,
auf das personale Verhalten vgl. R. Kaufmann, Auf dem Weg zum
Übermenschen. Der moderne Mensch und die Biologie : Die Kirche als Faktor einer
kommenden Weltgemeinschaft (1966), S. 505: Das mechanische Einnehmen
der Pillen führt zu einer ganz neuartigen seelischen Einstellung zu dem
Geschlechtsakt, macht ihn zu einem Konsumvorgang, gleichwertig anderen
Vorgängen der modernen Konsumwelt... Daraus können sich
massenpsychologische Konsequenzen entwickeln, die wieder auf die Psyche des

Individuums zurückschlagen und hier zu schweren Störungen führen
(Verdrängung, Schuld- und Angstkomplexe)... Enthemmung der jüngeren Ge-

sellschaftsmitglieder, Überfütterung mit gefahrlosem Sex und daraus
resultierend Unlust, Ekel, möglicherweise noch viel spezifischere soziale
Verhaltensweisen, sind zu befürchten.



H.-H. Schrey, Medikament und Personalität 387

baut und der Verkauf auch durch andere Stellen möglich gemacht
werden soll. Wird dagegen eingewandt, der Konsument könne von
sich aus die unangenehmen oder gar verhängnisvollen
Nebenwirkungen der Medikamente nicht beurteilen und es bestehe die
Gefahr zunehmender Süchtigkeit, so kann von einer liberalen
Auffassung dagegen gesagt werden, man solle es dem Einzelnen
überlassen, wenn er «gefährlich leben» will. Schließlich lasse die
Gesellschaft ja auch den freien Verkauf von Tabak und Alkohol zu,
die beide nachgewiesenermaßen à la longue eine erhebliche
Beeinträchtigung der Volksgesundheit darstellen.

Verweilen wir bei dem zuletzt angesprochenen Problem, so
scheint es mir, als stünden wir heute an einem Wendepunkt. Darüber
besteht bei allen Sachkennern in Ost21 und West22 Übereinstimmung,

daß Medizin und Pharmazie im Dienste eines sozialen
Humanismus zu stehen haben. Das bedeutet, daß die großen
wissenschaftlichen Fortschritte auf diesen Gebieten einem möglichst
großen Teil der Menschheit zugänglich gemacht werden und durch
organisatorische Maßnahmen neue Formen der ärztlichen
Versorgung in weltweitem Rahmen gefunden werden müssen. Das ist
die eine Seite des Problems. In den hochentwickelten
Industriegesellschaften Amerikas und Europas ist die Entwicklung der
Arzneimittelverbreitung heute aber an einen Punkt gelangt, da
die Forderung nach einer vernünftigen Beschränkung und
Selbstkontrolle des Arzneimittelkonsumenten nicht laut genug erhoben
werden kann.

3.

Von daher stellt sich das Problem einer vernunftgemäßen
Einstellung zum Medikamentengebrauch besonders dringlich; es wird
zur Frage nach der Bestimmung und Zukunftsverantwortung des

Menschen überhaupt23.
Diese Warnung muß im rechten Sinne verstanden werden. Es

geht nicht darum, im Gefolge einer kulturpessimistischen Ein-

21 Vgl. dazu: Medizin und Philosophie — Arzt und Gesellschaft, hrsg. von
H. Steussloff, Wiss. Zeitschr. d. Karl-Marx-Universität Leipzig, Math.-
nat. Reihe, Sonderband 5 (1965).

22 H. E. Sigerist, Die Heilkunst im Dienste der Menschheit (1954).
23 So Bock (A. 1), S. 26.



388 H.-H. Schrey, Medikament und Personalität

Stellung den Medikamentengebrauch überhaupt zu verdächtigen
und den Zeitgenossen madig zu machen. Ohne den heutigen hohen
Stand der Pharmazie befänden wir uns noch in einem Zustand,
der alles andere als wünschenswert wäre. Das Medikament ist
Adiaphoron, d. h. ein neutrales Mittel, das an sich weder gut noch
böse ist, aber zum Guten wie zum Bösen verwendet werden kann.
Es steht damit nicht anders als bei der Erfindung des Pulvers, der
Flugzeuge oder der Atomspaltung. Weder das Pulver, noch das

Flugzeug, noch die Atomspaltung sind an sich böse. Es ist der
Mensch, der durch seinen Gebrauch diese Mittel gut oder böse

macht. Von ihnen gilt das Wort des Apostels Paulus: Alles ist
erlaubt, aber nicht alles ist heilsam; alles ist erlaubt, aber nicht
alles baut auf (1. Kor. 10, 23). Das Urteil über Heilsamkeit und
aufbauenden Sinn der Mittel ist Sache menschlicher Verantwortung
und muß gemeinsam von allen Beteiligten, vom Arzt und
Apotheker, vom Hersteller und Patienten, aber auch vom
Sozialpolitiker wahrgenommen werden.

Von den Erkenntnissen der neueren medizinischen Anthropologie
her zeigt sich ein neues Verständnis der Krankheit. Diese wird
nicht nur als Funktionsstörung der Organe verstanden, sondern
als ein Zustand der Unfreiheit, durch den der in seiner Körperlichkeit

befangene Mensch durch die Anomalie seiner psycho-physischen
Grundlagen der Anerkenntnis und Erfüllung seiner Lebensaufgabe
beraubt ist24. Das entscheidende Kriterium für die Krankheit ist
die Unfreiheit, also nicht nur die pathologische Organstörung.
Diese kann umgekehrt Folge eines vorgängigen Freiheitsverlustes
sein. «Wo immer das Leben sich einengt, durch unwiderrufliche
oder doch schwer korrigierbare Entwickungen und Entscheidungen,
kann Krankheit den Verlust dadurch ertragen helfen, daß sie den
Freiheitsverlust anschaulich macht mit dem Charakter einer
objektiven, scheinbar von außen auf das Individuum
zukommenden Wirklichkeit. Krankheit repräsentiert den Verlust an
Freiheit.»25 Die in der Krankheit offenbar werdende Insuffizienz

gegenüber den Aufgaben des Lebens26 ruht also zumeist
auf einer breiteren Basis als der nur somatischen auf. Es ver-

24 Vgl. O. Schwarz, Medizinische Anthropologie (1929), S. 256.
25 A. Mitscherlich, Freiheit und Unfreiheit in der Krankheit. Das Bild

des Menschen in der Psychotherapie (1946), S. 71.
26 H.-J. Schoeps, Was ist der Mensch? (1960), S. 289.



H.-H. Schrey, Medikament und Personalität 389

schlingen sich im Krankheitsgeschehen die Sphären des Körperlichen

und des Seelisch-Geistigen in einer weit komplizierteren
Weise, als es einer rein naturwissenschaftlich orientierten Medizin
faßbar und zugänglich ist. Es zeigt sich, daß Krankheit sowohl
Geschichte wie Geschick des Menschen werden kann, also nicht
nur abnorme Organzuständlichkeit ist, sondern tiefere Existenzstörung.

«Dieses ist aber heute zur eindeutigen Gewißheit geworden,
daß nicht nur die Entstehung von Krankheit und Leiden weitgehend

mit Störungen zusammenhängt, die ursprünglich den
Menschen als personales Subjekt oder seine konkrete geschichthche
Lebenssituation oder sein Verhältnis zum Geiste betreffen, sondern
daß auch alle Heilung ganz wesentlich mit diesen Faktoren
zusammenhängt.»27 Darum kann eine Heilung auch nicht allein auf
medikamentösem Wege erzielt werden, sondern bedarf des
Heilwillens des Patienten, wie umgekehrt der Heilungsprozeß durch
Verkrampfung, Sich-gehen-Lassen oder Abkehr vom Leben blok-
kiert werden kann. Die rein naturwissenschaftlich-biologische Sicht
des Menschen und seiner Krankheit wird überhöht durch die
biographische. «Damit soll angedeutet werden, daß Krankheiten an
Wendepunkten lebensgeschichtlicher Konflikte stehen oder Krankheiten

in die schleichende Krise eines ganzen Lebens eingeflochten
sind, ferner daß Krankheiten den Stellenwert von moralischen Eehl-
positionen und geistigen Konflikten einnehmen können (A. Jores).»28
So kann heute die Frage nicht nur nach der Ursache, sondern nach
dem «Sinn» der Krankheit29 gesteht werden. Auch darin bahnt sich
eine Überwindung der rein naturwissenschaftlichen Betrachtungsweise

an, die von der Kategorie der Kausalität beherrscht ist.
Krankheit zeigt an, daß etwas mit uns, d. h. nicht nur mit unserem
Leibe, sondern unserer ganzen leib-seelisch-geistigen Daseinsverfassung

nicht in Ordnung ist.
Ist mit dieser Erkenntnis zugleich ausgesprochen, daß wir bei

27 K. Graf v. Dürckheim, Anthropologische Voraussetzungen jeglichen
Heilens: Die Therapiewoche 8, 6 (1958); abgedruckt in: Wege der Forschung,
10. Der leidende Mensch, hrsg. v. A. Sborowitz (1960, 19652), S. 159.

28 P. Christian, Die anthropologische Fragestellung in den einzelnen
Wissenschaften: Medizin, in: Wege zur pädagogischen Anthropologie.
Versuch einer Zusammenarbeit der Wissenschaften vom Menschen, hrsg. von
A. Flitner u. a. (1963), S. 59f.

29 A. Jores, Vom Sinn der Krankheit, Hamburger Universitätsreden 11

(1950).

26



390 H.-H. Schrey, Medikament und Personalität

der Heilung auch ohne Medikamente auskommen können? Das ist
bei der anthropologischen Medizin nicht der Fall. Jores geht in
seinem Vortrag über den Sinn der Krankheit auch auf diese Frage
ein und stellt fest, daß es für jeden Arzt beglückend ist zu sehen,
wie mittels der modernen Chemotherapeutika und Antibiotika die

Heilung innerhalb kürzester Zeit bewirkt wird. Aber sind wir
dadurch etwa das Kranksein losgeworden, oder ist auch nur die
Zahl der Kranken in etwa herabgesetzt worden? Keineswegs! Das
rührt daher, daß durch diese hochwirksamen Mittel dem Menschen
das Kranksein sehr bequem gemacht wurde. «Es ist ihm gar keine
Möglichkeit gegeben, zu einer Sinnerkenntnis des Krankseins zu
kommen. Oberflächlichkeit ist ein Fluch, der auf unserem heutigen
Sein lastet.»30 Mit Hilfe von Penicillin drückt man sich um alles
herum, erzielt zwar vorübergehend Gesundheit, lebt jedoch mit
seiner inneren Unordnung und Problematik, die zumindest eine
Teilursache des Krankwerdens war, weiter. Die Chance zu einer
echten Lebensreife ist vertan, die Morbidität ist unverändert, ja hat
vielleicht noch zugenommen. Wir stehen hier vor dem, was
P. Christian das Paradox der Medizin genannt hat: sie beruht auf
zwei konträren Erfahrungsweisen, der gegenständlich-objektiven
und der personal-menschlichen. «Wäre die Medizin nicht objektiv,
wäre sie unmöglich; wäre sie nur wissenschaftlich und objektiv,
so wäre sie unmenschlich.»31

Auf eine weitere Paradoxie ist aufmerksam zu machen: der
Mensch «ist» zwar seine Krankheit, er hat sie nicht nur als Syndrom
organischer Störungen, er ist aber nicht «nur» seine Krankheit,
sondern steht als geistige Person über ihr. Wir haben gesehen,
daß das Kranksein nicht von der Lebensgeschichte eines Menschen

zu trennen ist, also sehr innig mit seinem Dasein verbunden ist,
also auch in die seelisch-geistigen Bereiche ragt; jedoch darf
jenseits der psycho-physischen Störung eine Unzerstörtheit des geistigen

Personseins angenommen werden32. Weil sich Krankheit im
organischen Bereich abspielt, ist die Anwendung der Arzneimittel

30 Jores (A. 29), S. 22.
31 Christian, Liebe (A. 11), S. 154; ders., Das Personverständnis im

modernen medizinischen Denken (1952), bes. S. 150ff.
32 Die neuere Psychiatrie verdankt vor allem dem Wiener Psychiater

Viktor Prankl diese Erkenntnis, vgl. Der unbedingte Mensch (1949); Logos
und Existenz (1951).



H.-H. Schrey, Medikament und Personalität 391

legitim, ja geboten; weil der Mensch aber als geistige Person über
seiner Krankheit steht und auf diese Seinsweise angesprochen
werden kann, stößt die medikamentöse Heilkunst an ihre Grenze.

Um der Würde dieses Personseins willen lohnt sich letztlich
überhaupt nur der Aufwand und die Mühe, die sich die ärztliche und
pharmazeutische Kunst mit der Wiederherstellung der Patienten
machen.

Nunmehr ist auch die eingangs gestellte Frage nach der aktuellen
Bedeutung der Heilungen Jesu beantwortbar geworden. Sie sind
uns nicht berichtet, um Stimmung gegen die wissenschaftliche
Heilkunst zu machen und uns ganz auf die «Heilung aus dem
Geist» zu verweisen. Was in ihnen sichtbar wird, ist der Hinweis
darauf, daß der Arzt über den rein technischen, aus den
Notwendigkeiten der pathologischen Situation herrührenden Kontakten,

zu denen auch der Gebrauch von Arznei und Skalpell gehört,
den Kranken in einer ganz anderen, weit umfassenderen Sicht
sehen darf, nämlich als den leidenden, aber zum Heil im Reich
Gottes berufenen Nächsten. Daraus kann ein neues, vertieftes
Verständnis des Berufes des Arztes und des Apothekers erwachsen:
beide sind weder nur die Techniker oder Künstler der Gesundheit,
noch auch die Verteilungsstellen eines wichtigen Zweiges der
modernen Großindustrie, sondern Haushalter Gottes, denen nicht
nur ein großes Maß an Wissen geschenkt, sondern eine hohe

Verantwortung im Gewissen aufgetragen ist33.

Heinz-Horst Schrey, Heidelberg

33 «Alles Heilen hat wissenschaftliche und technische Kenntnisse und
Bemühungen zur Voraussetzung. Es erschöpft sich jedoch nicht darin. Das
Charisma der Heilung, das die Christenheit von Anbeginn an als ihr
geschenkt bekennt, ist eine den ganzen Menschen ebenso beanspruchende wie
durchdringende Gnadengabe»: Beruf und Berufimg des Arztes, hrsg. v.
B. Bornikoel und Chr. Scholz (1958), S. 229.


	Medikament und Personalität

