Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 24 (1968)

Heft: 5

Artikel: Medikament und Personalitat

Autor: Schrey, Heinz-Horst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878615

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878615
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Medikament und Personalitiit

Wenn es um die Frage geht, in welchem Verhiltnis das Ver-
stindnis der menschlichen Person zum Medikamentengebrauch
steht, so ist von der Tatsache auszugehen, dall wir uns hier inmitten
eines ungeheuren Bewultseinswandels befinden, der dadurch be-
dingt ist, dall «die moderne Arzneiwissenschaft in den letzten
50 Jahren mehr therapeutische Erfolge gebracht hat als 3500 Jahre
Erfahrungsheilkunst vorher»!. Das Arzneimittel ist mit der Existenz
des modernen Menschen so eng verbunden, dall eines ohne das
andere kaum zu denken ist. Uber die Bedeutung des Arzneimittels
fiir unsere Zeit nachdenken heit zugleich, wichtige Aufschliisse
iiber uns und unsere Zeit bekommen.

Ehe wir das tun, miissen wir freilich noch eine kurze Betrachtung
iiber die Bedingung der Moglichkeit der modernen Zuordnung von
Arznei und Mensch vorschalten. Warum gibt es denn diese Zu-
ordnung iiberhaupt? Was ist der Antrieb, der zu der modernen
Symbiose von Medikament und menschlicher Person gefiihrt hat?
Die Antwort mufl lauten: er liegt in dem é&rztlichen Auftrag zu
helfen und zu heilen. «Der innere Antrieb zum Helfen ist ein
Humanum, das schon im VorbewuBtsein angelegt ist, die onto-
logische Substanz, deren Versittlichung sich mit der Reifung des
menschlichen Geistes, der Entwicklung menschlicher Hochkulturen
im Medium der Freiheit vollzieht.»?

Das abendlindische Arzttum hat sowohl durch die griechische
Weltauffassung wie durch das Bild vom Menschen im Christentum
seine Prigung erfahren. Man kann das Helfen und Heilen keines-
wegs ausschlieBlich fiir den Einflul des Christentums in Anspruch
nehmen, denn schlieBlich «ist der Geist der abendlindischen Medizin
der des Hippokrates» (M. Pohlenz). Beides wirkt in einzigartiger
und letztlich harmonischer Weise zusammen: der griechische Trieb,

1 H. E. Bock, Fortschritte und Erfolge der modernen Arzneibehandlung:
Das Arzneimittel in unserer Zeit. Forum Philippinum Marburg (1964), S. 27.
2 F. Hartmann, Der #rztliche Auftrag (1956), S. 234.



378 H.-H. Schrey, Medikament und Personalitit

Mittel und Wege der Heilung nicht dem Zufall zu iiberlassen,
sondern das érztliche Tun auf Wissen zu begriinden, und der
christliche Impuls, im Naturgesetz ein gottliches Gebot und im
Andern den mir von Gott verordneten Néchsten zu sehen. So
«fiigt das Christentum diese Wissenschaft in eine Wertordnung ein
und gibt ihr dadurch einen Sinn, der nicht mehr nur in ihr selbst
liegt»3. DaBl Helfen und Heilen mit wissenschaftlicher Forschung
verbunden ist, gehort zu den Grundlagen des gegenwirtigen Ver-
haltnisses von Medikament und Personalitdt. Zu den elementaren
geisteswissenschaftlichen Voraussetzungen des drztlichen Auftrages,
aber ebenso des Apothekers gehort die Synthese von Wissen und
Gewissen, von Heilen und Forschen.

DaB dies nicht immer so war, zeigt ein Blick auf die biblischen
Verhiltnisse. Im Alten Testament herrscht die Vorstellung vor,
dafl Krankheit und Tod Strafen Gottes seien (Gen. 3, 16: Ich will
dir viel Schmerzen schaffen, wenn du schwanger wirst; Ps. 38,
2ff.; 51, 101f.), gegen die durch Medizin nichts zu unternehmen ist,
sondern allenfalls durch Gebet, Opfer und Geliibde, also durch rein
religiose Mittel, die die Versohnung des gottlichen Zornes zum Ziel
haben?. Im A. T. wird nur einmal von einem «richtigen» Heilmittel
berichtet: als Konig Hiskia erkrankte, legte ihm der Prophet Jesaja
ein Feigenpflaster auf (Jes. 38; 2. Kon. 20, 1-11), doch ist diese
Prozedur verbunden mit Gebet. In den apokryphen Schriften des
A.T., im Buch Tobit, heilt Tobias seinen blinden Vater mit Fisch-
galle (11, 6-11). Auch an der einzigen Stelle, da im A.T. der
Apotheker erwédhnt wird, in den Spriichen des Jesus Sirach (38,
1-15), wird einerseits dem Arzt die Ehre gegeben, anderseits aber
auf den schon angedeuteten Zusammenhang zwischen Heilung,
Gebet und Opfer verwiesen:

Halte den Arzt in Ehren, so wie’s ihm zukommt, damit er dir zur Ver-
fiigung stehe, denn auch ihn hat der Herr erschaffen.

... Der Herr schafft aus der Erde Heilmittel, und der verstindige Mann
wird sie nicht verschmihen.

3 Hartmann, ebd., S. 235.

4 Vgl. P. Humbert, Maladie et médecine dans I’Ancien Testament: Rev.
d’hist. et de phil. rel. 44 (1964), S. 1-29; R. und M. Hengel, Die Heilungen
Jesu und medizinisches Denken : Medicus viator. Festschr. f. Richard Siebeck
zum 75. Geburtstag (1959), S. 331-361.



H.-H. Schrey, Medikament und Personalitiit 379

... Er verlieh den Menschen Einsicht, um sich als herrlich zu erweisen
durch seine wunderbaren Heilmittel.
Durch sie beseitigt der Arzt ihre Beschwerden.
Der Apotheker bereitet aus ihnen eine Mischung,
und noch nicht hat er dieses sein Geschift zu Ende gebracht,
da stellt sich schon Wohlbefinden durch ihn auf der Erde ein.

Die Existenz des Arztes wird gleichsam als ein «notwendiges
Ubel» betrachtet, wenn gesagt wird — und v. 12 wiederholt es
nochmals! — dafl auch den Arzt der Herr erschaffen habe. Sicherer
ist es jedoch, zum Herrn zu beten und sich von Siinde zu reinigen.
Wer das nicht tun mag, von dem gilt: wer aber siindigt vor dem,
der ihn erschaffen hat, moge dem Arzte in die Hédnde fallen! (v. 15).
«Man hat den Eindruck, als stehe der Schreiber in einem gewissen
Gegensatz zu fromm orthodoxen Kreisen, die die Téatigkeit des
Arztes grundsitzlich ablehnten. So fiihrt er religiose und rationale
Griinde ins Feld, vielleicht ist er in seiner Hochschitzung der
arztlichen Tatigkeit, die jedoch mit einem guten Stiick Skepsis
vermischt ist, von der hellenistischen Aufklarung beeinflufit.»®

Im Neuen Testament wird zwar der kausale Zusammenhang
zwischen Krankheit und Siinde nicht mehr aufrecht erhalten (vgl.
Joh. 9, 3: es hat weder dieser noch seine Eltern gesiindigt), doch
wird eine ddmonische Verursachung der Krankheiten angenommen,
so daf} jede Heilung im Grunde eine Entmachtung der Ddmonen ist.
Wie verschieden griechisches Denken und neutestamentlicher
Glaube das Phinomen der Krankheit verstehen, kann an einem
Vergleich zwischen dem Verstédndnis der Epilepsie bei Hippokrates
und in den Evangelien festgestellt werden. Hippokrates widmet
eine eigene Schrift der «heiligen Krankheit», in der er radikal mit
der iiberlieferten theurgischen Medizin bricht. Er schreibt folgen-
dermafllen:

Mit der Krankheit, die man die heilige nennt, steht es folgendermafen:
Keineswegs scheint sie mir gottlicher oder heiliger zu sein als die anderen
Krankheiten, sondern einen natiirlichen Ursprung haben die anderen Krank-
heiten, einen natirlichen Ursprung und Grund auch diese... Diese sog.
heilige Krankheit entsteht aber aus denselben Ursachen, und bei jeder gibt
es Mittel und Wege, ihr entgegenzuwirken, indem man die Ursache beseitigt
und das Gegenteilige beférdert. Dariiber mull der Arzt Bescheid wissen;

dann wird er, wie die anderen so auch diese Krankheit heilen kénnen, ohne
Reinigungen und Beschwoérungen ©.

5 Hengel (A. 4), S. 335f. 8 Zit. nach Hartmann (A. 2), S. 94.



380 H.-H. Schrey, Medikament und Personalitit

Hippokrates wendet sich also griindlich von einer theurgischen
Medizin ab und sucht vom Gedanken der Physis her das Phdnomen
zu verstehen; das Krankheitsgeschehen wird natiirlich erkléirt: der
Sitz der Epilepsie ist im Gehirn und wird auf eine gestorte Zirkula-
tion von Blut, Phlegma und Luft zuriickgefiihrt. Krankheit ent-
steht also durch eine Verinderung der Physis des Menschen, und
Heilung geschieht durch Wiederherstellung des physischen Gleich-
gewichts. Atheistisch ist darum Hippokrates nicht, denn er betont,
dafl alle Krifte der Natur gottlich seien. — Ganz anders das Neue
Testament. Dort wird Epilepsie auf ddmonische Einwirkung zu-
riickgefiihrt (vgl. Matth. 17, 14ff.). Die Heilung geschieht hier
nicht auf medikamentésem Wege, sondern als Exorzismus: Du
sprachloser und tauber Geist, ich gebiete dir, fahre aus ihm und
kehre nicht mehr in ihn zuriick! Heilungen sind im N. T. Wunder-
taten, Einbriiche in den Machtbereich des Bisen und Zeichen des
anbrechenden Gottesheils der neuen Welt. Der 1.Joh. brief kann in
diesem Sinne das Werk Jesu verstehen (3, 8): dazu wurde der Sohn
Gottes offenbar, dall er die Werke des Teufels zerstore. Das Heilen
ist also eingeordnet in das Heilswerk Jesu, ist die praktische Seite
seiner Verkiindigung der Gottesherrschaft. Dieses Heilen hat zwei
Merkmale: einmal bedarf es keiner Arzneimittel?, sodann geht es
niemals nur um korperliche Heilung, sondern um eine Wieder-
herstellung des ganzen Menschen nach Leib und Seele. Durch die
Heiltdtigkeit Jesu werden Kranke und Gesunde religios gleich-
berechtigte Biirger im Reiche Gottes. Darum ist korperliche
Heilung sehr haufig mit Vergebung der Siinden verbunden (Mark. 2,
11; Matth. 9, 2-8; Luk. 5, 17-26). R. und M. Hengel haben recht,
wenn sie betonen, daBl «die Heilungen Jesu prinzipiell mit medi-
zinischen und érztlichen Kategorien nicht kommensurabel sind,
weder ihrem Sinngehalt nach, noch durch die Art und Weise, wie
sie sich jeweils ereignet haben»®.

Die Frage, welche aktuelle Bedeutung die Heilungen Jesu und

7 Eine Ausnahme bildet das Handauflegen und der Gebrauch von Speichel
(Mark. 8, 22—-26; Joh. 9, 6; Mark. 7, 32ff.).

8 Hengel (A. 4), S. 355; vgl. auch A. Oepke, idouai: Theol. Wort., 3
(1938), S. 213: Die Wunderheilungen Jesu nehmen, trotz aller vorhandenen
Analogien, in der Religionsgeschichte eine besondere Stellung ein. Sie stehen
in unzertrennlichem Zusammenhange mit der Eigenart und dem einzig-
artigen Sendungsbewultsein Jesu.



H.-H. Schrey, Medikament und Personalitit 381

die ihr zugrundeliegende Sicht des Menschen haben koénnte, soll
im Augenblick noch zuriickgestellt werden; wir werden am Ende
unserer Betrachtung noch einmal darauf zuriickkommen miissen.
Oder sollten wir jetzt schon zu der Alternative kommen, dal
Heilung, die auf priesterlichem Urwissen beruht, auf dem Briicken-
schlag zwischen Gott und Menschen, allein legitime Heilung ist,
aulerhalb dessen jeder Kingriff Pfuscherei, verstirkte Siinde und
neuer Frevel ist??

Jedoch auch diese Frage wollen wir zunédchst noch unbeantwortet
lassen und uns der anderen zuwenden, welches Verstindnis des
Menschen und der Welt hinter der modernen Heilkunde steht.

Von Oppen hat mit Recht darauf hingewiesen, dafl Charakter
und Anwendung des modernen Arzneimittels auf einer Reihe von
Isolierungen beruhen. Vor allem wird die Krankheit als solche
isoliert, und diese Isolierung ist die Voraussetzung fiir die in den
Drogen vorhandene, nun ihrerseits der Isolierung unterworfene
Form der Wirkstoffe®. Dall geschichtlich betrachtet dieser Iso-
lierungsprozell etwa in der alten Signaturenlehre seltsame und zum
Teil recht wunderliche Wege ging, deren naturphilosophische
Grundlage die Annahme einer Ahnlichkeit von Naturding und
Mensch war, kann hier aufler Betracht bleiben (vgl. etwa E. Schle-
gel, Religion der Arznei — das ist Herr Gotts Apotheke erfindungs-
reiche Heilkunst. Signaturenlehre als Wissenschaft, 1915). Kin
weiteres Moment in diesem Isolierungsproze3 war die Annahme
einer materiellen Kausalitit sowohl bei der Krankheit wie beim
Heilmittel. Erst wenn psychische oder tbersinnliche Faktoren bei
der Krankheit theoretisch ausgeschaltet sind und nur noch kérper-
hafte Funktionen, bezw. Funktionsstorungen iibrig bleiben, kann
der Siegeszug der modernen biochemisch ausgerichteten Pharmazie
beginnen. Dieser Vorgang setzt die fiir neuzeitliches Denken
typische Objektivierung von Mensch und Welt voraus: der Mensch

® Vgl. H. Bliiher, Traktat iiber die Heilkunde (1926), S. 9ff.

10 D. von Oppen, Ethische und moralische Fragen, die mit dem Arznei-
mittelverbrauch und -miBlbrauch im Zusammenhang stehen: Das Arznei-
mittel (A. 1), S. 149-156; abgedruckt unter dem Titel « Ethische Fragen um
das moderne Arzneimittel»: Zeitschr. f. ev. Ethik 9 (1965), S. 239-247.



382 H.-H. Schrey, Medikament und Personalitdit

als handhabbares Korperding, als physisches Objekt, ebenso ver-
sachlicht wie die Welt der Mittel, mit denen auf dieses Objekt
eingewirkt werden kann. Die Objektivierung der Welt erreicht
dort ihren Hohepunkt, wo die in ihr begegnenden Erscheinungen
der Pflanzen- und Tierwelt sowie der geologischen Schicht nicht
mehr lediglich dankbar hingenommen und nutzbar gemacht werden,
sondern wo durch kiinstliche Synthese ganz neue Kunststoffe erzielt
werden, welche die Natur so nicht zu bieten hat. Ihre groBten
Erfolge hat die moderne Heilkunst gerade durch die Bewirkung
einer «zweiten Natur», der Welt der biochemischen Kunststoffe,
erzielt. Dieser Prozell scheint unwiderruflich zu sein, denn «jedes
praktische Handeln beruht auf einer solchen Entfremdung durch
impersonale Reduktion: So ist die Gleichsetzung des menschlichen
Leibes mit einem Korperding Voraussetzung fiir die Tatigkeit des
Chirurgen, die Aktionssicherheit des Internisten beruht auf der
wissenschaftlichen Objektivierung des Menschen»!t. Es ist die
Transformation des Menschen aus der Sphére der Ich-Du-Begeg-
nung in die Dimension des Es, wie M. Buber sie beschrieben hat 2.
Mensch und Welt, Patient und Medikament werden auf diese
Weise zum verfiigharen Inhalt des Wissens und zum interessanten
Gegenstand der Forschung. Zur Behandlung gehort beides, das
sachliche Wissen und das technische Koénnen (P. Christian). Dal3
dies zu einer «impersonalen Reduktion» oder wie G. Marcel sagt,
zu einer Degradierung des Menschen fiihrt, ist von modernen
Medizinern und Anthropologen héufig festgestellt worden. Diese
impersonale Reduktion hat zur Voraussetzung die Auswechselbar-
keit von Mensch und Tier, denn das applizierte Medikament wurde
zuvor im Tierversuch erprobt und ist aufgrund der angenommenen
Analogie von Tier und Mensch nun auch fiir die Beeinflussung der
somatischen Funktionen des Menschen anwendbar. Weiter gehort
zu dieser Reduktion die Partialisierung des Menschen, d. h. der
Arzt und entsprechend sein Helfer, der Apotheker, 146t sich nicht
auf den Patienten als Ganzes ein, sondern isoliert die somatische
Storung, sieht nicht das «Antlitz», sondern die Farbe der Haut,

11 P, Christian, Die heilende Liebe: Medicus viator (A. 4), S. 153; vgl.
dazu D. Réssler, Der «ganze Mensch». Das Menschenbild der neueren Seel-
sorgelehre und des modernen medizinischen Denkens im Zusammenhang der
allgemeinen Anthropologie (1962), S. 87ff.

12 M. Buber, Ich und Du (1923).



H.-H. Schrey, Medikament und Personalitdt 383

nicht den Blick des Patienten, sondern die Beschaffenheit der
Pupille, nicht die Hand als Organ menschlicher Kommunikation,
sondern als Priifobjekt von Pulsschlag und Durchblutung. Wird
der Mensch als eine Summation somatischer Funktionen ver-
standen, entspricht diesem Verstdndnis der Versuch der Pharma-
zeutik, Funktionsstérungen durch biochemische Mittel zu beheben.
Man konnte hier von einem Einflufl der Physik und insbesondere
der Chemie auf das medizinische Denken reden!3. Wird der Mensch
auf ein naturwissenschaftliches Objekt reduziert, so wird er — mit
Viktor von Weizsicker zu reden — als ontische und nicht als
pathische Existenz verstanden't. Ontische Existenz ist eshafte,
verdinglichte Existenz, eine Vorhandenheit, fiir die das Verbum
«seiny» zustandig ist, also nacktes Sein, wihrend das Wort «pathisch»
andeutet, dal hier die Existenz weniger gesetzt als vielmehr
erlitten wird als «du», «er» oder «wir», aber eben nicht als «es».
Ein «es», verstanden als ontische Existenz, ist austauschbar, ist
typischer Fall einer Reihe von gleichgearteten Féllen und ist auch
nur in Hinsicht auf seine Typik interessant, aber nicht als individuell-
Einmaliges. Dem entspricht, dall die Spezialititen der heutigen
Pharmazie im Grunde «therapeutische Konfektionsanziige» (Bock)
sind, die zwar durch Zusatzmedikation oder Dosisverteilung in
gewissen Grenzen auch individuell geschneidert werden koénnen,
wobei allerdings die Verantwortung weithin vom Apotheker oder
vom Arzt auf den GroBhersteller verlagert wird. Zur impersonalen
Reduktion gehoért auch die Verlagerung der Verantwortung auf
andere Instanzen, gleichsam eine ethische Arbeitsteilung, durch
welche die Irrtumsmoglichkeit des vielbeschiftigten, iiberlasteten
Praktikers moglichst vermieden werden soll.

Der grundsitzlich materialistische Ansatz der neuzeitlichen Heil-
kunde duflert sich noch in einem andern: in der Beeinflussung nicht
nur der somatischen IFunktionen, sondern damit zugleich der
psychischen. Wenn davon ausgegangen wird, dal psychische Phé-
nomene Reflexe somatischer Zustinde sind, dann mul} ja wohl
auch eine Beeinflussung des Seelischen vom Korperlichen her
moglich und legitim sein. So kann es nicht wunder nehmen, wenn
wir horen, daBl in den USA der Umsatz der Psychopharmaka

13 Vgl. E. Krokowski, Der Einflul} der Physik auf das medizinische Den-

ken. Berliner Antrittsvorlesung (1962), S. 93-96.
14 V. von Weizsiicker, Anonyma (1946), S. 10f.



384 H.-H. Schrey, Medikament und Personalitit

(«Happy-Pills, Wurstigkeits-Tabletten») an zweiter Stelle liegt und
nur durch die Antibiotika iibertroffen wird! Mit Recht kann man
hier von einer «Pillenhorigkeit» des modernen Menschen sprechen,
der sich auf bequeme Weise mittels Medikamenten in einen eupho-
rischen Zustand versetzt und auf die Pillen die héchsten Erwartun-
gen setzt. Sie sollen sowohl beruhigen wie aufputschen, den durch
die Rastlosigkeit des Alltags ausbleibenden Schlaf bringen, und
beim Geschlechtsverkehr zwar den damit verbundenen Lustgewinn
ermoglichen, ohne Gefahr einer Zeugung neuen Lebens. Drogen
sollen neue transzendente Erlebnisrdume ercéffnen, bis hin zu einer
mystischen visio Dei. Sie sollen aber auch der Gerichtsmedizin die
Wahrheitsfindung bei Verbrechen erleichtern («Wahrheitsdroge»).
So ergeben sich aus dem gegenwirtigen Stand der Pharmazie und
der biochemischen Forschung «ungeahnte Moglichkeiten der Selbst-
und Fremdmanipulation»'s. Manipulierbarkeit des Lebens — das
ist es aber genau, was sowohl der Patient wie der Arzt suchen und
wozu der Apotheker Erfiillungsgehilfe ist! Der «perfekte Patient»
der Gegenwart «ist der Kranke, der sich als Subjekt aufgibt, um
ein williges Objekt der modernen Wissenschaft zu werden»!®. Er
bringt, wenn er sich an den Arzt oder Apotheker wendet, den
modernen Glauben an die Technik mit, sieht im Arzt den Gesund-
heitsmonteur und erwartet von ihm etwa dasselbe, was er als
Autofahrer von seiner Reparaturwerkstatt verlangt: eine moglichst
kurze, auf den Ort des Schadens lokalisierte Behebung der Panne.
Er hat keine Zeit, kann nicht warten und will méglichst kurzfristig
Gesundheit gegen Geld eintauschen. Er erwartet spezialistische
«Behandlung» und merkt gar nicht, dall es in der Bedeutungs-
geschichte dieses Wortes um abhéngige, ihrer Freiheit beraubte
untertinige Wesen geht und dall es dem Menschen nicht ziemt,
den Menschen zu «behandeln». «IThm ziemt es aber, mit seines-
gleichen umzugehen. Menschenbehandlung ist eo ipso so viel wie
MenschenmiB3handlung. Die rechte Menschenbehandlung aber ist
der Umgang mit Menschen.»'” Regau stellt fest: der perfekte
Patient wiirde mitleidig ldcheln, wenn man ihm sagte, dafl in dem

15 F. Hartmann, in: Das Arzneimittel in unserer Zeit (A. 1), S. 171.

16 Th. Regau, Medizin auf Abwegen. Der Einbruch der Technik in die
Heilkunst (1960), S. 61.

17 D. Sternberger, G. Storz & W. H. Siiskind, Aus dem Wérterbuch des
Unmenschen (1962), S. 92.



H.-H. Schrey, Medikament und Personalitdit 385

Wort «Behandlung» das «Handauflegen» steckt, das alte, aller
Ratio und Technik entriickte Geheimnis der Heilung'8. Der per-
fekte Patient stimmt eher einer Auswechselung seiner Organe zu
als einer Verinderung seiner Lebensgewohnheiten. Narkose hat fiir
den perfekten Patienten ihren Schrecken verloren. Als Bewufit-
seinsverlust ist sie zugleich die duBerste Aufopferung der Sub-
jektivitdt, denn in ihr wird der Mensch voéllig zum manipulierbaren
Objekt der Naturwissenschaft, der er sich, je mehr sie sich kompli-
zierter Apparaturen bedient, desto lieber iiberldBt. Die &rztliche
Fiirsorge, die nur in der Beratung oder gar der Feststellung der
Gesundheit besteht, wird vom perfekten Patienten abgelehnt, denn
das Wort, der Zuspruch oder der Rat stehen wesentlich geringer
im Kurs als die Apparaturen, die Medikamente, die Spritzen und
Bestrahlungen, in denen sich die Heilkunst in ganz anderem Malle
manifestiert als im bloBen Wort. Vergessen ist, wozu schon Askulap,
der Urvater der Arzte, geraten hatte: Erst das Wort, dann die
Droge, dann das Messer! Was soll solch ein Rat in einer Zeit, in der
«der Luxus der Maschine die Folge eines Denkzwangs geworden ist,
ein Symbol, wie ihr geheimes Ideal, das Perpetuum mobile, eine
seelisch-geistige Notwendigkeit»!®. Der perfekte Patient steht in
einem stillen Einverstdndnis mit den 6konomischen Strukturen
seiner Zeit. Er bezahlt fiir seine Gesundheit, indem er sich ver-
sichern laf3t, und erwartet von Arzt und Versicherung ein Maximum
von Gegenleistung. Dem Objektcharakter des Geldes entspricht der
Objektcharakter der zu liefernden Ware, der Medikamente des
Monats. Nur wenn Geld und Ware einander genau entsprechen,
ist der Vertrag erfillt. «Wer bei einer Erkéiltung zu Wéirme und
Bettruhe rit, kann fiir den perfekten Patienten kein guter Arzt
sein. Der Kranke rdumt vielleicht noch ein, daB} seine Sorgen ihn
nicht schlafen lassen; aber es ist fiir ihn nicht diskutabel, dal3 sein
Asthma einem uneingestandenen Konflikt, sein Magengeschwiir
seinem ungestillten Ehrgeiz oder seiner Lebenshetze entspringe.
Von der technischen Medizin kann er erwarten, dalB sie auch
Pillen gegen Schicksal bereithilt.»2°

18 Regau (A. 16), S. 62.

1% 0. Spengler, Der Mensch und die Technik. Beitrag zu einer Philosophie
des Lebens (1931), S. 79.

20 Regau (A. 16), S. 67f.; vgl. auch die Auseinandersetzung M. Bubers
mit A. Huxleys Erlebnis des Meskalinrausches in ¢«Dem Gemeinschaftlichen

25



386 H.-H. Schrey, Medikament und Personalitdt

Der mit dem Medizingebrauch verbundenen Erwartung liegt ein
durch die Technik bestimmter Lebensentwurf zugrunde. Man sucht
ein Hochstmal} an Leistung, denn ohne Leistung verliert das Leben
vollig seinen Wert. Daher wird das Altwerden zu einer friiher so nie
gekannten Lebenskrise, denn den alten Menschen braucht niemand,
die Wirtschaft und Technik schon gar nicht, und daher hat er
seinen Lebenssinn verloren. Geschéftigkeit wird mit Dasein ver-
wechselt. Neben der méglichst hohen Leistungspotenz braucht der
perfekte Patient aber noch moglichst perfekte Leidlosigkeit, ein
Leben ohne Schmerz und mit moglichst grolen GenuBchancen.
Hier wirkt sich nun auch die demokratische und die Wohlstands-
struktur unserer Gesellschaft aus. Wéahrend frither kostspielige
Heilmittel und -methoden nur den Reichen zuginglich waren,
ist dieser 6konomische Engpal} heute weithin weggefallen und auch
dem einfachen Versicherungsnehmer stehen hochwirksame und
kostspielige Behandlungsmethoden zur Verfiigung. Die Demo-
kratisierung wirkt sich dahin aus, daB die Exklusivitdt der Arznei-
mittelverbreitung durch Rezeptur und Apotheke weitgehend abge-

folgen» (Ges. Werke I, S.464ff.): Der wahre Name der Paradiese, die man
sich mit chemischen oder anderen Mitteln fiir ein Weilchen beschafft, ist
Situationslosigkeit. Situationslos sind sie wie der Trancezustand und wie die
Schizophrenie, weil sie ihrem Wesen nach ungemeinschaftlich sind. Jede
Situation aber, auch die Situation dessen, der in die Einsamkeit ging, ist der
Gemeinschaftlichkeit von Logos und Kosmos verhaftet. — Der Mensch mag
seine Situation, zu der seine Umgebung gehdért, bewiltigen wie er will, er
mag ihr standhalten, er mag sie dndern, er mag sie, wenn es not tut, mit
einer anderen vertauschen; nur die fliichtige Flucht aus dem Anspruch der
Situation in die Situationslosigkeit ist keine rechtméaflige Sache des Men-
schen.

Zum Einflufl des Medikamentengebrauchs, besonders der Anti-Baby-Pille,
auf das personale Verhalten vgl. R. Kaufmann, Auf dem Weg zum Uber-
menschen. Der moderne Mensch und die Biologie: Die Kirche als Faktor einer
kommenden Weltgemeinschaft (1966), S. 505: Das mechanische Einnehmen
der Pillen fiihrt zu einer ganz neuartigen seelischen Einstellung zu dem Ge-
schlechtsakt, macht ihn zu einem Konsumvorgang, gleichwertig anderen
Vorgingen der modernen Konsumwelt... Daraus koénnen sich massen-
psychologische Konsequenzen entwickeln, die wieder auf die Psyche des
Individuums zuriickschlagen und hier zu schweren Stérungen fihren (Ver-
dréingung, Schuld- und Angstkomplexe)... Enthemmung der jingeren Ge-
sellschaftsmitglieder, Uberfiitterung mit gefahrlosem Sex und daraus re-
sultierend Unlust, Ekel, moglicherweise noch viel spezifischere soziale Ver-
haltensweisen, sind zu befiurchten.



H.-H. Schrey, Medikament und Personalitdit 387

baut und der Verkauf auch durch andere Stellen moglich gemacht
werden soll. Wird dagegen eingewandt, der Konsument konne von
sich aus die unangenehmen oder gar verhidngnisvollen Neben-
wirkungen der Medikamente nicht beurteilen und es bestehe die
Gefahr zunehmender Siichtigkeit, so kann von einer liberalen
Auffassung dagegen gesagt werden, man solle es dem Einzelnen
liberlassen, wenn er «gefdhrlich leben» will. Schlieflich lasse die
Gesellschaft ja auch den freien Verkauf von Tabak und Alkohol zu,
die beide nachgewiesenermalflen a la longue eine erhebliche Beein-
trichtigung der Volksgesundheit darstellen.

Verweilen wir bei dem zuletzt angesprochenen Problem, so
scheint es mir, als stiinden wir heute an einem Wendepunkt. Dariiber
besteht bei allen Sachkennern in Ost2! und West22 Ubereinstim-
mung, daBl Medizin und Pharmazie im Dienste eines sozialen
Humanismus zu stehen haben. Das bedeutet, dafl die grofen
wissenschaftlichen Fortschritte auf diesen Gebieten einem moglichst
groBen Teil der Menschheit zuginglich gemacht werden und durch
organisatorische Maflnahmen neue Formen der arztlichen Ver-
sorgung in weltweitem Rahmen gefunden werden miissen. Das ist
die eine Seite des Problems. In den hochentwickelten Industrie-
gesellschaften Amerikas und Europas ist die Entwicklung der
Arzneimittelverbreitung heute aber an einen Punkt gelangt, da
die Forderung nach einer verniinftigen Beschrinkung und Selbst-
kontrolle des Arzneimittelkonsumenten nicht laut genug erhoben
werden kann,

Von daher stellt sich das Problem einer vernunftgeméflen Ein-
stellung zum Medikamentengebrauch besonders dringlich; es wird
zur Frage nach der Bestimmung und Zukunftsverantwortung des
Menschen iiberhaupt 23,

Diese Warnung mull im rechten Sinne verstanden werden. Es
geht nicht darum, im Gefolge einer kulturpessimistischen Ein-

2t Vgl. dazu: Medizin und Philosophie — Arzt und Gesellschaft, hrsg. von
H. Steussloff, = Wiss. Zeitschr. d. Karl-Marx-Universitat Leipzig, Math.-
nat. Reihe, Sonderband 5 (1965).

22 H. E. Sigerist, Die Heilkunst im Dienste der Menschheit (1954).

28 So Bock (A. 1), S. 26.



388 H.-H. Schrey, Medikament und Personalitdit

stellung den Medikamentengebrauch iiberhaupt zu verdédchtigen
und den Zeitgenossen madig zu machen. Ohne den heutigen hohen
Stand der Pharmazie befinden wir uns noch in einem Zustand,
der alles andere als wiinschenswert waire. Das Medikament ist
Adiaphoron, d. h. ein neutrales Mittel, das an sich weder gut noch
bose ist, aber zum Guten wie zum Bosen verwendet werden kann.
Es steht damit nicht anders als bei der Erfindung des Pulvers, der
Flugzeuge oder der Atomspaltung. Weder das Pulver, noch das
Flugzeug, noch die Atomspaltung sind an sich bose. Es ist der
Mensch, der durch seinen Gebrauch diese Mittel gut oder bose
macht. Von ihnen gilt das Wort des Apostels Paulus: Alles ist
erlaubt, aber nicht alles ist heilsam; alles ist erlaubt, aber nicht
alles baut auf (1. Kor. 10, 23). Das Urteil iiber Heilsamkeit und
aufbauenden Sinn der Mittel ist Sache menschlicher Verantwortung
und mufl gemeinsam von allen Beteiligten, vom Arzt und Apo-
theker, vom Hersteller und Patienten, aber auch vom Sozial-
politiker wahrgenommen werden.

Von den Erkenntnissen der neueren medizinischen Anthropologie
her zeigt sich ein neues Verstindnis der Krankheit. Diese wird
nicht nur als Funktionsstéorung der Organe verstanden, sondern
als ein Zustand der Unfreiheit, durch den der in seiner Kdorperlich-
keit befangene Mensch durch die Anomalie seiner psycho-physischen
Grundlagen der Anerkenntnis und Erfiillung seiner Lebensaufgabe
beraubt ist2:. Das entscheidende Kriterium fiir die Krankheit ist
die Unfreiheit, also nicht nur die pathologische Organstérung.
Diese kann umgekehrt Folge eines vorgingigen Freiheitsverlustes
sein. «Wo immer das Leben sich einengt, durch unwiderrufliche
oder doch schwer korrigierbare Entwickungen und Entscheidungen,
kann Krankheit den Verlust dadurch ertragen helfen, dal sie den
Freiheitsverlust anschaulich macht mit dem Charakter einer
objektiven, scheinbar von auBen auf das Individuum zukom-
menden Wirklichkeit. Krankheit reprisentiert den Verlust an
Freiheit.»?s Die in der Krankheit offenbar werdende Insuffi-
zienz gegeniiber den Aufgaben des Lebens2¢ ruht also zumeist
auf einer breiteren Basis als der nur somatischen auf. Es ver-

2 Vgl. O. Sehwarz, Medizinische Anthropologie (1929), S. 2586.

25 A, Mitscherlich, Freiheit und Unfreiheit in der Krankheit. Das Bild
des Menschen in der Psychotherapie (1946), S. 71.

26 H.-J. Schoeps, Was ist der Mensch? (1960), S. 289.



H.-H. Schrey, Medikament und Personalitiit 389

schlingen sich im Krankheitsgeschehen die Sphiren des Kérper-
lichen und des Seelisch-Geistigen in einer weit komplizierteren
Weise, als es einer rein naturwissenschaftlich orientierten Medizin
faBbar und zuginglich ist. Es zeigt sich, daB Krankheit sowohl
Geschichte wie Geschick des Menschen werden kann, also nicht
nur abnorme Organzustindlichkeit ist, sondern tiefere Existenz-
storung. « Dieses ist aber heute zur eindeutigen Gewil3heit geworden,
daf} nicht nur die Entstehung von Krankheit und Leiden weitge-
hend mit Stérungen zusammenhingt, die urspriinglich den Men-
schen als personales Subjekt oder seine konkrete geschichtliche
Lebenssituation oder sein Verhiltnis zum Geiste betreffen, sondern
daB3 auch alle Heilung ganz wesentlich mit diesen Faktoren zu-
sammenhéngt.»2” Darum kann eine Heilung auch nicht allein auf
medikamentésem Wege erzielt werden, sondern bedarf des Heil-
willens des Patienten, wie umgekehrt der Heilungsprozel3 durch
Verkrampfung, Sich-gehen-Lassen oder Abkehr vom Leben blok-
kiert werden kann. Die rein naturwissenschaftlich-biologische Sicht
des Menschen und seiner Krankheit wird tiberh6ht durch die bio-
graphische. «Damit soll angedeutet werden, dafl Krankheiten an
Wendepunkten lebensgeschichtlicher Konflikte stehen oder Krank-
heiten in die schleichende Krise eines ganzen Lebens eingeflochten
sind, ferner dafl Krankheiten den Stellenwert von moralischen Fehl-
positionen und geistigen Konilikten einnehmen kénnen (A. Jores).»28
So kann heute die Frage nicht nur nach der Ursache, sondern nach
dem «Sinn» der Krankheit ?® gestellt werden. Auch darin bahnt sich
eine Uberwindung der rein naturwissenschaftlichen Betrachtungs-
weise an, die von der Kategorie der Kausalitit beherrscht ist.
Krankheit zeigt an, dall etwas mit uns, d. h. nicht nur mit unserem
Leibe, sondern unserer ganzen leib-seelisch-geistigen Daseinsver-
fassung nicht in Ordnung ist.

Ist mit dieser Erkenntnis zugleich ausgesprochen, dafl wir bei

27 K. Graf v. Diirckheim, Anthropologische Voraussetzungen jeglichen
Heilens : Die Therapiewoche 8, 6 (1958); abgedruckt in: Wege der Forschung,
10. Der leidende Mensch, hrsg. v. A. Shorowitz (1960, 19652%), S. 159.

28 P. Christian, Die anthropologische Fragestellung in den einzelnen
Wissenschaften: Medizin, in: Wege zur padagogischen Anthropologie. Ver-
such einer Zusammenarbeit der Wissenschaften vom Menschen, hrsg. von
A. Flitner u. a. (1963), S. 59f.

29 A, Jores, Vom Sinn der Krankheit, = Hamburger Universitétsreden 11
(1950).

26



390 H.-H. Schrey, Medikament und Personalitit

der Heilung auch ohne Medikamente auskommen kénnen? Das ist
bei der anthropologischen Medizin nicht der Fall. Jores geht in
seinem Vortrag iiber den Sinn der Krankheit auch auf diese Frage
ein und stellt fest, dall es fiir jeden Arzt begliickend ist zu sehen,
wie mittels der modernen Chemotherapeutika und Antibiotika die
Heilung innerhalb kiirzester Zeit bewirkt wird. Aber sind wir
dadurch etwa das Kranksein losgeworden, oder ist auch nur die
Zahl der Kranken in etwa herabgesetzt worden? Keineswegs! Das
rithrt daher, dafl durch diese hochwirksamen Mittel dem Menschen
das Kranksein sehr bequem gemacht wurde. «Es ist ihm gar keine
Moglichkeit gegeben, zu einer Sinnerkenntnis des Krankseins zu
kommen. Oberflachlichkeit ist ein Fluch, der auf unserem heutigen
Sein lastet.»30 Mit Hilfe von Penicillin driickt man sich um alles
herum, erzielt zwar vortibergehend Gesundheit, lebt jedoch mit
seiner inneren Unordnung und Problematik, die zumindest eine
Teilursache des Krankwerdens war, weiter. Die Chance zu einer
echten Lebensreife ist vertan, die Morbiditét ist unverdandert, ja hat
vielleicht noch zugenommen. Wir stehen hier vor dem, was
P. Christian das Paradox der Medizin genannt hat: sie beruht auf
zwei kontriren KErfahrungsweisen, der gegenstindlich-objektiven
und der personal-menschlichen. «Wire die Medizin nicht objektiv,
wére sie unmoglich; wire sie nur wissenschaftlich und objektiv,
so wire sie unmenschlich.»3!

Auf eine weitere Paradoxie ist aufmerksam zu machen: der
Mensch «ist» zwar seine Krankheit, er hat sie nicht nur als Syndrom
organischer Storungen, er ist aber nicht «nur» seine Krankheit,
sondern steht als geistige Person iiber ihr. Wir haben gesehen,
daf} das Kranksein nicht von der Lebensgeschichte eines Menschen
zu trennen ist, also sehr innig mit seinem Dasein verbunden ist,
also auch in die seelisch-geistigen Bereiche ragt; jedoch darf jen-
seits der psycho-physischen Storung eine Unzerstortheit des geisti-
gen Personseins angenommen werden32. Weil sich Krankheit im
organischen Bereich abspielt, ist die Anwendung der Arzneimittel

80 Jores (A. 29), S. 22.

31 Christian, Liebe (A. 11), S. 154; ders., Das Personverstédndnis im mo-
dernen medizinischen Denken (1952), bes. S. 1501f.

32 Die neuere Psychiatrie verdankt vor allem dem Wiener Psychiater
Viktor Frankl diese Erkenntnis, vgl. Der unbedingte Mensch (1949); Logos
und Existenz (1951).



H.-H. Schrey, Medikament und Personalitdit 391

legitim, ja geboten; weil der Mensch aber als geistige Person tiber
seiner Krankheit steht und auf diese Seinsweise angesprochen
werden kann, stoBt die medikamentose Heilkunst an ihre Grenze.
Um der Wiirde dieses Personseins willen lohnt sich letztlich iiber-
haupt nur der Aufwand und die Miihe, die sich die édrztliche und
pharmazeutische Kunst mit der Wiederherstellung der Patienten
machen.

Nunmehr ist auch die eingangs gestellte Frage nach der aktuellen
Bedeutung der Heilungen Jesu beantwortbar geworden. Sie sind
uns nicht berichtet, um Stimmung gegen die wissenschaftliche
Heilkunst zu machen und uns ganz auf die «Heilung aus dem
Geist» zu verweisen. Was in ihnen sichtbar wird, ist der Hinweis
darauf, dall der Arzt iiber den rein technischen, aus den Not-
wendigkeiten der pathologischen Situation herrithrenden Kontak-
ten, zu denen auch der Gebrauch von Arznei und Skalpell gehort,
den Kranken in einer ganz anderen, weit umfassenderen Sicht
sehen darf, namlich als den leidenden, aber zum Heil im Reich
Gottes berufenen Nachsten. Daraus kann ein neues, vertieftes Ver-
stindnis des Berufes des Arztes und des Apothekers erwachsen:
beide sind weder nur die Techniker oder Kiinstler der Gesundheit,
noch auch die Verteilungsstellen eines wichtigen Zweiges der
modernen GroBindustrie, sondern Haushalter Gottes, denen nicht
nur ein groBes Mall an Wissen geschenkt, sondern eine hohe Ver-
antwortung im Gewissen aufgetragen ist33.

Heinz-Horst Schrey, Heidelberg

33 «Alles Heilen hat wissenschaftliche und technische Kenntnisse und
Bemiihungen zur Voraussetzung. Es erschopft sich jedoch nicht darin. Das
Charisma der Heilung, das die Christenheit von Anbeginn an als ihr ge-
schenkt bekennt, ist eine den ganzen Menschen ebenso beanspruchende wie
durchdringende Gnadengabe»: Beruf und Berufung des Arztes, hrsg. v.
B. Bornikoel und Chr. Scholz (1958), S. 229.



	Medikament und Personalität

