
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 24 (1968)

Heft: 5

Artikel: Die Aufgaben der Christenheit gegenüber der Gesellschaft

Autor: Müller, Gotthold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878614

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878614
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Aufgaben der Christenheit gegenüber
der Gesellschaft

Vortrag für kirchliche Laien-Mitarbeiter auf einer Tagung des Evang. Män¬
nerwerks Baden in der Reformierten Heimstätte Gwatt, Kt. Bern

Unter den theologischen Sonder- oder Spezialdisziplinen, die sich
im Laufe der letzten Jahrzehnte herausgebildet haben, nimmt die

sog. «Sozialethik» neben der Missionswissenschaft und Okumenik
einen besonderen Platz ein. Schon der Begriff enthält ein Programm
- negativ und positiv. Er bedeutet eine Absage an die bloß
individuelle und «innerliche» Passung ethischer Probleme und verweist
auf die «soziale» Komponente derselben. Dahinter stehen nicht nur
ungute Erfahrungen der neueren Geschichte, sondern auch
Erkenntnisse der sog. «Ich-Du-Philosophie», die die Unmöglichkeit
der rein individualistischen Betrachtung des Menschen, seiner
Welt und seiner Aufgaben deutlich gemacht hat.

1.

In unseren Kirchengemeinden herrscht trotz dieser Klimaänderung

an den theologischen Fakultäten weithin noch das
individualistische Denken der Gewissens- nnd Gesinnungsethik des
Pietismus und des 19. Jahrhunderts vor. Erst langsam beginnt man
damit, auch die «sozialen» Komponenten von Christenheit und
christlichem Glauben zu entdecken.

Dabei hätte eine intensive Beschäftigung mit dem Alten Testament schon
lange klarmachen können, daß so etwas wie eine reine Individual-Ethik dort
nur an zweiter Stelle oder an der Peripherie erscheint. Die Verkündigung
der Propheten zeigt einen auffallend starken sozialen Akzent. Auch wenn die
religiösen Verhältnisse, die das Alte Testament voraussetzt (eine noch völlige
Identität zwischen Staat, Gesellschaft und «Kirche») für uns endgültig
vergangen sind, so gibt uns doch die Beschäftigung mit dieser Botschaft vieles
zu denken — auch heute noch, nach mehr als zweitausend Jahren. Die
Propheten haben nämlich - in einer innerhalb der alten Welt einmaligen Weise -
ihren Zeitgenossen eingeschärft, daß es für den Glauben an Gott, den Herrn
der Welt und der Geschichte, keine Aufspaltung der Wirklichkeit in sog.
«sakrale» und «profane» Bereiche geben kann, weil der Glaube an diesen
Gott alle Bereiche der Wirklichkeit umschließt und deswegen auch in ihnen



366 G. Müller, Die Aufgaben der Christenheit

allen Verantwortung übernehmen muß. Es gibt einzelne Prophetenworte,
die jeden sog. «Glauben», jeden Kult, überhaupt das Religiöse schlechthin
verwerfen und als nutzlos oder Heuchelei bezeichnen, das sich nicht auch
unmittelbar im Verhalten gegenüber dem Nächsten und der Gesellschaft
(dem Volk) auswirkt.

Auch im Gefolge der neutestamentlichen Botschaft kam es zu Forderungen
ähnlicher Art, und die Geschichte der Kirche kennt vorbildliche Exempel
von wahrgenommener christlicher Verantwortimg in vielen Bereichen des

öffentlichen Lebens. Ich erinnere nur an die altchristliche Armenfürsorge,
die von der heidnischen Umgebung staunend registriert und bewundert
wurde, an Martin Luthers Eintreten für die Entwicklung des
Elementarschulwesens, an das Franckesche Waisenhaus in Halle, an Wicherns «Innere
Mission», an die Arbeit der Heilsarmee in den Londoner Elendsvierteln oder
in den Slums der amerikanischen Millionenstädte, an Blumhardts d. J.
Übernahme eines Landtagsmandates in Stuttgart oder auch (auf der anderen
Seite) an die sog. «Bruderhöfe» der Mennoniten, die schon vor Jahrhunderten
eine ganz andere Regelung der Eigentumsfrage brachten, als sie bei uns bis
auf diesen Tag üblich ist. Nicht unerwähnt bleiben darf hier die Arbeit der
deutschen Evangelischen Akademien (und entsprechend der Schweizer
Heimstätten und ähnlicher Institutionen in anderen Ländern der Erde), in denen
nach dem Zweiten Weltkrieg die Kirche neue Möglichkeiten und Wege suchte,
von einer weltoffenen Basis her gezielt in einzelne Bereiche des gesellschaftlichen

und wirtschaftlichen Lebens hineinzuwirken und das Gespräch mit der
modernen Welt zu suchen und sachlich voranzutreiben.

Dabei kam es ursprünglich weniger darauf an, daß die Kirche
etwa aus einer sachlichen Überlegenheit heraus konkret hätte
Vorschläge und Wegweisungen anbieten können. Das Primäre war
vielmehr, daß sie das Gespräch suchte und von sich aus anbot.
Es war ihr klar, daß in Staat, Gesellschaft und Wirtschaft die sog.
«Institutionen» immer etwas Zweitrangiges in dem Sinne sind,
daß sie ja von Menschen getragen werden, die für ihr Funktionieren
verantwortlich sind, so daß man - will man gewisse Dinge ändern -
immer zuerst mit diesen Menschen Kontakt suchen und ein
Gespräch führen muß. Ich halte dafür, daß diese Form des Kontaktes
nach wie vor der wichtigste, elementarste Beitrag ist und bleiben
wird, den die Christenheit zur Veränderung der Gesellschaft leisten
kann. Dieser Beitrag soll darum von Seiten der Kirche mit allen
vorhandenen Mitteln ausgebaut und gefördert werden. Dazu kommt
ein Zweites: die Kirche hat gerade nach dem Zweiten Weltkrieg
deutlicher als je zuvor erkannt und diese Erkenntnis dann auch
mehr und mehr praktiziert, daß es nicht darum gehen darf, die
vorhandene Gesellschaft in irgendeiner Form zu «verchristlichen» -



gegenüber der Gesellschaft 367

in dem Sinne, daß man alle Bereiche der Wirklichkeit klerikalisieren
möchte. Sie hat vielmehr die wesensnotwendige «Weltlichkeit»
weltlicher Institutionen anerkannt und respektiert, sich aber zum
gesprächsbereiten Partner dieser Institutionen gemacht, sich ihnen
nicht mehr als Gegensatz gezeigt, sondern sich mit ihnen auf eine
Ebene gestellt, um mit ihnen im Durchdenken der Probleme gute
Lösungen für die Klärung offenstehender Fragen zu finden.

Dadurch ist - und das halte ich für eine der erfreulichsten
Nachkriegserscheinungen auf diesem Gebiete - auf beiden Seiten eine

dringend notwendig gewesene Ent-Ideologisierung eingetreten. Die
Kirchen haben ihrerseits darauf verzichtet, das Evangelium
dadurch zu mißbrauchen, daß sie es als Macht- und Druckmittel,
bisweilen sogar als Ersatz-Mittel anstelle der sachgebundenen
Bewältigung weltlicher Aufgaben benutzten. Sie haben sozusagen
dem sachlichen Wissen und der sachgerechten Entscheidung im
gesellschaftlichen Bereich grünes Licht gegeben. Auf der anderen
Seite haben die Gesprächspartner der Kirche an ihrem Teil auf
ideologische Verbrämungen verzichtet, wie sie noch im 19.
Jahrhundert üblich waren, indem etwa sozialistisch ausgerichtete
Parteien nicht nur politische, wirtschaftliche und gesellschaftliche
Veränderungen vornahmen und Neuerungen erstrebten, sondern
darüber hinaus dem Menschen in Gestalt von utopischen und
ideologischen Parteiprogrammen zugleich auch bewußt einen
Weltanschauungs-Ersatz anstelle des christlichen Glaubens anbieten
wollten und dies auch in den verschiedenartigsten Formen taten.

Dadurch sind beide Seiten von ehemals starren Positionen
losgekommen und fanden anstelle eines früheren Gegeneinander
ein bewegliches Miteinander.

Aus diesem Geschehen resiütierte aber des weiteren eine für die
Christenheit grundlegend wichtige Erkenntnis, an der es ihr durch
Jahrhunderte hin gefehlt hatte: ihr Beitrag zu den notwendigen
Änderungen der Gesellschaft kann heute nicht mehr vorwiegend
dadurch geschehen, daß wir in erster Linie an die persönliche
Verantwortung des einzelnen christlichen Individuums appellieren.
Gewiß wird dieser Appell immer ein grundlegender Bestandteil
christlicher Gewissensbildung bleiben. Aber wir stehen heute vor
Aufgaben, die sich in keiner Form mehr durch einen primär
individuellen Einsatz lösen lassen, sondern zu deren Bewältigung es

staatlicher, gesamtkirchlicher, ja globaler Maßnahmen bedarf.



368 G. Müller, Die Aufgaben der Christenheit

So sehr etwa die Aktion «Brot für die Welt» weiterhin vom Scherflein

des einzelnen lebt, der eine, zehn oder auch hundert Mark in
den Opferteller legt, so wenig kann eine solche Maßnahme Sinn
und Erfolg haben, wenn sie nicht auf oberster Ebene auf Grund
eines übergreifenden Sachwissens geplant und durchgeführt wird.

Diese Feststellung gilt mittlerweile faktisch für alle größeren
gesellschaftlichen Aufgaben, denen sich in gleicher Weise Staat und
Kirche gegenüberstehen. Die Notwendigkeit der Zusammenarbeit
zwischen beiden wird daher von Tag zu Tag dringlicher.

2.

Aber dadurch bricht auch weit deutlicher als früher die Frage
auf: wenn dem so ist, worin liegt dann die spezifisch christliche
Aufgabe der Kirche?

Ich will versuchen, auf diese entscheidende Frage eine Antwort
zu geben, damit deutlich werde, welches der unvertauschbare
Beitrag zu sein hat, den die christliche Gemeinde heute für die
Veränderung der Gesellschaft leisten kann.

1. Ihr wichtigster Beitrag liegt darin, daß sie die Welt nicht in falscher
Weise «verchristlichen» will, indem sie ihre Botschaft etwa dazu mißbraucht,
sie als einen Gegensatz zu sachlichem Wissen oder zur menschlichen Vernunft
überhaupt hinzustellen.

2. Sie leistet ihren Beitrag dann am Sachgemäßesten, wenn sie ihn aus dem
Zentrum ihrer Botschaft heraus leistet. Das Zentrum des Evangeliums aber
ist jene Tat Gottes, in der er sich in Jesus Christus dem Menschen zuwandte,
um ihm das Heil zu schaffen und zuzueignen. Diese Mitte des Evangeliums
muß in allem, was die Christenheit für die Gesellschaft und an ihr tut,
sichtbar oder unsichtbar anwesend sein und zum Tragen kommen.

3. Auf diesem Hintergrund, von diesem Ausgangspunkt her, kann das
Ziel des kirchlichen Handelns in der Welt nur so beschrieben werden: sie

hat in allem, was sie sagt und tut, darauf hinzuarbeiten, daß der Mensch vor
Mißbrauch in Form von Vergewaltigung, Verdinglichung und Entmenschlichung

bewahrt werde.
4. Die Kirche hat aber darüber hinaus die Aufgabe, Staat und Gesellschaft

ständig daran zu erinnern, daß es für sie nicht nur Gefahren «von
links», sondern auch solche von rechts gibt, denen gegenüber es nicht weniger
wachsam zu sein gilt. Die Gefahren von rechts liegen in einem schrankenlosen

Liberalismus, der nur auf seine subjektive Freiheit pocht und die
Übernahme jeder sozialen Verantwortung ablehnt, sowie im völkischen
Nationalismus, der in ähnlicher Weise sein eigenes «Anliegen» zum Mittelpunkt



gegenüber der Gesellschaft 369

des Weltgeschehens machen möchte und dabei blind wird gegenüber weit
größeren und brennenderen zwischenstaatlichen und weltweiten Aufgaben
der Gegenwart und Zukunft, wie sie sich bereits heute vor unseren Augen
auftun.

Die Übernahme von Verantwortung gegenüber der Gesellschaft
durch die Christenheit beruht letztlich auf der Erkenntnis, daß
die Kirche nicht um ihrer selbst willen da ist, sondern teilhat an
der Sendung ihres Herrn, die der ganzen Welt, allen Menschen,
Bereichen und Verhältnissen gilt.

Aber die Kirche kann ihre spezifische (d. h. aber : durch keine
andere «Institution» zu übernehmende) Aufgabe nur dann erfüllen,
wenn sie sich ihres unverwechselbaren Auftrages bewußt bleibt.
Eine Kirche, die ausschließlich gesellschaftliche Institution neben
anderen wäre, hätte damit aufgehört, Kirche im Vollsinne des

Wortes zu sein. Wir können den gemeinten Sachverhalt hier nur
paradox formulieren: je klarer sich die Kirche ihres prinzipiellen
Unterschiedenseins von allen weltlichen Institutionen bewußt ist
und je weniger sie sich primär als gesellschaftliche Größe neben
anderen versteht, um so mehr kann und wird sie echten Kontakt
zu ihrer Umgebung haben.

Die deutschen Landeskirchen des 19. Jahrhunderts waren ja zutiefst
deswegen politisch, gesellschaftlich und im Blick auf die soziale Bewegung so
erstaunlich untätig und steril, weil sie zu konservativ und verbürgerlicht
waren. Die wenigen «weißen Raben», die es in Gestalt der religiösen Sozialisten
in Deutschland und in der Schweiz gab, ließen sich bewußt nicht in das

bürgerliche image der Kirche ihrer Zeit einordnen, sondern stellten sich
außerhalb desselben. - Ich habe heute manchmal den etwas beklemmenden
Bindruck, daß es da und dort dazu kommen könnte, daß die Kirche auf
Grund ihres schlechten Gewissens wegen dem, was sie in der Vergangenheit
versäumt hat, in ein anderes, keineswegs besseres Extrem verfallen könnte,
das ich hie und da - etwa in Studentengemeinden — schon beobachtet habe :

man « macht » nur noch in politischen, gesellschaftlichen und wirtschaftlichen
Fragen und erklärt jede Beschäftigung mit der Bibel (außer in der Predigt,
wo man offenbar noch nicht auf sie verzichten will!) für überholt und
vorgestrig. Damit tut man aber der Sache, für die einzutreten man vorgibt,
einen denkbar schlechten Dienst, weil man darauf verzichtet, jener — zwar
zum Gespräch und zur Zusammenarbeit vollauf bereite, aber - auf einem
klaren eigenen Fundament stehende Partner zu sein, der weiß, daß er von
einer Botschaft herkommt, ohne die er überhaupt keinen wesenhaften
Beitrag zu einem heutigen Gespräch über brennende Probleme der Gegenwart
und Zukunft leisten könnte.

24



370 O. Müller, Die Aufgaben der Christenheit

Der Dienst der Kirche an der Gesellschaft kann nnd darf nie
dazu führen, daß sie dabei ihr eigentliches Thema (das Evangelium)
verliert oder bewußt preisgibt. Ereilich wird sich die Kirche - und
gerade das haben wir in den letzten Jahrzehnten nachdrücklich
gelernt - der Gesellschaft gegenüber als ein «dienender» Partner
erweisen müssen. Alles Handeln der Kirche trägt im Grunde
«diakonischen» Charakter, d. h. es ist darauf abgestellt, letztlich
dem Menschen, seinem Wohl und seiner Befreiung von Angst und
Sorge zu dienen. Der bewußte Verzicht auf eine mittelalterlich
anmutende klerikale «Schlüsselstellung» im öffentlichen Leben
kann der beste Beitrag zu einem sachgerechten Verhältnis der
Kirche gegenüber dem Staat und der Gesellschaft sein! Man hat
die Aufgabe der Christenheit gegenüber der Gesellschaft zusammengefaßt

unter den Begriff «kritische Solidarität» (IL D. Wendland).
Damit ist beides ausgesagt: die Kirche muß durch ihre positive
Stellung zur Gesellschaft den Beweis liefern, daß sich ihre Glieder
selber als Angehörige dieser Gesellschaft verstehen, an all ihren
Fragen und Lasten vollen Anteil nehmen, aber daneben sehr wohl
wissen, daß alles menschliche Handeln, auch das im gesellschaftlichen

Bereich, von der Sünde und Entfremdung des Menschen
betroffen ist und von Entstellung und Verkehrung bedroht wird.
Keineswegs darf diese Erkenntnis aber dazu führen (wie das früher
leider allzuoft geschehen ist!), daß die Christenheit der Gesellschaft
gegenüber sich zu einer Anti-Haltung versteift. Die Christenheit
darf unter keinen Umständen immer nur anti-sozialistisch,
antikommunistisch, anti-liberal, anti-revolutionär sein und durch die

Beteiligung an solchen Frontbildungen einen kleineren oder größeren

Kreis von Menschen von vornherein preisgeben, weil sie dann
nicht mehr Anwalt aller, sondern Vertreter einer bestimmten
Richtung oder Weltanschauung wäre.

Überblickt man unter diesem Gesichtswinkel die Geschichte der
gesellschaftlichen und sozialen Bewegungen der letzten 200 Jahre, so kann man
nur zu dem Ergebnis kommen, daß die Kirche in diesem Zeitraum eigentlich
viel zu oft in eine solche Anti-Haltung hineingeriet und sich dadurch in den
Augen weiter Kreise des Volkes zum Vertreter der Reaktion, zum Bollwerk
gegen den längst fälligen Fortschritt, d. h. aber : zu einer Kraft machte, die
nicht dem Menschen und seinem Wohl, sondern bestehenden Verhältnissen,
Anschauungen und Ideologien diente. - Für uns Menschen des Jahres 1968
ist es — Gott sei Dank - unvorstellbar geworden, daß die Kirche etwa gegen
eine bestimmte demokratische Partei Stellung nähme, daß sie pauschal die



gegenüber der Gesellschaft 371

Gewerkschaften oder sonstige Institutionen des modernen gesellschaftlichen
Lebens ablehnen würde. Die Kirche ist vielmehr zu einem vermittelnden
Partner zwischen streitenden Parteien geworden, indem sie beide Seiten
(denken wir etwa an die Tarif- und Sozialpartner) zur Sachlichkeit, zur
Vernunft und zum notwendigen Kompromiß aufruft. Unsere Akademien mühen
sich seit vielen Jahren darum, mit Vertretern der verschiedensten Partei-,
Sozial- und wirtschaftlichen Interessengruppen ins Gespräch zu kommen
und über klaffende Gegensätze hinweg nach Lösungen anstehender Probleme
zu suchen, wie sie sich bei kritischer Prüfimg aller Gegebenheiten als
naheliegend und möglich erweisen.

Es wird auch im noch so hoch entwickelten Staat Aufgabe der
Kirche bleiben, sich in besonderer Weise um jene Gruppen
anzunehmen, die durch die Ungunst bestimmter Entwicklungen und
Verhältnisse einseitig betroffen und benachteiligt wurden. Wir
brauchen hier nur an unsere Flüchtlinge und Vertriebenen zu
denken. In den westlichen Industrieländern, vor allem auch in
Deutschland und der Schweiz, kommt dazu heute eine Aufgabe,
die man früher in dieser Form nicht kannte : unsere Sorge um die

sog. «Gastarbeiter», ihre Eingliederung in unsere Gesellschaft, die

Bereitstellung von menschenwürdigen Lebensbedingungen in Form
von Wohnungen usw.

Hier muß die Kirche - viel stärker als das die Gesellschaft je
kann und vermag - auf ein Maximum von Integration hinarbeiten
und von sich aus Beiträge dafür leisten.

Ähnliches gilt aber auch im Blick auf die bodenständige
Bevölkerung, in der etwa gerade im Zeichen von Wirtschaftswundern
bestimmte Volkskreise, wie etwa die Alten und Rentner, sehr an
den Rand gedrängt werden können, weil sie für ein
vorwärtsstürmendes Erfolgsdenken keine brauchbaren Größen mehr
darstellen und darum auch leicht abgeschrieben werden. Die Christenheit

hat die Aufgabe, die Gesellschaft auf solche Rand-Siedler in
der Landschaft des bloßen Erfolgsdenkens hinzuweisen und
dadurch zu verhindern, daß sie nicht etwa dadurch entmenschlicht
werden und unter die Räder der Entwicklung geraten, daß ein

System bloßer Nützlicbkeits- und Profit-Erwägungen sie gar nicht
mehr beachtet. Solche Fehlentwicklungen drohen der Gesellschaft
aber auch von anderen Seiten her. Wir brauchen nur an die
Verbindung von Nationalismus und Imperialismus im späten 19.

Jahrhundert oder auch an gewisse Äußerungen einer angeblich christlichen

«Kreuzzugsidee» in Richtung Osten aus den 50er Jahren zu



372 G. Müller, Die Aufgaben der Christenheit

denken. Die Kirche hat hier vor allem die Aufgabe, im weitesten
Sinne des Wortes ent-ideologisierend zu wirken.

Wir können es uns heute auch nicht mehr leisten, Volk und Nation
zum höchsten irdischen Wert zu erklären, während es gleichzeitig
in der Welt unübersehbar große und wichtige Aufgaben gibt (ich
erinnere nur an die Entwicklungshilfe und die Bevölkerungsexplosion

in den armen Ländern), deren Bewältigung sehr viel
vordringlicher ist als wir ahnen.

Neben der Entideologisierung von überholten, sach- und
weltfremden Begriffen hat die Christenheit die Aufgabe, der Gesellschaft

dadurch zu dienen, daß sie entleerte und abgegriffene Worte
und Symbole wieder mit neuem Inhalt fülle und mit frischem
Profil versehe.

Es genügt nicht, in der Gesellschaft immer nur bestimmte
Begriffe sozusagen in den Raum zu stellen, wenn sie nicht mit
konkretem, blutvollem Inhalt gefüllt werden können. Dies gilt etwa
für den Begriff der «Freiheit», von dem gerade die Christenheit
aus den Briefen des Patüus wissen sollte, daß sie alles andere als

Willkür, Schrankenlosigkeit und Unverbindlichkeit meint,
sondern Freistellung zum Dienst an anderen, zur Übernahme von
tathafter Verantwortung für das Ganze der Gemeinde, des Staates
und der Gesellschaft.

3.

Dies führt uns weiter zu einem anderen Punkt, an dem nach wie
vor das Verhältnis von Christenheit und Gesellschaft brennend
aktuell ist: zur Frage der Rolle, die die Kirche in der Politik
spielen darf oder soll. Wir sind mit Recht skeptisch geworden gegen
die Bezeichnung «christliche Politik», weil wir von der Erfahrung
herkommen, daß eine christliche Politik sehr schlecht, eine
bewußt nicht-christliche dagegen sehr sachgemäß sein kann. Wie
aber sollen dann die Christenheit und der einzelne Christ ihre
politische Verantwortung wahrnehmen?

Da die Kirche keine Partei ist und werden kann, darf sie sich
niemals mit irgendeiner Partei und deren Programm identifizieren,
sonst hätte sie aufgehört, Kirche für alle zu sein. Die der Kirche
anvertraute Botschaft liegt ebenso weit jenseits alles Politischen,
wie sie auch immer unmittelbar ins Politische hineinreicht und



gegenüber der Gesellschaft 373

dort zur Wirkung kommen will. Das kann in sehr verschiedenen
Weisen und von verschiedenen Standpunkten her geschehen:

a) Man hat es vielfach beklagt, daß gerade der deutsche
Protestantismus nie in geschlossener Form eine politische Größe wurde
und sich als solche im Lehen des Staates darstellte. Daß dies nicht
geschah, hing von vielen Gründen ab, u. a. aber davon, daß sich
nach evangelischer Überzeugung politische Haltung nicht
vorschreiben läßt, sondern nur gebildet werden darf im Appell an das

Gewissen, so zu handeln, daß man sein Handeln vor Gott und den
Menschen verantworten kann. - Zur Verantwortung vor den
Menschen gehört aber, daß man politisch nichts tut, was vergiftend
wirkt, nur Spannungen erzeugt oder über die eigenen Grenzen
hinaus das Verhältnis der Völker untereinander bedroht. Darum
halte ich es für eine nicht nur legitime, sondern dringliche Aufgabe
der christlichen Kirchen, ein klares Wort zur NPD, zum
NeoNationalismus und zu reaktionären politischen Kreisen und
Programmen zu sagen, die nicht der Verständigung, Entspannung und
dem Frieden dienen, sondern nur Argwohn säen und Haß ernten.

b) Im Blick auf die soziale Verantwortung der Christenheit
gegenüber dem Staat und der Gesellschaft möchte ich noch auf
ein Problem zu sprechen kommen, dem gegenüber die Christenheit
im Nachkriegsdeutschland auf der ganzen Linie versagt und nicht
jenen Beitrag gegeben hat, den man eigentlich gerade von ihr
hätte erwarten müssen: Sowohl der Katholizismus wie die
protestantische Kirche haben (und zwar trotz einiger warnender
Stimmen in ihren eigenen Reihen) nach dem 2. Weltkrieg in
Westdeutschland an einem Eigentumsbegriff festgehalten, der weit
mehr kapitalistisch-bürgerlich als christlich war. Man proklamierte
die Unantastbarkeit des Privateigentums, gegen die prinzipiell
nichts einzuwenden ist, auch in Zusammenhängen und Situationen,
wo sie zur reinen Farce werden mußte, wie etwa im Blick auf den
Grundbesitz, dessen Manipulation und Verkauf zu den düstersten
Kapiteln asozialer und damit unverantwortlicher Politik gehört.
Hier wurde ein Prinzip zur Ideologie erhoben. Die Rechnung
dafür bezahlten und bezahlen heute noch die sozial Schwachen.

Vor allem die kinderreichen Familien, die unvertretbar hohe Mieten zahlen
müssen, nur weil der Staat und die Gesellschaft nicht bereit waren, da, wo
es dringend notwendig gewesen wäre, von einem starren Eigentumsbegriff
abzurücken und an seine Stelle einen sozial verantwortlichen Eigentums-



374 G. Müller, Die Aufgaben der Christenheit

begriff zu setzen, der das Privateigentum zwar nicht aufgehoben, aber auch
nicht zu einem «absoluten» Wert erhoben hätte. Viele kinderreiche Familien
zahlen nur deswegen z. T. kaum aufzubringende Mieten, weil die Preise für
die Grundstücke, auf denen ihre Wohnungen erbaut wurden, über Nacht
bisweilen von vorher 2 oder 5 DM/qm auf 50, 100 und mehr Mark stiegen.
Dabei gab es nur einen Nutznießer: den «zufälligen» Eigentümer des Grundstücks,

während vorwiegend die sozial Schwachen den ganzen «Schaden»
zu tragen hatten. Die Möglichkeit, Grundstücke innerhalb von Bebauungsgebieten

gesetzlich den Kommunen oder dem Staat zuzuschlagen, die früheren
Eigentümer angemessen zu entschädigen und die Grundstücke Bauwilligen
dann zu vernünftigen und erschwinglichen Preisen anzubieten, wurde zwar
hie und da erwogen. Aber unsere Parteien, vor allem die mit dem Bürgertum
verbundenen, wollten keine Wählerstimmen riskieren und lehnten solche
Vorschläge immer ab.

Die Kirchen haben nie in aller Form öffentlich gegen diese fatale
Entwicklung Stellung genommen und eine Änderung der Praxis
verlangt, wie sie unbedingt notwendig gewesen wäre. Man hat es

nicht vermocht, einem ideologisierten und bis zur asozialen
Perversion entstellten Eigentumsbegriff entgegenzutreten und
nachdrücklich darauf hinzuweisen, daß jeder Begriff von Privateigentum
dort seinen positiven Sinn verliert, wo er zu nichts anderem dient
als zur Schaffung von sozialem Unrecht und von sozialen Härten.
Es ist eine gesellschaftspolitische Forderung erster Ordnung, daß
die Kirche sich um die kinderreiche Familie annimmt und gerade
ihr jede nur denkbare Hilfe zuteil werden läßt. Was hilft es, wenn
man sich zu noch so guten Prinzipien wie dem des Privateigentums
bekennt und damit nur dem Menschen schadet? Die Kirche ist
heute aufgefordert, in den Auseinandersetzungen um Mitbestimmung

und Gewinnbeteiligung in der Industrie sich nicht einseitig
zum Sachwalter bestimmter Vorstellungen zu machen, sondern bei
ihren Überlegungen und mit ihren Ratschlägen dafür zu sorgen,
daß alle zu treffenden Entscheidungen in erster Linie der sozialen

Gerechtigkeit und dem Wohl des arbeitenden Menschen dienen.

c) Alle gesellschaftlichen und staatlichen Maßnahmen tragen die
Tendenz in sich, ihre Aufgabengebiete in einem hohen Maße zu
versachlichen und als Folge davon den Menschen zu einem bloßen
«Fall» zu machen. Der Beitrag der christlichen Gemeinde zur
Behebung oder Eindämmung dieser Gefahr liegt darin, daß sie in
diese Situation hinein Kräfte des menschlich-persönlichen
Einsatzes fließen läßt und dadurch verhindert, daß lebendige Menschen
in statistische «Fälle» verwandelt werden, deren Probleme man



gegenüber der Oesellschaft 375

ausschließlich mit Hilfe von Computern und gedruckten Äußerungen

zu beheben versucht. Das Beispiel eines sozial nahezu
überorganisierten Landes wie Schweden zeigt deutlich, daß sich die
letzten menschlichen Fragen und Probleme nicht auf der sozialen
Ebene lösen lassen, weil es unmöglich ist, den Menschen in totaler
Form zum Gegenstand einer - wenn auch noch so gut funktionierenden

- sozialen Betreuung zu machen, ohne ihm zugleich auch
Hilfe für die Beantwortung der Frage nach dem Sinn und Ziel
des Menschseins zu geben.

4.

An dieser Stelle wird jener Horizont sichtbar, in dem allein ein
Beitrag der christlichen Gemeinde für die Veränderung der
Gesellschaft sinnvoll und fruchtbar erscheint: es ist der Horizont der
Unabschließbarkeit und Vorläufigkeit alles menschlichen Tuns und
Wollens - und sei es noch so gut gemeint und noch so sachgemäß
auf seinen Gegenstand ausgerichtet. Der Dienst der christlichen
Gemeinde an der Gesellschaft hat seinen tiefsten Grund darin,
daß all unser Tun sich als etwas Vorläufiges versteht, das wir aber
dennoch nicht unterlassen dürfen, weil wir auch im gesellschaftlichen
Bereich «Mitarbeiter» Gottes sind und in Seinem Namen der Welt
in allen ihren Bereichen zu dienen haben. Die Kirche soll wissen,
daß alles, was sie tut, niemals den Himmel auf Erden
hervorbringen wird, daß wir mit unserem Tun vielfach schuldig werden,
Entscheidendes versäumen und oft blind sind, wo es Wichtiges
zu sehen gäbe.

Aus dieser realistischen Einschätzung ihrer Kräfte und Möglichkeiten

darf ihr aber nicht eine fatalistische Haltung erwachsen, die
alles am liebsten so sein lassen möchte, wie es eben gerade ist.
Unser Tun ist nie sinnlos, wenn wir es hinordnen und beziehen auf
das Tun Gottes an der Welt, ja wenn wir es als ein zwar äußerst
unvollkommenes, aber im Vertrauen auf Seine Hilfe und Gegenwart

geschehendes Zeichen-Geben verstehen, in dem Er durch
unsere Unvollkommenheit hindurch an der Welt handelt.

Das Matthäus-Evangelium hat uns eine Seligpreisung Jesu
überliefert, die lautet: «Selig sind, die da hungern und dürsten nach

Gerechtigkeit; denn sie sollen satt werden.» Auch wer nicht an



376 G. Müller

die Utopie glaubt, es werde uns Menschen einmal aus eigener
Kraft gelingen, diese Gerechtigkeit unter den Völkern aufzurichten,
wird sich dennoch des Anspruchs und der Zusage eines solchen
Verses nicht entziehen können. Er enthält zwar kein
Weltverbesserungsprogramm und auch keine kasuistischen Einzelanweisungen,

ruft aber dafür unseren Glauben ixnd unser Gewissen auf,
nach dieser Gerechtigkeit zu suchen und für sie zu arbeiten, wo
immer uns das möglich ist. Das, worum es dabei zentral geht,
kann man nur so formulieren: Wenn die Christenheit nach dieser

Gerechtigkeit «trachtet», d. h. sie sich im Glauben an den schenken
läßt, der die Gottlosen und Ungerechten gerecht macht, wird sie

von ihrem Herrn bevollmächtigt und in die Lage versetzt werden,
der Welt unter allen bestehenden und sich langsam oder revolutionär

ändernden Umständen und Gegebenheiten den Dienst zu
tun, den wir als Christen ihr mit Wort und Tat schulden.

Das Hören auf Gottes gerecht-machendes Wort war für die
Christenheit noch zu allen Zeiten die beste Voraussetzung für einen
sachgemäßen und hilfreichen Dienst an der Gesellschaft.

Gotthold Müller, Basel


	Die Aufgaben der Christenheit gegenüber der Gesellschaft

