Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 24 (1968)

Heft: 5

Artikel: Le dialogue entre chrétiens et marxistes selon Roger Garaudy
Autor: Leuba, Jean-Louis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878613

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878613
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Le dialogue entre chrétiens et marxistes selon
Roger Garaudy

Un peu partout dans le monde, chrétiens et marxistes entrent en
dialogue. Il s’agit la, sans aucun doute, d'un mouvement de fond,
destiné & se poursuivre et & s’intensifier. Je ne saurais prétendre,
dans les présentes lignes, aborder dans son ensemble un phénomene
aussi vaste, remonter & ses causes, supputer ses effets, et moins
encore porter un jugement définitif sur sa validité et ses limites.
Du seul fait qu’elles s’affrontent, les grandeurs en présence de-
viennent plus difficiles & saisir, elles se modifient mutuellement.
Tantot elles se problématisent, tantét elles se durcissent.

Il est possible toutefois de discerner, ici et 14, quelques éléments
de structure, d’apercevoir quelques points décisifs, de fixer avec
quelque vraisemblance la figure des positions en présence et d’entre-
voir les questions fondamentales qui commanderont les affronte-
ments futurs.

A cet égard, ’ceuvre de Roger Garaudy me parait fort suggestive.
Que nous apprend-elle? C’est ce que je voudrais indiquer dans les
quelques réflexions qui suivent. Je me référerai, pour I’essentiel,
a un petit livre ou Garaudy nous offre, me semble-t-il, tout a la
fois un résumé de ses positions antérieures et une clef d’interpréta-
tion de ses publications ultérieures?!. Certes, je n’ignore pas que le
marxisme de l'auteur est parfois suspecté par ses pairs. Mais les
questions auxquelles le livre aboutit en fait me paraissent suffisam-
ment évidentes en elles-mémes pour légitimer une lecture attentive,
libre, critique et reconnaissante.

Garaudy invite chrétiens et marxistes & passer «de l’anathéme
au dialogue». Une telle invitation suppose que le dialogue est
possible, plus encore, qu’il est nécessaire. Sur quoi Garaudy fonde-t-
il cette possibilité et cette nécessité? C’est ce que j'examinerai en
premier lieu, avant de signaler, dans une seconde partie, le probleme
que constitue la recherche dune base commune, soustraite &
IPhypothéque de préalables inauthentiques.

1 Roger Garaudy, De l'anathéme au dialogue. Un marxiste s’adresse au
Concile [Collection: Les débats de notre temps] (1965).



J.-L. Leuba 357
1. Possibilité et nécessité du dialogue

Il n’y a guére lieu de s’arréter aux considérations que Garaudy
fait au sujet des rapports entre science et religion. Leur pertinence
me semble limitée & I'interlocuteur catholique (et méme catholique
assez traditionnel) qu’il suppose. Le protestant d’aujourd’hui,
formé par Luther et, qu’il le veuille ou non, par Kant et par Kierke-
gaard, ne considére plus, depuis longtemps, les relations entre
science et religion comme un probléme théologique fondamental.
Quoi qu’il en soit, les développements de Garaudy sur ce point ne
constituent, touchant le dialogue, qu’un avant-propos sans rapports
organiques avec le nerf méme de son argumentation ultérieure.
A ses yeux, et & juste titre, la base commune, condition du dialogue,
ne releve pas de cet ordre de considérations. Elle releve d’une
certitude d’ordre éthique? C’est «la certitude profonde que si
chacun prend conscience de ce qu’il y a de fondamental dans ses
certitudes, il découvrira, I'un dans sa foi en Dieu, ’autre dans sa
foi en sa tidche d’homme, une volonté commune de tendre au
maximum les énergies créatrices de I’homme vers la réalisation d’un
homme total, et il prendra conscience de l’enrichissement réci-
proque qui découlera du dialogue, de la coopération et de I’émula-
tion entre ’humanisme prométhéen des marxistes et ’humanisme
chrétien» (p. 121). «En ce qui concerne la foi, qu’il s’agisse de la
foi en Dieu ou de la foi en notre tache, quelles que soient nos
divergences sur ce qui en est la source, qu’elle soit pour les uns
consentement & un appel de Dieu, pour les autres création purement
humaine, elle nous impose le devoir de faire de chaque homme un
homme, c¢’est-a-dire un foyer vivant d’initiative, un poéte, au sens
le plus profond du mot: celui qui a fait 'expérience quotidienne de
son dépassement créateur, de ce que les chrétiens appellent sa
transcendance et nous son humanité véritable» (p. 125-126).

En un mot, la base commune aux marxistes et aux chrétiens
«c’est la foi, c’est-a-dire non pas une certaine maniere de se repré-
senter le monde (qui est idéologie), mais une certaine maniere de

2 Cf. les déclarations suivantes, trés nettes, de I’auteur: «Touche-t-elle (la
science) au fondamental dans la religion? Nous ne le croyons pas» (p. 105).
«La foi ne peut étre elle-méme que si elle évacue totalement le terrain de
la science. Le débat essentiel entre chrétiens et athées ne se situe pas sur le
plan scientifique mais sur le plan moral» (p. 107-108).



358 J.-L. Leuba, Le dialogue entre chrétiens

se temir devant ce monde, de se comporter & son égard, de vivre
en lui, une tension de la personne engagée tout entiére dans le
«drame», au sens que Politzer donnait & ce terme» (p. 115-116).
Si marxistes et chrétiens peuvent ainsi, les uns et les autres, «se
tenir devant le monde», c’est parce que, les uns et les autres, ils
refusent I’humanisme grec classique ol «le monde est un cosmos,
c’est-a-dire un tout organique, soumis aux lois de la raison et de
la beauté» et ou «’homme est intégré a la nature et a la cité comme
I'un de ses organes ou de ses fragments» (p. 44). Ce refus de I’huma-
nisme greec classique, Garaudy, au nom sans doute du déroulement
de l'histoire, n’hésite pas a l'attribuer en premier lieu au chris-
tianisme. «Avec le christianisme apparait une attitude nouvelle de
I’homme & I'égard du monde, en rupture radicale avec l'attitude
de ’humanisme grec: exister, pour I’homme, ce n’est plus se situer
dans le Tout du cosmos comme l'un de ses fragments, c’est au
contraire étre libéré de sa nature et de son passé, par la grice
divine révélée en le Christ, étre libéré pour une vie faite de libres
décisions. Une ‘histoire’ authentique devient désormais possible car,
a la contemplation intemporelle des lois éternelles du cosmos,
succede un déploiement du temps vécu pour lequel le passé est le
lieu du péché, ’avenir qui toujours vient est celui de la grace, et le
présent le temps de la décision, le temps du refus ou de 'accueil
de 'appel diviny (p. 44). «La foi chrétienne, avant toute contamina-
tion idéologique, c’était la certitude vécue que par la venue du
Christ, sa mort sur la croix et sa résurrection, la vie entiére et le
monde pouvaient étre changés, que, racheté du péché, ’homme
‘émergeait’ du cosmos ou I’humanisme grec ’avait immergé et
que tout devenait possible. La bréche était ouverte» (p. 116; c’est
moi qui souligne). Ainsi 'auteur admet sans ambages que «la foi
religieuse a pu jouer, dans des conditions historiques déterminées,
un réle progressif» (p. 113). Avec Manuel Azcarate, dirigeant com-
muniste espagnol, il s’oppose a toute répression administrative
dirigée contre la religion. «Si... les marxistes revendiquent ’héritage
des valeurs que ’action et la pensée des hommes ont insérées dans
Phistoire humaine & travers une méditation religieuse, et attendent
du dialogue avec les chrétiens un enrichissement réciproque, la
persécution devient, & leurs propres yeux, un facteur aliénant, et
entrainerait, pour le marxisme méme, un appauvrissement et une
mutilation» (p. 120-121).



et marxistes selon Roger Garaudy 359

Le dialogue entre chrétiens et marxistes est donc possible parce
que les uns et les autres — et méme ceux-ci grace & la «breche»
ouverte par ceux-la — se sont libérés des fatalités tragiques de
I’humanisme grec, vers ce que les chrétiens appellent la trans-
cendance de ’homme et les marxistes son humanité véritable.

Quant a la nécessité du dialogue, a laquelle Garaudy subordonne
typiquement sa possibilité (p. 11-19), elle est une nécessité «objec-
tive» et découle de deux faits irrécusables: d’une part, vu «les
stocks de bombes atomiques et thermonucléaires actuellement
existants... nous en sommes arrivés a ce moment exaltant et
tragique de ’histoire de ’humanité ou I’épopée humaine commencée
il y a un million d’années peut capoter. L’humanité, si elle survit,
ne survivra pas par la seule force d’inertie de I’évolution biologique,
mais par un choix humain...» (p. 11-12). D’autre part, «sur ce
globe terrestre, sur ce vaisseau voguant dans 1’espace avec trois
milliards d’hommes & bord et que les dissensions de son équipage
peuvent désormais & chaque instant saborder, deux grandes concep-
tions animent les hommes» (p. 12). Ce sont la foi chrétienne et le
communisme. «C’est donc une donnée irrécusable de ce siécle:
I’avenir de ’homme ne pourra étre construit ni contre les croyants,
ni méme sans eux; 'avenir de ’homme ne pourra étre construit
ni contre les communistes, ni méme sans eux» (p. 12). La conclusion
s'impose: il faut que les passagers du vaisseau s’entendent, faute
de quoi ils feront tous naufrage.

2. Le probléme des préalables

Tout chrétien lecteur de Garaudy ne pourra pas ne pas étre
sensible & l'invitation qui lui est faite. Persuadé, en vertu de sa
foi méme que I’humanité doit vivre — non point simplement
d’ailleurs pour exister, mais pour «connaitre Dieu»3: encore faut-il
pour cela qu’elle existe! — il est conscient, autant que le marxiste,
des dangers que le déchainement de la puissance atomique ferait
courir aux hommes. Convaincu, autant que le marxiste, que
I’homme est appelé a émerger du monde, il ne pourra qu’éprouver

3 Cf. la premiére question du catéchisme de Calvin (1542): «Quelle est la
principale fin de la vie humaine ? — C’est de congnoistre Dieu»: Bekenntnis-
schriften und Kirchenordnungen der nach Gottes Wort reformierten Kirche
(1938), p. 3.



360 J.-L. Leuba, Le dialogue entre chrétiens

de la sympathie pour tous les hommes qui se refusent 4 admettre
I'inéluctable tragique d’un fatum absurde. Il acceptera done l'in-
vitation au dialogue, telle que Garaudy la lui adresse.

Toutefois, au risque de décevoir le marxiste disposé a devenir
son partenaire, il ne pourra s’empécher de réfléchir non point tant
a Uinvitation elle-méme, qu’il accepte, qu’aux objets concrets sur
lesquels le dialogue doit porter.

Certes, Garaudy Paffirme formellement: «Nous offrons un dia-
logue sans préalable et sans exclusive. Nous ne demandons &
personne de cesser d’étre ce qu’il est mais au contraire de 1’étre
plus et de I’étre mieux. Nous souhaitons que nos interlocuteurs
formulent & notre égard la méme exigence. Le dialogue avec les chré-
tiens n’implique de leur part aucune concession religieuse» (p. 124).

En présence d’une telle déclaration, et compte tenu de ’ensemble
du livre, le chrétien ne pourra pas ne pas constater que le dialogue
offert n’est pas aussi dénué de préalables que l’affirme le partenaire
présomptif. Sans doute Garaudy entend rencontrer la foi chrétienne
telle qu’elle est. Il n’exige pas que les chrétiens, pour devenir des
partenaires valables, se convertissent au communisme. Mais ne
donne-t-il pas d’emblée de la foi chrétienne une interprétation qui
la défigure?

Il fait un effort, & vrai dire remarquable, pour marquer la diffé-
rence entre christianisme et marxisme. Pour le marxisme, la religion
demeure valable, mais & titre de question seulement. «L’aliénation
est dans les réponses, mais non dans les questions» (p. 83), «dans
la promesse et dans l'affirmation de la présence, et non dans l’exi-
gence qui I’a suscitée et que le marxisme doit prendre en charge,
en retrouvant, sous le mythe, ’aspiration qui I’a fait naitre» (p. 84).
«Nous vivons sans doute, chrétiens et marxistes, l'exigence du
méme infini, mais le votre est présence et le nétre absence» (p. 90).
«La foi en Dieu fait vivre au chrétien comme consentement ce que
nous vivons comme création, bien que ce soit, pour les uns comme
pour les autres, ouverture sur ’avenir et dépassement. Les certi-
tudes que nous postulons au terme de notre effort, le chrétien les
postule & sa source» (p. 110).

La différence est marquée nettement et, & mon avis, correcte-
ment. Mais aprés que I'auteur a constaté une telle différence, 1’on
s’attendrait a le voir faire de cette différence 1’objet central sur
lequel devrait porter le dialogue entre chrétiens et marxistes.



et marxistes selon Roger Garaudy 361

Or voici la plus grande surprise que réserve 'auteur & son inter-
locuteur chrétien: la différence si bien constatée est considérée
comme mineure, plus encore comme surmontable et surmontée.
«Ce qui demeure, c¢’est que nous vivons la méme tension. Et ce qui
importe, c¢’est que la foi toute humaine en notre tdche ne mutile
’homme d’aucune des dimensions historiquement conquises &
partir de la foi en Dieu, et que la foi en un Dieu transcendant ne
limite ou ne freine jamais la foi en une tache humaine» (p. 110-111).

Pour un chrétien, une telle vue des choses constitue un préa-
lable, et un préalable inacceptable. La réalité référentielle supréme
du chrétien est la gloire de Dieu manifestée en Jésus-Christ, et non
la «tension» anthropologique qu’elle entraine. Selon la foi chré-
tienne, vivre son existence humaine «comme consentement» n’est
nullement identique & la vivre «comme création», c’est-a-dire
comme création prométhéenne. Postuler des certitudes «a la source»
n’équivaut nullement & les postuler «au terme» de ’effort.

L’invitation au dialogue est donc assortie d’emblée d’un pré-
alable. A vrai dire, aux yeux de Garaudy, ce préalable n’en est
pas un. «Le probléeme de ’athéisme et de la foi ne peut fonder ni
un préalable ni une exclusive» (p. 111). Exclure ainsi «le probléme
de 'athéisme et de la foi» des préalables au dialogue ne peut
constituer, aux yeux du chrétien, qu'un coup de force initial, in-
compatible avec 'invitation a dialoguer sans préalable.

Est-ce & dire que le chrétien ne puisse refuser ce préalable-la
qu’en le remplagant par son préalable a lui: 'importance décisive
et préjudicielle du probléme de I'athéisme et de la foi? Est-ce &
dire que le dialogue entre chrétiens et marxistes est dés lors a priors
impossible, puisqu’il ne pourrait commencer que par un coup de
force commis soit par les chrétiens contre les marxistes, soit par
les marxistes contre les chrétiens?

Une telle conclusion serait hative et abusive. Elle méconnaitrait
la base commune, si justement mise en évidence par notre auteur:
Papparition, due au christianisme, de la possibilité d’une attitude
nouvelle de I’homme & I’égard du monde.

Mais cette base commune, nous venons de le voir, est interprétée
différemment de part et d’autre. Pour les marxistes, elle n’est
qu’aspiration, qu’appel, qu’exigence. Pour les chrétiens, elle est
tout ensemble aspiration et présence, appel et réponse, exigence
et consentement (ou, mieux peut-étre, gratitude). La contestation



362 J.-L. Leuba, Le dialogue entre chrétiens

est mutuelle. Mais elle n’est pas absurde parce qu’elle se rapporte
au méme objet: I’originalité du christianisme par rapport & I’huma-
nisme grec et, d’'une maniére générale, & toute pensée de frappe
préchrétienne ou extrachrétienne.

Comment ne pas conclure que c’est cette contestation mutuelle
elle-méme qui doit constituer la matiére méme du dialogue? Deux
positions sont en présence, qui prétendent toutes deux dégager la
portée réelle et permanente du christianisme.

Pour Garaudy, le christianisme n’est valable qu’en tant que
coup d’envoi, que comme appel adressé & ’homme & se libérer du
fatum antique. Cet appel, ayant été adressé, n’a désormais d’intérét
que dans la mesure ou 'homme lui répond par son acte créateur.

Pour les chrétiens, 'appel lui-méme n’a de signification que s’il
demeure lié & la présence de Celui qui ’a adressé et de qui seul
peut procéder l'inspiration d'une réponse efficace.

Pour Garaudy, I’appel s’est coulé dans ’histoire, il s’est incorporé
a 13 tradition humaine, il est en sécurité. Qu'importe deés lors Celui
dont il procede?*

Pour les chrétiens, I’appel, détaché de Celui quil’a adressé, devient
une vaine abstraction, il retombe dans les illusions du néant, rien
en lui-méme ne garantit la permanence de sa validité.

Voila ce qui, si ’on accepte la maniére dont Garaudy propose le
dialogue, devrait constituer le théme majeur du dialogue entre
chrétiens et marxistes.

L’objet de ces lignes ne saurait étre d’aborder pour ma part
le dialogue ainsi défini. Il me suffirait d’en avoir posé les préalables,
des préalables qui, eux, sont authentiques. Car ils n’imposent pas
aux marxistes de reconnaitre a limine la nécessité de la Présence
pour conserver la validité de ’appel, ni aux chrétiens de considérer
au départ 'étroite conjonction entre Présence et exigence comme
accessoire, pour étre admis au dialogue. Ils se bornent & signaler
que ¢’est sur ce point-1a qu’il y a lieu d’entrer en dialogue.

1l s’en faut d’ailleurs que le «contentieux millénaire» (p. 92),
tel que Garaudy l’'a excellemment posé, soit admis par tous les
marxistes 5,

4 11 est frappant de constater — avec H. H. Schrey, Literatur zum Marxis-
mus: Theol. Rundschau 33 (1968), p. 86 — que Garaudy passe presque entiére-
ment sous silence la personne de Jésus.

5 Le terme de «millénaire» seul pourrait préter & contestation. Il semble



et marxistes selon Roger Garaudy 363

Un premier pas serait déja fait dans la direction d'un dialogue
authentique, si ces derniers pouvaient reconnaitre avec Garaudy
Pimportance décisive du christianisme dans la formation de la
conscience moderne et, tout justement, du marxisme.

Un second pas, plus décisif encore, serait fait si Garaudy lui-méme,
et les marxistes sensibles & son argumentation pouvaient renoncer
au préalable autoritaire qu’ils imposent, sans s’en rendre compte,
aux chrétiens et s’ils acceptaient d’aborder avec eux le dialogue
sans préalable auquel la foi des uns et la foi des autres les convient
aujourd’hui.

Peut-étre objectera-t-on que les considérations qui précédent ne
sont pas convaincantes parce qu’elles ne relevent que de la possi-
bilité du dialogue, telle que Garaudy I’a mise en évidence. La
nécessité du dialogue, qu’il a signalée avec non moins de pertinence,
ne fournirait-elle pas un terrain plus solide et moins «intellectuel»?
Pourquoi, plutét que de s’égarer dans un dialogue sur les motiva-
tions ne pas aborder d’emblée et ensemble les taches devant les-
quelles nous sommes tous placés et dont nous reconnaissons tous
I'urgence? Les menaces de guerre, la faim dans le monde, l'in-
justice créatrice de désordre ne constituent-elles pas un sujet bien
suffisant — et urgent! — de dialogue constructif? Chrétiens et
marxistes ne se rencontrent-ils pas d’emblée sur ce terrain, les
premiers au nom de leur foi au Dieu créateur et incarné, les seconds
au nom de leur foi au progrés? Qu’importent finalement les motiva-
tions? La praxis n’est-elle pas seule essentielle?

Faire d’emblée de la praxis I'objet du dialogue serait illusoire.
Car la praxis n’est pas une référence absolue, ni pour les chrétiens
ni méme pour les marxistes®. Les motivations impliquent une
dynamique des moyens, inséparable de la subjectivité. Comment

supposer une intemporalité de la pensée marxiste bien contraire & son respect
du déroulement temporel de I'histoire.

8 A preuve les lignes suivantes de notre auteur: «Cette critique pauvre de la
religion, enracinée dans les traditions de ’anticléricalisme et du matérialisme
du XVIITe siécle, implique un abandon de ce qui est essentiel dans le ma-
térialisme marxiste: la dialectique. Cette conception <réductionniste’ du
marxisme, selon laquelle les <formes’ spirituelles, ‘ne sont rien d’autre
que...’ la base qui les a engendrées, conduirait & nier aussi le moment sub-
jectif (comme disait Lénine) que constitue le marxisme lui-méme, comme si
Pattitude révolutionnaire ¢n’était rien d’autre que...” 'existence objective
du prolétariat» (p. 114-115).



364 J.-L. Leuba

ignorer la dialectique de la pensée et de 1’action, et faire de 1’action
seule la référence de toute pensée? La subjectivité n’agit-elle pas
sur l’action? La maniére de se tenir devant le monde n’est-elle pas
une composante indispensable de I’action dans le monde? Comment
les passagers du vaisseau s’entendraient-ils pour éviter le naufrage,
s’ils ne s’entendent pas sur la source de leur courage et de leur
action?

Nous voici done rejetés de la nécessité sur la possibilité, des faits
sur la foi, de l'objectivité sur la subjectivité. 1l serait oiseux de
dialoguer sur la praxis sans avoir abordé au préalable le contentieux
relatif aux motivations. Car la praxis elle-méme ne sera pas la
méme si les fois qui la sous-tendent devaient s’avérer différentes?.

Sont-elles vraiment différentes? Le christianisme et le post-
christianisme procédent-ils d’'une méme dynamique fondamentale?
Est-il possible de ne conserver de I’Evangile que son appel, sans
en garder son Auteur? Telle est précisément la question que
chrétiens et marxistes doivent élucider entre eux. Tout autre point
de départ ne ferait qu’endormir les esprits et leur préparer, aux uns
et aux autres, aprés quelques réves consolants, de regrettables
réveils.

Jean-Louis Leuba, Neuchitel

? Un seul exemple, parmi tous ceux qu’il faudra bien un jour que les
chrétiens et les marxistes se décident & aborder de front: L’amour ne se
manifestera absolument pas de la méme maniére s’il est inspiré par I’Evangile,
qui en fait un acte gratuit, toujours spontané et inventif, ou s’il est pratiqué
selon le marxisme, pour lequel il constitue, selon Garaudy, «la loi objective
de la société tout entiére» (p. 79; c¢’est moi qui souligne). Entre ’amour
évangélique et I’amour marxiste, qui est une forme de pharisaisme, dans
le sens le plus digne et le plus haut du terme, il y a des différences qu’on
ne saurait négliger. Certes, beaucoup de chrétiens ont été, sont et seront des
pharisiens... Il est, d’autre part, des marxistes inconséquents qui, en fait,
se trouvent agir de maniére parfois fort évangélique. Mais nous nous placons
ici, avec Garaudy lui-méme (p. 124), sur le terrain des actes conséquents,
ou chacun montre son «vrai visage».



	Le dialogue entre chrétiens et marxistes selon Roger Garaudy

