
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 24 (1968)

Heft: 5

Artikel: Demokratische Humanität : sozialethische Überlegungen zum
Phänomen der kollektiven Entscheidungsfindung in der
eidgenössischen Demokratie

Autor: Ott, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878612

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878612
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Demokratische Humanität
Sozialethische Überlegungen zum Phänomen der kollektiven Entscheidungs¬

findung in der eidgenössischen Demokratie

«Humanisierung der Strukturen», «Humanisierung der weltlichen
Ordnungen» lautet die Forderung einer christlichen «Theologie der
Hoffnung» und einer christlichen «Theologie der Revolution», wie
sie seit 1966 (Genfer Weltkirchenkonferenz «Kirche und
Gesellschaft») die ethische Besinnung christlicher Thelogie auf breiter
Basis bestimmt.

Worin besteht nun konkret die «Humanität» einer «Struktur», einer weltlichen

Ordnung des menschlichen Zusammenlebens Das theologische Schlagwort

muß ja, um echte Wirksamkeit und Fruchtbarkeit zu entfalten, konkrete
Bedeutung gewinnen. Es wird uns dann etwa der Bescheid gegeben: was
das Humane sei, könne man zwar noch nicht letztlich wissen; was es
indessen nicht sei, was das Inhumane, das zu Überwindende sei, wisse man
im konkreten geschichtlichen Fall doch sehr genau. Oder es wird uns der
Bescheid gegeben: es gelte in jedem Falle, die «autoritären Strukturen»
abzubauen.

Muß aber nicht darüber hinaus versucht werden, ein positives und
konkreteres, anschaulicheres Modell und Leitbild der humanen Struktur des

gesellschaftlichen Zusammenlebens zu entwickeln? Diesem Versuch sollen
die folgenden Überlegungen dienen. Sie sind nicht freihändig entworfen und
auch keine bloße intellektuelle Konstruktion, sondern stützen sich auf
Erfahrung: auf die Erfahrung der politischen Mitarbeit im schweizerischen
Staat, also in Gemeinwesen (Bund, Kantone, Gemeinden), welche,
insbesondere wegen der Institutionen der sog. direkten Demokratie, durch die
größtmögliche Partizipation des Bürgers an der politischen Willensbildung
gekennzeichnet sind.

Ich will versuchen, das Strukturelle dieser Gemeinschaftsgebilde
zu erfassen, und zwar dies eben unter dem Gesichtspunkt der Frage
nach der «humanen Struktur». Worin besteht die spezifische Humanität

der politischen Struktur, wie wir sie hier antreffen? - Ich
spreche übrigens bewußt von der «eidgenössischen Demokratie».
Damit soll, im Unterschied zum empirischen Staat, ein Staatsgedanke

von allgemein menschlicher Bedeutsamkeit bezeichnet sein,
welcher zwar im empirischen schweizerischen Staat oder richtiger:
in den schweizerischen Staatswesen subsistiert, jedoch nicht in
perfekter Verwirklichung. (So ist etwa bekanntlich die politische
Gleichberechtigung der Frauen erst in einigen der schweizerischen

Staatsgebilde verwirklicht. Dort freilich - was wohl einmalig ist -



H. Ott, Demokratische Humanität 347

durch einen Willensakt der Gesamtheit der männlichen
Staatsbürger.) Trotz dieses Vorbehalts gewährt die praktische
Mitbeteiligung an der Gestaltung dieser empirischen Staatswesen doch
eine konkrete Erfahrung, an der die theoretische Besinnung auf
die «humanen Strukturen» wohl einen hinreichenden Anhalt besitzt.

1.

In einer höchst bemerkenswerten kurzen Abhandlung, «Kleines
Fragment 'Über die kollektive Eindung der Wahrheit'» (Schriften
zur Theologie VI, 1965, S. 104ff.), schreibt Karl Rahner, inspiriert
durch die Konzils-Erfahrung, daß es Wahrheiten gebe, die
schlechterdings nur im Gespräch, also im kollektiven Bemühen um die

Eindung der Wahrheit, in Erscheinung treten und zu finden sind:
«In den Forschungsstätten der heutigen exakten Wissenschaft
findet kein Gespräch statt. Man macht sich hier nur gegenseitig
auf Tatbestände aufmerksam, die jeder für sich selbst allein in
Augenschein nimmt; der Gegenstand selbst existiert nicht im
Gespräch als solchem. Hier aber ist gemeint, daß es zu findende
Wahrheiten gibt, die nur im Vorgang der kollektiven Wahrheitsfindung

gegeben sind, nur hierin selbst zum Vorschein kommen...
Denn das Gespräch, dessen Gegenstand hier gemeint ist, geht um
den Menschen selbst» (a.a.O. S. 105). Im Gespräch selbst bildet
sich die Erkenntnis. Denn die Wahrheit, deren Erkenntnis
angestrebt wird, geht um den Menschen und hat darum ihren Ort im
Gespräch, in einem Kollektiv von miteinander-seienden Menschen;
sie ist nicht eine der Menschenwelt entrückte Idee, die irgendwo,
unabhängig vom menschlichen Miteinandersein, für sich zu sub-
sistieren vermöchte. Darum ist das Gespräch nicht nur eine
nachträgliche Korrekturmöglichkeit gewonnener Erkenntnis, sondern
selber ein schöpferischer Erkenntnisvorgang. Der einzelne
Gesprächsteilnehmer, dem es dann gelingt, eine gesuchte Wahrheit
adäquat zu formulieren, verdankt dies nicht einfach seinem
individuellen schöpferischen Ingenium, sondern dem Kollektiv, das
sich um die Wahrheit mühte, dem schöpferischen Dialog, der ihn
inspirierte. Er wird gewissermaßen zum Sprecher dieses Kollektivs.
- Die Einsicht in diesen Charakter einer bestimmten (und wohl
der für den Menschen wichtigsten) Art der Wahrheit und der

Wahrheitsfindung verdankt Rahner, wie schon erwähnt, einer



348 H. Ott, Demokratische Humanität

konkreten Erfahrung: der Erfahrung der konziliaren Arbeitsweise
in Kommissionen und Plenarsitzungen auf dem zweiten
vatikanischen Konzil.

Eine parallele Einsicht ergibt sich uns aus der Erfahrung der
Politik auf dem Boden der Eidgenossenschaft. Nur daß es sich
hier nicht um die Findung der Wahrheit, sondern um die Eindung
einer Entscheidung, also um Willensbildung handelt. Aber auch
hier geht das Gespräch um den Menschen, nämlich um die Zukunft
der jeweiligen menschlichen Gesellschaft. Und auch hier ist es das

Kollektiv, welches durch den Dialog schöpferisch wird. Dies scheint
mir die wesentliche Struktur zu sein. Sie gilt es im folgenden noch
näher zu umschreiben.

2.

Karl Jaspers hat in «Die Atombombe und die Zukunft des

Menschen» (München 1958, S. 421 ff.) in sehr zutreffender Weise

einige Grundsätze zur Idee der Demokratie formuliert. Ihm geht
es dabei um die demokratische Kontrolle der Macht, um die
Garantie elementarer Menschenrechte für alle Bürger, um die
Rechtssicherheit, d. i. die Gesetzlichkeit aller Maßnahmen der
Staatsgewalt, um die demokratische Selbstkritik und demzufolge
die Wandelbarkeit der staatlichen Institutionen, und um die

Erziehung aller zur verantwortlichen Mitwirkung. Was im folgenden
zur Erörterung steht, bedeutet noch einen Schritt über diese
zweifellos richtigen und wesentlichen Grundsätze und Abgrenzungen

hinaus. Jaspers zeigt die Voraussetzungen. Hier soll nun der
eigentliche Akt der Demokratie, ihres «inneren Lebens», herausgestellt

werden, und zwar dieser als ein wesentlich humaner Akt.
a) Wie kommt eine demokratische Entscheidung zustande? Sie

ist stets eine kollektive Entscheidung, auch dann, wenn nur ein
einziger oder nur wenige gesprochen und die andern stillschweigend
zugestimmt haben, auch dann, wenn es zu keiner Auseinandersetzung

gekommen ist. Dies wird in der Demokratie ein relativ
seltener Fall sein. Aber auch in diesem Grenzfall ist das

stillschweigende Zustimmen noch ein Akt aktiver Mitentscheidung.
Der Einzelne, der vielleicht die Entscheidung eines entscheidungs-
befugten Kollektivs als erster formuliert und veranlaßt, der sich
also «durchgesetzt» hat, verdankt dies nicht einfach der Macht



H. Ott, Demokratische Humanität 349

seiner individuellen Persönlichkeit oder gar einer versteckten
repressiven Macht seiner persönlichen Stellung, sondern dem Kollektiv,
das ihm seine freie Zustimmung gewährte. Auch er wird gewissermaßen

zum Sprecher des Kollektivs - so wie derjenige, welcher,
im Falle der kollektiven Wahrheitsfindung, die adäquate Formulierung

der Wahrheit ausspricht.
Hier wird auch die hervorragende Bedeutung der Figur des

Präsidenten im demokratischen Lebensprozeß verständlich. Der
Präsident ist der Sprecher des Kollektivs, des jeweiligen
Entscheidungsgremiums. (Die relativ Meinen, personell noch
übersichtlichen Entscheidungsgremien - Regierungen, Gemeinderäte,
parlamentarische Kommissionen, Parteivorstände usw. - dürfen
hier als Keimzelle und Modellfall der demokratischen Willensbildung

gelten.) Die kollektiven Entscheide werden oft den
Vorschlägen des Sprechers entsprechen. Das heißt nicht, daß der
Entscheid sein eigener ist. Sondern der Vorschlag des Präsidenten
wird hier im voraus abgewogen sein auf die vom Kollektiv zu
erwartende Entscheidung, auf die dem jeweiligen Kollektiv
zumutbaren Entscheidungsmöglichkeiten. So besteht hier ein
eminentes Beispiel der Repräsentation, welche für den demokratischen
Lebensprozeß gleichfalls charakteristisch ist. Solche Repräsentation
setzt aber eine besondere Art des Vertrauens voraus. Über beides,
Repräsentation und Vertrauen, wird demnächst noch zu reden sein.

Wie entsteht nun eine in diesem Sinne kollektive demokratische
Entscheidung? In vielen Fällen wird es sich folgendermaßen abspielen (es ist
dies zwar vielleicht nicht der durchschnittliche «Normalfall», wohl aber der
Norm-Fall, der das Wesen der demokratischen Lebensform sichtbar werden
läßt) : Die Mitglieder des entscheidungsbefugten Kollektivs kommen zur
Sitzung, an der die Entscheidimg zu treffen ist, nicht einfach mit vorgefaßten
Standpunkten, mit verpflichtenden Interessen, die es zu vertreten, mit
verbindlichen Parteiparolen, die es strikte einzuhalten gilt, welche höchstens
noch einen gewissen Spielraum gewähren, daß man sich durch einen
Kompromiß einiges abmarkten läßt. (Dies ist der Kompromiß im banalen Sinne.
Ein anderes, qualifizierteres Verständnis des politischen Kompromisses muß
sogleich noch erörtert werden.) Vielmehr kommt man zusammen — gewiß
nicht ohne jegliche vorgängigen Meinungen, Interessestandpunkte und
Parteitendenzen, jedoch im wesentlichen: um sich in dem mit gemeinsamer
Verantwortung betrauten Kollektiv zu treffen, einander menschlich zu begegnen
und über die Sache, für die man gemeinsam kompetent ist, den Dialog walten
zu lassen.

Ein Entscheidungsgremium, in dem eine strikte Bindung der einzelnen
Gruppen an ihre Parteiparolen herrscht, kann zwar ein durchaus brauch-



350 H. Ott, Demokratische Humanität

barer Apparat demokratischer Machtkontrolle sein. Hingegen wird es kaum
die schöpferische Kraft des Dialogs zu entfalten vermögen. Nur wo die
Beratung in dem Sinne frei ist, daß allein die gemeinsame Verantwortimg (die
in gemeinsamer Machtbefugnis, gemeinsamer Kompetenz beruht) letzte
Verpflichtung für alle Einzelnen bedeutet, konstituieren sich diese zu einem
qualifizierten verantwortlichen Kollektiv und wird zwischen ihnen der schöpferische

Dialog möglich.
Im schöpferischen Dialog der Politik begegnen einander Menschen; ihre

unterschiedlichen Interessen und Gesichtspunkte werden aneinander
gemessen, kommen aneinander zum Austrag. Aus diesem Austausch der
Gedanken und Aufeinanderstoßen der Interessen steigt, im Verlauf des
Gespräches, allmählich Klarheit auf, und es ergibt sich das Neue ; die realisierbare

Lösung, die sich «aufdrängt» und auf die sich alle einigen können. Auch
die überstimmte Minderheit bejaht nachträglich den gefallenen Entscheid
(soweit keine institutionellen Appellationsmöglichkeiten mehr bestehen, wie
etwa für die Minderheit einer parlamentarischen Kommission ans Plenum
des Parlaments oder für die Minderheit des Parlaments an den Entscheid
der Stimmbürger). Diese nachträgliche Bejahung ist nicht bloß eine Beugung
unter das formale Recht, sondern eine Bejahung der gemeinsamen
Machtbefugnis und Verantwortung des Kollektivs, in der Hoffnung, in diesem
lebendigen Kollektiv die eigenen Ideen zu einem spätem Zeitpunkt
wirksamer vertreten zu können.

Der politische Dialog ist kein bloßes Pokerspiel des Verhandeins und
Taktierens, bei dem es letztlich nur darauf ankommt, wer die stärkeren
Nerven hat. Sondern man ist einander im Vertrauen zugewandt. Nur in
diesem Vertrauen kann man vom Miteinanderreden die schöpferishce Lösung
erwarten. («Schöpferisch» bedeutet nicht, daß die Lösung in jedem Falle
gedanklich «originell» sein muß, lediglich: daß sie realisierbar und
vernünftig ist und daß sie nicht ohne weiteres im voraus schon vorgezeichnetwar.
Der gebräuchliche und sprechende Ausdmck dafür lautet etwa : « Es beginnt
sich in der Debatte eine Lösung abzuzeichnen »

Wir machen im politischen Dialog die menschliche Gründerfahrung, daß
der Mensch begrenzt ist und daß die Menschen einander begrenzen. Nicht
Ideen stoßen aufeinander, sondern Menschen, in ihrer Komplexität und
Widersprüchlichkeit. Es begegnet mir der Mitmensch oder die andere
menschliche Gruppe mit ihren Gruppeninteressen, ihrem vielleicht
beschränkten Horizont, ihrer partiellen Einsichtslosigkeit usw. Ich muß mir
diese Beschränkung meiner eigenen Entfaltungsmöglichkeiten gefallen lassen,
wie sich der Andere seine Beschränkung durch mich gefallen lassen muß.
Gemeinsam erfahren wir so die condition humaine : daß die Menschen einander

im härtesten Sinne begrenzen und sich doch einigen müssen, um
miteinander leben zu können. Die Politik in einer Demokratie ist nicht der
einzige, aber ein hervorragender und modellhafter Ort dieser tief und
realistisch humanen Erfahrung.

Hier zeigt sich auch die qualifiziertere Bedeutung des politischen Kompromisses

: Kompromiß bedeutet nicht nur, daß ich mir Teilemeiner Forderungen
abhandeln lasse, auf sie verzichte, um andere Teile verwirklichen zu können.



H. Ott, Demokratische Humanität 351

Kompromiß kann auch bedeuten: daß ich mich vom andern Menschen
begrenzen lasse, daß ich ihn, vielleicht in seiner Borniertheit und Einsichts-
losigkeit (in meinen Augen doch als Mitmenschen und Mitbürger der Civitas
humana (zunächst: einer bestimmten und konkreten Civitas humana)
anerkenne und bejahe. Daß ich mir die faktische Begrenztheit im Bereich des
Menschlichen gefallen lasse und dennoch, inmitten dieser Schranken,
entschlossen bin, mit dem Andern zusammen zur gemeinsamen menschlichen
Tat zu gelangen. Denn der Kompromiß zielt darauf hin : daß etwas realisiert
werde. Insofern muß auch der Kompromiß schöpferisch heißen. Denn
schöpferisch ist das, was die realen Gegebenheiten menschlichen Miteinanderseins
nicht ideologisch übersieht oder verbalistisch verschleiert, sondern sie
menschlich besteht und verwindet und so aus dem Bestehenden Zukunft
hervorgehen läßt.

b) Wer trägt die Verantwortung für eine demokratische
Entscheidung? - Mit dieser Frage kehren wir zum Ausgangspunkt des

Gedankenganges zurück. Wir sagten bisher: 1. Die demokratische
Entscheidung ist grundsätzlich eine kollektive Entscheidung. 2. Die
demokratische Entscheidung erwächst aus dem schöpferischen
Dialog.

Daraus ergibt sich klar, daß die Verantwortung für die
demokratische Entscheidung grundsätzlich eine gemeinschaftliche ist.
Nicht nur ist jeder an seinem Ort für seinen Anteil verantwortlich,
wie in einer bürokratischen Hierarchie, wo jeder für seine Funktion
haftet. Sondern jeder fühlt sich verantwortlich für das Ganze,
freilich nicht als Individuum für sich, sondern von vorneherein
gemeinsam mit Andern, von denen sich jeder ebenso für das
Ganze verantwortlich fühlt. So erhalten wir das Bild eines
Geflechts von Verantwortlichkeiten, von denen jede dasselbe Ganze

beschlägt.

Weil die Verantwortung derart grundsätzlich kollektiven Charakter hat,
ist sie nicht eine solche der persönlichen Haftung. Ich möchte sie vielmehr
etwa eine «Verantwortung des gemeinsamen Weitertragens» nennen: Die
Glieder eines entscheidungsbefugten Kollektivs tragen die einmal gefaßten
Entscheidungen gemeinsam weiter, wissen sich gemeinsam durch sie
gebunden und arbeiten auf ihrer Grundlage für die Zukunft. Dagegen kann
man z. B. nicht den einzelnen Parlamentarier für einen Parlamentsbeschluß
persönlich haftbar machen. Damit wird der ganze geschilderte Sachverhalt
natürlich moralisch prekär: Unter dem Deckmantel der gemeinsamen
Verantwortlichkeit kann sich der Einzelne seiner eigenen Mitverantwortung
entziehen und unverantwortlich handeln. Dieser prekäre Charakter haftet
der Demokratie immer an. Das demokratische System als solches kann diese
Gefahr nicht ausschalten. Wo aber jene Tendenz der verdeckten Flucht vor



352 H. Ott, Demokratische Humanität

der Verantwortung überhandnimmt, kann das demokratische System nicht
mehr seinem Wesen entsprechend funktionieren. Die Gruppeninteressen imd
die reine Taktik (die im demokratischen Lebensprozeß natürlich immer auch
mit dabei sind) werden dann den schöpferischen Dialog überwuchern und
ersticken. Aus diesem Grunde gehört zur kollektiven Verantwortung der
Demokratie notwendig ein fundamentales Vertrauen: das Vertrauen, daß der
Andere nicht nur seine Sonderinteressen (Gruppeninteressen oder persönliche)
vertritt und daß er sich nicht nur taktisch verhält, sondern daß er sich
letztlich und über das alles hinaus der Gemeinschaft und der gemeinsamen
Sache genauso verpflichtet weiß wie ich.

Dies fundamentale Vertrauen ist der Geist der Demokratie. Ein
prägnanter äußerer Ausdruck dessen ist etwa die traditionelle
Anrede der Glarner Landsgemeinde: «Hochvertraute, liehe
Mitlandsleute » Ohne diesen Geist wird die demokratische Institution

auf die Länge ausgehöhlt und geht ihres Wesens verlustig.
Andererseits kann die demokratische Institution dazu dienen,
diesen Geist des Vertrauens zu wecken und wachzuhalten.

c) Vom fundamentalen Vertrauen, welches das Kollektiv
zusammenhält, ist auch jener andere Wesenszug der Demokratie
bestimmt, von dem schon kurz die Rede war: die Repräsentation. -
Wir sprachen bisher von der Willensbildung in den personell
übersichtlichen Entscheidungsgremien als von dem demokratischen
Modell. Wesentlich ist nun aber, daß diese Gremien kein Privileg
der Macht für sich besitzen. Sie sind nur Repräsentation der
Bürgerschaft im Ganzen, des souveränen Volkes, welches die
eigentliche Machtfülle innehat - und dies um so mehr da, wo der
souveräne Volksentscheid jederzeit korrigierend eingreifen und
neue Tatsachen schaffen kann. In der direkten Demokratie ist
damit das Verhältnis des Volkes zum Parlament ähnlich dem
Verhältnis des Parlaments zu einer parlamentarischen Kommission.

Man könnte die Frage aufwerfen, ob die geschilderte Form
kollektiver Willensbildung nicht durchaus auch in einem olig-
archischen Entscheidimgsgremium, also in einer Körperschaft mit
einem eigentlichen Machtprivileg, zum Spielen käme. Apriori läßt
sich das schwer widerlegen. Aufgrund unserer politischen
Erfahrungen in der schweizerischen Eidgenossenschaft sind wir
indessen geneigt, die Frage zu verneinen. Ein gutes Teamwork ist
gewiß grundsätzlich auf allen Gebieten möglich. Wo es aber um
die Ausübung der obersten, sich auf alle erstreckenden Macht,
der Staatsmacht, geht, unterliegt der Mensch in besonderem



H. Ott, Demokratische Humanität 353

Maße der Gefährdung. In einem oligarchischen Gremium, das die
Staatsmacht verwaltet, werden - wenn nicht durch einen Glücksfall
jeder Einzelne eine exzeptionell reife sittliche Persönlichkeit ist
(ein unwahrscheinlicher Glücksfall!) - die Machtkämpfe zwischen
Einzelnen den schöpferischen Dialog bald verunmöglichen.

So kommen wir zum praktischen Sclüuß : daß das fundamentale
gegenseitige Vertrauen, welches den schöpferischen Dialog um die

Ausübung der Staatsmacht auch zwischen mittelmäßigen
Persönlichkeiten möglich macht, dadurch bedingt ist, daß einer den
andern als vom Vertrauen getragenen Repräsentanten der
Gesamtheit erkennt. M. a. W. : Der schöpferische Dialog als der
eigentliche Lehensprozeß der Demokratie bedarf der demokratischen
Gemeinschaft des Volkes als seines notwendigen Hintergrundes.
Die Gesamtheit, die ihren eigenen Willen bilden und äußern kann,
ist in den Dialog der kleineren, repräsentativen Entscheidungsgremien

als unumgänglicher Faktor einbezogen.
So ermöglicht das Vertrauen aller in alle (welches sich in

gemeinsam gefaßten und gemeinsam akzeptierten endgültigen
Sachentscheiden konkretisiert) eine wirkliche Repräsentation, indem
es dasjenige Vertrauen zwischen den Repräsentanten der
Volkssouveränität ermöglicht, welches seinerseits die Bedingung des

schöpferischen Dialoges unter diesen bildet. - Entsprechend ist es,

um auf unser früheres Beispiel zurückzukommen, das wechselseitige

Vertrauen in einem kleineren Entscheidungsgremium,
welches dessen Repräsentation durch seinen Präsidenten ermöglicht.
Weil eine kollektive Einheit des Vertrauens besteht, besteht innerhalb

gewisser Schranken jeweils ein kollektiver Wille, der
repräsentierbar ist. Vielleicht ist dieser Wille noch nicht ausgeformt,
noch unartikuliert und läßt noch verschiedene Modifikationen zu.
Vielleicht ist es dann der Repräsentant, der ihn im Einzelfall
artikuliert, modifiziert und damit beeinflußt. Dennoch hat der
kollektive Wille bereits eine Gestalt, und der vom Vertrauen des

Kollektivs getragene Repräsentant weiß sehr genau, wie weit er
mit seinem persönlichen Beitrag zur Artikulation des kollektiven
Willens gehen darf.

Das elementare Vertrauen aller in alle bedeutet, daß im Prinzip
jeder durch jeden repräsentierbar ist («im Prinzip» : daß nicht gerade
ein Unehrenhafter oder geistig Unfähiger zum Repräsentanten
erkoren wird, ist selbstverständlich in jenem Vertrauen mitent-

23



354 H. Ott, Demokratische Humanität

halten und vorausgesetzt). Kennzeichen einer Demokratie ist der
selbstverständliche Respekt des Volkes vor seinen demokratisch
bestellten Behörden. Dieser beinhaltet mehr als in einem
undemokratischen Staatswesen die äußerliche Respektierung derjenigen,
die zufällig gerade die faktische Macht innehaben. Auch wird der
einzelne Magistrat oder Parlamentarier nicht etwa primär als

politische Führergestalt geachtet, sondern in erster Linie als

Repräsentant derjenigen Autorität, die jeder Einzelne gemeinsam
mit allen seinen Mitbürgern innehat und ausübt.

3.

Zum Schluß müssen wir die grundsätzliche Frage nach der
spezifischen Humanität der hier beschriebenen demokratischen Struktur

wieder aufnehmen. Jede Staatsphilosophie impliziert stets, wie
bei Thomas Hobbes und andern Staatsdenkern nachweisbar ist,
ihre besondere Anthropologie. Welches ist nun das Menschenbild,
die Vision des Menschen (nicht nur wie er ist, sondern wie er sein

soll) der hier in Umrissen entworfenen eidgenössischen
Staatsphilosophie? Was sagt uns diese über das Menschsein des Menschen,
über die Humanität?

Es scheint mir, daß der geschilderte Vollzug des staatlichen
Zusammenlebens mein* ist als bloß ein aus übergeordneten
Zielsetzungen (wie dem «größtmöglichen Glück aller» oder der
«größtmöglichen Freiheit aller») rational deduzierbarer Apparat. Der
Staat ist wohl Rahmen des menschlichen Zusammenlebens. Er gibt
kein kollektivistisches Ideal ab, dem die individuelle Freiheit
geopfert werden dürfte. Aber eben als solcher Rahmen ist dieser Staat
zugleich menschliche Lebensform, Inhalt eines menschlichen Glaubens

an den Menschen. Er ist gewissermaßen Mittel und Selbstzweck
in einem. Der Politiker ist nach dieser Staatsauffassung nicht nur
«Techniker» und «Taktiker», nicht nur Fachmann für eine
bestimmte Dienstleistung, deren die Gesellschaft bedarf, sondern
darüber hinaus Repräsentant einer Idee der Humanität, aus der
diese Gesellschaft lebt. Die Menschlichkeit des Staates bemißt
sich nicht nur danach, ob er die Voraussetzungen für eine menschenwürdige

Existenz des Einzelnen schafft und schützt, sondern
dieser Staat ist selber, in seinem Vollzug, eine Manifestation der
Humanität.



H. Ott, Demokratische Humanität 355

Denn das ist es, was nach dieser Staatsphilosophie das Menschsein

des Menschen ausmacht : daß er zoon politikon ist, ein
Gemeinschaftswesen - und dies nicht nur im Sinne der Vergesellschaftung,
sondern im Sinne der gemeinsamen (politischen!) Verantwortung.
Weil der Mensch das verantwortliche Wesen ist, gilt: Der Mensch
wird aus seiner Selbstentfremdung zurückgeholt und sich selber,
seiner eigenen Menschlichkeit wiedergegeben in dem Maße, als
seine Verantwortung über den eigenen, individuellen Lebens- und
Interessenbereich hinausreicht, in dem Maße, als er an der
politischen Verantwortung aller für alle partizipiert. Insofern finden
wir in der eidgenössischen, d. h. der nicht bloß formalen und
funktionalen, sondern totalen Demokratie ein konkretes Modell
und Leitbild für jene «Humanisierung der gesellschaftlichen
Strukturen», nach der die zeitgenössische christliche Sozialethik fragt.

Die empirische schweizerische Eidgenossenschaft hat ihren
historischen Ursprung in einem vor Gott beschworenen Eid - wovon
auch ihre heutige Bundesverfassung noch die Spuren trägt. Der
Gedanke des Eides drückt denn auch heute noch aus, daß dieses

Staatswesen sich nicht nur als funktionierenden Apparat im
Dienste der öffentlichen Ordnung und Wohlfahrt versteht, sondern
als die zur bleibenden Institution erwachsene tiefe Verpflichtimg
des Menschen gegenüber dem Menschen. Ob und inwiefern solche

Verpflichtung letztlich durch göttliche Transzendenz vermittelt
und ermöglicht sei, wäre Thema einer weitern Frage und Besinnung,
welche indessen das empirische Feld der Politik überschreiten
(wenn auch nicht einfach «hinter sich zurücklassen»!) würde.

Heinrich Ott, Basel


	Demokratische Humanität : sozialethische Überlegungen zum Phänomen der kollektiven Entscheidungsfindung in der eidgenössischen Demokratie

