Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 24 (1968)
Heft: 5
Artikel: Demokratische Humanitat : sozialethische Uberlegungen zum

Pha&nomen der kollektiven Entscheidungsfindung in der
eidgendssischen Demokratie

Autor: Ott, Heinrich
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878612

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878612
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Demokratische Humanitiit

Sozialethische Uberlegungen zum Phénomen der kollektiven Entscheidungs-
findung in der eidgend&ssischen Demokratie

«Humanisierung der Strukturen», «Humanisierung der weltlichen
Ordnungen» lautet die Forderung einer christlichen «Theologie der
Hoffnung» und einer christlichen «Theologie der Revolution», wie
sie seit 1966 (Genfer Weltkirchenkonferenz «Kirche und Gesell-
schafty) die ethische Besinnung christlicher Thelogie auf breiter
Basis bestimmt.

‘Worin besteht nun konkret die « Humanitéat» einer « Struktur», einer weltli-
chen Ordnung des menschlichen Zusammenlebens ? Das theologische Schlag-
wort muf3 ja, um echte Wirksamkeit und Fruchtbarkeit zu entfalten, konkrete
Bedeutung gewinnen. Es wird uns dann etwa der Bescheid gegeben: was
das Humane sei, kénne man zwar noch nicht letztlich wissen; was es
indessen nicht sei, was das Inhumane, das zu Uberwindende sei, wisse man
im konkreten geschichtlichen Fall doch sehr genau. Oder es wird uns der
Bescheid gegeben: es gelte in jedem Falle, die «autoritdren Strukturen»
abzubauen.

Mull aber nicht dariiber hinaus versucht werden, ein positives und kon-
kreteres, anschaulicheres Modell und Leitbild der humanen Struktur des
gesellschaftlichen Zusammenlebens zu entwickeln? Diesem Versuch sollen
die folgenden Uberlegungen dienen. Sie sind nicht freihindig entworfen und
auch keine bloBe intellektuelle Konstruktion, sondern stutzen sich auf Kr-
fahrung: auf die Erfahrung der politischen Mitarbeit im schweizerischen
Staat, also in Gemeinwesen (Bund, Kantone, Gemeinden), welche, insbe-
sondere wegen der Institutionen der sog. direkten Demokratie, durch die
groftmogliche Partizipation des Burgers an der politischen Willensbildung
gekennzeichnet sind.

Ich will versuchen, das Strukturelle dieser Gemeinschaftsgebilde
zu erfassen, und zwar dies eben unter dem Gesichtspunkt der Frage
nach der «<humanen Struktur». Worin besteht die spezifische Huma-
nitdt der politischen Struktur, wie wir sie hier antreffen? — Ich
spreche iibrigens bewullt von der «eidgenossischen Demokratien».
Damit soll, im Unterschied zum empirischen Staat, ein Staatsge-
danke von allgemein menschlicher Bedeutsamkeit bezeichnet sein,
welcher zwar im empirischen schweizerischen Staat oder richtiger:
in den schweizerischen Staatswesen subsistiert, jedoch nicht in
perfekter Verwirklichung. (So ist etwa bekanntlich die politische
Gleichberechtigung der Frauen erst in einigen der schweizerischen
Staatsgebilde verwirklicht. Dort freilich — was wohl einmalig ist —



H. Ott, Demokratische Humanitdt 347

durch einen Willensakt der Gesamtheit der ménnlichen Staats-
biirger.) Trotz dieses Vorbehalts gewidhrt die praktische Mit-
beteiligung an der Gestaltung dieser empirischen Staatswesen doch
eine konkrete Erfahrung, an der die theoretische Besinnung auf
die «humanen Strukturen» wohl einen hinreichenden Anhalt besitzt.

1,

In einer hochst bemerkenswerten kurzen Abhandlung, «Kleines
Fragment ‘Uber die kollektive Findung der Wahrheit’» (Schriften
zur Theologie VI, 1965, S. 1041f.), schreibt Karl Rahner, inspiriert
durch die Konzils-Erfahrung, daBl es Wahrheiten gebe, die schlech-
terdings nur im Gesprdich, also im kollektiven Bemiihen um die
Findung der Wahrheit, in Erscheinung treten und zu finden sind:
«In den Forschungsstitten der heutigen exakten Wissenschaft
findet kein Gesprich statt. Man macht sich hier nur gegenseitig
auf Tatbestinde aufmerksam, die jeder fiir sich selbst allein in
Augenschein nimmt; der Gegenstand selbst existiert nicht im Ge-
sprich als solchem. Hier aber ist gemeint, daBl es zu findende
Wahrheiten gibt, die nur im Vorgang der kollektiven Wahrheits-
findung gegeben sind, nur hierin selbst zum Vorschein kommen...
Denn das Gesprich, dessen Gegenstand hier gemeint ist, geht um
den Menschen selbst» (a.a.0.S.105). Im Gesprich selbst bildet
sich die Erkenntnis. Denn die Wahrheit, deren Erkenntnis ange-
strebt wird, geht um den Menschen und hat darum ihren Ort im
Gesprich, in einem Kollektiv von miteinander-seienden Menschen;
sie ist nicht eine der Menschenwelt entriickte Idee, die irgendwo,
unabhingig vom menschlichen Miteinandersein, fiir sich zu sub-
sistieren vermochte. Darum ist das Gesprich nicht nur eine nach-
trigliche Korrekturmoglichkeit gewonnener Erkenntnis, sondern
selber ein schopferischer Erkenntnisvorgang. Der einzelne Ge-
sprachsteilnehmer, dem es dann gelingt, eine gesuchte Wahrheit
addquat zu formulieren, verdankt dies nicht einfach seinem indi-
viduellen schopferischen Ingenium, sondern dem Kollektiv, das
sich um die Wahrheit miihte, dem schopferischen Dialog, der ihn
inspirierte. Er wird gewissermaflen zum Sprecher dieses Kollektivs.
— Die Einsicht in diesen Charakter einer bestimmten (und wohl
der fiir den Menschen wichtigsten) Art der Wahrheit und der
Wahrheitsfindung verdankt Rahner, wie schon erwéhnt, einer



348 H. Ott, Demokratische Humanitdit

konkreten Erfahrung: der Erfahrung der konziliaren Arbeitsweise
in Kommissionen und Plenarsitzungen auf dem zweiten vatika-
nischen Konzil.

Eine parallele Einsicht ergibt sich uns aus der Erfahrung der
Politik auf dem Boden der Eidgenossenschaft. Nur dall es sich
hier nicht um die Findung der Wahrheit, sondern um die Findung
einer Entscheidung, also um Willensbildung handelt. Aber auch
hier geht das Gesprich um den Menschen, ndmlich um die Zukunft
der jeweiligen menschlichen Gesellschaft. Und auch hier ist es das
Kollektiv, welches durch den Dialog schopferisch wird. Dies scheint
mir die wesentliche Struktur zu sein. Sie gilt es im folgenden noch
nidher zu umschreiben.

Karl Jaspers hat in «Die Atombombe und die Zukunft des
Menschen» (Miinchen 1958, S. 421ff.) in sehr zutreffender Weise
einige Grundsitze zur Idee der Demokratie formuliert. Thm geht
es dabei um die demokratische Kontrolle der Macht, um die
Garantie elementarer Menschenrechte fiir alle Biirger, um die
Rechtssicherheit, d.i. die Gesetzlichkeit aller MaBnahmen der
Staatsgewalt, um die demokratische Selbstkritik und demzufolge
die Wandelbarkeit der staatlichen Institutionen, und um die
Erziehung aller zur verantwortlichen Mitwirkung. Was im folgenden
zur Erdrterung steht, bedeutet noch einen Schritt iiber diese
zweifellos richtigen und wesentlichen Grundséitze und Abgrenzun-
gen hinaus. Jaspers zeigt die Voraussetzungen. Hier soll nun der
eigentliche Akt der Demokratie, ihres «inneren Lebens», heraus-
gestellt werden, und zwar dieser als ein wesentlich humaner Akt.

a) Wie kommt eine demokratische Enischerdung zustande? Sie
ist stets eine kollektive Entscheidung, auch dann, wenn nur ein
einziger oder nur wenige gesprochen und die andern stillschweigend
zugestimmt haben, auch dann, wenn es zu keiner Auseinander-
setzung gekommen ist. Dies wird in der Demokratie ein relativ
seltener Fall sein. Aber auch in diesem Grenzfall ist das still-
schweigende Zustimmen noch ein Akt aktiver Mitentscheidung.
Der Einzelne, der vielleicht die Entscheidung eines entscheidungs-
befugten Kollektivs als erster formuliert und veranlaft, der sich
also «durchgesetzt» hat, verdankt dies nicht einfach der Macht



H. Oit, Demokratische Humanitdit 349

seiner individuellen Personlichkeit oder gar einer versteckten re-
pressiven Macht seiner personlichen Stellung, sondern dem Kollektiv,
das ihm seine freie Zustimmung gewihrte. Auch er wird gewisser-
mafBen zum Sprecher des Kollektivs — so wie derjenige, welcher,
im Falle der kollektiven Wahrheitsfindung, die adidquate Formu-
lierung der Wahrheit ausspricht.

Hier wird auch die hervorragende Bedeutung der Figur des
Prisidenten im demokratischen Lebensprozel verstindlich. Der
Prisident ist der Sprecher des Kollektivs, des jeweiligen Ent-
scheidungsgremiums. (Die relativ kleinen, personell noch iiber-
sichtlichen Entscheidungsgremien — Regierungen, Gemeinderite,
parlamentarische Kommissionen, Parteivorstidnde usw. - diirfen
hier als Keimzelle und Modellfall der demokratischen Willens-
bildung gelten.) Die kollektiven Entscheide werden oft den Vor-
schligen des Sprechers entsprechen. Das heillt nicht, daB der
Entscheid sein eigener ist. Sondern der Vorschlag des Prisidenten
wird hier im voraus abgewogen sein auf die vom Kollektiv zu
erwartende KEntscheidung, auf die dem jeweiligen Kollektiv zu-
mutbaren Entscheidungsmoglichkeiten. So besteht hier ein emi-
nentes Beispiel der Reprdsentation, welche fiir den demokratischen
Lebensproze3 gleichfalls charakteristisch ist. Solche Reprasentation
setzt aber eine besondere Art des Vertrauens voraus. Uber beides,
Reprisentation und Vertrauen, wird demnéichst noch zu reden sein.

Wie entsteht nun eine in diesemn Sinne kollektive demokratische Ent-
scheidung? In vielen Fillen wird es sich folgendermaflen abspielen (es ist
dies zwar vielleicht nicht der durchschnittliche « Normalfall», wohl aber der
Norm-Fall, der das Wesen der demokratischen Lebensform sichtbar werden
1aBt): Die Mitglieder des entscheidungsbefugten Kollektivs kommen zur
Sitzung, an der die Entscheidung zu treffen ist, nicht einfach mit vorgefal3ten
Standpunkten, mit verpflichtenden Interessen, die es zu vertreten, mit ver-
bindlichen Parteiparolen, die es strikte einzuhalten gilt, welche hochstens
noch einen gewissen Spielraum gewidhren, da man sich durch einen Kom-
promif} einiges abmarkten 148t. (Dies ist der Kompromifl im banalen Sinne.
Ein anderes, qualifizierteres Versténdnis des politischen Kompromisses muf3
sogleich. noch erértert werden.) Vielmehr kommt man zusammen — gewil3
nicht ohne jegliche vorgéngigen Meinungen, Interessestandpunkte und Partei-
tendenzen, jedoch im wesentlichen: um sich in dem mit gemeinsamer Ver-
antwortung betrauten Kollektiv zu treffen, einander menschlich zu begegnen
und iiber die Sache, fiir die man gemeinsam kompetent ist, den Dialog walten
zu lassen.

Ein Entscheidungsgremium, in dem eine strikte Bindung der einzelnen
Gruppen an ihre Parteiparolen herrscht, kann zwar ein durchaus brauch-



350 H. Ott, Demokratische Humanitdt

barer Apparat demokratischer Machtkontrolle sein. Hingegen wird es kaum
die schopferische Kraft des Dialogs zu entfalten vermédgen. Nur wo die Be-
ratung in dem Sinne frei ist, daB allein die gemeinsame Verantwortung (die
in gemeinsamer Machtbefugnis, gemeinsamer Kompetenz beruht) letzte Ver-
pflichtung fur alle Einzelnen bedeutet, konstituieren sich diese zu einem
qualifizierten verantportlichen Kollektiv und wird zwischen ihnen der schépfe-
rische Dialog moglich.

Im schépferischen Dialog der Politik begegnen einander Menschen: ihre
unterschiedlichen Interessen und Gesichtspunkte werden aneinander ge-
messen, kommen aneinander zum Austrag. Aus diesem Austausch der Ge-
danken und AufeinanderstoBen der Interessen steigt, im Verlauf des Ge-
spréches, allméhlich Klarheit auf, und es ergibt sich das Neue: die realisier-
bare Lésung, die sich «aufdriangt» und auf die sich alle einigen kénnen. Auch
die {iberstimmte Minderheit bejaht nachtriglich den gefallenen Entscheid
(soweit keine institutionellen Appellationsmdéglichkeiten mehr bestehen, wie
etwa fur die Minderheit einer parlamentarischen Kommission ans Plenum
des Parlaments oder fiir die Minderheit des Parlaments an den Entscheid
der Stimmbiirger). Diese nachtrégliche Bejahung ist nicht blo3 eine Beugung
unter das formale Recht, sondern eine Bejahung der gemeinsamen Macht-
befugnis und Verantwortung des Kollektivs, in der Hoffnung, in diesem
lebendigen Kollektiv die eigenen Ideen zu einem spétern Zeitpunkt wirk-
samer vertreten zu kénnen.

Der politische Dialog ist kein bloBes Pokerspiel des Verhandelns und
Taktierens, bei dem es letztlich nur darauf ankommt, wer die stédrkeren
Nerven hat. Sondern man ist einander im Vertrauen zugewandt. Nur in
diesem Vertrauen kann man vom Miteinanderreden die schépferishce Lésung
erwarten. («Schépferisch» bedeutet nicht, daB die Losung in jedem Falle
gedanklich «originell» sein muB, lediglich: daB sie realisierbar und ver-
ninftig ist und daB sie nicht ochne weiteres im voraus schon vorgezeichnet war.
Der gebrauchliche und sprechende Ausdruck dafiir lautet etwa: «Es beginnt
sich in der Debatte eine Losung abzuzeichnen»!)

Wir machen im politischen Dialog die menschliche Grunderfahrung, dal
der Mensch begrenzt ist und dafl die Menschen einander begrenzen. Nicht
Ideen stoBen aufeinander, sondern Menschen, in ihrer Komplexitdt und
Widerspriichlichkeit. Es begegnet mir der Mitmensch oder die andere
menschliche Gruppe mit ihren Gruppeninteressen, ihrem vielleicht be-
schrinkten Horizont, ihrer partiellen Einsichtslosigkeit usw. Ich muf3 mir
diese Beschriankung meiner eigenen Entfaltungsmoglichkeiten gefallen lassen,
wie sich der Andere seine Beschrinkung durch mich gefallen lassen mul.
Gemeinsam erfahren wir so die condition humaine: da3 die Menschen einan-
der im hirtesten Sinne begrenzen und sich doch einigen miissen, um mit-
einander leben zu kénnen. Die Politik in einer Demokratie ist nicht der
einzige, aber ein hervorragender und modellhafter Ort dieser tief und reali-
stisch humanen Erfahrung.

Hier zeigt sich auch die qualifiziertere Bedeutung des politischen Kompro-
misses : Kompromifl bedeutet nicht nur, dal ich mir Teilemeiner Forderungen
abhandeln lasse, auf sie verzichte, um andere Teile verwirklichen zu kénnen.



H. Ott, Demolkratische Humanitdt 351

Kompromifl kann auch bedeuten: dafl ich mich vom andern Menschen be-
grenzen lasse, daf3 ich ihn, vielleicht in seiner Borniertheit und Einsichts-
losigkeit (in meinen Augen!), doch als Mitmenschen und Mitbiirger der Civitas
humana (zunéchst: einer bestimmten und konkreten Civitas humana) an-
erkenne und bejahe. Da@} ich mir die faktische Begrenztheit im Bereich des
Menschlichen gefallen lasse und dennoch, inmitten dieser Schranken, ent-
schlossen bin, mit dem Andern zusammen zur gemeinsamen menschlichen
Tat zu gelangen. Denn der Kompromif} zielt darauf hin: dall etwas realisiert
werde. Insofern muf} auch der Kompromif3 schopferisch heilen. Denn schop-
ferisch ist das, was die realen Gegebenheiten menschlichen Miteinanderseins
nicht ideologisch tibersieht oder verbalistisch verschleiert, sondern sie
menschlich besteht und verwindet und so aus dem Bestehenden Zukunft
hervorgehen 14a0t.

b) Wer trigt die Verantwortung fur eine demokratische Ent-
scheidung? — Mit dieser Frage kehren wir zum Ausgangspunkt des
Gedankenganges zuriick. Wir sagten bisher: 1. Die demokratische
Entscheidung ist grundsétzlich eine kollektive Entscheidung. 2. Die
demokratische Entscheidung erwidchst aus dem schopferischen
Dialog.

Daraus ergibt sich klar, dafl die Verantwortung fiir die demo-
kratische Entscheidung grundsitzlich eine gemeinschaftliche ist.
Nicht nur ist jeder an seinem Ort fiir seinen Anteil verantwortlich,
wie in einer biirokratischen Hierarchie, wo jeder fiir seine Funktion
haftet. Sondern jeder fiihlt sich verantwortlich fir das Ganze,
freilich nicht als Individuum fiir sich, sondern von vorneherein
gemeinsam mit Andern, von denen sich jeder ebenso fiir das
Ganze verantwortlich fithlt. So erhalten wir das Bild eines Ge-
flechts von Verantwortlichkeiten, von denen jede dasselbe Ganze
beschlagt.

Weil die Verantwortung derart grundsétzlich kollektiven Charakter hat,
ist sie nicht eine solche der persénlichen Haftung. Ich méchte sie vielmehr
etwa eine «Verantwortung des gemeinsamen Weitertragens» nennen: Die
Glieder eines entscheidungsbefugten Kollektivs tragen die einmal gefaten
Entscheidungen gemeinsam weiter, wissen sich gemeinsam durch sie ge-
bunden und arbeiten auf ihrer Grundlage fur die Zukunft. Dagegen kann
man z. B. nicht den einzelnen Parlamentarier fiir einen Parlamentsbeschluf3
personlich haftbar machen. Damit wird der ganze geschilderte Sachverhalt
natirlich moralisch prekiar: Unter dem Deckmantel der gemeinsamen Ver-
antwortlichkeit kann sich der Einzelne seiner eigenen Mitverantwortung
entziehen und unverantwortlich handeln. Dieser prekéire Charakter haftet
der Demokratie immer an. Das demokratische System als solches kann diese
Gefahr nicht ausschalten. Wo aber jene Tendenz der verdeckten Flucht vor



352 H. Ott, Demokratische Humanilii

der Verantwortung iiberhandnimmt, kann das demokratische System nicht
mehr seinem Wesen entsprechend funktionieren. Die Gruppeninteressen und
die reine Taktik (die im demokratischen Lebensprozef3 natiirlich immer auch
mit dabei sind) werden dann den schépferischen Dialog tiberwuchern und
ersticken. Aus diesem Grunde gehért zur kollektiven Verantwortung der
Demokratie notwendig ein fundamentales Vertrauen: das Vertrauen, dall der
Andere nicht nur seine Sonderinteressen (Gruppeninteressen oder persénliche)
vertritt und daB er sich nicht nur taktisch verhilt, sondern dafl er sich
letztlich und tiber das alles hinaus der Gemeinschaft und der gemeinsamen
Sache genauso verpflichtet weill wie ich.

Dies fundamentale Vertrauen ist der Geist der Demokratie. Ein
pragnanter dulerer Ausdruck dessen ist etwa die traditionelle
Anrede der Glarner Landsgemeinde: «Hochvertraute, liebe Mit-
landsleute...!» Ohne diesen Geist wird die demokratische Institu-
tion auf die Lidnge ausgehohlt und geht ihres Wesens verlustig.
Andererseits kann die demokratische Institution dazu dienen,
diesen Geist des Vertrauens zu wecken und wachzuhalten.

¢) Vom fundamentalen Vertrauen, welches das Kollektiv zusam-
menhilt, ist auch jener andere Wesenszug der Demokratie be-
stimmt, von dem schon kurz die Rede war: die Reprdsentation. —
Wir sprachen bisher von der Willensbildung in den personell iiber-
sichtlichen Entscheidungsgremien als von dem demokratischen
Modell. Wesentlich ist nun aber, dal diese Gremien kein Privileg
der Macht fiir sich besitzen. Sie sind nur Reprisentation der
Biirgerschaft im Ganzen, des souverdnen Volkes, welches die ei-
gentliche Machtfiille innehat — und dies um so mehr da, wo der
souverdne Volksentscheid jederzeit korrigierend eingreifen und
neue Tatsachen schaffen kann. In der direkten Demokratie ist
damit das Verhéltnis des Volkes zum Parlament dhnlich dem Ver-
héltnis des Parlaments zu einer parlamentarischen Kommission.

Man konnte die Frage aufwerfen, ob die geschilderte Form
kollektiver Willensbildung nicht durchaus auch in einem olig-
archischen Entscheidungsgremium, also in einer Kdorperschaft mit
einem eigentlichen Machtprivileg, zum Spielen kime. Apriori 1406t
sich das schwer widerlegen. Aufgrund unserer politischen Er-
fahrungen in der schweizerischen Eidgenossenschaft sind wir in-
dessen geneigt, die Frage zu verneinen. Ein gutes Teamwork ist
gewill grundsitzlich auf allen Gebieten mdglich. Wo es aber um
die Ausiibung der obersten, sich auf alle erstreckenden Macht,
der Staatsmacht, geht, unterliegt der Mensch in besonderem



H. Ott, Demokratische Humanditit 3563

MaBe der Gefdhrdung. In einem oligarchischen Gremium, das die
Staatsmacht verwaltet, werden — wenn nicht durch einen Gliicksfall
jeder Einzelne eine exzeptionell reife sittliche Personlichkeit ist
(ein unwahrscheinlicher Gliicksfall!) — die Machtkdmpfe zwischen
Einzelnen den schopferischen Dialog bald verunméglichen.

So kommen wir zum prakiischen Schlull: dafl das fundamentale
gegenseitige Vertrauen, welches den schopferischen Dialog um die
Ausiibung der Staatsmacht auch zwischen mittelméfligen Person-
lichkeiten moglich macht, dadurch bedingt ist, dal} einer den
andern als vom Vertrauen getragenen Reprisentanten der Ge-
samtheit erkennt. M. a. W.: Der schopferische Dialog als der ei-
gentliche Lebensprozell der Demokratie bedarf der demokratischen
Gemeinschaft des Volkes als seines notwendigen Hintergrundes.
Die Gesamtheit, die ihren eigenen Willen bilden und duBern kann,
ist in den Dialog der kleineren, repréisentativen Entscheidungs-
gremien als unumgiinglicher Faktor einbezogen.

So ermoglicht das Vertrauen aller in alle (welches sich in ge-
meinsam gefalBten und gemeinsam akzeptierten endgiiltigen Sach-
entscheiden konkretisiert) eine wirkliche Reprisentation, indem
es dasjenige Vertrauen zwischen den Repridsentanten der Volks-
souveranitit ermdglicht, welches seinerseits die Bedingung des
schopferischen Dialoges unter diesen bildet. — Entsprechend ist es,
um auf unser fritheres Beispiel zuriickzukommen, das wechsel-
seitige Vertrauen in einem kleineren Entscheidungsgremium, wel-
ches dessen Reprisentation durch seinen Prisidenten ermdglicht.
Weil eine kollektive Einheit des Vertrauens besteht, besteht inner-
halb gewisser Schranken jeweils ein kollektiver Wille, der repra-
sentierbar ist. Vielleicht ist dieser Wille noch nicht ausgeformt,
noch unartikuliert und laB3t noch verschiedene Modifikationen zu.
Vielleicht ist es dann der Reprisentant, der ihn im Einzelfall
artikuliert, modifiziert und damit beeinfluBt. Dennoch hat der
kollektive Wille bereits eine Gestalt, und der vom Vertrauen des
Kollektivs getragene Reprisentant weill sehr genau, wie weit er
mit seinem persénlichen Beitrag zur Artikulation des kollektiven
Willens gehen darf.

Das elementare Vertrauen aller in alle bedeutet, dal im Prinzip
jeder durch jeden reprisentierbar ist («im Prinzipy: dafl nicht gerade
ein Unehrenhafter oder geistig Unfdhiger zum Reprisentanten
erkoren wird, ist selbstverstédndlich in jenem Vertrauen mitent-

23



354 H. Ott, Demokratische Humanditcit

halten und vorausgesetzt). Kennzeichen einer Demokratie ist der
selbstverstandliche Respekt des Volkes vor seinen demokratisch
bestellten Behorden. Dieser beinhaltet mehr als in einem undemo-
kratischen Staatswesen die duflerliche Respektierung derjenigen,
die zufillig gerade die faktische Macht innehaben. Auch wird der
einzelne Magistrat oder Parlamentarier nicht etwa primér als
politische Fiihrergestalt geachtet, sondern in erster Linie als
Reprisentant derjenigen Autoritit, die jeder Einzelne gemeinsam
mit allen seinen Mitbiirgern innehat und ausiibt.

3.

Zum Schlul miissen wir die grundsitzliche Frage nach der
spezifischen Humanitdt der hier beschriebenen demokratischen Struk-
tur wieder aufnehmen. Jede Staatsphilosophie impliziert stets, wie
bei Thomas Hobbes und andern Staatsdenkern nachweisbar ist,
ihre besondere Anthropologie. Welches ist nun das Menschenbild,
die Vision des Menschen (nicht nur wie er ist, sondern wie er sein
soll) der hier in Umrissen entworfenen eidgendssischen Staats-
philosophie? Was sagt uns diese {iber das Menschsein des Menschen,
iiber die Humanitét ?

Es scheint mir, dal3 der geschilderte Vollzug des staatlichen
Zusammenlebens mehr ist als blo ein aus iibergeordneten Ziel-
setzungen (wie dem «groftmoglichen Gliick aller» oder der «grofit-
moglichen Freiheit aller») rational deduzierbarer Apparat. Der
Staat ist wohl Rahmen des menschlichen Zusammenlebens. Er gibt
kein kollektivistisches Ideal ab, dem die individuelle Freiheit ge-
opfert werden diirfte. Aber eben als solcher Rahmen ist dieser Staat
zugleich menschliche Lebensform, Inhalt eines menschlichen Glaubens
an den Menschen. Er ist gewissermalBen Mittel und Selbstzweck
in einem. Der Politiker ist nach dieser Staatsauffassung nicht nur
«Techniker» und «Taktiker», nicht nur Fachmann fiir eine be-
stimmte Dienstleistung, deren die Gesellschaft bedarf, sondern dar-
iiber hinaus Reprisentant einer Idee der Humanitit, aus der
diese Gesellschaft lebt. Die Menschlichkeit des Staates bemil3t
sich nicht nur danach, ob er die Voraussetzungen fiir eine menschen-
wiirdige Existenz des Einzelnen schafft und schiitzt, sondern
dieser Staat ist selber, in seinem Vollzug, eine Manifestation der
Humanitat.



H. Ott, Demokratische Humanitdt 355

Denn das ist es, was nach dieser Staatsphilosophie das Mensch-
sein des Menschen ausmacht: dall er zoon politikon ist, ein Gemein-
schaftswesen — und dies nicht nur im Sinne der Vergesellschaftung,
sondern im Sinne der gemeinsamen (politischen!) Verantwortung.
Weil der Mensch das verantwortliche Wesen ist, gilt: Der Mensch
wird aus seiner Selbstentfremdung zuriickgeholt und sich selber,
seiner eigenen Menschlichkeit wiedergegeben in dem Mafle, als
seine Verantwortung iiber den eigenen, individuellen Lebens- und
Interessenbereich hinausreicht, in dem Malle, als er an der poli-
tischen Verantwortung aller fiir alle partizipiert. Insofern finden
wir in der eidgenéssischen, d.h. der nicht blo formalen und
funktionalen, sondern totalen Demokratie ein konkretes Modell
und Leitbild fiir jene «Humanisierung der gesellschaftlichen Struk-
turen», nach der die zeitgenossische christliche Sozialethik fragt.

Die empirische schweizerische Eidgenossenschaft hat ihren histo-
rischen Ursprung in einem vor Gott beschworenen Eid — wovon
auch ihre heutige Bundesverfassung noch die Spuren trigt. Der
Gedanke des Eides driickt denn auch heute noch aus, dall dieses
Staatswesen sich nicht nur als funktionierenden Apparat im
Dienste der offentlichen Ordnung und Wohlfahrt versteht, sondern
als die zur bleibenden Institution erwachsene tiefe Verpflichtung
des Menschen gegeniiber dem Menschen. Ob und inwiefern solche
Verpflichtung letztlich durch géttliche Transzendenz vermittelt
und ermdoglicht sei, wire Thema einer weitern Frage und Besinnung,
welche indessen das empirische Feld der Politik {iberschreiten
(wenn auch nicht einfach «hinter sich zuriicklassen»!) wiirde.

Heinrich Ott, Basel



	Demokratische Humanität : sozialethische Überlegungen zum Phänomen der kollektiven Entscheidungsfindung in der eidgenössischen Demokratie

