Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 24 (1968)

Heft: 5

Artikel: Personal und strukturell Béses in der menschlichen Existenz
Autor: Rich, Arthur

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878610

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878610
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Personal und strukturell Boses in der
menschlichen Existenz

Vortrag an der Universitdt Bern im Rahmen der Vortragsreihe iiber das
«Bose»

Die Frage nach dem «Bosen» ist eine Grundfrage des Menschen.
Um sie kommt niemand herum. Denn das Bose erweist sich nun
einmal als eine bittere Realitdt im menschlichen Dasein. Mag man
es auch nicht so bezeichnen, mag man statt dessen von Schicksal
reden, von Verhdngnis oder von Schatten, der das Licht begleitet
und mit ihm ein Ganzes bildet, es ist trotzdem da. Und wo immer
der Mensch das Bose erfihrt, sei es als dunkler Drang in der eigenen
Brust, sei es als krimineller Trieb im Verbrecher, sei es als heilloser
Zwang in der Gesellschaft, oder sei es als kriegserregende Trends
in der Weltpolitik, da erfdhrt er es als eine Macht, die unsere
Existenz von Grund auf bedroht. Dies aber stellt uns unvermeidlich
vor die Frage, welche Bewandtnis es mit dieser Macht auf sich
habe. Ob es sich um eine Macht handle, die innerhalb oder aufler-
halb des Menschen zu suchen ist, der gegeniiber es keine Freiheit
oder doch auch Freiheit gibt, die also ohne eigenes Verschulden
iiber uns kommt oder die wir im letzten selbst verschuldet haben.
Mit einem Wort: es stellt sich zwingend die Frage, wie das Bose
zu verstehen sei, ob als eine Macht, die jenseits oder diesseits der
menschlichen Verantwortung liegt. Vor dieser komplexen Frage
stehen wir. Sie soll hier im Horizont der Theologie bzw. des christ-
lichen Glaubens, den die Theologie wissenschaftlich zu reflektieren
hat, angegangen werden.

Dafl die Frage nach dem Bisen eine der Grundfragen der
Menschheit ist, hdngt damit zusammen, dall wir Menschen unser
Dasein bewult erfahren und ihm mithin fragend gegeniiberstehen.
Entsprechend sind auch die Antworten auf die Frage nach dem
Bosen alt. Sie finden sich schon in der éltesten Literatur der
menschlichen Geschichte, bei den alten Indern, Orientalen, Griechen
und so weiter. Und sie sind von einem Gehalt, iiber den wir kaum



A. Rich 321

wesentlich hinausgekommen sind. Auch unsere Antworten be-
wegen sich, genau besehen, auf den Grundmustern der alten. So-
weit sie Antworten auf das Réatsel des Bosen sein wollen, lassen sie
deshalb die Frage so wenig hinter sich wie jene. Die Frage ist
geblieben, allen Antworten zum Trotz, die bisher auf sie gegeben
worden sind. Offenbar kann der Mensch nicht anders, als unauf-
hérlich Antworten auf die Frage nach dem Boésen zu suchen. Und
offenbar hat er bei dem allem noch keine l6sende Antwort darauf
gefunden.

Versuchen wir, die Antworten auf die Frage nach dem Bosen systematisch
zu ordnen, so ergeben sich im wesentlichen drei fundamentale Typen: 1. Der
erste Typus sieht im Bosen eine mit dem Guten gleichurspriingliche und inso-
fern metaphysische Macht. Beide Méchte liegen miteinander in einem Kampf
auf Leben und Tod, dessen Schauplatz die Welt, genauer die Welt des Men-
schen ist. Diese dualistische Erklarung des Bésen kann in religiéser wie auch,
wenn freilich stark gemildert, in philosophischer Gestalt begegnen. Im ersten
Falle treten zwei grundverschiedene Gétter einander gegeniiber, der gute und
der bése Gott, der Herrscher iiber das Reich des Lichtes und der Herrscher
uber das Reich der Finsternis. Das Bose ist hier Schicksal des Menschen,
sofern dieser noch immer der Macht des Herrschers der Finsternis unterliegt,
also der Sieg des Guten uber seinen Widersacher aussteht. In philosophischer
Sprache heiBt das, daBl in der menschlichen Existenz zwei gegensétzliche
Prinzipien walten, die sich die Herrschaft tiber ihn streitig machen, sei es
als der Gegensatz von Materie und Geist, von Trieb und Ethos, von Ha@
und Liebe etc. — 2. Der zweite Typus ist monistisch strukturiert. Hier gibt
es nur eine urspriingliche Macht, nur eine metaphysische Wirklichkeit: die
des Guten. Das Bose hat kein wirkliches Sein. Wie es Schatten gibt, wo das
Licht nicht hinkommt, so gibt es Béses, wo das Gute fehlt. Es eignet ithm
also kein eigenes, sondern nur ein schattenhaftes Wesen. Man kann es ver-
stehen als Mangel an Gutem. Je differenzierter das Gute, desto mehr gewinnt
das Bose scheinbare Realitat. Eigene Macht besitzt es aber nicht, sondern
héchstens zugelassene Macht. In religioser Gestalt findet sich dieser Typus
als Glaube an Gott, der eins ist mit der einen Wirklichkeit des Guten, vor
dem das Bose keinen Bestand haben kann. Es erweist sich so als purer Schein
oder dann als dienstbares Werkzeug in der Hand Gottes, das scheinbar
Boses bewirkt, aber im Grund doch das Gute schaffen mufl. — 3. Beim dritten
Typus ist das Bése keine metaphysische Wirklichkeit oder Unwirklichkeit,
sondern eine Moglichkeit des Menschen. Wie der Mensch das Gute wollen
kann, so auch das Bd&se. Er steht zwischen beiden Moglichkeiten gleich
Herkules am Scheideweg. Hier also ist das Bose kein Schicksal; es ist Sache
des Willens und somit Schuld. Und desgleichen entspringt das Gute keiner
hoheren Nétigung, sondern auch wieder der menschlichen Freiheit. Der
Mensch steht hier weder unter der Herrschaft des Guten noch unter der des
Bosen; er ist freier Herr tiber beides, liberum arbitrium. Er kann das Gute

21



322 A. Rich, Personal und strukturell Bdses

wie das Bése tun nach seinem freien Willen. — Das wiren, freilich sehr verein-
facht, die drei Grundmuster menschlicher Antwort auf die Frage nach dem
Bosen.

Wie steht es nun mit dieser Frage im Horizont des christlichen
Glaubens bzw. der Heiligen Schrift, des authentischen Zeugnisses
dieses Glaubens? — Zunichst ist zu sagen, dall die drei Grund-
muster, von denen soeben die Rede war, auch in der Heiligen
Schrift begegnen. So finden wir das monistische Grundmuster im
Prolog des Buches Hiob, wo der Satan als Glied der himmlischen
Ratsversammlung und mithin als ein Organ Jahwes erscheint
(Hi. 1, 6ff.). Dualistische Vorstellungen kommen in relativer Haufig-
keit im Neuen Testament zur Sprache. Man denke nur an Stellen,
da von der «Macht der Finsternis» im Gegensatz zum Reiche
Christi die Rede ist, wie in Kol. 1, 13, oder vom «Fiirsten dieser
Welt», iiber den jetzt, das heillt mit dem KErscheinen Jesu, das
Gericht ergeht (Joh. 12, 31). Und wenn in Psalm 33, 13ff., einem
Wort, das auch ins Neue Testament eingegangen ist (1. Petr. 3,
101f.), von dem Manne, der ein gliickliches Leben begehrt, gesagt
ist, er solle das Bose meiden und das Gute tun, so laBt sich kaum
verkennen, daf} dort das dritte Grundmuster vorliegt, wonach « Gut»
und «Bose» Moglichkeiten des menschlichen Willens sind. Dergestalt
finden sich auch in der Bibel die alten Antworten auf die Frage
nach dem Bosen. Offenbar sprechen sich in ihnen elementarste
Grunderfahrungen der Menschheit aus. Der Mensch erfihrt das
Bose bald als eine Macht, die ihn radikal von Gott scheidet, bald
als ein Verhingnis, durch das er Gott erst recht anheimgegeben ist,
und bald als eine Moglichkeit, zu der es die Alternative des Guten
gibt.

Was ist nun wahr? Ich meine, dal diese Art zu fragen gerade
nicht im Sinn der Bibel liegt. Sie versteht sich nicht als Handbuch,
das auf alle Welt- und Lebensritsel eine Antwort, eine endgiiltige
und absolute Antwort geben will. Wer die Bibel liest, der wird zwar
manche Weisheit in ihr finden, aber Weisheit, die es mutatis mutan-
dis auch anderweitig gibt. Die Bibel versteht sich vielmehr als eine
Botschaft, als die Botschaft von dem in Jesus Christus schon ge-
kommenen Reiche Gottes, das die gesamte Existenz des Menschen
neu bestimmt. Oder in einer andern, vom Apostel Paulus iiber-
nommenen Terminologie ausgedriickt: sie ist die Botschaft vom
eschatologischen Ereignis Jesus Christus als dem «letzten» bzw.



n der menschlichen FExistenz 323

«neuen» Adam, in den der «erste» oder «alte» Adam verwandelt
werden wird (vgl. 1. Kor. 15, 201ff.; 15, 45ff.). Und das eben besagt:
die Bibel ist primir kein Weisheitsbuch, das das Geheimnis des
Bosen aufdecken will, sie ist Kunde von einem Geschehen, das
vom Bosen erlost. Es geht ihr nicht darum, die Welt des Menschen
zu erkliaren, sondern die Welt des Menschen zu verandern, nicht
darum, die Abgriinde des Daseins logisch befriedigend aufzuhellen,
sondern diesem ausweglosen Dasein Zukunft zu erdffnen. Freilich
ist damit immer auch ein bestimmtes Verstindnis von Welt und
Mensch bzw. vom Bédsen mitgesetzt. Aber kein fertiges, kein end-
giiltiges, kein mit der Wahrheit schlechthin identisches, sondern
ein erst noch kommendes, mithin kiinftiges und also in der Gegen-
wart nur fragmentarisches Verstindnis. So jedenfalls sagt es der
Apostel Paulus, obwohl er als Schriftgelehrter mit der Heiligen
Schrift vertraut war, eine visionére Christusbegegnung hatfe und
um das Charisma des Heiligen Geistes wullte: «Unser Erkennen
ist Stickwerk... Wenn aber das Vollkommene kommen wird, dann
wird das Stiickwerk abgetan werden... Jetzt sehen wir nur wie
mittels eines Spiegels, in ritselhafter Gestalt, dann aber von An-
gesicht zu Angesicht» (1. Kor. 13, 9-12). Auch christlicher Glaube,
der um die ganze Fiille der Gnadengaben weill, kann dergestalt
keine absoluten Antworten auf die Fragen préisentieren, die das
Leben selber stellt. Er kann sie bloB indirekt angehen, «wie mittels
eines Spiegels», indem er seine Existenz in dem Geschehen reflek-
tiert, das durch die Chiffren «alter» und «neuer» Adam angedeutet
ist, und dabei auch nur hoffen, die ganze, noch ausstehende Wahr-
heit wenigstens bruchstiickhaft zu finden. Und das soll jetzt im
folgenden versucht werden.

Es entspricht dem bruchstiickhaften, das heillt systematisch
nicht geschlossenen, sondern offenen, weil unter dem eschatolo-
gischen Vorbehalt stehenden Verstindnis des Bosen in der Heiligen
Schrift, dafl es sich in paradoxen, das heillt logisch als gegensiitzlich
erscheinenden Aussagen bekundet. Wihlen wir als Beispiel den
51. Psalm. Dort heif}t es:

Siehe, in Schuld bin ich geboren,
und meine Mutter hat mich
in Siinden empfangen (Ps. 51, 7).

Das Bose in seiner Manifestation als Sinde wird hier im Sinne

einer objektiven, dem Menschen immer schon vorgegebenen Macht



324 A. Rich, Personal und strukturell Béses

verstanden. Ehe er geboren ist, steht er schon in ihm. Er kann
nicht wahlen zwischen «Gut» und «Bdse», zwischen nichtsiindigem
und siindigem Tun wie Herkules am Scheidewege. Mit anderen
Worten: es gibt kein «liberum arbitrium» fiir ihn. Die Entscheidung
ist gefallen, bevor der Mensch zu leben anfingt. Er erfahrt mit
einem Wort die Siinde als Verhingnis.

Und trotzdem ist hier von Siinde als von Schuld die Rede. Und
zwar nicht nur im Sinn von tragischer, den Menschen wider seinen
Willen in Schuld verstrickender Verschuldung. Derselbe Psalmist,
der die Siinde als Verhéngnis erfihrt, erfihrt sie trotzdem als seine
Siinde, als seine personlichste Schuld:

Denn ich selber kenne

mein Vergehen,

und meine Siuinde

steht mir immerdar vor Augen.

An dir allein habe ich gestindigt,

habe getan, was dir miBfallt (Ps. 51, 5-6).

Und das heilt: Mag auch der Mensch schon immer im Bosen
gefangen sein, es ist doch immer er selber, der das Bose tut. Darin
liegt die Paradoxie, die Paradoxie Adams.

Wenn nun das Glaubenszeugnis «Adam» sagt, dann meint es
nicht dasselbe, was der Biologe unter dem Gattungsbegriff «homo»
meint. Zwar ist Adam immer auch «homo», das heifit Leben wie
anderes Leben, Kreatur wie andere Kreatur, Natur wie andere
Natur. Die Heilige Schrift sagt dafiir «Fleisch». Und sofern der
Mensch Natur ist wie andere Natur, sofern heilt es von ihm, was
von allem Geschopflichen gesagt ist:

Alles Fleisch ist ja Gras

und alle seine Pracht wie die
Blume des Feldes.

Das Gras verdorrt, die Blume
welkt, wenn der Hauch des Herrn
dariberweht (Jes. 40, 7).

Das heiflt mit anderen Worten: Der Mensch als Geschopf, der
Mensch als Gattung «homo» hat keine besondere Natur. Seine
Natur unterliegt denselben GesetzmaBigkeiten und Strukturen wie
das Leben iiberhaupt. Sofern der Biologe das behauptet, hat er



wn der menschlichen Huxistenz 325

auch theologisch recht. Aber das ist nicht alles, was das biblische
Glaubenszeugnis von «Adam» sagt. Es weill trotz alledem um eine
Besonderheit des Menschen.

Diese Besonderheit liegt nun fiir die Bibel einzig und allein darin,
daB der Mensch als dasjenige Geschopf gilt, an das Gottes Wort
ergeht, das also unter allem andern Leben das von Gott gefragte
und so von ihm in Anspruch genommene Wesen ist. Die «Adams-
haftigkeit» des Menschen, das also, worin — biblisch gesehen — sein
spezifisches «humanum» griindet, erweist sich von da aus eben nicht
als eine besondere Natur — wie der Idealismus im Unterschied zum
Naturalismus meint —, sondern als ein besonderes Bezogensein in
und mit dem Ganzen seiner Natur. Das besondere Bezogensein ist
durch das Geschehen von Gottes Wort konstituiert, in welchem
der Mensch zur Antwort und darin zur Verantwortung gerufen wird.
So ist der Mensch Geschopf, nichts anderes als Geschopf. Aber er
ist das im Zuspruch und Anspruch des Wortes Gottes zu einer
besonderen Beziehung mit seinem Schopfer berufene Geschopf.
Diese besondere Beziehung bezeichnen wir hier abgekiirzt als
dialogische Existenz.

Die dialogische Existenz ist nun die Existenz im Ich-Du-Ver-
hiltnis. In ihr wird der Mensch — jetzt auf seinen Schopfer bezogen —
zum Du-Gegeniiber des Ich-Gottes. «Ick bin der Herr, dein Gott...
Du sollst keine anderen Gotter neben mir haben» (2. Mos. 20, 2-3).
Dabei will beachtet sein, dall das Verhéiltnis von Ich und Du von
vollig anderer Struktur ist als das Verhdltnis von Schopfer und
Schopfungswerk. Dieses tragt kausalen, jenes korrelativen Charak-
ter. Als Schopfungswerk ist der Mensch determiniert gleich der
iibrigen Natur. Als Du-Gegeniiber des Ich-Gottes verhédlt es sich
anders. Da gibt es innerhalb der natiirlichen Determinanten Raum
fiir antwortend-verantwortliche und mithin eben dialogische Exi-
stenz. Es war verhingnisvoll, dall die traditionelle Theologie das
Verhiltnis von Gott und Mensch iiberwiegend unter dem kausalen
Gesichtspunkt gesehen hat. Dadurch konnte wohl noch festge-
halten werden, dafl Gott und nicht der Mensch an erster Stelle steht.
Aber dadurch wurde «Adam», wurde das Menschsein des Menschen
gleichzeitig zu einer puren Funktion des Schopfers und Erldsers
heruntergedriickt. Und dawider hat sich der humanistisch zu ver-
stehende Protest des neuzeitlichen Atheismus bis hin zu Nietzsche,
Marx und Sartre ganz zu Recht erhoben.



326 A. Rich, Personal und strukturell Bises

Der kausale Aspekt ist nun aber nicht der primére Gesichts-
punkt im biblischen Verstindnis des Verhéltnisses von Gott und
Mensch. Wohl steht auch dort Gott immer an der ersten Stelle.
Doch nicht als prima causa, sondern als primus loquens, als primus
amans, als der, der zuerst spricht und zuerst liebt. «Im Anfang
war das Wort» (Joh. 1, 1), das Wort, das in Jesus Christus, der
Mensch gewordenen Liebe Gottes, aller Welt zugut geschah. Das
ist nicht nur im Neuen Testament so; im Alten Testament stoflen
wir auf denselben Sachverhalt. Schon religionsgeschichtlich ge-
sehen, geht dort der Erwihlungsglaube dem Schopfungsgedanken
voran, ist darum dieser von jenem her zu verstehen. Von da aus
ist es hochst bedeutsam, dall im ersten Schopfungsbericht des
Alten Testamentes der Schopfer bezeugt wird als deus loquens,
als der Gott, der durch sein Wort die Schopfung setzt und den
Menschen der Schopfung als sein erwihltes Gegeniiber in Anspruch
nimmt.

Dieses Verhiiltnis, das nach dem biblischen Zeugnis die Menschlichkeit des
Menschen als dialogischer Existenz begriindet, 148t sich nicht durch ein
kausales Schema fassen. Denn das anredende Wort kausiert nicht die Ant-
wort, obwohl es der Antwort logisch wie zeitlich vorgeordnet ist. Ich kann
die Antwort verweigern, ich kann ihr ausweichen und ich kann sie redlich
geben. Wie die Notwendigkeit dem kausalen Verhéltnis von Ursache und
Wirkung zugeordnet ist, so die Freiheit dem korrelativen Verhiltnis von
Ich und Du, von Wort und Antwort. Und so ergibt sich, da3 die dialogische
Existenz als Verantwortung vor und mit Gott Freiheit ist, Freiheit im Ver-

héltnis der Korrelation von Schopfer und Geschépf, von rufendem Gott und
antwortendem Menschen.

Der Mensch als dialogische Existenz steht nun nach demselben
Glaubenszeugnis der Heiligen Schrift nicht nur in einem Ver-
hiltnis der Korrelation zu seinem Schopfer, sondern auch zum
Mitgeschopf. Mit andern Worten: er ist als menschlicher Mensch
immer Mitmensch und nur als Mitmensch menschlicher Mensch.
Dies zeigt sich darin, daBl der zum Bild Gottes geschaffene Mensch,
um es in einer Formulierung G. von Rads zu sagen, «nicht einsam
geschaffen, sondern zum Du des andern Geschlechts gerufen» ist
(Das A.T. Deutsch, 2, S. 47). «Und Gott schuf den Menschen nach
seinem Bilde, nach dem Bilde Gottes schuf er ihn; als Mann und
Frau schuf er sie» (1. Mos. 1, 27). Dem dialogischen Verhéltnis
zwischen Gott und Mensch entspricht das dialogische Verhéltnis
zwischen Mensch und Mitmensch. Anders gesagt: Gott will den



wn der menschlichen Existenz 327

mitmenschlichen Menschen in einer mitmenschlichen Welt. Auf
diese biblische Humanitét hin ist der Mensch als Mensch ange-
sprochen und in Anspruch genommen. Und daraufhin hat er
antwortend sich zu verantworten. Darum lautet das hochste, alle
iibrigen Gebote enthaltende Gebot: «Du sollst den Herrn, deinen
Gott lieben aus deinem ganzen Herzen und mit deiner ganzen
Seele und mit deiner ganzen Kraft und mit deinem ganzen Denken
und deinen Niachsten wie dich selbst» (Luk. 10, 27). In dieser
mitgottlichen und mitmenschlichen Liebe geschieht voll und ganz,
was Gott will. In ihr kommt Gott wirklich zur Herrschaft und der
Mensch wahrhaft zu seiner Menschlichkeit. Mit einem Wort: das
Gute geschieht in dialogischer Existenz, Und wo dialogische
Existenz nicht geschieht, da geschieht das Bose. Damit ist der
Horizont umrissen, in welchem die Frage nach dem Bdsen theolo-
gisch angegangen werden mul,

Unsere bisherigen Erorterungen haben ein erstes Ergebnis ge-
zeitigt. Man kann im Horizont, der sich uns vorhin erschlossen
hat, die Frage nach dem Bésen nicht so stellen, wie man die Frage
nach der Ursache einer bestimmten Wirkung stellt. Das hielle
letztlich das Bose auflosen, sei es in einen fatalen Zwang, dessen
sich der Mensch im Grunde nichts vermag, oder sei es in menschliche
Beliebigkeit, was dem Bosen die Signatur des Zufélligen, also nicht
eigentlich Wirklichen, verleihen miilte. Was dabei herauskime,
wire nicht das Bose, sondern hochstens das «sogenannte Bose».
Das Bose, soll der Begriff nicht seinen abgriindigen Erfahrungssinn
verlieren, ist eine Wirklichkeit, eine schuldhafte Wirklichkeit, und
das besagt jetzt eine Weise der Existenz, in der Adam sich selbst
verkehrt.

In der Siindenfallgeschichte von Kapital 3 des 1. Buches Mose
wird gerade diese Existenz getroffen. Sie erzahlt, wie der Mensch
am Bosen schuldig wurde und schuldig wird. Adam und Eva
wurden nicht erst schuldig, als sie von der verbotenen Frucht im
Garten Eden aflen. Das Schuldigwerden fing viel frither an. Es fing
an mit der Stimme der Versuchung: «Sollte Gott gesagt haben...?»
(1. Mos. 3, 1). In dieser Frage, die an sich den Sinn einer kritischen



328 A. Rich, Personal und strukturell Bises

Selbstvergewisserung haben kénnte, spricht sich indessen mehr aus
als nur das. In ihr kommt das erste, noch versteckte Suchen nach
einem Grund zum Vorschein, der den Menschen legitimieren wiirde,
sich Gottes Anspruch zu entziehen. Wenn es unsicher ist, dafl Gott
ein bestimmtes Gebot gegeben hat, dann kann mich das Gebot
auch nicht mehr eigentlich verpflichten. Das allenfalls kritische
Moment ist hier nur Mittel zum Zweck. Der Zweck selber zielt auf
die autonome Existenz. Das macht der weitere Fortgang der alten
mythischen Geschichte uniiberhérbar klar durch die entscheidende
Suggestion der versucherischen Stimme: «Wenn ihr euch lossagt
vom Gebote Gottes, so werdet ihr wie Gott sein und wissen, was
gut und bése ist» (Vers 5). Um dies in seinem ganzen Gewicht
zu verstehen, mull man beachten, dall «Wissen» fir die alte Welt
immer auch den Sinn von «Konnen» hat, und dall weiter die
Formel «gut und bose» im Hebriischen die Bedeutung von «Uber-
alles-Verfiigen» annehmen kann (G. von Rad, a.a.0., S. 711f.). Was
die Suggestion intendiert, ist also ein Dasein totaler Méchtigkeit,
in absoluter Autonomie. Und das heillt eine Existenz, in der der
Mensch im Letzten nur auf sich selber und mit sich selber rechnet
und mithin das Dialogische ins Monologische verfremdet. Indem
aber der Mensch in seinem Totalitdtsverlangen die Existenz mono-
logisch auf sich selbst bezieht, ist er gerade nicht wie Gott, nicht
das Ebenbild dessen, der sich in Jesus Christus als die unbedingte
Liebe transparent macht. Er wird zum Ebenbild des Gotzen Ab-
solutheit, von der keine sich schenkende Liebe ausgehen kann,
sondern nur Macht, Macht im Dienst der Selbstbehauptung. Das
ist «Adamp», jetzt nicht der wahre, sondern der unwahre, weil die
menschliche Existenz verkehrende, darum sich selbst entiremdete
und darin eben in Schuld gefallene «Adam». Wir nennen diese
Schuld die fundamentale Schuld.

Fundamentale Schuld fillt also zusammen mit der monologischen
Existenz. Sie ist, wie schon gesagt, die Seinsweise der Selbst-
behauptung, in welcher sich der geschichtliche Mensch schon immer
vorfindet. Man darf diese Selbstbehauptung nicht mit einem bio-
logischen Trieb verwechseln, weder mit der Sexualitdt noch mit
der Aggressivitdt. Zwar ist bei der Selbstbehauptung, wie sie hier
verstanden ist, immer auch «Trieb» im Spiel, sofern sie zu ihrer
Aktivierung vitaler Antriebskrifte bedarf. Aber diese Antriebs-
krifte konnen biologisch auch dem Umgekehrten dienen: die



tn der menschlichen Existenz 329

Sexualitit der Erosliebe und die Aggression dem Aufbau von
«Gemeinschaft», wie das etwa Konrad Lorenz zeigt. Sie sind also
ambivalent und darum noch nicht das Boése, auch wo sie im Sinn
des Bosen wirken. Das Bose steht in einer anderen Dimension, in
der Dimension der Existenz, die sich monologisch selber zu der
Instanz macht, vor der es sich zu verantworten gilt. Dadurch hort
menschliches Dasein auf, dialogische Existenz zu sein, Antwort
auf einen Anspruch, der nicht mein eigener Anspruch ist. Sie
wird Verantwortung vor selbstgewdhlten Anspriichen und insofern
zu einer Gestalt der Selbstbehauptung, die, logisch zu Ende ge-
dacht, in den nihilistischen Schlufl ausmiinden muf3: «Alles ist
erlaubt!» — wie es Dostojewskij in seinem Roman «Raskolnikov»
zwingend zeigt. Hier kann der Mensch zwar immer noch wollen,
was er selber will, aber er kann nicht mehr wollen, was Gott im
Anspruch seiner Freiheit will. Das eine markiert seine Freiheit,
das andere seine Verfallenheit in der fundamentalen Schuld. Und
wo das verstanden ist, kann der Mensch immer nur bekennen:
«Siehe, in Schuld bin ich geboren» und dabei diese Schuld als seine
eigene Siinde anerkennen. Dergestalt erweist sich das Bdse, das
sich in der fundamentalen Schuld bekundet, als ein personal
Boses, das nicht schicksalhaft an mir geschieht, sondern in das
ich mich selbst hineinverstricke. Aber das personal Bose ist nie nur
blof personal.

Es ist darum nie nur blo3 personal, weil menschliche Existenz
immer Existenz in der Welt ist, und nicht auflerhalb ihrer. Welt
und Mensch gehéren zusammen, wie Leib und Seele zusammen-
gehoren. Wie der Leib immer der Leib einer Seele und die Seele
immer die Seele eines Leibes ist, so der Mensch stets Mensch der
Welt und die Welt stets Welt des Menschen. Das ist Ausdruck
seiner Kreatiirlichkeit. Wie der Anruf Gottes zur dialogischen
Existenz den Menschen nicht seiner Kreatiirlichkeit enthebt, so
auch nicht seiner Weltlichkeit. Allein, der Mensch ist in diesem
Anruf nie nur Welt, sowenig er in ihm nur Kreatur ist.

Der Mensch ist in diesem Anruf vielmehr Person. Und das heil3t:
er wird aus einem Objekt der Welt zu deren Subjekt, ohne aufzu-
hoéren, auch ihr Objekt zu sein. Das gerade macht die Zweidimen-
sionalitit des Menschen aus im Unterschied zur iibrigen Kreatur.

Theologisch ist dieses Subjektsein des Menschen der Grund dafiir,
daB er in dialogischer Existenz mit seinem Schépfer Anteil hat am



330 A. Rich, Personal und strukturell Bises

Schaffen, an der Geschichte Gottes, dessen Ziel sein Reich ist, in
der sich die Schépfung vollendet. So steht der Mensch in einer Ge-
schichte, und in dieser Geschichte schafft er Welt, geschichtliche
Welt. Doch die Welt des sich monologisch selbst behauptenden
Menschen kann keine andere Welt sein als auch wieder eine Welt
der Verfallenheit an die Selbstbehauptung. Eine Welt, in der darum
nicht die Herrschaft Gottes als freie Antwort auf den An-spruch
seiner Liebe geschieht, sondern Herrschaft des Menschen iiber
andere Menschen. Solche Welt hat Struktur der Entzweiung, die
ihrerseits selber Entzweiung erzeugt. Wir nennen dieses Bose das
strukturell Bose. Es ist Boses auf dem Grund der fundamentalen
Schuld, das wiederum das personal Bose in der Geschichte an-
dauernd reproduziert.

Von da aus ist es Ausdruck strengster Logik, dal auf den Mythos vom
Stndenfall die Geschichte von Kains Mordtat an seinem Bruder Abel folgt.
Diese Geschichte will nicht besagen, da es von Anfang an gute und schlechte
Menschen gegeben habe: Gottesfiirchtige, die wie Abel den Frieden und die
Eintracht wollten, und mit Gott Zerfallene, die wie Kain nur auf Mord und
Totschlag sannen. Das anzunehmen, wire eine ebenso bedenkliche wie
banal-moralistische Verharmlosung. Diese Geschichte enthiillt vielmehr die
Welt in ihrer Struktur der Entzweiung schaffenden Selbstbehauptung. Man
darf nédmlich nicht tibersehen, daf3 in der alten Geschichte vom feindlichen
Briiderpaar Kain und Abel als Exponenten zweier verschiedener sozialer
Klassen in der frithen agrarischen Gesellschaft begegnen, deren konkrete
Lebensinteressen hart aufeinander stielen. Der erste war seBhafter Acker-
bauer und der zweite nomadischer Hirt. Beide leben also in und mit einer
schon verfallenen Welt, in und mit einer Welt, die die Struktur der Selbst-
behauptung hat. Und zwar umfaf3t diese strukturelle Verfallenheit das Ganze
der Daseinswelt. Sie trifft die gesellschaftliche, die familidgre und selbst die
religiose Sphére. Denn sie fihrt zu der in den sozialen Differenzen angelegten
«Mehrzahl von Altdren». Und ausgerechnet bei der Darbietung des Opfers
kam es zum Ausbruch des Hasses, der dann den Brudermord entband. Faf3t
man die Mordtat selbst ins Auge, so mutet sie an wie ein tragisch-diisteres
Geschick. Da sind zwei Briider, die in sozial geschiedenen Lebenswelten
hausen und je ein Opfer ihrem Gott darbringen. Die eine Opfergabe findet
Wohlgefallen, die andere nicht. Kain empfindet das als eine Zuriicksetzung
und gerat darob in Wut iiber den favorisierten Bruder. Er lockt Abel auf das
Feld und erschlégt ihn dort. Eine Kausalkette, in der soziale Gegensitze,
das BewuBtsein einer in unergriindbar metaphysische Tiefen reichenden
Benachteiligung und natiirlich auch momentan affektive Erregtheit ihre
fatale Rolle spielen.

Schon dieser klassische Modellfall des Verbrechens zeigt, dall es keine
Schuld gibt, die nicht Anlal3, und zwar ernsthaften Anlaf3 zu Entschuldigung



wn der menschlichen Hxistenz 331

oder doch mindestens zu mildernden Umstidnden béte. Denn in jeder Schuld
sind mehr oder minder greifbar transpersonale Faktoren mitbeteiligt, wie
vor allem gesellschaftliche Strukturen und, damit verbunden, soziale Kon-
flikte etc. Wer das verkennt, sieht die Dinge nicht realistisch. Wer aber diese
Dinge realistisch sieht, wer die Realitat des strukturell Bosen als neues Boses
reproduzierende Macht nicht verkennt, wird gleichwohl am personalen
Schuldcharakter des so erzeugten und insofern mittelbaren Bosen festhalten
miissen. Kain war schuldig am Brudermord, den er begangen hatte, wie sehr
auch immer das strukturell Bdse seiner schon verfallenen, weil sozial zer-
rissenen Lebenswelt mit im Spiele gewesen sein mag. Er war daran schuldig,
weil wir nicht nur schuldig sind am Bésen, das wir unmittelbar tun, sondern
auch an dem, das mittelbar durch uns geschieht, indem wir uns den bdsen
Strukturgesetzen unserer Welt der Selbstbehauptung anpassen, die keine
«Ordnung Gottes» ist, wie man immer wieder kithn behauptet hat, sondern
sich als menschliche Machenschaft erweist.

Diese schuldhafte Dialektik von personal und strukturell Bosem
auf dem Boden der fundamentalen Schuld gilt es in kritischer
Unbestechlichkeit zu sehen, wenn nicht das Bose in der Ganzheit
seiner abgriindigen Wirklichkeit verkannt werden soll. Ein ein-
faches Beispiel soll das beleuchten.

Vor Jahren hatte ich mit einem Mann zu tun, der in einem gréfleren, sozial
jedoch nicht sehr entwickelten Betrieb als Werkmeister beschiftigt war. Ir
klagte mir, daB trotz seinen Bemiihungen, mit den ihm untergebenen Ar-
beitern in ein personlich gutes Verhiltnis zu kommen, die Beziehungen
zwischen ihm und dem GrofBteil der Beschéftigten ein schlechtes sei. Er wiirde
andauernd antisozialer Praktiken geziehen, obwohl er sich als Christ von der
Nichstenliebe gefordert wisse und dies auch im alltédglichen Leben zu zeigen
suche. Aber alles sei vergeblich. Die Verdéichtigungen ndhmen kein Ende,
was er kaum mehr auszuhalten vermdge. Als wir seine Lage néher analysier-
ten, zeigte sich, daf3 vielerlei in dem besagten Betrieb nicht stimmte, vorab
das dort praktizierte und — wie der Werkmeister selbst einréumte — den Ar-
beiter sozusagen erpressende Akkordsystem. Auf die Frage, ob denn das
schlechte Verhiltnis zwischen ihm und seinen Untergebenen nicht doch
wesentlich gerade mit dieser mifllichen Entlohungsstruktur zusammen-
héngen koénne, bekam ich zur Antwort, das sei natiirlich schon der Fall,
aber gerade darin bestehe ja das héchst Unerfreuliche und Unertréagliche an
der ganzen Situation. Er hétte das bei ihnen gehandhabte Akkordsystem
schlieBlich nicht in die Welt gesetzt. Es sei, wie der Betrieb tiberhaupt, in
welchem er sein Brot verdiene, etwas objektiv Gegebenes, darein er sich zu
schicken habe dahnlich wie in die staatliche Ordnung, auch wenn sie ihm nicht
gefalle. Was man von ithm erwarten kénne, sei freilich, daB er sich innerhalb
dieser verdammten Strukturen personlich trotz alledem als Christ benehme
und sich bemiihe, mitmenschlich mit seinen Leuten umzugehen. Darum sei es
ungerecht, ja absurd, wenn ihn die Arbeiter fiir die unguten Auswirkungen



332 A. Rich, Personal und strukturell Boses

des Lohnsystems, an das er nun einmal gebunden wire, als mitverantwortlich
betrachteten und seine redliche Gesinnung in Zweifel zégen. Der Mann war
nicht imstande, einzusehen, daf3 er niemals seine strukturelle Funktion als
Werkmeister im Betrieb von seinem personalen Status als Christ loslésen
kann, daf3 darum das Bose, das er in den Strukturen des Betriebes tun muf3,
etwas ist, das er selber tut, und daf3 er, indem er es mittut, das strukturell
Bose von neuem etabliert. Weil er dergestalt keinen Blick hatte fur die
schuldhafte Dialektik von personal und strukturell Bésem in der mensch-
lichen Existenz und ihrer Welt, darum war er blind fir die ganze Wirklich-
keit des Bosen, und deshalb weigerte er sich, trotz seinem Wissen um die
personale Giiltigkeit des Liebesgebotes, der Hiiter des Bruders in den bésen
Strukturen seiner gesellschaftlichen Welt zu sein. Und der Mann ist darin
kein Einzel-, sondern leider ein klassischer Modellfall. Wer ndmlich die Welt,
in der wir leben, kritisch sieht und sich kein X fiir ein U vormachen 148t, der
wird diesen Werkmeister uiberall finden, auch in sich selbst.

Jedes Kind weill, daB3 wir in einer Welt leben, die nicht nur in
arme und reiche Volker auseinandergebrochen ist, sondern in der
die «Armeny», das heillt die Entwicklungslinder, immer drmer und
die «Reichen», will sagen die Industrienationen, immer reicher
werden.

So ist im Zeitraum von 1950 bis 1960 das Realeinkommen pro Einwohner
in den Entwicklungslindern um ca. 40 Franken gestiegen, in den Nieder-
landen um 1200 Franken, in GroBbritannien, Westdeutschland und der
Schweiz um etwa 1600 Franken, in den USA um mehr als 2000 Franken.
Und warum das? Nur weil die reichen Industrienationen tiichtiger und
fleiBiger wiren, dazu eine vernunftigere Familienplanung betrieben, also
6konomischer déchten als die Menschen in den Entwicklungsléndern? Da@3
dies und anderes mehr auch eine Rolle spielt, bleibt natirlich unbestritten.
Allein, diejenigen, die nur so argumentieren, ibersehen dabei geflissentlich,
in welch hohem Ma@} an diesen unertrédglichen Verhaltnissen die Strukturen
des heutigen Weltmarktes bzw. der internationalen Handelspolitik, die die
potenten Industrielénder betreiben, beteiligt sind. An ihnen liegt es wesent-
lich, daB seit 1945 die Preise fast aller Industrieprodukte dauernd gestiegen
sind, wihrend die Preise der wichtigsten Erzeugnisse der Entwicklungs-
lander stark schwankten und im ganzen ricklaufig waren, was diesen schwa-
chen Volkswirtschaften einen Schaden eingetragen hat, der das Mehrfache
der bisher geleisteten Entwicklungshilfe ausmacht. Dahin gehért auch, was
ein unverddchtiger Sachkenner, der Schweizer Industrielle Dr. Christian
Gasser, sagt: «Eine der wichtigsten Ursachen der in fast regelméBigen Zeit-
abstinden eintretenden Preiszusammenbriche von Kaffee, Kakao, Palmol
und anderer agrarischer Produkte liegt im Agrarprotektionismus der indu-
striellen Léander, der darauf ausgerichtet ist, der inldndischen Landwirtschaft
den vollen Absatz ihrer Erzeugnisse zu sichern. Deckt in einem , Normaljahr’
die inldndische landwirtschaftliche Produktion z. B. 60 Prozent des Nahrungs-



wn der menschlichen Existenz 333

mittelbedarfs und steigt diese in einem guten Erntejahr auf 80 Prozent, so
sinkt der Import von 40 Prozent auf 20 Prozent des Nahrungsmittelbedarfs,
also auf die Hilfte. Beim groBlen Anteil der westeuropéischen Liander an den
Nahrungsmittelimporten und den einigermafen dhnlichen klimatischen Ver-
héltnissen ist es nicht verwunderlich, da fiur die verderblichen Agrargiiter
immer wieder fiir die Entwicklungslander geradezu katastrophale Preis-
zusammenbriiche eintreten. Man iibertreibt deshalb nicht, wenn man fest-
stellt, daB der Agrarprotektionismus der Industrielinder — wie auch der
Schweiz — nur mdéglich ist ,dank’ Tausender, wenn nicht Zehntausender
verhungernder Menschen in der farbigen Welt.»

Das ist auch wieder strukturell Boses, das stindig die Tat Kains
als monologischen Akt der Selbstbehauptung reproduziert. Und
benehmen wir uns in dieser Situation nicht sehr &hnlich wie der
Werkmeister von vorhin in der seinigen? Auch wir lassen die
wirtschaftlichen Strukturen, die uns massiv begiinstigen und andere
ebenso massiv benachteiligen, als eine Ordnung gelten, die sein
muB, daran man ernstlich nichts Wesentliches édndern soll noch
will. Und wir begniigen uns damit, im besten Falle, innerhalb der
akzeptierten Strukturen, die fiir die Benachteiligten inakzeptabel
sind, durch persénliche Geldspenden die private Entwicklungshilfe
zu fordern, also unsere christliche Haltung zu bekunden. Dabei
wundern wir uns ebenfalls dariiber, da} diese Bekundung unserer
noblen personlichen Gesinnung von den Entwicklungsldndern je
linger, desto weniger honoriert, sondern als Beméintelung eines
neokolonialistischen Systems gebrandmarkt wird, durch das, nicht
mehr politisch, dafiir aber wirtschaftlich, Menschen andern Men-
schen Gewalt antun. Wenn auch hinter derartigen Anschuldigungen
viel affektive Leidenschaft und sachlicher Unverstand stecken
mogen, so wird doch jeder, der sich der Einsicht in die reale Dialek-
tik von personal und strukturell Bosem in unserer Welt nicht
verschlieBt, davon zutiefst betroffen sein miissen.

Damit mag hinreichend dargelegt sein, was diese Dialektik meint
und warum ihre Verkennung zwangsldufig zu einer Verharmlosung
der Wirklichkeit des Bosen fithren muf3. Wer sie verkennt, wird
unvermeidlicherweise das wirklich Bése entweder nur in seiner
personalen oder dann nur in seiner strukturellen Gestalt anerkennen.



334 A. Rich, Personal und strukturell Bises

Mit andern Worten: Er wird die eine Gestalt nur als eine Funktion
der anderen miBlverstehen. Und je nach der Art dieser Reduktion
heilt es dann: Bose sind immer nur Personen, nicht aber gesell-
schaftliche Strukturen bzw. Institutionen. Sind die Menschen gut,
dann werden auch diese in Ordnung kommen. Oder: Bose sind
blof3 die Strukturen resp. Institutionen der etablierten Gesellschaft.
Wenn ihr diese revolutioniert, so werdet ihr auch den Menschen
andern. Das eine ist der Kurzschlul3 des traditionellermallen per-
sonalistisch verengten Christentums; und das andere der Kurz-
schlufl mindestens des vulgéren, auch schon zu einer starken Tradi-
tion gewordenen Marxismus. Beides ist falsch.

Dadurch, dafl zum Beispiel ein « Kapitalist» zu einem tiberzeugten Christen
wird, wird noch nicht die den Kapitalismus kennzeichnende Eigentums-
struktur der Gesellschaft verdndert, auch nicht an dem Orte, wo der christ-
liche Kapitalist personlich steht. Er kann innerhalb der kapitalistischen
Strukturen zugunsten der Arbeitnehmer allerlei wertvolle, bedeutsame und
hilfreiche Reformen durchfiihren, aber deren Status als Wirtschaftsunter-
tanen, der darauf beruht, dafl die Kapitalseite einseitig tiber den Produktions-
apparat verfigt, wird dadurch noch nicht verdndert. Ist es ihm darum wirk-
lich Ernst mit der dialogisch-mitmenschlichen Existenz innerhalb der wirk-
lichen Welt, dann muB er iiber die persénliche Gesinnungswandlung hinaus
eine Strukturverdnderung in den kapitalistischen Eigentumsverhéaltnissen
anstreben wollen, mit dem Ziel, hier die Herrschaft von Menschen tber
Menschen zu beenden. — Andererseits ist es auch eine Illusion zu meinen,
das Bose im Menschen sei schon dann gebrochen, wenn das strukturell Bose in
einer wirtschaftlichen bzw. gesellschaftlichen Ordnung beseitigt werde. Auch
bei solchen Anderungen, gleichgiiltig ob sie sich mehr evolutionir oder mehr
revolutionir vollziehen, ist « Adam» immer auch dabei. Und ist es Adam in
der monologischen Existenz der Selbstbehauptung, dann kann zwar — wie
in der kommunistischen Revolution — die Herrschaftsmacht des privaten
Kapitalismus gebrochen werden. Aber auch daraus zeitigt sich noch nicht
die ersehnte Befreiung des Menschen, sondern, wie wir sahen und erlebten,
die Etablierung einer neuen Form von Herrschaft des Menschen iiber Men-
schen, in diesem Fall der kommunistischen Partei, deren Funktionidre wo-
moéglich noch totaler tiber den Produktionsapparat verfiigen als die Garde
der alten Kapitalisten. Darum gilt auch hier: Ist es dem Marxisten in seinem
Kampf gegen das strukturell Bose wirklich Ernst, dann kann er nicht dabei
stehenbleiben, dann muf} er vielmehr auch des fundamental Bdsen in seiner
eigenen Person gewahr werden als des Fundamentes des strukturell Bésen
in der Welt, das das personal Bose reproduziert. Alles andere zielt an der
‘Wirklichkeit des Bosen vorbei.

Darum heillt das Bose in seiner Ganzheit sehen: sich der Ein-
sicht in die schuldhafte Dialektik des Personalen und Strukturellen



wn der menschlichen Existenz 335

in der gesellschaftlichen Existenz des Menschen 6ffnen. Ist das
geschehen, dann hort auch das Bekenntnis des Psalmisten: In
Schuld bin ich geboren, und dennoch bin ich selber schuldig — auf,
eine bloe Paradoxie zu sein.

Das, meine ich, sei christliche Antwort auf die alte Frage nach
dem Bosen. Sie mag erhellen, warum der Mensch das Bose so
verschieden erfahren kann: bald als eine transpersonal-meta-
physische und bald als eine personal-innerweltliche Macht. Das
eine Mal wird das Bose als welt- bzw. gesellschaftsstrukturelle
Wirklichkeit erlebt und das andere Mal als personale, unmittelbar
schuldigmachende Realitdt, doch so oder so in undialektischer
und mithin unwirklicher Vereinseitigung. Und sie mag weiter
erhellen, weshalb das strukturell Bose bald eine dualistische und
bald eine monistische Interpretation erfihrt. Im einen Fall wird
die weltlich-gesellschaftliche Ordnung als der Ort dieses Bosen in
Gegensatz zu Gott gestellt, weil sie Welt ist, gefallene Welt. Und
im andern Falle gerit sie in eine heimliche Beziehung zu ihm,
weil Gott trotz allem der Gott dieser Welt, der gefallenen Welt
bleibt.

Aber das alles ist nicht die christliche Antwort auf die Frage nach
dem Bosen. Es ist, wie gesagt, nur Antwort, und als Antwort Inter-
pretation anderer Antworten auf die gleiche Frage. Als Antwort
ist sie Stiickwerk, und nicht mehr. Stiickwerk, das viele Fragen
offen 146t und offen lassen mul}. Die Antwort steht erst noch aus.
Denn die Antwort, die das personal und strukturell Bose in der
menschlichen Existenz nicht nur blof interpretiert, sondern auf-
hebt, indem sie die Welt total verandert, ist im Kommen, im
Kommen, seitdem Jesus Christus, die Inkarnation der dialogischen
Existenz, die nicht Selbstbehauptung, sondern Liebe will, ge-
kommen ist. Solange aber das Reich Gottes noch nicht in Voll-
endung erscheint, so lange wird das Bose als furchtbare Realitdt
Frage bleiben, Frage, auf die es nur bruchstiickhafte und darum
unzureichende Antwort gibt.

Was will das jetzt besagen? — Als erstes besagt das, dafl auch
fir den Christen das Bose Frage bleibt, bedringnisreiche und
anfechtungsvolle Frage, iiber die in religitsem Enthusiasmus sich
hinwegsetzen zu wollen, nichts anderes als Schwirmerei bedeuten
miiflite. Auch fir den, der im Ereignis des Glaubens um Vergebung
von den Siinden und mithin um Erlésung weill, ist das Bose



336 A. Rich, Personal und strukturell Boses

Realitdt, und zwar nicht allein als gesellschaftlich-strukturelle
Wirklichkeit. Hier den Anschein erwecken wollen, als ob mit
diesem Bosen schon nicht mehr zu rechnen wire, kime einer
Vorwegnahme des Reiches Gottes gleich, das sich doch vom
Menschen nie machen 143t, weder vom religiésen noch vom nicht-
religiosen. Freilich, das ist kaum die Hauptgefahr in unserer Kon-
frontation mit dem Bosen. Es ist ndmlich weiter zu sagen, dafl der
Christ das Bose wohl ernst zu nehmen hat, aber nicht in falscher
Weise. In falscher Weise wird es ernst genommen, wo wir innerlich
oder dullerlich vor ihm kapitulieren. Diese Kapitulation beruht
darauf, dal man aus lauter Respekt vor der Realitit des Bdsen
das Reich Gottes als kommende Wirklichkeit nicht Ernst nimmt.
Es aber will vor allem und zuerst ernstgenommen sein. Im Glauben
hat das Kiinftige den Primat, und nicht das Gegenwiértige, der
neue, und nicht der alte Adam, und das heillt das Geschehen, das
in Christus bereits schon angehoben hat, nicht das Geschehen, das
uns noch jetzt und hier bedringt.

Diesem kiinftigen und schon jetzt im Kommen begriffenen Ge-
schehen den Primat geben, was gleichbedeutend mit Glauben ist,
besagt dreierlei. — 1. Es besagt Preisgegebensein an das, was Gott
tut, und darin Preisgabe der monologischen Existenz, Freiwerden
fiir die Liebe des Glaubens, also nichts anderes als das, was der
alte dogmatische Begriff der «Rechtfertigung» meint. So gibt es
Neubestimmung der menschlichen Existenz, Freikommen von der
fundamentalen Schuld, die die menschliche Person auch dann noch
quilt, wenn man sie nicht mehr anerkennen will, wofiir es viele
psychische Indizien gibt. — 2. Preisgegebensein an das, was Gott
tut, besagt auch immer ein Offenwerden fiir das Kommende und
so Preisgabe des Verhaftetseins an den strukturellen Status quo
von Gesellschaft und Welt. Denn hier gilt, was Paulus bezeugt:
«Das ‘schema’ (die Struktur) dieser Welt vergeht» (1. Kor. 7, 31).
Und da wird man im revolutiondren Umbruch unserer Welt auch
nicht mehr einfach blof den Teufel am Werke sehen, wie es das
restaurative, riickwirts statt vorwirts gerichtete Denken aller
Zeiten tat und tut. Da wird vielmehr dieser Umbruch zu einem
Zeichen dafiir, dal das Reich Gottes im Kommen ist, und da gibt
es inmitten der Diisternis unserer Welt fiir den Glauben auch
immer Grund zu neuer Hoffnung. — 3. Wo Liebe und Hoffnung im
Glauben zur Wirkung gelangen, da bahnt sich auch der Durchbruch



wn der menschlichen Existenz 337

durch die bose Dialektik von Person und gesellschaftlicher bzw.
weltlicher Struktur an. Dort erweist es sich, dafl diese Dialektik
kein Schicksal ist, sondern schuldhafte Verkehrung ihrer guten
Gestalt. Ihre gute Gestalt wird sie im Reiche Gottes haben. Denn
«Reich Gottes» meint ja nichts anderes als die Welt der Gottesliebe,
da die Mitmenschlichkeit als das gute Strukturprinzip an die Stelle
des boésen Strukturprinzips der Selbstbehauptung getreten ist.
Und wie hier das strukturell Bose das personal Bose reproduziert,
so dort das strukturell Gute das personal Gute. Daraufhin, was
dem Unglauben als pure Utopie erscheinen muf}, weill sich der
Glaube in Fahrt gesetzt. Er kann es darum nicht mit den restau-
rativen Kriften halten, die nur den Status quo behaupten und so
das strukturell Bose verewigen, das sich in der Herrschaft von
Menschen iiber Menschen objektiviert. Er kann sich aber auch
nicht mit einer Revolution befreunden, die blo Rache nehmen,
das heil3t, die bestehenden Herrschaftsverhaltnisse nur umkehren
will und so, etwa in Gestalt einer Parteidiktatur, neue Herrschaft
von Menschen iiber Menschen errichten mufl. Hier bedarf es un-
erbittlicher Kritik nach beiden Seiten hin. Sich im Aussein auf
das kommende Reich Gottes der mitmenschlichen Existenz ver-
pflichtet wissen, heit nicht Rache iiben, heillt vielmehr dem
Feind, auch dem politischen und sozialen Feind, vergeben kénnen.
Aber das besagt nicht minder, und zwar ohne Riicksicht auf ge-
heiligte Interessen, im Sozialen wie im Politischen fiir strukturelle
Neuordnungen einzutreten, die auf die Beseitigung der einseitigen
Verteilung von Eigentum und Freiheit, von politischer, wirtschaft-
licher, technischer und informativer Verfiigungsmacht in der Ge-
sellschaft zielen. Das meint zwar noch nicht Bewaltigung des
Bosen. Aber das meint wirkliche, weil aufs Ganze gehende Kon-
frontation mit ihm. Und dies aus der Hoffnung des Glaubens, der
engagiert die endgiiltige Antwort auf das Bose als die Erlosung von
ihm erst noch erwartet.

Arthur Rich, Zirich

22



	Personal und strukturell Böses in der menschlichen Existenz

