
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 24 (1968)

Heft: 5

Artikel: Personal und strukturell Böses in der menschlichen Existenz

Autor: Rich, Arthur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878610

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878610
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Personal und strukturell Böses in der
menschlichen Existenz

Vortrag an der Universität Bern im Rahmen der Vortragsreihe über das
« Böse »

Die Frage nach dem «Bösen» ist eine Grundfrage des Menschen.

Um sie kommt niemand herum. Demi das Böse erweist sich nun
einmal als eine bittere Realität im menschlichen Dasein. Mag man
es auch nicht so bezeichnen, mag man statt dessen von Schicksal
reden, von Verhängnis oder von Schatten, der das Licht begleitet
und mit ihm ein Ganzes bildet, es ist trotzdem da. Und wo immer
der Mensch das Böse erfährt, sei es als dunkler Drang in der eigenen
Brust, sei es als krimineller Trieb im Verbrecher, sei es als heilloser
Zwang in der Gesellschaft, oder sei es als kriegserregende Trends
in der Weltpolitik, da erfährt er es als eine Macht, die unsere
Existenz von Grund auf bedroht. Dies aber stellt uns unvermeidlich
vor die Frage, welche Bewandtnis es mit dieser Macht auf sich
habe. Ob es sich um eine Macht handle, die innerhalb oder außerhalb

des Menschen zu suchen ist, der gegenüber es keine Freiheit
oder doch auch Freiheit gibt, die also ohne eigenes Verschulden
über uns kommt oder die wir im letzten selbst verschuldet haben.
Mit einem Wort: es stellt sich zwingend die Frage, wie das Böse

zu verstehen sei, ob als eine Macht, die jenseits oder diesseits der
menscldichen Verantwortung liegt. Vor dieser komplexen Frage
stehen wir. Sie soll hier im Horizont der Theologie bzw. des christlichen

Glaubens, den die Theologie wissenschaftlich zu reflektieren
hat, angegangen werden.

1.

Daß die Frage nach dem Bösen eine der Grundfragen der
Menschheit ist, hängt damit zusammen, daß wir Menschen unser
Dasein bewußt erfahren und ihm mithin fragend gegenüberstehen.
Entsprechend sind auch die Antworten auf die Frage nach dem
Bösen alt. Sie finden sich schon in der ältesten Literatur der
menschlichen Geschichte, bei den alten Indern, Orientalen, Griechen
und so weiter. Und sie sind von einem Gehalt, über den wir kaum



A. Bich 321

wesentlich hinausgekommen sind. Auch unsere Antworten
bewegen sich, genau besehen, auf den Grundmustern der alten.
Soweit sie Antworten auf das Rätsel des Bösen sein wollen, lassen sie

deshalb die Frage so wenig hinter sich wie jene. Die Frage ist
geblieben, allen Antworten zum Trotz, die bisher auf sie gegeben
worden sind. Offenbar kann der Mensch nicht anders, als
unaufhörlich Antworten auf die Frage nach dem Bösen zu suchen. Und
offenbar hat er bei dem allem noch keine lösende Antwort darauf
gefunden.

Versuchen wir, die Antworten auf die Frage nach dem Bösen systematisch
zu ordnen, so ergeben sich im wesentlichen drei fundamentale Typen: 1. Der
erste Typus sieht im Bösen eine mit dem Guten gleichursprüngliche und insofern

metaphysische Macht. Beide Mächte liegen miteinander in einem Kampf
auf Leben und Tod, dessen Schauplatz die Welt, genauer die Welt des
Menschen ist. Diese dualistische Erklärung des Bösen kann in religiöser wie auch,
wenn freilich stark gemildert, in philosophischer Gestalt begegnen. Im ersten
Falle treten zwei grundverschiedene Götter einander gegenüber, der gute und
der böse Gott, der Herrscher über das Reich des Lichtes und der Herrscher
über das Reich der Finsternis. Das Böse ist hier Schicksal des Menschen,
sofern dieser noch immer der Macht des Herrschers der Finsternis unterliegt,
also der Sieg des Guten über seinen Widersacher aussteht. In philosophischer
Sprache heißt das, daß in der menschlichen Existenz zwei gegensätzliche
Prinzipien walten, die sich die Herrschaft über ihn streitig machen, sei es
als der Gegensatz von Materie imd Geist, von Trieb und Ethos, von Haß
und Liebe etc. — 2. Der zweite Typus ist monistisch strukturiert. Hier gibt
es nur eine ursprüngliche Macht, nur eine metaphysische Wirklichkeit: die
des Guten. Das Böse hat kein wirkliches Sein. Wie es Schatten gibt, wo das
Licht nicht hinkommt, so gibt es Böses, wo das Gute fehlt. Es eignet ihm
also kein eigenes, sondern nur ein schattenhaftes Wesen. Man kann es
verstehen als Mangel an Gutem. Je differenzierter das Gute, desto mehr gewinnt
das Böse scheinbare Realität. Eigene Macht besitzt es aber nicht, sondern
höchstens zugelassene Macht. In religiöser Gestalt findet sich dieser Typus
als Glaube an Gott, der eins ist mit der einen Wirklichkeit des Guten, vor
dem das Böse keinen Bestand haben kann. Es erweist sich so als purer Schein
oder dann als dienstbares Werkzeug in der Hand Gottes, das scheinbar
Böses bewirkt, aber im Grund doch das Gute schaffen muß. - 3. Beim dritten
Typus ist das Böse keine metaphysische Wirklichkeit oder Unwirklichkeit,
sondern eine Möglichkeit des Menschen. Wie der Mensch das Gute wollen
kann, so auch das Böse. Er steht zwischen beiden Möglichkeiten gleich
Herkules am Scheideweg. Hier also ist das Böse kein Schicksal ; es ist Sache
des Willens und somit Schuld. Und desgleichen entspringt das Gute keiner
höheren Nötigung, sondern auch wieder der menschlichen Freiheit. Der
Mensch steht hier weder unter der Herrschaft des Guten noch unter der des

Bösen; er ist freier Herr über beides, liberum arbitrium. Er kann das Gute

21



322 A. Rich, Personal und strukturell Böses

wie das Böse tun nach seinem freien Willen. - Das wären, freilich sehr vereinfacht,

die drei Grundmuster menschlicher Antwort auf die Frage nach dem
Bösen.

Wie steht es nun mit dieser Frage im Horizont des christlichen
Glaubens bzw. der Heiligen Schrift, des authentischen Zeugnisses
dieses Glaubens? - Zunächst ist zu sagen, daß die drei
Grundmuster, von denen soeben die Rede war, auch in der Heiligen
Schrift begegnen. So finden wir das monistische Grundmuster im
Prolog des Buches Hiob, wo der Satan als Glied der himmlischen
Ratsversammlung und mithin als ein Organ Jahwes erscheint
(Hi. 1, 6ff.). Dualistische Vorstellungen kommen in relativer Häufigkeit

im Neuen Testament zur Sprache. Man denke nur an Stellen,
da von der «Macht der Finsternis» im Gegensatz zum Reiche
Christi die Rede ist, wie in Kol. 1, 13, oder vom «Fürsten dieser

Welt», über den jetzt, das heißt mit dem Erscheinen Jesu, das

Gericht ergeht (Joh. 12, 31). Und wenn in Psalm 33, 13ff., einem
Wort, das auch ins Neue Testament eingegangen ist (1. Petr. 3,

lOff.), von dem Manne, der ein glückliches Leben begehrt, gesagt
ist, er solle das Böse meiden und das Gute tun, so läßt sich kaum
verkennen, daß dort das dritte Grundmuster vorliegt, wonach «Gut»
und «Böse» Möglichkeiten des menschlichen Willens sind. Dergestalt
finden sich auch in der Bibel die alten Antworten auf die Frage
nach dem Bösen. Offenbar sprechen sich in ihnen elementarste
Grunderfährungen der Menschheit aus. Der Mensch erfährt das
Böse bald als eine Macht, die ihn radikal von Gott scheidet, bald
als ein Verhängnis, durch das er Gott erst recht anheimgegeben ist,
und bald als eine Möglichkeit, zu der es die Alternative des Guten
gibt.

Was ist nun wahr? Ich meine, daß diese Art zu fragen gerade
nicht im Sinn der Bibel liegt. Sie versteht sich nicht als Handbuch,
das auf alle Welt- und Lebensrätsel eine Antwort, eine endgültige
und absolute Antwort geben will. Wer die Bibel liest, der wird zwar
manche Weisheit in ihr finden, aber Weisheit, die es mutatis mutandis

auch anderweitig gibt. Die Bibel versteht sich vielmehr als eine

Botschaft, als die Botschaft von dem in Jesus Christus schon
gekommenen Reiche Gottes, das die gesamte Existenz des Menschen

neu bestimmt. Oder in einer andern, vom Apostel Paulus
übernommenen Terminologie ausgedrückt: sie ist die Botschaft vom
eschatologischen Ereignis Jesus Christus als dem «letzten» bzw.



in der menschlichen Existenz 323

«neuen» Adam, in den der «erste» oder «alte» Adam verwandelt
werden wird (vgl. 1. Kor. 15, 20ff. ; 15, 45ff.). Und das eben besagt:
die Bibel ist primär kein Weisheitsbuch, das das Geheimnis des

Bösen aufdecken will, sie ist Kunde von einem Geschehen, das

vom Bösen erlöst. Es geht ihr nicht darum, die Welt des Menschen

zu erklären, sondern die Welt des Menschen zu verändern, nicht
darum, die Abgründe des Daseins logisch befriedigend aufzuhellen,
sondern diesem ausweglosen Dasein Zukunft zu eröffnen. Freilich
ist damit immer auch ein bestimmtes Verständnis von Welt und
Mensch bzw. vom Bösen mitgesetzt. Aber kein fertiges, kein
endgültiges, kein mit der Wahrheit schlechthin identisches, sondern
ein erst noch kommendes, mithin künftiges und also in der Gegenwart

nur fragmentarisches Verständnis. So jedenfalls sagt es der
Apostel Paulus, obwohl er als Schriftgelehrter mit der Heiligen
Schrift vertraut war, eine visionäre Christusbegegnung hatte und
um das Charisma des Heiligen Geistes wußte: «Unser Erkennen
ist Stückwerk... Wenn aber das Vollkommene kommen wird, dann
wird das Stückwerk abgetan werden... Jetzt sehen wir nur wie
mittels eines Spiegels, in rätselhafter Gestalt, dann aber von
Angesicht zu Angesicht» (1. Kor. 13, 9-12). Auch christlicher Glaube,
der um die ganze Fülle der Gnadengaben weiß, kann dergestalt
keine absoluten Antworten auf die Fragen präsentieren, die das

Leben selber stellt. Er kann sie bloß indirekt angehen, «wie mittels
eines Spiegels», indem er seine Existenz in dem Geschehen reflektiert,

das durch die Chiffren «alter» und «neuer» Adam angedeutet
ist, und dabei auch nur hoffen, die ganze, noch ausstehende Wahrheit

wenigstens bruchstückhaft zu finden. Und das soll jetzt im
folgenden versucht werden.

Es entspricht dem bruchstückhaften, das heißt systematisch
nicht geschlossenen, sondern offenen, weil unter dem eschatolo-

gischen Vorbehalt stehenden Verständnis des Bösen in der Heiligen
Schrift, daß es sich in paradoxen, das heißt logisch als gegensätzlich
erscheinenden Aussagen bekundet. Wählen wir als Beispiel den
51. Psalm. Dort heißt es:

Siehe, in Schuld bin ich geboren,
und meine Mutter hat mich
in Sünden empfangen (Ps. 51, 7).

Das Böse in seiner Manifestation als Sünde wird hier im Sinne
einer objektiven, dem Menschen immer schon vorgegebenen Macht



324 A. Rich, Personal und strukturell Böses

verstanden. Ehe er geboren ist, steht er schon in ihm. Er kann
nicht wählen zwischen «Gut» und «Böse», zwischen nichtsündigem
und sündigem Tun wie Herkules am Scheidewege. Mit anderen
Worten: es gibt kein «liberum arbitrium» für ihn. Die Entscheidung
ist gefallen, bevor der Mensch zu leben anfängt. Er erfährt mit
einem Wort die Sünde als Verhängnis.

Und trotzdem ist hier von Sünde als von Schuld die Rede. Und
zwar nicht nur im Sinn von tragischer, den Menschen wider seinen
Willen in Schuld verstrickender Verschuldung. Derselbe Psalmist,
der die Sünde als Verhängnis erfährt, erfährt sie trotzdem als seine

Sünde, als seine persönlichste Schuld :

Denn ich selber kenne
mein Vergehen,
und meine Sünde
steht mir immerdar vor Augen.
An dir allein habe ich gesündigt,
habe getan, was dir mißfällt (Ps. 51, 5-6).

Und das heißt: Mag auch der Mensch schon immer im Bösen

gefangen sein, es ist doch immer er selber, der das Böse tut. Darin
liegt die Paradoxie, die Paradoxie Adams.

Wenn nun das Glaubenszeugnis «Adam» sagt, dann meint es

nicht dasselbe, was der Biologe unter dem Gattungsbegriff «homo»
meint. Zwar ist Adam immer auch «homo», das heißt Leben wie
anderes Leben, Kreatur wie andere Kreatur, Natur wie andere
Natur. Die Heilige Schrift sagt dafür «Fleisch». Und sofern der
Mensch Natur ist wie andere Natur, sofern heißt es von ihm, was
von allem Geschöpflichen gesagt ist :

Alles Fleisch ist ja Gras
und alle seine Pracht wie die
Blume des Feldes.
Das Gras verdorrt, die Blume
welkt, wenn der Hauch des Herrn
darüberweht (Jes. 40, 7).

Das heißt mit anderen Worten: Der Mensch als Geschöpf, der
Mensch als Gattung «homo» hat keine besondere Natur. Seine

Natur unterliegt denselben Gesetzmäßigkeiten und Strukturen wie
das Leben überhaupt. Sofern der Biologe das behauptet, hat er



in der menschlichen Existenz 325

auch, theologisch recht. Aber das ist nicht alles, was das biblische
Glaubenszeugnis von «Adam» sagt. Es weiß trotz alledem um eine
Besonderheit des Menschen.

Diese Besonderheit liegt nun für die Bibel einzig und allein darin,
daß der Mensch als dasjenige Geschöpf gilt, an das Gottes Wort
ergeht, das also unter allem andern Leben das von Gott gefragte
und so von ihm in Anspruch genommene Wesen ist. Die «Adams-

haftigkeit» des Menschen, das also, worin - biblisch gesehen - sein

spezifisches «humanum» gründet, erweist sich von da aus eben nicht
als eine besondere Natur - wie der Idealismus im Unterschied zum
Naturalismus meint -, sondern als ein besonderes Bezogensein in
und mit dem Ganzen seiner Natur. Das besondere Bezogensein ist
durch das Geschehen von Gottes Wort konstituiert, in welchem
der Mensch zur Antwort und darin zur Verantwortung gerufen wird.
So ist der Mensch Geschöpf, nichts anderes als Geschöpf. Aber er
ist das im Zuspruch und Anspruch des Wortes Gottes zu einer
besonderen Beziehung mit seinem Schöpfer berufene Geschöpf.
Diese besondere Beziehung bezeichnen wir hier abgekürzt als

dialogische Existenz.
Die dialogische Existenz ist nun die Existenz im Ich-Du-Ver-

hältnis. In ihr wird der Mensch - jetzt auf seinen Schöpfer bezogen -
zum Du-Gegenüber des Ich-Gottes. «Ich bin der Herr, dein Gott...
Du sollst keine anderen Götter neben mir haben» (2. Mos. 20, 2-3).
Dabei will beachtet sein, daß das Verhältnis von Ich und Du von
völlig anderer Struktur ist als das Verhältnis von Schöpfer und
SchöpVingswerk. Dieses trägt kausalen, jenes korrelativen Charakter.

Als Schöpfungswerk ist der Mensch determiniert gleich der
übrigen Natur. Als Du-Gegenüber des Ich-Gottes verhält es sich
anders. Da gibt es innerhalb der natürlichen Determinanten Raum
für antwortend-verantwortliche und mithin eben dialogische
Existenz. Es war verhängnisvoll, daß die traditionelle Theologie das
Verhältnis von Gott und Mensch überwiegend unter dem kausalen
Gesichtspunkt gesehen hat. Dadurch konnte wohl noch festgehalten

werden, daß Gott und nicht der Mensch an erster Stelle steht.
Aber dadurch wurde «Adam», wurde das Menschsein des Menschen

gleichzeitig zu einer puren Funktion des Schöpfers und Erlösers
heruntergedrückt. Und dawider hat sich der humanistisch zu
verstehende Protest des neuzeitlichen Atheismus bis hin zu Nietzsche,
Marx und Sartre ganz zu Recht erhoben.



326 A. Rich, Personal und strukturell Böses

Der kausale Aspekt ist nun aber nicht der primäre Gesichtspunkt

im biblischen Verständnis des Verhältnisses von Gott und
Mensch. Wohl steht auch dort Gott immer an der ersten Stelle.
Doch nicht als prima causa, sondern als primus loquens, als primus
amans, als der, der zuerst spricht und zuerst liebt. «Im Anfang
war das Wort» (Joh. 1,1), das Wort, das in Jesus Christus, der
Mensch gewordenen Liebe Gottes, aller Welt zugut geschah. Das
ist nicht nur im Neuen Testament so ; im Alten Testament stoßen
wir auf denselben Sachverhalt. Schon religionsgeschichtlich
gesehen, geht dort der Erwählungsglaube dem Schöpfungsgedanken
voran, ist darum dieser von jenem her zu verstehen. Von da aus
ist es höchst bedeutsam, daß im ersten Schöpfungsbericht des

Alten Testamentes der Schöpfer bezeugt wird als deus loquens,
als der Gott, der durch sein Wort die Schöpfung setzt und den
Menschen der Schöpfung als sein erwähltes Gegenüber in Anspruch
nimmt.

Dieses Verhältnis, das nach dem biblischen Zeugnis die Menschlichkeit des
Menschen als dialogischer Existenz begründet, läßt sich nicht durch ein
kausales Schema fassen. Denn das anredende Wort kausiert nicht die
Antwort, obwohl es der Antwort logisch wie zeitlich vorgeordnet ist. Ich kann
die Antwort verweigern, ich kann ihr ausweichen und ich kann sie redlich
geben. Wie die Notwendigkeit dem kausalen Verhältnis von Ursache und
Wirkung zugeordnet ist, so die Freiheit dem korrelativen Verhältnis von
Ich und Du, von Wort und Antwort. Und so ergibt sich, daß die dialogische
Existenz als Verantwortung vor und mit Gott Freiheit ist, Freiheit im
Verhältnis der Korrelation von Schöpfer und Geschöpf, von rufendem Gott und
antwortendem Menschen.

Der Mensch als dialogische Existenz steht nun nach demselben

Glaubenszeugnis der Heiligen Schrift nicht nur in einem
Verhältnis der Korrelation zu seinem Schöpfer, sondern auch zum
Mitgeschöpf. Mit andern Worten: er ist als menschlicher Mensch
immer Mitmensch und nur als Mitmensch menschlicher Mensch.
Dies zeigt sich darin, daß der zum Bild Gottes geschaffene Mensch,

um es in einer Formulierung G. von Rads zu sagen, «nicht einsam

geschaffen, sondern zum Du des andern Geschlechts gerufen» ist
(Das A. T. Deutsch, 2, S. 47). «Und Gott schuf den Menschen nach
seinem Bilde, nach dem Bilde Gottes schuf er ihn; als Mann und
Frau schuf er sie» (1. Mos. 1, 27). Dem dialogischen Verhältnis
zwischen Gott und Mensch entspricht das dialogische Verhältnis
zwischen Mensch und Mitmensch. Anders gesagt: Gott will den



in der menschlichen Existenz 327

mitmenschliehen Menschen in einer mitmenschlichen Welt. Auf
diese biblische Humanität hin ist der Mensch als Mensch
angesprochen und in Anspruch genommen. Und daraufhin hat er
antwortend sich zu verantworten. Darum lautet das höchste, alle
übrigen Gebote enthaltende Gebot: «Du sollst den Herrn, deinen
Gott lieben aus deinem ganzen Herzen und mit deiner ganzen
Seele und mit deiner ganzen Kraft und mit deinem ganzen Denken
und deinen Nächsten wie dich selbst» (Luk. 10, 27). In dieser

mitgöttlichen und mitmenschlichen Liebe geschieht voll und ganz,
was Gott will. In ihr kommt Gott wirklich zur Herrschaft und der
Mensch wahrhaft zu seiner Menschlichkeit. Mit einem Wort: das
Gute geschieht in dialogischer Existenz, Und wo dialogische
Existenz nicht geschieht, da geschieht das Böse. Damit ist der
Horizont umrissen, in welchem die Erage nach dem Bösen theologisch

angegangen werden muß.

2.

Unsere bisherigen Erörterungen haben ein erstes Ergebnis
gezeitigt. Man kann im Horizont, der sich uns vorhin erschlossen

hat, die Erage nach dem Bösen nicht so stellen, wie man die Erage
nach der Ursache einer bestimmten Wirkung stellt. Das hieße
letztlich das Böse auflösen, sei es in einen fatalen Zwang, dessen

sich der Mensch im Grunde nichts vermag, oder sei es in menschliche

Beliebigkeit, was dem Bösen die Signatur des Zufälligen, also nicht
eigentlich Wirklichen, verleihen müßte. Was dabei herauskäme,
wäre nicht das Böse, sondern höchstens das «sogenannte Böse».
Das Böse, soll der Begriff nicht seinen abgründigen Erfahrungssinn
verlieren, ist eine Wirklichkeit, eine schuldhafte Wirklichkeit, und
das besagt jetzt eine Weise der Existenz, in der Adam sich selbst
verkehrt.

In der Sündenfallgeschichte von Kapital 3 des 1. Buches Mose

wird gerade diese Existenz getroffen. Sie erzählt, wie der Mensch
am Bösen schuldig wurde und schuldig wird. Adam und Eva
wurden nicht erst schuldig, als sie von der verbotenen Erucht im
Garten Eden aßen. Das Schuldigwerden fing viel früher an. Es fing
an mit der Stimme der Versuchung : « Sollte Gott gesagt haben... »

(1. Mos. 3, 1). In dieser Erage, die an sich den Sinn einer kritischen



328 A. Rich, Personal und, strukturell Böses

Selbstvergewisserung haben könnte, spricht sich indessen mehr ans
als nur das. In ihr kommt das erste, noch versteckte Suchen nach
einem Grund zum Vorschein, der den Menschen legitimieren würde,
sich Gottes Anspruch zu entziehen. Wenn es unsicher ist, daß Gott
ein bestimmtes Gebot gegeben hat, dann kann mich das Gebot
auch nicht mehr eigentlich verpflichten. Das allenfalls kritische
Moment ist hier nur Mittel zum Zweck. Der Zweck selber zielt auf
die autonome Existenz. Das macht der weitere Portgang der alten
mythischen Geschichte unüberhörbar klar durch die entscheidende
Suggestion der versucherischen Stimme: «Wenn ihr euch lossagt
vom Gebote Gottes, so werdet ihr wie Gott sein und wissen, was
gut und böse ist» (Vers 5). Um dies in seinem ganzen Gewicht
zu verstehen, muß man beachten, daß «Wissen» für die alte Welt
immer auch den Sinn von «Können» hat, und daß weiter die
Formel «gut und böse» im Hebräischen die Bedeutung von «Über-

alles-Verfügen» annehmen kann (G. von Rad, a.a.O., S. 71ff.). Was
die Suggestion intendiert, ist also ein Dasein totaler Mächtigkeit,
in absoluter Autonomie. Und das heißt eine Existenz, in der der
Mensch im Letzten nur auf sich selber und mit sich selber rechnet
und mithin das Dialogische ins Monologische verfremdet. Indem
aber der Mensch in seinem Totalitätsverlangen die Existenz
monologisch auf sich selbst bezieht, ist er gerade nicht wie Gott, nicht
das Ebenbild dessen, der sich in Jesus Christus als die unbedingte
Liebe transparent macht. Er wird zum Ebenbild des Götzen
Absolutheit, von der keine sich schenkende Liebe ausgehen kann,
sondern nur Macht, Macht im Dienst der Selbstbehauptung. Das
ist «Adam», jetzt nicht der wahre, sondern der unwahre, weil die
menschliche Existenz verkehrende, darum sich selbst entfremdete
und darin eben in Schuld gefallene «Adam». Wir nennen diese

Schuld die fundamentale Schuld.
Fundamentale Schuld fällt also zusammen mit der monologischen

Existenz. Sie ist, wie schon gesagt, die Seinsweise der
Selbstbehauptung, in welcher sich der geschichtliche Mensch schon immer
vorfindet. Man darf diese Selbstbehauptung nicht mit einem
biologischen Trieb verwechseln, weder mit der Sexualität noch mit
der Aggressivität. Zwar ist bei der Selbstbehauptung, wie sie liier
verstanden ist, immer auch «Trieb» im Spiel, sofern sie zu ihrer
Aktivierung vitaler Antriebskräfte bedarf. Aber diese Antriebskräfte

können biologisch auch dem Umgekehrten dienen: die



in der menschlichen Existenz 329

Sexualität der Erosliebe und die Aggression dem Aufbau von
«Gemeinschaft», wie das etwa Konrad Lorenz zeigt. Sie sind also

ambivalent und darum noch nicht das Böse, auch wo sie im Sinn
des Bösen wirken. Das Böse steht in einer anderen Dimension, in
der Dimension der Existenz, die sich monologisch selber zu der
Instanz macht, vor der es sich zu verantworten gilt. Dadurch hört
menschliches Dasein auf, dialogische Existenz zu sein, Antwort
auf einen Anspruch, der nicht mein eigener Anspruch ist. Sie

wird Verantwortung vor selbstgewählten Ansprüchen und insofern
zu einer Gestalt der Selbstbehauptung, die, logisch zu Ende
gedacht, in den nihilistischen Schluß ausmünden muß: «Alles ist
erlaubt!» - wie es Dostojewskij in seinem Roman «Raskolnikov»
zwingend zeigt. Hier kann der Mensch zwar immer noch wollen,
was er selber will, aber er kann nicht mehr wollen, was Gott im
Anspruch seiner Freiheit will. Das eine markiert seine Freiheit,
das andere seine Verfallenheit in der fundamentalen Schuld. Und
wo das verstanden ist, kann der Mensch immer nur bekennen:
«Siehe, in Schuld bin ich geboren» und dabei diese Schuld als seine

eigene Sünde anerkennen. Dergestalt erweist sich das Böse, das
sich in der fundamentalen Schuld bekundet, als ein personal
Böses, das nicht schicksalhaft an mir geschieht, sondern in das
ich mich selbst hineinverstricke. Aber das personal Böse ist nie nur
bloß personal.

Es ist darum nie nur bloß personal, weil menschliche Existenz
immer Existenz in der Welt ist, und nicht außerhalb ihrer. Welt
und Mensch gehören zusammen, wie Leib und Seele zusammengehören.

Wie der Leib immer der Leib einer Seele und die Seele

immer die Seele eines Leibes ist, so der Mensch stets Mensch der
Welt und die Welt stets Welt des Menschen. Das ist Ausdruck
seiner Kreatürlichkeit. Wie der Anruf Gottes zur dialogischen
Existenz den Menschen nicht seiner Kreatürlichkeit enthebt, so
auch nicht seiner Weltlichkeit. Allein, der Mensch ist in diesem
Anruf nie nur Welt, sowenig er in ihm nur Kreatur ist.

Der Mensch ist in diesem Anruf vielmehr Person. Und das heißt :

er wird aus einem Objekt der Welt zu deren Subjekt, ohne
aufzuhören, auch ihr Objekt zu sein. Das gerade macht die Zweidimen-
sionalität des Menschen aus im Unterschied zur übrigen Kreatur.

Theologisch ist dieses Subjektsein des Menschen der Grund dafür,
daß er in dialogischer Existenz mit seinem Schöpfer Anteil hat am



330 A. Rich, Personal und strukturell Böses

Schaffen, an der Geschichte Gottes, dessen Ziel sein Reich ist, in
der sich die Schöpfung vollendet. So steht der Mensch in einer
Geschichte, und in dieser Geschichte schafft er Welt, geschichtliche
Welt. Doch die Welt des sich monologisch selbst behauptenden
Menschen kann keine andere Welt sein als auch wieder eine Welt
der Verfallenheit an die Selbstbehauptung. Eine Welt, in der darum
nicht die Herrschaft Gottes als freie Antwort auf den An-spruch
seiner Liebe geschieht, sondern Herrschaft des Menschen über
andere Menschen. Solche Welt hat Struktur der Entzweiung, die
ihrerseits selber Entzweiung erzeugt. Wir nennen dieses Böse das
strukturell Böse. Es ist Böses auf dem Grund der fundamentalen
Schuld, das wiederum das personal Böse in der Geschichte
andauernd reproduziert.

Von da aus ist es Ausdruck strengster Logik, daß auf den Mythos vom
Sündenfall die Geschichte von Kains Mordtat an seinem Bruder Abel folgt.
Diese Geschichte will nicht besagen, daß es von Anfang an gute und schlechte
Menschen gegeben habe : Gottesfürchtige, die wie Abel den Frieden und die
Eintracht wollten, und mit Gott Zerfallene, die wie Kain nur auf Mord und
Totschlag sannen. Das anzunehmen, wäre eine ebenso bedenkliche wie
banal-moralistische Verharmlosung. Diese Geschichte enthüllt vielmehr die
Welt in ihrer Struktur der Entzweiimg schaffenden Selbstbehauptung. Man
darf nämlich nicht übersehen, daß in der alten Geschichte vom feindlichen
Brüderpaar Kain und Abel als Exponenten zweier verschiedener sozialer
Klassen in der frühen agrarischen Gesellschaft begegnen, deren konkrete
Lebensinteressen hart aufeinander stießen. Der erste war seßhafter Ackerbauer

und der zweite nomadischer Hirt. Beide leben also in und mit einer
schon verfallenen Welt, in und mit einer Welt, die die Struktur der
Selbstbehauptung hat. Und zwar umfaßt diese strukturelle Verfallenheit das Ganze
der Daseinswelt. Sie trifft die gesellschaftliche, die familiäre und selbst die
religiöse Sphäre. Denn sie führt zu der in den sozialen Differenzen angelegten
«Mehrzahl von Altären». Und ausgerechnet bei der Darbietung des Opfers
kam es zum Ausbruch des Hasses, der dann den Brudermord entband. Faßt
man die Mordtat selbst ins Auge, so mutet sie an wie ein tragisch-düsteres
Geschick. Da sind zwei Brüder, die in sozial geschiedenen Lebenswelten
hausen und je ein Opfer ihrem Gott darbringen. Die eine Opfergabe findet
Wohlgefallen, die andere nicht. Kain empfindet das als eine Zurücksetzung
und gerät darob in Wut über den favorisierten Bruder. Er lockt Abel auf das
Feld und erschlägt ihn dort. Eine Kausalkette, in der soziale Gegensätze,
das Bewußtsein einer in unergründbar metaphysische Tiefen reichenden
Benachteiligung und natürlich auch momentan affektive Erregtheit ihre
fatale Rolle spielen.

Schon dieser klassische Modellfall des Verbrechens zeigt, daß es keine
Schuld gibt, die nicht Anlaß, und zwar ernsthaften Anlaß zu Entschuldigung



in der menschlichen Existenz 331

oder doch mindestens zu mildernden Umständen böte. Denn in jeder Schuld
sind mehr oder minder greifbar transpersonale Faktoren mitbeteiligt, wie
vor allem gesellschaftliche Strukturen und, damit verbunden, soziale
Konflikte etc. Wer das verkennt, sieht die Dinge nicht realistisch. Wer aber diese

Dinge realistisch sieht, wer die Realität des strukturell Bösen als neues Böses

reproduzierende Macht nicht verkennt, wird gleichwohl am personalen
Schuldcharakter des so erzeugten und insofern mittelbaren Bösen festhalten
müssen. Kain war schuldig am Brudermord, den er begangen hatte, wie sehr
auch immer das strukturell Böse seiner schon verfallenen, weil sozial
zerrissenen Lebenswelt mit im Spiele gewesen sein mag. Er war daran schuldig,
weil wir nicht nur schuldig sind am Bösen, das wir immittelbar tun, sondern
auch an dem, das mittelbar durch uns geschieht, indem wir uns den bösen

Strukturgesetzen unserer Welt der Selbstbehauptung anpassen, die keine
«Ordnung Gottes» ist, wie man immer wieder kühn behauptet hat, sondern
sich als menschliche Machenschaft erweist.

Diese schuldhafte Dialektik von personal und strukturell Bösem
auf dem Boden der fundamentalen Schuld gilt es in kritischer
Unbestechlichkeit zu sehen, wenn nicht das Böse in der Ganzheit
seiner abgründigen Wirklichkeit verkannt werden soll. Ein
einfaches Beispiel soll das beleuchten.

Vor Jahren hatte ich mit einem Mann zu tun, der in einem größeren, sozial
jedoch nicht sehr entwickelten Betrieb als Werkmeister beschäftigt war. Er
klagte mir, daß trotz seinen Bemühungen, mit den ihm untergebenen
Arbeitern in ein persönlich gutes Verhältnis zu kommen, die Beziehungen
zwischen ihm und dem Großteil der Beschäftigten ein schlechtes sei. Er würde
andauernd antisozialer Praktiken geziehen, obwohl er sich als Christ von der
Nächstenliebe gefordert wisse und dies auch im alltäglichen Leben zu zeigen
suche. Aber alles sei vergeblich. Die Verdächtigungen nähmen kein Ende,
was er kaum mehr auszuhalten vermöge. Als wir seine Lage näher analysierten,

zeigte sich, daß vielerlei in dem besagten Betrieb nicht stimmte, vorab
das dort praktizierte und - wie der Werkmeister selbst einräumte - den
Arbeiter sozusagen erpressende Akkordsystem. Auf die Frage, ob denn das
schlechte Verhältnis zwischen ihm und seinen Untergebenen nicht doch
wesentlich gerade mit dieser mißlichen Entlohungsstruktur zusammenhängen

könne, bekam ich zur Antwort, das sei natürlich schon der Fall,
aber gerade darin bestehe ja das höchst Unerfreuliche und Unerträgliche an
der ganzen Situation. Er hätte das bei ihnen gehandhabte Akkordsystem
schließlich nicht in die Welt gesetzt. Es sei, wie der Betrieb überhaupt, in
welchem er sein Brot verdiene, etwas objektiv Gegebenes, darein er sich zu
schicken habe ähnlich wie in die staatliche Ordnung, auch wenn sie ihm nicht
gefalle. Was man von ihm erwarten könne, sei freilich, daß er sich innerhalb
dieser verdammten Strukturen persönlich trotz alledem als Christ benehme
und sich bemühe, mitmenschlich mit seinen Leuten umzugehen. Darum sei es

ungerecht, ja absurd, wenn ihn die Arbeiter für die unguten Auswirkungen



332 A. Rich, Personal und strukturell Böses

des Lohnsystems, an das er nun einmal gebunden wäre, als mitverantwortlich
betrachteten und seine redliche Gesinnung in Zweifel zögen. Der Mann war
nicht imstande, einzusehen, daß er niemals seine strukturelle Funktion als
Werkmeister im Betrieb von seinem personalen Status als Christ loslösen
kann, daß darum das Böse, das er in den Strukturen des Betriebes tun muß,
etwas ist, das er selber tut, und daß er, indem er es mittut, das strukturell
Böse von neuem etabliert. Weil er dergestalt keinen Blick hatte für die
schuldhafte Dialektik von personal und strukturell Bösem in der menschlichen

Existenz und ihrer Welt, darum war er blind für die ganze Wirklichkeit
des Bösen, und deshalb weigerte er sich, trotz seinem Wissen um die

personale Gültigkeit des Liebesgebotes, der Hüter des Bruders in den bösen
Strukturen seiner gesellschaftlichen Welt zu sein. Und der Mann ist darin
kein Einzel-, sondern leider ein klassischer Modellfall. Wer nämlich die Welt,
in der wir leben, kritisch sieht und sich kein X für ein U vormachen läßt, der
wird diesen Werkmeister überall finden, auch in sich selbst.

Jedes Kind weiß, daß wir in einer Welt leben, die nicht nur in
arme und reiche Völker auseinandergehrochen ist, sondern in der
die «Armen», das heißt die Entwicklungsländer, immer ärmer und
die «Reichen», will sagen die Industrienationen, immer reicher
werden.

So ist im Zeitraum von 1950 bis 1960 das Realeinkommen pro Einwohner
in den Entwicklungsländern um ca. 40 Franken gestiegen, in den Niederlanden

um 1200 Franken, in Großbritannien, Westdeutschland und der
Schweiz um etwa 1600 Franken, in den USA um mehr als 2000 Franken.
Und warum das? Nur weil die reichen Industrienationen tüchtiger und
fleißiger wären, dazu eine vernünftigere Familienplanung betrieben, also
ökonomischer dächten als die Menschen in den Entwicklungsländern? Daß
dies und anderes mehr auch eine Rolle spielt, bleibt natürlich unbestritten.
Allein, diejenigen, die nur so argumentieren, übersehen dabei geflissentlich,
in welch hohem Maß an diesen unerträglichen Verhältnissen die Strukturen
des heutigen Weltmarktes bzw. der internationalen Handelspolitik, die die
potenten Industrieländer betreiben, beteiligt sind. An ihnen liegt es wesentlich,

daß seit 1945 die Preise fast aller Industrieprodukte dauernd gestiegen
sind, während die Preise der wichtigsten Erzeugnisse der Entwicklungsländer

stark schwankten und im ganzen rückläufig waren, was diesen schwachen

Volkswirtschaften einen Schaden eingetragen hat, der das Mehrfache
der bisher geleisteten Entwicklungshilfe ausmacht. Dahin gehört auch, was
ein unverdächtiger Sachkenner, der Schweizer Industrielle Dr. Christian
Gasser, sagt: «Eine der wichtigsten Ursachen der in fast regelmäßigen Zeit-
abständen eintretenden Preiszusammenbrüche von Kaffee, Kakao, Palmöl
und anderer agrarischer Produkte liegt im Agrarprotektionismus der
industriellen Länder, der darauf ausgerichtet ist, der inländischen Landwirtschaft
den vollen Absatz ihrer Erzeugnisse zu sichern. Deckt in einem ,Normaljahr '

die inländische landwirtschaftliche Produktion z. B. 60Prozent desNahrungs-



in der menschlichen Existenz 333

mittelbedarfs und steigt diese in einem guten Erntejahr auf 80 Prozent, so
sinkt der Import von 40 Prozent auf 20 Prozent des Nahrungsmittelbedarfs,
also auf die Hälfte. Beim großen Anteil der westeuropäischen Länder an den
Nahrungsmittelimporten und den einigermaßen ähnliehen klimatischen
Verhältnissen ist es nicht verwunderlich, daß für die verderblichen Agrargüter
immer wieder für die Entwicklungsländer geradezu katastrophale
Preiszusammenbrüche eintreten. Man übertreibt deshalb nicht, wenn man
feststellt, daß der Agrarprotektionismus der Industrieländer - wie auch der
Schweiz - nur möglich ist ,dank' Tausender, wenn nicht Zehntausender
verhungernder Menschen in der farbigen Welt. »

Das ist auch wieder strukturell Böses, das ständig die Tat Kains
als monologischen Akt der Selbstbehauptung reproduziert. Und
benehmen wir uns in dieser Situation nicht sehr ähnlich wie der
Werkmeister von vorhin in der seinigen? Auch wir lassen die
wirtschaftlichen Strukturen, die uns massiv begünstigen und andere
ebenso massiv benachteiligen, als eine Ordnung gelten, die sein

muß, daran man ernstlich nichts Wesentliches ändern soll noch
will. Und wir begnügen uns damit, im besten Falle, innerhalb der

akzeptierten Strukturen, die für die Benachteiligten inakzeptabel
sind, durch persönliche Geldspenden die private Entwicklungshilfe
zu fördern, also unsere christliche Haltung zu bekunden. Dabei
wundern wir uns ebenfalls darüber, daß diese Bekundung unserer
noblen persönlichen Gesinnung von den Entwicklungsländern je
länger, desto weniger honoriert, sondern als Bemäntelung eines

neokolonialistischen Systems gebrandmarkt wird, durch das, nicht
mehr politisch, dafür aber wirtschaftlich, Menschen andern
Menschen Gewalt antun. Wenn auch hinter derartigen Anschuldigungen
viel affektive Leidenschaft und sachlicher Unverstand stecken

mögen, so wird doch jeder, der sich der Einsicht in die reale Dialektik

von personal und strukturell Bösem in unserer Welt nicht
verschließt, davon zutiefst betroffen sein müssen.

3.

Damit mag hinreichend dargelegt sein, was diese Dialektik meint
und warum ihre Verkennung zwangsläufig zu einer Verharmlosimg
der Wirklichkeit des Bösen führen muß. Wer sie verkennt, wird
unvermeidlicherweise das wirklich Böse entweder nur in seiner

personalen oder dann nur in seiner strukturellen Gestalt anerkennen.



334 A. Rich, Personal und strukturell Böses

Mit andern Worten: Er wird die eine Gestalt nur als eine Funktion
der anderen mißverstehen. Und je nach der Art dieser Reduktion
heißt es dann: Böse sind immer nur Personen, nicht aber
gesellschaftliche Strukturen bzw. Institutionen. Sind die Menschen gut,
dann werden auch diese in Ordnung kommen. Oder: Böse sind
bloß die Strukturen resp. Institutionen der etablierten Gesellschaft.
Wenn ihr diese revolutioniert, so werdet ihr auch den Menschen
ändern. Das eine ist der Kurzschluß des traditionellermaßen per-
sonalistisch verengten Christentums ; und das andere der
Kurzschluß mindestens des vulgären, auch schon zu einer starken Tradition

gewordenen Marxismus. Beides ist falsch.

Dadurch, daß zum Beispiel ein «Kapitalist» zu einem überzeugten Christen
wird, wird noch nicht die den Kapitalismus kennzeichnende Eigentumsstruktur

der Gesellschaft verändert, auch nicht an dem Orte, wo der christliche

Kapitalist persönlich steht. Er kann innerhalb der kapitalistischen
Strukturen zugunsten der Arbeitnehmer allerlei wertvolle, bedeutsame und
hilfreiche Reformen durchführen, aber deren Status als Wirtschaftsuntertanen,

der darauf beruht, daß die Kapitalseite einseitig über den Produktionsapparat

verfügt, wird dadurch noch nicht verändert. Ist es ihm darum wirklich

Ernst mit der dialogisch-mitmenschlichen Existenz innerhalb der
wirklichen Welt, dann muß er über die persönliche Gesinnungswandlung hinaus
eine Strukturveränderung in den kapitalistischen Eigentumsverhältnissen
anstreben wollen, mit dem Ziel, hier die Herrschaft von Menschen über
Menschen zu beenden. — Andererseits ist es auch eine Illusion zu meinen,
das Böse im Menschen sei schon dann gebrochen, wenn das strukturell Böse in
einer wirtschaftlichen bzw. gesellschaftlichen Ordnung beseitigt werde. Auch
bei solchen Änderungen, gleichgültig ob sie sich mehr evolutionär oder mehr
revolutionär vollziehen, ist «Adam» immer auch dabei. Und ist es Adam in
der monologischen Existenz der Selbstbehauptung, dann kann zwar — wie
in der kommunistischen Revolution — die Herrschaftsmacht des privaten
Kapitalismus gebrochen werden. Aber auch daraus zeitigt sich noch nicht
die ersehnte Befreiung des Menschen, sondern, wie wir sahen und erlebten,
die Etablierung einer neuen Form von Herrschaft des Menschen über
Menschen, in diesem Fall der kommunistischen Partei, deren Funktionäre
womöglich noch totaler über den Produktionsapparat verfügen als die Garde
der alten Kapitalisten. Darum gilt auch hier : Ist es dem Marxisten in seinem
Kampf gegen das strukturell Böse wirklich Ernst, dann kann er nicht dabei
stehenbleiben, dann muß er vielmehr auch des fundamental Bösen in seiner
eigenen Person gewahr werden als des Fundamentes des strukturell Bösen
in der Welt, das das personal Böse reproduziert. Alles andere zielt an der
Wirklichkeit des Bösen vorbei.

Darum heißt das Böse in seiner Ganzheit sehen: sich der
Einsicht in die schuldhafte Dialektik des Personalen und Strukturellen



in der menschlichen Existenz 335

in der gesellschaftlichen Existenz des Menschen öffnen. Ist das

geschehen, dann hört auch das Bekenntnis des Psalmisten: In
Schuld bin ich geboren, und dennoch bin ich seiher schuldig - auf,
eine bloße Paradoxie zu sein.

Das, meine ich, sei christliche Antwort auf die alte Frage nach
dem Bösen. Sie mag erhellen, warum der Mensch das Böse so
verschieden erfahren kann: bald als eine transpersonal-metaphysische

und bald als eine personal-innerweltliche Macht. Das
eine Mal wird das Böse als weit- bzw. gesellschaftsstrukturelle
Wirklichkeit erlebt und das andere Mal als personale, unmittelbar
schuldigmachende Realität, doch so oder so in undialektischer
und mithin unwirklicher Vereinseitigung. Und sie mag weiter
erhellen, weshalb das strukturell Böse bald eine dualistische und
bald eine monistische Interpretation erfährt. Im einen Fall wird
die weltlich-gesellschaftliche Ordnung als der Ort dieses Bösen in
Gegensatz zu Gott gestellt, weil sie Welt ist, gefallene Welt. Und
im andern Falle gerät sie in eine heimliche Beziehung zu ihm,
weil Gott trotz allem der Gott dieser Welt, der gefallenen Welt
bleibt.

Aber das alles ist nicht die christliche Antwort auf die Frage nach
dem Bösen. Es ist, wie gesagt, nur Antwort, und als Antwort
Interpretation anderer Antworten auf die gleiche Frage. Als Antwort
ist sie Stückwerk, und nicht mehr. Stückwerk, das viele Fragen
offen läßt und offen lassen muß. Die Antwort steht erst noch aus.
Denn die Antwort, die das personal und strukturell Böse in der
menschlichen Existenz nicht nur bloß interpretiert, sondern
aufhebt, indem sie die Welt total verändert, ist im Kommen, im
Kommen, seitdem Jesus Christus, die Inkarnation der dialogischen
Existenz, die nicht Selbstbehauptung, sondern Liebe will,
gekommen ist. Solange aber das Reich Gottes noch nicht in
Vollendung erscheint, so lange wird das Böse als furchtbare Realität
Frage bleiben, Frage, auf die es nur bruchstückhafte und darum
unzureichende Antwort gibt.

Was will das jetzt besagen? - Als erstes besagt das, daß auch
für den Christen das Böse Frage bleibt, bedrängnisreiche und
anfechtungsvolle Frage, über die in religiösem Enthusiasmus sich
hinwegsetzen zu wollen, nichts anderes als Schwärmerei bedeuten
müßte. Auch für den, der im Ereignis des Glaubens um Vergebung
von den Sünden und mithin um Erlösung weiß, ist das Böse



336 A. Rich, Personal und strukturell Böses

Realität, und zwar nicht allein als gesellschaftlich-strukturelle
Wirklichkeit. Hier den Anschein erwecken wollen, als ob mit
diesem Bösen schon nicht mehr zu rechnen wäre, käme einer
Vorwegnahme des Reiches Gottes gleich, das sich doch vom
Menschen nie machen läßt, weder vom religiösen noch vom
nichtreligiösen. Freilich, das ist kaum die Hauptgefahr in unserer
Konfrontation mit dem Bösen. Es ist nämlich weiter zu sagen, daß der
Christ das Böse wohl ernst zu nehmen hat, aber nicht in falscher
Weise. In falscher Weise wird es ernst genommen, wo wir innerlich
oder äußerlich vor ihm kapitulieren. Diese Kapitulation beruht
darauf, daß man aus lauter Respekt vor der Realität des Bösen
das Reich Gottes als kommende Wirklichkeit nicht Ernst nimmt.
Es aber will vor allem und zuerst ernstgenommen sein. Im Glauben
hat das Künftige den Primat, und nicht das Gegenwärtige, der

neue, und nicht der alte Adam, und das heißt das Geschehen, das

in Christus bereits schon angehoben hat, nicht das Geschehen, das

uns noch jetzt und hier bedrängt.
Diesem künftigen und schon jetzt im Kommen begriffenen

Geschehen den Primat geben, was gleichbedeutend mit Glauben ist,
besagt dreierlei. - 1. Es besagt Preisgegebensein an das, was Gott
tut, und darin Preisgabe der monologischen Existenz, Freiwerden
für die Liebe des Glaubens, also nichts anderes als das, was der
alte dogmatische Begriff der «Rechtfertigung» meint. So gibt es

Neubestimmung der menschlichen Existenz, Freikommen von der
fundamentalen Schuld, die die menschliche Person auch dann noch
quält, wenn man sie nicht mehr anerkennen will, wofür es viele
psychische Indizien gibt. - 2. Preisgegebensein an das, was Gott
tut, besagt auch immer ein Offenwerden für das Kommende und
so Preisgabe des Verhaftetseins an den strukturellen Status quo
von Gesellschaft und Welt. Denn hier gilt, was Paulus bezeugt:
«Das 'schema' (die Struktur) dieser Welt vergeht» (1. Kor. 7, 31).
Und da wird man im revolutionären Umbruch unserer Welt auch
nicht mehr einfach bloß den Teufel am Werke sehen, wie es das

restaurative, rückwärts statt vorwärts gerichtete Denken aller
Zeiten tat und tut. Da wird vielmehr dieser Umbruch zu einem
Zeichen dafür, daß das Reich Gottes im Kommen ist, und da gibt
es inmitten der Düsternis unserer Welt für den Glauben auch
immer Grund zu neuer Hoffnung. - 3. Wo Liebe und Hoffnung im
Glauben zur Wirkung gelangen, da bahnt sich auch der Durchbruch



in der menschlichen Existenz 337

durch die böse Dialektik von Person und gesellschaftlicher bzw.
weltlicher Struktur an. Dort erweist es sich, daß diese Dialektik
kein Schicksal ist, sondern schuldhafte Verkehrung ihrer guten
Gestalt. Ihre gute Gestalt wird sie im Reiche Gottes haben. Denn
«Reich Gottes» meint ja nichts anderes als die Welt der Gottesliebe,
da die Mitmenschlichkeit als das gute Strukturprinzip an die Stelle
des bösen Strukturprinzips der Selbstbehauptung getreten ist.
Und wie hier das strukturell Böse das personal Böse reproduziert,
so dort das strukturell Gute das personal Gute. Daraufhin, was
dem Unglauben als pure Utopie erscheinen muß, weiß sich der
Glaube in Fahrt gesetzt. Er kann es darum nicht mit den restau-
rativen Kräften halten, die nur den Status quo behaupten und so
das strukturell Böse verewigen, das sich in der Herrschaft von
Menschen über Menschen objektiviert. Er kann sich aber auch
nicht mit einer Revolution befreunden, die bloß Rache nehmen,
das heißt, die bestehenden Herrschaftsverhältnisse nur umkehren
will und so, etwa in Gestalt einer Parteidiktatur, neue Herrschaft
von Menschen über Menschen errichten muß. Hier bedarf es

unerbittlicher Kritik nach beiden Seiten hin. Sich im Aussein auf
das kommende Reich Gottes der mitmenschlichen Existenz
verpflichtet wissen, heißt nicht Rache üben, heißt vielmehr dem
Feind, auch dem politischen und sozialen Feind, vergeben können.
Aber das besagt nicht minder, und zwar ohne Rücksicht auf
geheiligte Interessen, im Sozialen wie im Politischen für strukturelle
Neuordnungen einzutreten, die auf die Beseitigung der einseitigen
Verteilung von Eigentum und Freiheit, von politischer, wirtschaftlicher,

technischer und informativer Verfügungsmacht in der
Gesellschaft zielen. Das meint zwar noch nicht Bewältigung des

Bösen. Aber das meint wirkliche, weil aufs Ganze gehende
Konfrontation mit ihm. Und dies aus der Hoffnung des Glaubens, der
engagiert die endgültige Antwort auf das Böse als die Erlösung von
ihm erst noch erwartet.

Arthur Rieh, Zürich

22


	Personal und strukturell Böses in der menschlichen Existenz

