Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 24 (1968)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Miszellen 283

antwortung fiir die Arbeit und ernannte die Arbeitsgruppe zur kirchlichen
Ubersetzungskommission. Thr gehéren 15 Mitglieder unter der Leitung von
Prof. Bi¢ an, und zwar nicht nur aus den Reihen der Ev. Kirche der Bohmi-
schen Bruder, sondern auch aus andern Denominationen, so dafl die neue
Ubersetzung in 6kumenischer Zusammenarbeit entsteht. Fiir das N. T. kon-
stituierte sich eine é&hnliche Gruppe unter Leitung des Neutestamentlers der
Comenius-Fakultiat, Prof. Soudek.

Bedeutsam ist, daB3 die neue Ubersetzung des A. T. mit einem Kommentar
erscheint. Es ist dies iiberhaupt der erste eigenstdndige Kommentar in
tschechischer Sprache. Er ist das Ergebnis intensiver, solider fachwissen-
schaftlicher Besinnung iiber dem Text, beriicksichtigt die modernsten Er-
gebnisse exegetischer Forschung und entspricht allen Anforderungen theo-
logisch-wissenschaftlicher Arbeit. Zugleich aber ist er auf die Bediirfnisse
der Gemeinde eingestellt und hilft dem Leser zu einem Hoéren auf das Wort
Gottes und seinen Anspruch auf den Menschen unserer Zeit. Die Ubersetzung
selbst darf als vorziiglich bezeichnet werden. Bei aller Treue gegentiber dem
Original ist ein fliissiger, ungemein ansprechender, nicht nur gut lesbarer,
sondern auch liturgisch bestens verwendbarer Text entstanden, dem es ge-
lungen ist, die poetischen Abschnitte in gehobener, ausdrucksvoller Dar-
bietung wiederzugeben.

In den Gemeinden hat das Werk einen iiberaus dankbaren und freudigen
Widerhall gefunden. Die gesamte Auflage des ersten Bandes ist bereits ver-
griffen. Im Herbst soll der niéchste Teilband herauskommen. Da auch die
neutestamentliche Ubersetzergruppe in Bilde einen ersten Teil heraus-
bringen wird, darf in absehbarer Zeit mit dem Vorliegen der neuen Uber-
setzung fur die gesamte Heilige Schrift gerechnet werden. Das Krscheinen
der neuen Bibeliibersetzung ist um so bedeutsamer, als in den geistigen
Auseinandersetzungen der Zeit eine moderne Ubersetzung der Schrift un-

erldffliche Voraussetzung ist. Martin Hoffmann, Bisses, Hessen
Rezensionen
Hans WILDBERGER, Jesaja. Fasc. 2-3. = Biblischer Kommentar, Altes

Testament, 10, 2-3. Neukirchen-Vluyn, Neukirchener Verlag des Er-
ziehungsvereins, 1966, 1968. P. 81-160; 161-240.

Le commentaire sur Essaie, dont le professeur H. Wildberger est res-
ponsable, continue & paraitre sur un rythme régulier, ce dont nous nous
félicitons. Nous avons déja dit les meérites de cette explication & la fois
soigneuse et bien informée.! Le fascicule 2 comprend 1’examen des chapitres
2 a 4, et le fascicule 3, celui des chapitres 4 & 6. Conformément au genre du
Biblischer Kommentar, les notes philologiques, historiques, culturelles et

1 Theol. Zeitschr. 22 (1966), p. 444



284 Rezensionen

théologiques abondent dans ces pages qui nous présentent ainsi en plus
d’'un commentaire une sorte de dictionnaire biblique, un Biblisch-histori-
sches Handworterbuch en format réduit. Ces indications sont précieuses,
mais I’ouvrage s’étend de facon quelque peu inquiétante: ’explication du
chapitre 6 commence a la page 230!

Notons quelques particularités: H. Wildberger maintient 1’ésaicité de la
péricope: Es. 2, 2 ss., malgré 'opinion contraire souvent exprimée dans des
travaux récents. Il attache une importance notable & la tradition sapientiale
(p. 126, 134, 187, 193, 218, ete.). Es. 2, 6 ss. parle d’un et non du jour de
Yahvé. Dans Es. 5, 1-7, le prophéte joue le réle de «I’ami de 1’époux» qui
entonne le chant de la vigne. Es. 9, 7 ss. permet une rétrospective de ’histoire
d’Israel d’'un point de vue prophétique, etc. Nous nous réjouissons de lire la
suite de ce commentaire, et spécialement les explications du professeur
H. Wildberger sur les chapitres qui traitent de la vocation d’Esaie et de ses
déclarations au temps de la guerre syro-éphraimite.

Robert Martin-Achard, Genéve

WitreEAD PAUuL EckiErT, NATHAN PETER LEVINSON und MARTIN STOHR
(Hrsg.), Antijudaismus im Neuen Testament? Exegetische und systema-
tische Beitrdge. — Abhandl. zum christlich-jiidischen Dialog, hrsg. von
Helmut Gollwitzer, 2. Miinchen, Chr. Kaiser Verlag, 1967. 213 S. DM 20.30.

Das Buch enthilt eine Einfiihrung von den Herausgebern und Beitrige
von N. Lohfink, H.-W. Bartsch, E.-L. Ehrlich, O. Michel, D. Flusser, D.
Georgi, P. Winter, G. Harder, J. Gnilka, F. MuBner, W. G. Kimmel, K. H.
Schelkle, E. GraBer, H. Gollwitzer, M. Stéhr.

«Antijudaismus im Neuen Testament ? Dies war das Thema einer Studien-
tagung fur Exegeten, die vom 31. Mai bis zum 3. Juni 1966 in Arnoldshain
im Taunus stattfand» (Einfithrung, S. 7). Das Ergebnis liegt im oben ange-
zeigten Buch vor. Von der Bedeutung der Tage flihrte (nach dem Diskussions-
bericht von M. Stohr, S. 212f.) zum Schlufl H. Gollwitzer u. a. aus: «Ver-
mutlich zum ersten Mal in der Kirchengeschichte saflen jiidische, katholische
und evangelische Theologen iiber dem Neuen Testament in einer Studien-
tagung zusammen.»

Das Buch stellt ein hochaktuelles Problem heraus und 148t neue wichtige
Gesichtspunkte zum Vorschein kommen. Die Beitridge sind selbstverstédndlich
variierend und spiegeln verschiedene Temperamente wider. Mit behutsamen
Uberlegungen und entschirften Formulierungen wechseln programmatische
Apodicta, kithne Stellungnahmen und grundséitzliche Anweisungen. Viel-
leicht kénnte man erdrtern, ob immer die zentralste Thematik im Vorder-
grund behalten wurde. Aber es wire nicht angebracht, mehr zu verlangen
als was die betreffenden Autoren selbst wegen Raumersparnis herauswéhlen
wollten. Man liest die Referate immerhin mit groBter Aufmerksamkeit. In-
dem ich das an sich lobwerte Unternehmen vorbehaltlos schitze, méchte ich
das Ergebnis der Diskussion und des eigenen Nachsinnens iiber das Thema
folgendermafen zusammenfassen :



Rezensionen 285

1) Wir sollten sagen kénnen: Das jidische Volk tragt nicht die Schuld an
dem Kreuz Christi.

2) Der Antijudaismus muB christlicherseits mit allem Ernst bekdmpft
werden.

3) Es gab Zeiten in der Geschichte der Kirche, wo man den Antijudaismus
religios und dogmatisch motivierte. Das kann historisch verstanden werden,
ist aber damit nicht verteidigt. Die Lage ist jetzt vollig anders geworden.
Der Grund des religios und dogmatisch motivierten Antijudaismus besteht
nicht mehr.

4) Welche Resultate auch die Exegese erreichen mag, missen die obigen
Thesen mafligebend fiir Predigt und Unterricht gelten.

5) Es steht fest, da3 der christliche Antijudaismus schon urchristlich ist.
Im Rahmen des neutestamentlichen Schrifttums ist eine antijiidische Ten-
denz durchaus spiirbar, und zwar ist schon hier eine Steigerung dieser Ten-
denz zu belegen. Im Lichte der oben dargestellten Thesen mull das Schrift-
verstéandnis der Kirche in die Richtung bestimmt werden, dafl der Anti-
judaismus des N. T. als wnevangelisch aufgefal3t wird.

6) Das Judentum besteht an der Seite des Christentums seit zwei Jahr-
tausenden. Diese Existenz mul} ohne Vorbehalt anerkannt werden.

7) Die jidische Religion ist das teuerste Besitztum des alten Gottesvolkes.
Das sollte christlicherseits richtig eingeschétzt werden.

8) Die Zeit der Religionspolemik ist auch vorbei. Statt dessen tritt jetzt
das Religionsgesprich, ein verstdndnisvoller Dialog tiber die Grenzen, um
einander besser kennenzulernen, um MiBverstindnisse wegzurdumen und
mit der Vielgestaltigkeit der Offenbarung vollauf zu rechnen.

9) Christlicherseits mufl genau beobachtet werden, wie die Juden das
N. T. lesen und verstehen. Dies kann uns die Augen 6ffnen fiur die eigent-
liche Problematik des jiidisch-christlichen Koexistenzverhiltnisses. Das kann
uns auch dazu verhelfen, die angemessenen Fragestellungen gegeniiber den
Texten aufzugreifen.

Die SchluBworte des Buches seien hier wiedergegeben: «Aufeinander
héren und voneinander lernen kénne man nur, wenn man die Geschichte
ganz zur Kenntnis nehme, die harten Aussagen der Schrift und den Wider-
spruch zwischen Judentum und Christentum nicht einfach wegstreiche. Zur
,/DenkbuBle‘ gerade der Christen gehore die Anerkenntnis, daf3 Gott mit sei-
nem judischen Volk nicht die Wege gehen miisse, die die christliche Dogma-
tik, damit unermef@liche Schuld verursachend, ihm vorschreibe. Es geht
nicht mehr an, in Abwesenheit tber die Juden zu reden. Miteinander zu
reden, miteinander auch exegetisch zu arbeiten, sei notwendig.»

Wir kénnen uns uber den Geist, der in diesen Worten spricht, nur freuen.
Hitten wir nicht eine aus judischen und christlichen Gelehrten zusammen-
gesetzte Arbeitsgemeinschaft notig, die sich mit der judisch-christlichen
Frage durch die Zeiten systematisch und allseitig beschéftigte, um der heu-
tigen Generation die Ergebnisse zu vermitteln? Wire nicht die Zeit dafur
reif? Gésta Lindeskog, Abo



286 Rezensionen

Epwin D. FreED, Old Testament Quotations in the Gospel of John. Leiden,
E. J. Brill, 1965. XIV & 130 p. Gld. 18.—.

Mr. Freed’s work arises out of a doctoral dissertation written for Prof.
K. Stendahl at Harvard University. He limits himself to express quotations of
the Old Testament eliminating allusory references from the scope of the work.

The author attempts to place each of the quotations in its proper setting
in the Gospel. He examines the formulas of introduction, most of which
are unique to the Gospel of John, and sets forth the individual or group who
puts forth the words. There is no regularity of speakers from whose mouth
the words proceed.

An attempt is made to trace the quotations to their source. On four cases
the exact rendering of the LXX is noted; another shows only the addition
of the first word. In one of these cases (2:17) the author feels the LXX
rendering in BX has been changed under Christian influence to correspond
with the rendering of the Gospel of John. With the possible exception of
19:37 the Hebrew MT cannot be considered a basis for an Old Testament
quotation in the gospel. Most would be in a class where it is impossible to
tell whether the LXX or MT formed the background for the quotation.

The scope of the work carries the author beyond the Old Testament sources
to comparison with Targums, the writings of Qumran, and the New Testament
where the source is quoted. In many cases the Synoptics are closer to the
word usage found in John than the Old Testament. Thus Freed would
direct us to the Synoptics as the source of these Johannine quotations.
The Gospel of John was composed by a school who had the completed form
of the Synoptics before them. Thus the writers of John used #| ypagn to refer
to the Synoptic gospels and considered them as Scripture on a level with
the Old Testament. There is a valuable section dealing with the use of
n ypagt in the Patristic writings wherein the author shows the concept of
scriptural authority for the New Testament carries back to First Clement.

The Gospel of John appears to have used the same method of quoting
Scripture as is found in Matt. and Qumran: he combines two passages of
Scripture (he may also conflate them), he may insert the Messiah into the
text, and he adapts the particular quotations to his theological motives.
There is a distinct difference with Qumran in that little or no evidence
can be found for a list of testémonia.

The work is sound in its method of dealing with the texts as they relate
to the Old Testament. However, we remain unconvinced that the authors
of the Gospel of John had the texts of the Synoptics before them. Freed’s
line of reasoning in 7.42, for instance, leads the multitude to say: ‘‘ Does not
the Scripture (Matt, and Luke) say the Messiah must be born in Bethlehem ?”’
We do not believe the author of John’s Gospel would leave us with such an
anachronism. If such should have been the case it seems unimportant to
note from whose lips the words proceeded. However, such limitations detract
little from the basic value of the comparison of the Johannine quotations
of the Old Testament with other uses of the same text.

David W. Wead, Basel



Rezensionen 287

OscAr CULLMANN, Vortrdge und Aufsditze 1925—-1962, Herausgegeben von Karl-
fried Frohlich. Tubingen, J. C. B. Mohr, Zirich, Zwingli Verlag, 1966.
723 S. DM 54.—, Fr. 58.—.

Der stattliche Band vereinigt 44 weit verstreute Zeitschriftenaufsitze
und etliche bisher nicht verdffentlichte Vortriage aus fast vier Jahrzehnten.
25 Nummern wurden aus dem Franzosischen tibertragen und liegen erstmals
in deutscher Fassung vor. Das Ganze stellt eine Gabe zum 65. Geburtstag
des Basler und Pariser Gelehrten dar.

Mehr als die groBen grundlegenden Biicher zeigt dieser Sammelband die
Vielseitigkeit des Neutestamentlers, Kirchenhistorikers und Okumenikers.
Das von K. Frohlich, dem Schiiler des Gefeierten, geschriebene Vorwort
versucht eine Gruppierung der wichtigsten Arbeitsthemata Cullmanns, wie
sie dann allerdings mit den 9 Buchteilen nicht ganz tibereinstimmt. Vor allem
sind zu nennen: die hermeneutischen Fragen, die Frage nach der historischen
Beziehung zwischen Judentum und Christentum der ersten Zeit, die Fragen
um Eschatologie und Heilsgeschichte, das Gespriach mit Rom.

Die ersten 7 Aufsiitze liber die Grundsatzfragen biblischer Exegese zeigen
Cullmann, von der liberalen Tradition des alten Strafburg herkommend, in
seiner ganzen Offenheit gegeniiber der Form- und Traditionsgeschichte.
Doch zieht er einige klare Grenzlinien, indem er einerseits gegeniiber einer
rein historisch-kritischen Exegese an der Notwendigkeit der theologisch aus-
gerichteten Auslegung festhilt (Aufsatz Nr. 3) und andererseits gegentiiber
pietistischen Verkiirzungen der philologisch-kritischen Arbeit ihren ge-
bihrenden Platz zuweist (4). Die entscheidenden Abgrenzungen vollzog
Cullmann 1954 gegen das Entmythologisierungsprogramm R. Bultmanns (5)
und 1960 gegeniiber der Leben-Jesu-Forschung der Bultmannschule (6).
In beiden Aufsédtzen deckt er bei aller Hochhaltung der historisch-kritischen
Fragestellung die die Ergebnisse vorweg bestimmenden existentialphiloso-
phischen Pramissen auf und lehnt sie ab. In Deutschland ist Cullmann oft
vorgehalten worden, dal} er sich den fortlaufenden Gesprachen nicht gestellt,
sondern sich in seinen Bichern mit blo3 summarischen Bemerkungen uber
die Andersdenkenden begniigt habe. Dieser Vorwurf héingt wohl nicht zu-
letzt damit zusammen, dall diese deutlich abgrenzenden Aufséitze mit einer
einzigen Ausnahme (6) bisher nicht in deutscher Sprache erschienen sind.
Dieser Tatbestand ist zu bedauern. Denn die klaren Abgrenzungen hitten
in den vergangenen Jahren angesichts der wachsenden Existenztheologie
fir viele ein helfendes Wort darstellen kénnen.

Die Aufsitze Nr. 14-18 versuchen, Licht in das ritselhafte Phinomen
der sich um Stephanus gruppierenden sog. Hellenisten von Apg. 6-7 zu
bringen. Unsere Kenntnis Gber diese aktive und fir die Entwicklung der
Urgemeinde so entscheidende Gruppe sind viel zu lickenhaft. Cullmann
zieht hier die Linie zu esoterisch-judischen Gemeinschaften, vor allem zu den
Qumran-Essenern. Auf der (wohl zu schmalen) Basis der Ablehnung des
Tempelkultes stellt er eine Verbindung zu den Missionaren Samariens und
dann tber diese zum Verfasser des Johannesevangeliums her (vgl. z. B. die
«anderen» von Joh. 4, 38, die als die besonders hervorgehobenen Samarien-



288 Rezenstonen

missionare verstanden werden). Auffallenderweise kommt E. Kisemann,
ebenfalls im Zusammenhang mit den fragmentarischen Uberlieferungen von
Apg. 6-17, zu véllig entgegengesetzten und dann doch wieder dhnlichen Re-
sultaten, wenn er die Hellenisten als enthusiastischen Fliigel der Gemeinde
bezeichnet und von da her eine doketistische Linie innerhalb des Johannes-
evangeliums ableitet. Les extrémes se touchent!

Die Stellungnahmen zu den Fragen der Eschatologie und der Heils-
geschichte sind als Hauptstiicke der Cullmannschen Theologie aus seinen
groBBen Werken bekannt. Die Aufsdtze Nr. 19-28, die um solche Probleme
kreisen, lassen aber noch deutlicher erkennen, dall die vertretene heils-
geschichtliche Linie nicht als geschlossenes System zu denken ist, sondern
schlicht dazu dienen soll, die Gegenwart des in Tod und Auferstehung Jesu
erschienenen Heiles zu prizisieren.

Im Gespriich der Konfessionen ist Cullmann vor allem durch seinen Vor-
schlag einer gegenseitigen evangelisch-katholischen KXollekte hervorge-
treten (37). Sein Bericht iiber die erste Session des Vatikanischen Konzils
(39) hat seine abschlieBende Erginzung in einem Aufsatz gefunden, der
leider nicht mehr in den vorliegenden Band aufgenommen werden konntel.

Ein letzter Bandteil bringt eine Reihe von Nekrologen tiber Fachkollegen
(Preill, Lohmeyer, K. L. Schmidt u. a.) und schliefft mit einer wissenschaft-
lichen Autobiographie ab. Christian Maurer, Bern

LAaceE PErNVEDEN, The Concept of the Church in the Shepherd of Hermas. =
Studia theologica lundensia, 27. Lund, C. W. K. Gleerup, 1966. 340 S.
Kr. 40.—.

In dieser Dissertation beleuchtet der Verfasser in grindlicher und ge-
pflegter Weise, wie Schopfungsglaube, Christologie und Ekklesiologie bei
Hermas eine organische Einheit bilden und wie der Kirchenbegriff eine
durchgehende Hauptrolle spielt (S. 291). Fur diesen Begriff charakteristisch
ist die Uberzeugung von einer Kontinuitiit (S. 299). Hermas ging von einer
iiberwiegend miindlichen Uberlieferung aus (S. 278), die apostolisch war,
aber gleichzeitig auf jiidische Motivkreise zuriickging : Weisheit, Apokalyptik,
Qumran (S. 279).

Auf die vielen interessanten Einzelheiten kann diese Besprechung nicht
eingehen. Die sachliche Analyse des historischen Materials ist verdienstvoll.
Es ist auch wohltuend, dall einem jene schematischen, tiber Hermas ausge-
sprochenen Verdikte erspart bleiben, welche entweder Angriffe auf den
sogenannten Frithkatholizismus oder Apologien fiir die offizielle Kirchenlehre
enthalten. Bo Reicke, Basel

1 0. Cullmann, Die Reformbestrebungen des 2. Vatikanischen Konzils
im Lichte der Geschichte der katholischen Kirche: Theol. Lit.-zeit. 92
(1967), Sp. 1-22,



Rezensionen 289

ProLEMEE, Lettre a Flora. Analyse, texte critique, traduction, commentaire
et index grec de Gilles Quispel. = Sources chrétiennes, 24bis. 2. Aufl.
Paris, Ed. du Cerf, 1966. 116 S. Fr. 14.40.

Ptoleméus, ein in Italien wirkender Schiiler des Gnostikers Valentin,
um 180 n. Chr. gestorben, schrieb an eine christliche Dame tiber Moses und
Christus. Quispel verdffentlichte schon 1949 seine erste Ausgabe des Briefs.
Inzwischen sind durch Nag Hammadi-Funde valentinianische Texte hin-
zugekommen, veranlaBten aber bei der zweiten Auflage keine wesentliche
Anderung. Das groBe Verdienst dieser Ausgabe ist der Riickgriff auf die
urspriingliche Textgestalt der Vatikan-Handschrift. Quispel gibt auch eine
instruktive Einleitung und Ubersetzung. Bo Reicke, Basel

ERricE DINKLER, Das Apsismosaik von S. Apollinare in Classe. = Wissen-
schaftl. Abhandl. der Arbeitsgemeinschaft fiir Forschung des Landes
Nordrhein-Westfalen, 29. K6ln und Opladen, Westdeutscher Verlag, 1964,
137 8., 19 Tafeln. DM 20.80.

Apollinaris, in der Tradition der erste Bischof von Ravenna, erhielt unter
Justinian eine Gedéichtniskirche in der Hafenstadt Classe, 5 km siidéstlich
von Ravenna. Das berihmte Apsismosaik stellt den Heiligen als Adoranten
dar. Uber ihm sieht man ein von Mose und Elia umgebenes Kreuz und drei
Schafe, welche offenbar die bei der Verkldrung anwesenden Apostel vertreten.

In seinem schén bebilderten und sehr kenntnisreichen Buch will Dinkler
tiber A. Grabar und C. O. Nordstrém hinaus und im Anschluf3 an F. J.
Délger und E. Peterson zu einem theologisch organischen Verstdndnis des
Mosaiks gelangen. — 1. Die hinter dem Bildkomplex liegende Tradition
(2. Petr. 1, 16-18 u. a.) setzt eine Einheit der geschichtlichen Verklirung
Jesu und der kommenden Parusie Christi voraus (S. 100). — 2. Apollinaris
dient nicht als Zentralfigur (S. 23f.), sondern als Intercessor (S. 103). —
3. Zuschauer und Darstellung sind hier im Verhéltnis zueinander nicht
Subjekt und Objekt, sondern Objekt und Subjekt. Denn im Symbol des
Kreuzes ergeht ein Ruf an die Gemeinde: Bereite dich vor auf den Tag des
Secundus Adventus!, wobei um die Firbitte des Heiligen zu beten ist (S. 117).

Bo Reicke, Basel

EKKEHARD MUHLENBERG, Die Unendlichkeit Gottes ber Gregor von Nyssa.
Gregors Kritik am Gottesbegriff der klassischen Metaphysik. = Forsch. z.
Kirchen- u. Dogm.-Gesch., 16. Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1966.
215 S. DM 28.—.

Die Aussage, Gott sei unendlich, werden auch heute die meisten gefiihls-
miBig als richtig empfinden. Miihlenberg zeigt nun zunéachst geschichtlich,
wie Plato in der Auseinandersetzung mit Parmenides an dieser Vorstellung
Kritik gelibt hat: das Unendliche ist ungestaltet; ungestaltet und damit
unendlich ist aber die Materie, der das Gottliche als gestaltendes Prinzip
gegeniibersteht. Als das Grenzen Setzende ist es selbst begrenzt — bei Plotin

19



290 Rezenstonen

erscheint das Unbegrenzte geradezu als das absolut Bése. Aristoteles lehnt
die Unbegrenztheit des Urgrundes ab, weil dies zu einem «regressus in in-
finitum» fithren und damit eine Erkenntnis der letzten Ursache ausschlieBen
wiirde. — Gregor fiihrt die Unendlichkeit Gottes gegen Origenes wieder ein,
um zu einem wahrhaft transzendenten, d. h. auch das Denken tibersteigenden
Gott zu kommen. Erkenntnis Gottes gibt es nur in der Bewegung des Den-
kens; sobald dieses zur Ruhe kommt, kann es nur die absolute Gottferne
feststellen. Damit werden aber zwei landldufige Einordnungen Gregors frag-
lich: die in den Platonismus und die in die Mystik. Mystiker im abend-
landisch-mittelalterlichen Sinn ist Gregor gewil nicht. Einmal geht es ihm
immer um ein denkendes Ergreifen Gottes, weiter schlielt er eine «unio
mystica» durch seine Gottesauffassung per definitionem aus (dies selbst fiir
das Leben nach dem Tode) — vergleichbar bleibt die Intensitéit des Suchens,
ausgerichtet auf ein jenseitiges, dem Verstand nicht fa3bares Ziel. Platonisch
ist hingegen die ganze Art seines Philosophierens, auch wenn er in einer Ein-
zelfrage von seinem Meister abweicht. Zudem frage ich mich, ob Gregor
seine Ansitze so klar und konsequent durchgedacht hat, wie dies sein In-
terpret im Blick auf die gesamte Problemgeschichte tut. Gehandelt haben
Gregor und seine Zeitgenossen jedenfalls nicht immer danach, sondern in
ihren Symbolen fréhlich weiter an Gott herumdefiniert. Immerhin kann
man die Riickkehr Gregors zu einem unendlichen Gott, was logisch einen
Verlust bedeutet, im Zusammenhang damit sehen, daf3 die Orthodoxie logisch
viel weniger befriedigenden, ja absurden Formeln den Vorzug vor den ra-
tional einsichtigern eines Arius oder Apollinaris gegeben und damit einen
Rest der Ungreifbarkeit Gottes fiir die spitere Kirche gerettet hat.
Christoph Jungck, Basel

CHARLES CUTLER TorrEY, The Jewish Foundation of Islam. [1933.] New
impression. Introduction by Franz Rosenthal. New York, Ktav Publishing
House, 1967. xxix + 164 S. § 6.95.

Der amerikanische Noldeke-Schiiler C. C. Torrey (1863—-1956) richtete
mit diesen Vorlesungen die Aufmerksamkeit auf das vorislamische Judentum
in Arabien. Rosenthal fiihlt sich veranlat, philologische und theologische
Herleitungsthesen des Verfassers zu kritisieren. Bo Reicke, Basel

Guipo KiscH, Enea Silvio Piccolomini und die Jurisprudenz. Basel, Helbing
& Lichtenhahn, 1967, 123 S. Fr. 20.—.

Der Basler Rechtshistoriker kann in der vorliegenden Untersuchung
Ergebnisse erweitern, die aus Anlafl des Enea-Kongresses vom Jahre 1965
entstanden sind und die seine Studien iiber « Erasmus und die Jurisprudenz
seiner Zeit» (1960) und jetzt tiber «Melanchthons Rechts- und Soziallehre»
(1967) fur den Bereich der spitmittelalterlichen Rechtsgeschichte in frucht-
barer Weise ergiinzen.

Enea Silvio Piccolomini, als Papst Pius II. (1458-1464) in die Geschichte



Rezensionen 291

eingegangen («Aeneam reicite, Pium recipite») und nicht zuletzt in Basel
durch seinen Anteil an der Universitdtsgrindung und zudem sein herrliches
Lobgedicht auf Basel in stets freundlicher Erinnerung behalten, ist im Blick
auf sein Verhiltnis zur Jurisprudenz in der Literatur zwiespiltig beurteilt
worden, wie Guido Kisch in seinem Uberblick iiber den Forschungsstand
zeigen kann (S. 15 ff.).

Guido Kisch korrigiert einen GroBteil der bisherigen Fehlurteile durch
eine eingehende Schilderung der Rechtskenntnisse Eneas, die sich dieser
withrend seines Studienganges bereits erworben (S. 26 ff.) und durch engen
Umgang mit juristischen Freunden noch erweitert hat (S. 33 ff.). Einer
Analyse der Reden Eneas iiber Recht und Gerechtigkeit (S. 41 ff.) 148t
Guido Kisch vor allem eine Untersuchung der Kritik Eneas an der Juris-
prudenz und den Juristen folgen. Berithmt ist ja in diesem Zusammenhang
die Auslassung Eneas, die sich in seiner Biographie des Juristen Ludovicus
Pontanus findet und die in lateinischer Sprache lautet: «Magnum huius
nomen propter peritiam iuris utriusque fuit; nam scientia haec memoria
magis quam ingenio constat, ex quo fit, ut stultus etiam possit esse iuris
peritus» (S. 78). Guido Kisch vermutet an dieser Stelle einen spéteren,
nicht auf Enea zurickgehenden Einschub (S. 80) und stellt insgesamt
Eneas Invektiven gegen die Jurisprudenz mit zahlreichen Argumenten in
den Zusammenhang des Kampfes des Eneas fir die Anerkennung der artes
liberales und der studia humanitatis.

Die anregende und lesenswerte Verdffentlichung wird durch die im
Anhang beigegebenen Originalausziige von einschligigen AuBerungen Eneas
(S. 109-120) und nicht zuletzt durch ein dienliches Personenregister be-
reichert. Ernst-Wilhelm Kohls, Marburg

JouN Cosixn, A Collection of Private Devotions (1627). Ed. by P. G. Stanwood,
with the Assistance of Daniel O’Connor. Oxford, Clarendon Press, Oxford
University Press, 1967. LV -+ 371 8. Sh.75/-.

John Cosins Private Devotions (Erstausgabe: 1627) hat auf die Revisionen
des Book of Common Prayer einen tiefgehenden EinfluB ausgeiibt und bis
in die neuere Zeit in verschiedener Weise nachgewirkt. Der Verfasser (1595—
1672), aus der geistigen Atmosphiire von Gonville and Caius College in
Cambridge hervorgegangen, war als Sekretdar und Bibliothekar bei Bischof
John Overall in Lichfield und spéter bei Bischof Neill in Durham tétig.
Durch diesen kam er im Durham House in London in engen Kontakt mit
dem Kreis um William Laud, Francis White, Richard Montague. Als eine
Kontroversschrift des letzteren auf heftigste Opposition bei den Puritanern
stieB, setzte sich Cosin fir das arminianische Gedankengut Montagues ein
und zog sich dadurch die lebensléngliche Gegnerschaft der Puritaner zu.
Als 1627 seine eigenen «Private Devotions» erschienen, setzten sofort heftige
Angriffe der Gegenseite ein, die den Versuch einer Rekatholisierung witterte.
Die Auflésung des Parlamentes und der Schutz der Krone ermdglichte es
Cosin als Master von Petershouse und als Vizekanzler der Universitit
Cambridge, seine liturgischen und kirchenpolitischen Theorien in Theorie



292 Rezensionen

und Praxis weiteren Kreisen nahezubringen. Die Ereignisse des Jahres 1640
fihrten zu neuen Angriffen. Das Lange Parlament enthob Cosin all seiner
Amter und zwang ihn zur Flucht nach Frankreich, wo er bis zur Restauration
als Seelsorger der Emigrantengemeinde wirkte. Nach seiner Riickkehr nach
England nahm er seine Tétigkeit in Cambridge wieder auf, bis er im Jahr
1660 zum Bischof von Durham gewihlt wurde. Als einer der hervorragendsten
Uberlebenden der Laudschen Epoche war er dazu berufen, einen entschei-
denden Einfluf auf die Weiterentwicklung des liturgischen Lebens seiner
Kirche auszuiiben.

Besonderes Gewicht kommen dabei seinen «Private Devotions» zu. Sie
reihen sich ein in die Gattung der «Primer» (Primarium). Da im Laufe des
Mittelalters die Horae diurnae des Breviers immer ausschlieBlicher Sache
des Klerus wurden, suchte die Volksfrommigkeit einen Ersatz in den Lesun-
gen und Gebeten des Primers, eine Praxis, die sich bereits in der karolingi-
schen Zeit anbahnte. Diesen Andachtsblichern waren gewisse Stoffe ge-
meinsam, so die Horae Beatissimae Virginis Mariae, die Trilogie des Verbum
abbreviatum mit Erkldrungen, Gebete fiir die Tagzeiten und fiir besondere
Anlédsse, Stindenbekenntnisse, meist auch eine Tafel zur Findung des Oster-
termins und ein Kalender der Heiligentage. Das Primarium, teils in Latein,
teils in der Volkssprache abgefal3t, gestattete dem Benutzer, den lateinisch
gelesenen Offizien einigermaBen zu folgen, doch entwickelte sich der Primer
immer mehr zum privaten Andachtsbuch fir Laien, das sich besonders in
den turbulenten Jahren des sechzehnten Jahrhunderts einer weiten Ver-
breitung erfreute. Das Erscheinen des Book of Common Prayer machte
seiner Rolle im Gottesdienst endgiiltig ein Ende. Dazu kam eine Verianderung
im Geschmack der Leser, die nicht mehr liturgische Hilfen erwarteten, son-
dern Wegleitung in den Noten und Versuchungen des Alltages.

Cosins Primer, der an der traditionellen Gestalt festhielt, stand inmitten
der Flut volkstiimlicher Andachtsbiicher als vollkommener Ausdruck der
kirchenpolitischen und liturgischen Haltung des Laudschen Kreises mit
seinem Ringen um einen reformierten Katholizismus bei aller Ablehnung
jeglicher «Popery», mit seiner Hochschéitzung der Kirchenviiter und der
altkirchlichen Konzilien, mit seinem Festhalten an den Formulierungen des
Common Prayer Book, auch mit seiner Hochhaltung des Sakramentes, der
Realpriasenz in der Eucharistie. Dazu kommt die persénliche Frommigkeit
Cosins: sein froher Glaube an Gottes Giite, und seine tiefe Ergriffenheit beim
Betrachten der Passion. Immer wieder staunt man uber seine Belesenheit,
liber seine ausgedehnten biblischen und patristischen Kenntnisse, vor allem
aber Uber seine brillanten stilistischen Fahigkeiten. Hier bricht doch wohl
«Caius» in Cambridge durch. Trotz puritanischer Angriffe erlebten die
«Private Devotions» noch 1719 eine zwolfte Auflage. Dann allerdings wurde
es still um sie, bis das Wiederaufleben des Anglikanismus im vergangenen
Jahrhundert weitere Auflagen folgen lieB. In zahlreichen &hnlichen Schriften
kam es zur Ubernahme von Gebeten und andern Stiicken, so daB dieser
wichtige Zeuge der liturgischen Tradition der anglikanischen Kirche iiber
seinen historischen Wert hinaus auch heute noch einen gewissen praktischen
EinfluB aufweist.



Rezensionen 293

Es ist ein grofles Verdienst der Herausgeber, durch die heutige Ausgabe,
der achtzehnten in der Reihe, den Zugang zu Cosing Werk erleichtert zu
haben. Die vorliegende Ausgabe hilt sich mit geringen Anderungen an die
Erstausgabe von 1627 in der Bodleian Library, wobei versucht wurde, nach
Moglichkeit das urspringliche Gesicht des Buches zu erhalten. Alle acht
Editionen aus Cosins Lebzeiten wurden collationiert und wichtige Varianten
in Anmerkungen festgehalten. Die wichtigsten Textabweichungen von 1664
und 1672 sind im Appendix festgehalten; sorgféltige Notizen geben Einsicht
in Geschichte und Standort des Buches und seines Autors sowie in die
reichhaltige von den Bearbeitern beniitzte Literatur. Den Herausgebern
wissen wir Dank fiir ihre umsichtige Arbeit, die uns auf dem Kontinent
dieses wichtige Werk zugénglich macht, und fuar ihre ausgezeichnete Ein-
leitung, die das Versténdnis desselben aufs beste ermdglicht.

Julius Schweizer, Interlaken

TerRENCE N. Tice, Schletermacher Bibliography. With Brief Introduction,
Annotations, and Index. Princeton, N.J., Princeton Theological Seminary,
1966. 168 S. $2.50.

Die griindliche Liste umfaft 1928 Titel und erwihnt Werke von Schleier-
macher 1791-1833 sowie Studien iiber ihn 1800-1964. Tice hat damit ein
unentbehrliches Hilfsmittel der Schleiermacher-Studien geschaffen.

Bo Reicke, Basel

BerNHARD CASPER, Das dialogische Denken. Freiburg i. Br., Herder, 1967,
394 S.

Diese katholisch-theologische Habilitationsschrift bezeichnet sich im Un-
tertitel als «Eine Untersuchung der religionsphilosophischen Bedeutung
Franz Rosenzweigs, Ferdinand Ebners und Martin Bubers». Der erste Teil
der Abhandlung expliziert jedoch das «vordialogische Werk» des jiingeren
Martin Buber.

Fur das Denken des jungen Buber wird, etwas summarisch, eine durch
Dilthey modifizierte «kantische Grundanlage» nachgewiesen (3. 62f.). Casper
hebt, uberraschend fiir viele Leser Bubers, hervor, daf3 der jiingere Buber
die «Religiositiat» als «All-Einsamkeit» und «Selbstverwirklichung» inter-
pretiert und dabei die «Religiositat» der «Religion» iiberordnet, die «immer
schon ein soziales Gebilde zum Inhalt» hat (S. 34). Noch 1911 hielt Buber
dafir, da die «absolute Verwirklichung der Religiositit» die mitmenschliche
Gemeinschaft negieren muf (S. 59). Nach Casper gilt fiir das ganze Frithwerk
Bubers die These «von der, formulieren wir es vorsichtig, Ndahe von Volks-
tum und Goéttlichems» (S. 49). Diese These gilt freilich auch noch fiir den
dlteren Buber, nur daf sie hier die dem Volk Israel spezifische Geschichte
auslegt 1. Die bemerkenswerte Spannung zwischen der mystisch-idealistischen
und soziologisch-geschichtlichen Komponente in Bubers Religionsphilosophie
hitte von Casper wohl deutlicher expliziert und kommentiert werden diirfen.

1 M. Buber, Der Jude und sein Judentum (1963), S. 547.



294 Rezensionen

Den groBiten Abschnitt widmet der Verfasser dem naturwissenschaftlich,
historisch und philosophisch geschulten jidischen Denker Franz Rosenzweig.
Er rihmt Rosenzweigs scharfen Blick fur das Wesen und die Motive des
abendlindischen Denkens, das aus Angst vor dem Tode und vor der End-
lichkeit des menschlichen Seins die Zeitlichkeit aus dem Erkennen zu elimi-
nieren trachtete (S. 91). Da Rosenzweig das Ernstnehmen der Zeit mit dem
«Bediirfen des anderen» identifiziert, kann er allerdings nicht als Vorldufer
Martin Heideggers betrachtet werden. Diese bedeutsame, Casper an sich
nicht unbekannte (S. 355) Differenz zu Heidegger wird jedoch in der vor-
liegenden Monographie nicht relevant. Diesem Sachverhalt entspricht auch,
dal} der Verfasser die Distanzierung Bubers von Heidegger nicht bedenkt.

Die Sprachauffassung Ferdinand Ebners wird mit Hamanns Gedanken
vom zugleich géttlichen und menschlichen Ursprung der Sprache verbunden
(S. 203). Die geschichtlichen Zusammenhénge erfahren, wie auch die sach-
lichen und spezifischen Positionen des Ebnerschen Denkens, eine lehrreiche
und spannende Darlegung. Fur die heutige theologisch-anthropologische
Frage, ob und inwiefern Gott (bloB) im Mitmenschen begegne, erweist sich
Ebners Satz von Belang: « Wir bedirfen einander, aber wir sind fiir einander
nicht der letzte Grund, dall wir sind» (S. 231). Bei Ebner besteht freilich
die Gefahr — Casper gibt hier der Kritik Bubers wenigstens teilweise recht —,
daB sich das menschliche Du im ewigen Du auflost (S. 262f.). Casper ent-
faltet die Anthropologie des reiferen Buber unter ihrem Hauptsatz «Im An-
fang ist die Beziehung». Das «Zwischen der Begegnung» hat die ontologische
Prioritét vor den einander begegnenden Menschen (S. 286). Freilich bedauert
dann Casper, dafl das «Ereignis der Begegnung» von Buber doch immer
wieder «intentional» beschrieben wird, daf, m. a. W., das «Ich» des Grund-
wortes «Ich-Du» in den Vordergrund tritt (S. 296f.; vgl. auch S. 260).
Beachtenswert und einleuchtend ist die, wenn auch mehr nur angedeutete,
Kritik Caspers am Zurlicktreten des eschatologischen Horizontes, sel es beim
Ebnerschen Verstdndnis der Liebe (S. 246), sei es beim Buberschen Ver-
stdndnis der Ich-Du-Beziehung. Dieses Zuriicktreten hat bei Buber den
Modus der Verwirklichung der Zukunft in den jeweiligen Begegnungen; der
Augenblick des Ich-Du-Verhiltnisses ist das ¢messianische Ereignis» (S. 345).
Daf3 Buber hinsichtlich seines Verstindnisses von Geschichte durchaus keine
sich realisierende Eschatologie vertritt (s. Judentum, S. 756), bedenkt Casper
freilich nicht. Die FErhellung der Zusammenhinge zwischen Dialog und
Messianismus einerseits und Geschichte und Messianismus andererseits wire
aber von grofler Wichtigkeit.

Casper hilt dafir, daf das «dialogische Denken» das wissenschaftlich-
objektivierende Denken der europiischen Neuzeit als Teilwahrheit zu um-
fassen und zu seiner Wahrheit zu bringen vermag (3. 3564). Die Nahe und
Differenz dieser These zur Unterscheidung zwischen Denken aus Verant-
wortung vor Gott und Verantwortung (blo) vor sich selbst, wie sie der pro-
testantische Theologe F. Gogarten in der Beleuchtung der verschiedenen
Denkweisen der Neuzeit vornimmt 2, multe einmal bedacht werden.

2 F. Gogarten, Der Mensch zwischen Gott und Welt (1956), S. 233.



Rezenstonen 295

Trotz des Exkurses tiber Judentum und Christentum bei Buber vermilt
man eine eingehende Reflexion darauf, warum zwei der drei bahnbrechenden
dialogischen Denker Juden waren. Die fehlende Distanzierung des dialogi-
schen Denkens vom Heideggerschen Seinsdenken wurde kritisch vermerkt.
Die von Casper erteilten Antworten und gestellten Fragen sind in der
spannenden Darstellungsweise seines Buches geeignet, bedeutsame ge-
schichtliche und systematische Sachverhalte des Sprach- und Seinsver-
stédndnisses in der heutigen Theologie zu erhellen. Ulrich Hedinger, Basel

Pour HENNING JORGENSEN, Die Bedeutung des Subjekt-Objekt-Verhdlinisses
fiir die Theologie. Der Theo-onto-logische Konflikt mit der BExistenzphilo-
sophie. = Theol. Forschung, 46. Hamburg-Bergstedt, H. Reich Ev.
Verlag, 1967. 461 S. DM 28.—.

Die vorliegende Kopenhagener Habilitationsschrift hat sich eine schwierige
Doppel-Aufgabe gestellt: sie versucht einerseits nachzuweisen, dafl die ver-
breitete Rede von der Uberwindung des Subjekt-Objekt-Schemas, wie sie
auch in die Theologie eingedrungen ist, eine Fiktion darstellt, andererseits,
dafl gerade die Theologie mit diesem Schema per definitionem zu leben hat.

Um dieses Vorhaben durchzufithren, 148t sich der Verfasser zuerst vom
spaten Heidegger (bes. 2. Band des Nietzsche-Buches) durch die «Natur-
geschichte» des Subjekt-Objekt-Denkens als aktionales menschliches Vor-
stellungs-Erkennen fithren, welches — seit Platon — das wirkliche Sein, die
Existenz verfehlt. Gegen die Herrschaft dieses Denkens protestieren nun
die Existenzphilosophen, unter denen Jergensen erstaunlicherweise zu-
nachst neben Grisebach und Marcel auch Ebner, Buber und Heim ab-
handelt. Seine Auffassung wird aber erklédrlich durch den Erweis, da fir
alle Genannten — je verschieden — das Subjekt-Objekt-Schema eine Seins-
Inkompetenz ausdriickt, die allein von der am begegnenden Du werdenden
geschichtlichen Existenz aufgehoben wird. Ahnlich charakterisiert der Ver-
fasser auch die Existenztheologen Bultmann, Gogarten, Ebeling und Fuchs,
fiir die Glaube und geschichtliche Existenz zusammenfallen und die Begeg-
nung — wenn auch verschieden, aber doch grundsitzlich — worthaft gedacht
ist.

Aber nun bleibt die entscheidende I'rage, ob dieser Protest zum Ziel
gelangt, ob also das personal-worthafte Denken das Subjekt-Objekt-
Schema wirklich hinter sich zu lassen vermag. Jergensen antwortet mit
einem Nein. Er beruft sich dazu noch einmal auf Heidegger: auch das
Personale, das Ich-Du, die Begegnung ist vorgestelltes Denken, ist ge-
steigerte Metaphysik der Subjektivitét. Das erweist der erkenntnistheo-
retische Dualismus der Existenzphilosophen und -theologen, die auf mannig-
fache Weise eigentliche und uneigentliche Wirklichkeit unterscheiden. Die
Affinitat des Existenzdenkens zum Idealismus, den es zu bekdmpfen auszog,
ist offenkundig.

Ist damit nicht zugleich die Affinitét zur Mystik gegeben? Birgt die
Existenzphilosophie und -theologie letztlich die einzige Moglichkeit wirk-
licher Uberwindung des Subjekt-Objekt-Schemas, die Subjekt gleich Objekt



296 Rezensionen

setzende Identitiat? Jergensen glaubt, dies erweisen zu kénnen: primér an
dem Mystik und Existenzdenken gemeinsamen, den Schépfungsgedanken
verachtenden Zug; zum andern daran, dall Heidegger selbst notwendig in
einer emanatistischen und pantheistischen «Topologie des Seyns» endet und
Theologen, die den spiten Heidegger fruchtbar machen (H. Ott), ihm darin,
mutatis mutandis, folgen; weiter an dem mystischen Unterton der im ersten
Teil genannten Ich-Du-Philosophen, von denen nur Marcel dies offen zugibt,
und daBl sowohl Jaspers als Tillich, die nicht eigentlich zu den Existenz-
denkern gerechnet werden koénnen, durch die «Kombination» von Subjekt-
Objekt-Schema und Identitdtsdenken letztlich in der Ndhe der Mystik
landen ; ferner, daf3 Meister Eckart sich strukturell und inhaltlich als Vorspiel
der Existenzphilosophie ausweist und daf3 die genannten Existenztheologen
Verwandtschaft zu ihm zeigen; endlich daran, da3 auch Schleiermacher in
diese Ahnenreihe gehort, dafl alle Existenztheologen ein gebrochenes Ver-
héltnis zum Alten Testament — dem Hauptwichter gegen die Mystik —
besitzen, und daB die existenziale Interpretation der Mystik den Weg ebnet.
Kurz: die Existenzphilosophie und -theologie zeigen bei ihrem Versuch
einer Uberwindung des Subjekt-Objekt-Denkens, daB sie ontologisch der
Identitat und noetisch der Mystik zufallen.

Nun erweist aber sowohl die Struktur der auch von den «Uberwindern »
gebrauchten Sprache als auch die moderne Physik, die oft zum Kronzeugen
fir die « Uberwindung» angerufen wird, daB das menschliche Denken und
damit Sein dem Subjekt-Objekt-Verhdltnis in Wahrheit nicht entkommt.
Jorgensen 146t sich von hier aus den Wink geben fiir das, was er die rechte
«Plazierung» dieses Verhiltnisses nennt. Er erhellt ein theo-ontologisch
ursprungliches «subjekt-objekt-verhéltnisy» (NB: kleingeschrieben), das in
jedem Subjekt-Objekt-Erkennen — und sei es minimal — anwesend ist, dessen
Hypostasierung gleichermaflen hindert wie den Verlust des Gegeniibers,
und so Anthropozentrismus und mystisches Gefille gerade im existenziellen
Denken und Reden verbietet.

Eine Fille von Material sucht den Gang der Darlegung und diese These
zu stitzen. Ihr Recht, das wie alles Recht auf einer gewissen — vom Verfasser
gelber zugegebenen — Einseitigkeit der Betrachtung beruht, scheint un-
bestreitbar. Doch bleiben eine Reihe von Fragen offen. Neben solchen der
Interpretation (vor allem bei den Personalisten oder Tillich) steht im Mittel-
punkt wohl diese: Wenn es theologisch legitim ist, von einem (ontologischen)
«subjekt-objekt-verhiltnis» zu sprechen, das im theologischen (und allge-
meinen) Subjekt-Objekt-Denken relevant wird, aber um seines ontologischen
Ursprungs willen weder hypostasiert noch zuriickgelassen werden darf, hat
dann nicht umgekehrt die einzig mogliche logische Uberwindung des
Subjekt-Objekt-Erkennens, also die Gleichsetzung, ebenfalls ein theo-
ontologisches Recht? Unseres Erachtens ist dieser Schlufl unausweichlich.
Schon darum, weil die biblische Offenbarung sich ontologisch (sic!) nicht
eindimensional ausspricht. Das héitte Jergensen erkennen kénnen, wenn er —
mehr als er es tat — nicht nur auf die Schoépfungslehre, sondern auf die
Christologie oder gar auf die Eschatologie geschaut hitte. Vielleicht hatte
es ihn auch weitergefihrt, wenn er die hermeneutische Frage gestellt hitte,



Rezenstonen 297

die das klein- und groBlgeschriebene Verhiltnispaar birgt. Doch ist es un-
zweifelhaft ein Verdienst dieses dédnischen Theologen und seines (leider
teilweise unscharf iibersetzten und mit einem UbermaB an Setzfehlern
gespickten) Werkes, auf die Sackgassen des Existenzdenkens aufmerksam
gemacht zu haben. Wenn die Zeichen nicht triigen, setzt der Verfasser eine
groBe Tradition fort. Gert Hummel, Saarbrucken

GERHARD SAUTER, Zukunft und Verheifung. Das Problem der Zukunft in der
gegenwdrtigen theologischen wund philosophischen Diskussion. Ziirich und
Stuttgart, Zwingli Verlag, 1965. 374 S.

Fasziniert vom Problem der Zukunft, das ja in der gegenwértigen Theo-
logie und Philosophie eine erstaunliche Dominanz entwickelt, begibt sich
Gerhard Sauter in ein hartes, intellektuell anspruchsvolles, kritisches Ge-
sprich mit der gegenwirtigen Theologie und Philosophie. Mag der AnstoB
zum Nachdenken tiber die Zukunft stark von der Philosophie her (Bloch!)
bestimmt sein, Sauters Unternehmen ist im Spannungsfeld der biblischen
Thematik von Eschatologie, Hoffnung und Verheiung sachlich motiviert
genug.

Die theologische Standortbestimmung findet statt in der Analyse der
mannigfachen Konsequenzen der Eschatologie, und zwar unter Aufnahme
des Gesichtspunktes eines «paneschatologischen Traumes» (S. 84), worunter
K. Barth die Deutung der Eschatologie als Transzendenz zuungunsten der
Hoffnung als christlicher Zukunftserwartung versteht. Diese Analyse fihrt
von der konsequenten Eschatologie iiber Althaus zur Eschatologie der
Krisis der Zeit bei Barth.

Im Abschnitt «Entfaltung» beginnen die eigenen Intentionen Sauters
Konturen anzunehmen, mehr versteckt, aphoristisch, weniger explizit, aber
deshalb auch nicht aufdringlich und doch eindringlich; und zwar stets
orientiert am Thema VerheilBung. Die Welt befindet sich «in statu promis-
sionis». «Ihr Noch-nicht-Sein intendiert — als VerheiBung und nicht als
apophantische Intention ihrer selbst! — ein Sein» (S. 160f.). Hoffnung
braucht «Eingedenken», «dieses Eingedenken zielt jedoch auf Wahrheit in
statu promissionis, nicht auf Analogizitdt von Situationen» (S. 212). «Gottes
Treue ist vollzogene Wahrheit in statu promissionis» (a. a. O.). Jesus selbst
verifiziert die Verheilung, macht sie wahr, 148t sie «wirklich werden im
proleptischen Vorschein ihrer Erfullung» (S. 258). Und so heil3t es eben auf
den letzten Seiten: « Das Noch-Nicht ist Ausdruck des Handelns Gottes selbst
in seiner Offenbarung, die Verheilung und nicht Enthillung (Apokalypsis)
ist» (8. 367). Deutlich wird so die starke, aber differenzierte, im Gesprich
mit biblisch-zentralen Begriffen erarbeitete, wenn auch nicht deutlich
christologisch begriindete Betonung des Noch-Nicht, wohl als ausgespro-
chener und nicht ausgesprochener Gegensatz zu manchem theologischen
Entwurf der Gegenwart und jlingsten Vergangenheit, aber auch als Parole
gegen die «Weltlogik» der Philosophie, «die ohne Spannungsbogen von
VerheiBung zur Erfiillung auskommen kann, weil alles schon potentiell ein-
getragen ist» (S. 354).



298 Rezensionen

Ohne Zweifel ein erstaunliches Buch, Zeugnis intellektuellen Konnens
und theologischen Scharfsinns. Das mehr Andeutende als bestimmt Formu-
lierte macht die Lektiire schwerer noch als die anspruchsvolle und sorgféltig
gewahlte, prizise Begrifflichkeit. Jedenfalls wird eine klare Tendenz in
Sauters Buch ersichtlich, die iibrigens nicht unumstritten bleiben wird. Man
mag sie besonders auch in der Konfrontation mit K. Barth erkennen, etwa
dort, wo er von dem «systematisch iiberlasteten Gewicht der Christologie»
(S. 257) spricht und betont, dal} Jesus Christus sich selbst «ganz in die Ver-
heiffungsgeschichte stellt» (S. 258). Hans Ruh, Bern

Notizen und Glossen

ZEITSCHRIFTENSCHAU

Scawxrrz. The flcumenical Review 80, 2 (1968): M. Machovec, Evangelism
and Missionary Activity from a Marxist Viewpoint (116-121); J. Masson,
S. J., Mission, Missions, Evangelism (131-137); W. J. Hollenweger, Evange-
lism and Brazilian Pentecostals (163-170). Evangelisches Missions-Magazin
112, 1 (1968): W. J. Hollenweger, Amt und Struktur der Gemeinde (7-16);
F. Raaflaub, Situation des Pfarrerstandes in Afrika (17-30). Freiburger Zeit-
schrift fiir Philosophie und Theologie 15, 1 (1968): 15, 1 (1968): H. Stirnimann,
Barths Tauf-Fragment (3-28); P. Eicher, Immanenz oder Transzendenz?
Gesprach mit K. Rahner (29-62); Margot Schmidt, Regio dissimilitudinis
(63-108); J.-J. von Allmen, Zum Gesprich iiber die bekenntnisverschiedenen
Ehen (128-136). Judaica 24, 1 (1968): K. Hruby, Der Messianismus im
christlichen Denken (1-26); A. M. Goldberg, Schépfung und Geschichte. Der
Midrasch von den Dingen, die vor der Welt erschaffen wurden (27-44);
H. Schmid, Erwigungen zur Gestalt Josuas in Uberlieferung und Geschichte
(44-57). Kirchenblatt fiir die reformierte Schweiz 124, 13 (1968): C. Briutsch,
Siehe, ich mache alles neu (194-197); H. Weidmann, Martin Luther und seine
Heidelberger Thesen (197-201). Reformatio 17, 5 (1968): R. Leuenberger,
Stellen uns die Herztransplantationen vor ein theologisches Problem?
(301-309). Revue de théologie et de philosophie 16, 3 (1968): F. Bovon, Le
Christ, la foi et la sagesse dans I'épitre aux Hébreux (129-144); G. Widmer,
Intelligibilité et incompréhensibilité de Dieu (145-162); R. Kasser, Les deux
Apocalypses de Jacques (163-186). Verbum caro 85 (1968): G. Siegwalt, Sacer-
doce ministériel et ministére pastoral (16—35); J. Bose, L’eucharistie dans les
eglises de la réforme (36-47); B.-D. Dupuy, Doctrine et pratique de I’eucha-
ristie dans 1'Eglise catholique contemporaine (48-63). 86: Ph. Reymond,
Vers une traduction francaise cecuménique de la Bible (52—-65). Zwingliana
12, 9 (1968): F. Ganz-Weidmann, Jakob Ganz, IT (624-664); K. Zsindely,
Heinrich Bullingers Berufungen im Jahr 1531 (668-676).

BeLGIEN. Ephemerides theologicae lovanienses 44, 1 (1968): R. Le Déaut,
Les études targumiques (5-34); M. Dahood, Ugaritic and the Old Testament



	Rezensionen

