
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 24 (1968)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszellen 283

antwortung für die Arbeit und ernannte die Arbeitsgruppe zur kirchlichen
Übersetzungskommission. Ihr gehören 15 Mitglieder unter der Leitung von
Prof. Bic an, und zwar nicht nur aus den Reihen der Ev. Kirche der Böhmischen

Brüder, sondern auch aus andern Denominationen, so daß die neue
Übersetzung in ökumenischer Zusammenarbeit entsteht. Für das N. T.
konstituierte sich eine ähnliche Gruppe unter Leitung des Neutestamentiers der
Comenius-Fakultät, Prof. Soucek.

Bedeutsam ist, daß die neue Übersetzung des A. T. mit einem Kommentar
erscheint. Es ist dies überhaupt der erste eigenständige Kommentar in
tschechischer Sprache. Er ist das Ergebnis intensiver, solider
fachwissenschaftlicher Besinnung über dem Text, berücksichtigt die modernsten
Ergebnisse exegetischer Forschimg und entspricht allen Anforderungen
theologisch-wissenschaftlicher Arbeit. Zugleich aber ist er auf die Bedürfnisse
der Gemeinde eingestellt und hilft dem Leser zu einem Hören auf das Wort
Gottes und seinen Anspruch auf den Menschen unserer Zeit. Die Übersetzung
selbst darf als vorzüglich bezeichnet werden. Bei aller Treue gegenüber dem
Original ist ein flüssiger, ungemein ansprechender, nicht nur gut lesbarer,
sondern auch liturgisch bestens verwendbarer Text entstanden, dem es

gelungen ist, die poetischen Abschnitte in gehobener, ausdrucksvoller
Darbietung wiederzugeben.

In den Gemeinden hat das Werk einen überaus dankbaren und freudigen
Widerhall gefunden. Die gesamte Auflage des ersten Bandes ist bereits
vergriffen. Im Herbst soll der nächste Teilband herauskommen. Da auch die
neutestamentliche Übersetzergruppe in Bälde einen ersten Teil
herausbringen wird, darf in absehbarer Zeit mit dem Vorliegen der neuen
Übersetzung für die gesamte Heilige Schrift gerechnet werden. Das Erscheinen
der neuen Bibelübersetzung ist um so bedeutsamer, als in den geistigen
Auseinandersetzungen der Zeit eine moderne Übersetzung der Schrift
unerläßliche Voraussetzung ist. Martin Hoffmann, Bisses, Hessen

Rezensionen

Hans Wildbekgek, Jesaja. Fase. 2-3. Biblischer Kommentar, Altes
Testament, 10, 2-3. Neukirchen-Vluyn, Neukirchener Verlag des

Erziehungsvereins, 1966, 1968. P. 81-160; 161-240.

Le commentaire sur Essaie, dont le professeur H. Wildberger est
responsable, continue à paraître sur un rythme régulier, ce dont nous nous
félicitons. Nous avons déjà dit les mérites de cette explication à la fois
soigneuse et bien informée.1 Le fascicule 2 comprend l'examen des chapitres
2 à 4, et le fascicule 3, celui des chapitres 4 à 6. Conformément au genre du
Biblischer Kommentar, les notes philologiques, historiques, culturelles et

1 Theol. Zeitschr. 22 (1966), p. 444



284 Rezensionen

théologiques abondent dans ces pages qui nous présentent ainsi en plus
d'un commentaire une sorte de dictionnaire biblique, un Biblisch-historisches

Handwörterbuch en format réduit. Ces indications sont précieuses,
mais l'ouvrage s'étend de façon quelque peu inquiétante: l'explication du
chapitre 6 commence à la page 230

Notons quelques particularités: H. Wildberger maintient l'ésaïcité de la
péricope: Es. 2, 2 ss., malgré l'opinion contraire souvent exprimée dans des

travaux récents. Il attache une importance notable à la tradition sapientiale
(p. 126, 134, 187, 193, 218, etc.). Es. 2, 6 ss. parle d'un et non du jour de
Yahvé. Dans Es. 5, 1-7, le prophète joue le rôle de «l'ami de l'époux» qui
entonne le chant de la vigne. Es. 9, 7 ss. permet une rétrospective de l'histoire
d'Israël d'un point de vue prophétique, etc. Nous nous réjouissons de lire la
suite de ce commentaire, et spécialement les explications du professeur
H. Wildberger sur les chapitres qui traitent de la vocation d'Esaïe et de ses
déclarations au temps de la guerre syro-éphraïmite.

Robert Martin-Achard, Genève

Willehad Paul Eckert, Nathan Peter Levinson und Martin Stöhr
(Hrsg.), Antijudaismus im Neuen Testament? Exegetische und systematische

Beiträge. Abhandl. zum christlich-jüdischen Dialog, hrsg. von
Helmut Gollwitzer, 2. München, Chr. Kaiser Verlag, 1967. 213 S. DM20.30.

Das Buch enthält eine Einführung von den Herausgebern und Beiträge
von N. Lohfink, H.-W. Bartsch, E.-L. Ehrlich, O. Michel, D. Flusser, D.
Georgi, P. Winter, G. Harder, J. Gnilka, F. Mußner, W. G. Kümmel, K. H.
Schelkle, E. Gräßer, H. Gollwitzer, M. Stöhr.

«Antijudaismus im Neuen Testament? Dies war das Thema einer Studientagung

für Exegeten, die vom 31. Mai bis zum 3. Juni 1966 in Arnoldshain
im Taunus stattfand» (Einführung, S. 7). Das Ergebnis liegt im oben
angezeigten Buch vor. Von der Bedeutung der Tage führte (nach dem Diskussionsbericht

von M. Stöhr, S. 212f.) zum Schluß H. Gollwitzer u.a. aus:
«Vermutlich zum ersten Mal in der Kirchengeschichte saßen jüdische, katholische
und evangelische Theologen über dem Neuen Testament in einer Studientagung

zusammen. »

Das Buch stellt ein hochaktuelles Problem heraus und läßt neue wichtige
Gesichtspunkte zum Vorschein kommen. Die Beiträge sind selbstverständlich
variierend und spiegeln verschiedene Temperamente wider. Mit behutsamen
Überlegungen und entschärften Formulierungen wechseln programmatische
Apodicta, kühne Stellungnahmen und grundsätzliche Anweisungen.
Vielleicht könnte man erörtern, ob immer die zentralste Thematik im Vordergrund

behalten wurde. Aber es wäre nicht angebracht, mehr zu verlangen
als was die betreffenden Autoren selbst wegen Raumersparnis herauswählen
wollten. Man liest die Referate immerhin mit größter Aufmerksamkeit.
Indem ich das an sich lobwerte Unternehmen vorbehaltlos schätze, möchte ich
das Ergebnis der Diskussion und des eigenen Nachsinnens über das Thema
folgendermaßen zusammenfassen :



Rezensionen 285

1) Wir sollten sagen können: Das jüdische Volk trägt nicht die Schuld an
dem Kreuz Christi.

2) Der Antijudaismus muß christlicherseits mit allem Ernst bekämpft
werden.

3) Es gab Zeiten in der Geschichte der Kirche, wo man den Antijudaismus
religiös und dogmatisch motivierte. Das kann historisch verstanden werden,
ist aber damit nicht verteidigt. Die Lage ist jetzt völlig anders geworden.
Der Grund des religiös und dogmatisch motivierten Antijudaismus besteht
nicht mehr.

4) Welche Resultate auch die Exegese erreichen mag, müssen die obigen
Thesen maßgebend für Predigt und Unterricht gelten.

5) Es steht fest, daß der christliche Antijudaismus schon urchristlich ist.
Im Rahmen des neutestamentlichen Schrifttums ist eine antijüdische
Tendenz durchaus spürbar, und zwar ist schon hier eine Steigerung dieser
Tendenz zu belogen. Im Lichte der oben dargestellten Thesen muß das Schrift-
Verständnis der Kirche in die Richtung bestimmt werden, daß der
Antijudaismus des N. T. als unevangelisch aufgefaßt wird.

6) Das Judentum besteht an der Seite des Christentums seit zwei
Jahrtausenden. Diese Existenz muß ohne Vorbehalt anerkannt werden.

7) Die jüdische Religion ist das teuerste Besitztum des alten Gottesvolkes.
Das sollte christlicherseits richtig eingeschätzt werden.

8) Die Zeit der Religionspolemik ist auch vorbei. Statt dessen tritt jetzt
das Religionsgespräch, ein verständnisvoller Dialog über die Grenzen, um
einander besser kennenzulernen, um Mißverständnisse wegzuräumen und
mit der Vielgestaltigkeit der Offenbarung vollauf zu rechnen.

9) Christlicherseits muß genau beobachtet werden, wie die Juden das
N. T. lesen und verstehen. Dies kann uns die Augen öffnen für die eigentliche

Problematik des jüdisch-christlichen KoexistenzVerhältnisses. Das kann
uns auch dazu verhelfen, die angemessenen Fragestellungen gegenüber den
Texten aufzugreifen.

Die Schlußworte des Buches seien hier wiedergegeben: «Aufeinander
hören und voneinander lernen könne man nur, wenn man die Geschichte

ganz zur Kenntnis nehme, die harten Aussagen der Schrift und den Widerspruch

zwischen Judentum und Christentum nicht einfach wegstreiche. Zur
,Denkbuße' gerade der Christen gehöre die Anerkenntnis, daß Gott mit
seinem jüdischen Volk nicht die Wege gehen müsse, die die christliche Dogma-
tik, damit unermeßliche Schuld verursachend, ihm vorschreibe. Es geht
nicht mehr an, in Abwesenheit über die Juden zu reden. Miteinander zu
reden, miteinander auch exegetisch zu arbeiten, sei notwendig. »

Wir können uns über den Geist, der in diesen Worten spricht, nur freuen.
Hätten wir nicht eine aus jüdischen und christlichen Gelehrten zusammengesetzte

Arbeitsgemeinschaft nötig, die sich mit der jüdisch-christlichen
Frage durch die Zeiten systematisch und allseitig beschäftigte, um der
heutigen Generation die Ergebnisse zu vermitteln? Wäre nicht die Zeit dafür
reif? Oösta Lindeskog, Abo



286 Rezensionen

Edwin D. Freed, Old Testament Quotations in the Gospel of John. Leiden,
E. J. Brill, 1965. XIV & 130 p. Gld. 18.-.

Mr. Freed's work arises out of a doctoral dissertation written for Prof.
K. Stendahl at Harvard University. He limits himself to express quotations of
the Old Testament eliminating allusory references from the scope of the work.

The author attempts to place each of the quotations in its proper setting
in the Gospel. He examines the formulas of introduction, most of which
are unique to the Gospel of John, and sets forth the individual or group who
puts forth the words. There is no regularity of speakers from whose mouth
the words proceed.

An attempt is made to trace the quotations to their source. On four cases
the exact rendering of the LXX is noted; another shows only the addition
of the first word. In one of these cases (2:17) the author feels the LXX
rendering in BN has been changed under Christian influence to correspond
with the rendering of the Gospel of John. With the possible exception of
19:37 the Hebrew MT cannot be considered a basis for an Old Testament
quotation in the gospel. Most would be in a class where it is impossible to
tell whether the LXX or MT formed the background for the quotation.

The scope of the work carries the author beyond the Old Testament sources
to comparison with Targums, the writings of Qumran, and the New Testament
where the source is quoted. In many cases the Synoptics are closer to the
word usage found in John than the Old Testament. Thus Freed would
direct us to the Synoptics as the source of these Johannine quotations.
The Gospel of John was composed by a school who had the completed form
of the Synoptics before them. Thus the writers of John used t; Ypacpr] to refer
to the Synoptic gospels and considered them as Scripture on a level with
the Old Testament. There is a valuable section dealing with the use of
q Ypccpq in the Patristic writings wherein the author shows the concept of
scriptural authority for the New Testament carries back to First Clement.

The Gospel of John appears to have used the same method of quoting
Scripture as is found in Matt, and Qumran: he combines two passages of
Scripture (he may also conflate them), he may insert the Messiah into the
text, and he adapts the particular quotations to his theological motives.
There is a distinct difference with Qumran in that little or no evidence
can be found for a list of testimonia.

The work is sound in its method of dealing with the texts as they relate
to the Old Testament. However, we remain unconvinced that the authors
of the Gospel of John had the texts of the Synoptics before them. Freed's
line of reasoning in 7.42, for instance, leads the multitude to say: "Does not
the Scripture (Matt, and Luke) say the Messiah must be born in Bethlehem?"
We do not believe the author of John's Gospel would leave us with such an
anachronism. If such should have been the case it seems unimportant to
note from whose lips the words proceeded. However, such limitations detract
little from the basic value of the comparison of the Johannine quotations
of the Old Testament with other uses of the same text.

David W. Wead, Basel



Rezensionen 287

Oscar Cuxlmann, Vorträge und Aufsätze 1925—1962. Herausgegeben von Karlfried

Fröhlich. Tübingen, J. C. B. Mohr, Zürich, Zwingli Verlag, 1966.
723 S. DM 54.-, Fr. 58.-.

Der stattliche Band vereinigt 44 weit verstreute Zeitschriftenaufsätze
und etliche bisher nicht veröffentlichte Vorträge aus fast vier Jahrzehnten.
25 Nummern wurden aus dem Französischen übertragen und liegen erstmals
in deutscher Fassung vor. Das Ganze stellt eine Gabe zum 65. Geburtstag
des Basler und Pariser Gelehrten dar.

Mehr als die großen grundlegenden Bücher zeigt dieser Sammelband die
Vielseitigkeit des Neutestamentiers, Kirchenhistorikers und Ökumenikers.
Das von K. Fröhlich, dem Schüler des Gefeierten, geschriebene Vorwort
versucht eine Gruppierung der wichtigsten Arbeitsthemata Cullmanns, wie
sie dann allerdings mit den 9 Buchteilen nicht ganz übereinstimmt. Vor allem
sind zu nennen : die hermeneutischen Fragen, die Frage nach der historischen
Beziehimg zwischen Judentum und Christentum der ersten Zeit, die Fragen
um Eschatologie und Heilsgeschichte, das Gespräch mit Rom.

Die ersten 7 Aufsätze über die Grundsatzfragen biblischer Exegese zeigen
Cullmann, von der liberalen Tradition des alten Straßburg herkommend, in
seiner ganzen Offenheit gegenüber der Form- und Traditionsgeschichte.
Doch zieht er einige klare Grenzlinien, indem er einerseits gegenüber einer
rein historisch-kritischen Exegese an der Notwendigkeit der theologisch
ausgerichteten Auslegung festhält (Aufsatz Nr. 3) und andererseits gegenüber
pietistischen Verkürzungen der philologisch-kritischen Arbeit ihren
gebührenden Platz zuweist (4). Die entscheidenden Abgrenzungen vollzog
Cullmann 1954 gegen das Entmythologisierungsprogramm R. Bultmanns (5)
und 1960 gegenüber der Leben-Jesu-Forschung der Bultmannschule (6).
In beiden Aufsätzen deckt er bei aller Hochhaltung der historisch-kritischen
Fragestellung die die Ergebnisse vorweg bestimmenden existentialphiloso-
phischen Prämissen auf und lehnt sie ab. In Deutschland ist Cullmann oft
vorgehalten worden, daß er sich den fortlaufenden Gesprächen nicht gestellt,
sondern sich in seinen Büchern mit bloß summarischen Bemerkungen über
die Andersdenkenden begnügt habe. Dieser Vorwurf hängt wohl nicht
zuletzt damit zusammen, daß diese deutlich abgrenzenden Aufsätze mit einer
einzigen Ausnahme (6) bisher nicht in deutscher Sprache erschienen sind.
Dieser Tatbestand ist zu bedauern. Denn die klaren Abgrenzungen hätten
in den vergangenen Jahren angesichts der wachsenden Existenztheologie
für viele ein helfendes Wort darstellen können.

Die Aufsätze Nr. 14-18 versuchen, Licht in das rätselhafte Phänomen
der sich um Stephanus gruppierenden sog. Hellenisten von Apg. 6-7 zu
bringen. Unsere Kenntnis über diese aktive und für die Entwicklung der
Urgemeinde so entscheidende Gruppe sind viel zu lückenhaft. Cullmann
zieht hier die Linie zu esoterisch-jüdischen Gemeinschaften, vor allem zu den
Qumran-Essenern. Auf der (wohl zu schmalen) Basis der Ablehnung des

Tempelkultes stellt er eine Verbindung zu den Missionaren Samariens und
dann über diese zum Verfasser des Johannesevangeliums her (vgl. z. B. die
«anderen» von Joh. 4, 38, die als die besonders hervorgehobenen Samarien-



288 Rezensionen

missionare verstanden werden). Auffallenderweise kommt E. Käsemann,
ebenfalls im Zusammenhang mit den fragmentarischen Überlieferungen von
Apg. 6-7, zu völlig entgegengesetzten und dann doch wieder ähnlichen
Resultaten, wenn er die Hellenisten als enthusiastischen Flügel der Gemeinde
bezeichnet und von da her eine doketistische Linie innerhalb des
Johannesevangeliums ableitet. Les extrêmes se touchent!

Die Stellungnahmen zu den Fragen der Eschatologie und der
Heilsgeschichte sind als Hauptstücke der Cullmannschen Theologie aus seinen
großen Werken bekannt. Die Aufsätze Nr. 19-28, die um solche Probleme
kreisen, lassen aber noch deutlicher erkennen, daß die vertretene
heilsgeschichtliche Linie nicht als geschlossenes System zu denken ist, sondern
schlicht dazu dienen soll, die Gegenwart des in Tod und Auferstehung Jesu
erschienenen Heiles zu präzisieren.

Im Gespräch der Konfessionen ist Cullmann vor allem durch seinen
Vorschlag einer gegenseitigen evangelisch-katholischen Kollekte hervorgetreten

(37). Sein Bericht über die erste Session des Vatikanischen Konzils
(39) hat seine abschließende Ergänzung in einem Aufsatz gefunden, der
leider nicht mehr in den vorliegenden Band aufgenommen werden konnte1.

Ein letzter Bandteil bringt eine Reihe von Nekrologen über Fachkollegen
(Preiß, Lohmeyer, K. L. Schmidt u. a.) und schließt mit einer wissenschaftlichen

Autobiographie ab. Christian Maurer, Bern

Lage Pebnveden, The Concept of the Church in the Shepherd of Hermas.
Studia theologica lundensia, 27. Lund, C. W. K. Gleerup, 1966. 340 S.

Kr. 40.-.

In dieser Dissertation beleuchtet der Verfasser in gründlicher und
gepflegter Weise, wie Schöpfungsglaube, Christologie und Ekklesiologie bei
Hermas eine organische Einheit bilden und wie der Kirchenbegriff eine
durchgehende Hauptrolle spielt (S. 291). Für diesen Begriff charakteristisch
ist die Überzeugung von einer Kontinuität (S. 299). Hermas ging von einer
überwiegend mündlichen Überlieferung aus (S. 278), die apostolisch war,
aber gleichzeitig auf jüdische Motivkreise zurückging : Weisheit, Apokalyptik,
Qumran (S. 279).

Auf die vielen interessanten Einzelheiten karm diese Besprechung nicht
eingehen. Die sachliche Analyse des historischen Materials ist verdienstvoll.
Es ist auch wohltuend, daß einem jene schematischen, über Hermas
ausgesprochenen Verdikte erspart bleiben, welche entweder Angriffe auf den
sogenannten Frühkatholizismus oder Apologien für die offizielle Kirchenlehre
enthalten. Bo Reiche, Basel

1 O. Cullmann, Die Reformbestrebungen des 2. Vatikanischen Konzils
im Lichte der Geschichte der katholischen Kirche: Theol. Lit.-zeit. 92

(1967), Sp. 1-22.



Rezensionen 289

Ptolémée, Lettre à Flora. Analyse, texte critique, traduction, commentaire
et index grec de Gilles Quispel. Sources chrétiennes, 24bis. 2. Aufl.
Paris, Ed. du Cerf, 1966. 116 S. Fr. 14.40.

Ptolemäus, ein in Italien wirkender Schüler des Gnostikers Valentin,
um 180 n. Chr. gestorben, schrieb an eine christliche Dame über Moses und
Christus. Quispel veröffentlichte schon 1949 seine erste Ausgabe des Briefs.
Inzwischen sind durch Nag Hammadi-Funde valentinianische Texte
hinzugekommen, veranlaßten aber bei der zweiten Auflage keine wesentliche
Änderung. Das große Verdienst dieser Ausgabe ist der Rückgriff auf die
ursprüngliche Textgestalt der Vatikan-Handschrift. Quispel gibt auch eine
instruktive Einleitung und Übersetzung. Bo Reiche, Basel

Erich Dinkler, Das Apsismosaik von S. Apollinare in Classe. Wissenschaft].

Abhandl. der Arbeitsgemeinschaft für Forschung des Landes
Nordrhein-Westfalen, 29. Köln und Opladen, Westdeutscher Verlag, 1964.
137 S., 19 Tafeln. DM 20.80.

Apollinaris, in der Tradition der erste Bischof von Ravenna, erhielt unter
Justinian eine Gedächtniskirche in der Hafenstadt Classe, 5 km südöstlich
von Ravenna. Das berühmte Apsismosaik stellt den Heiligen als Adoranten
dar. Über ihm sieht man ein von Mose und Elia umgebenes Kreuz und drei
Schafe, welche offenbar die bei der Verklärung anwesenden Apostel vertreten.

In seinem schön bebilderten und sehr kenntnisreichen Buch will Dinkler
über A. Grabar und C. O. Nordström hinaus und im Anschluß an F. J.
Dölger und E. Peterson zu einem theologisch organischen Verständnis des
Mosaiks gelangen. — 1. Die hinter dem Bildkomplex liegende Tradition
(2. Petr. 1, 16-18 u. a.) setzt eine Einheit der geschichtlichen Verklärung
Jesu und der kommenden Parusie Christi voraus (S. 100). - 2. Apollinaris
dient nicht als Zentralfigur (S. 23f.), sondern als Intercessor (S. 103). -
3. Zuschauer und Darstellung sind hier im Verhältnis zueinander nicht
Subjekt und Objekt, sondern Objekt und Subjekt. Denn im Symbol des

Kreuzes ergeht ein Ruf an die Gemeinde: Bereite dich vor auf den Tag des
Secundus Adventus wobei um die Fürbitte des Heiligen zu beten ist (S. 117).

Bo Reiche, Basel

Ekkehard Mühlenberg, Die Unendlichkeit Cottes bei Gregor von Nyssa.
Gregors Kritik am Gottesbegriff der klassischen Metaphysik. — Forsch, z.
Kirchen- u. Dogm.-Gesch., 16. Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1966.
215 S. DM 28.-.

Die Aussage, Gott sei unendlich, werden auch heute die meisten gefühlsmäßig

als richtig empfinden. Mühlenberg zeigt nun zunächst geschichtlich,
wie Plato in der Auseinandersetzung mit Parmenides an dieser Vorstellung
Kritik geübt hat: das Unendliche ist ungestaltet; ungestaltet und damit
unendlich ist aber die Materie, der das Göttliche als gestaltendes Prinzip
gegenübersteht. Als das Grenzen Setzende ist es selbst begrenzt - bei Plotin

19



290 Rezensionen

erscheint das Unbegrenzte geradezu als das absolut Böse. Aristoteles lehnt
die Unbegrenztheit des Urgrundes ab, weil dies zu einem «regressus in
infinitum» führen und damit eine Erkenntnis der letzten Ursache ausschließen
würde. - Gregor führt die Unendlichkeit Gottes gegen Origenes wieder ein,
um zu einem wahrhaft transzendenten, d. h. auch das Denken übersteigenden
Gott zu kommen. Erkenntnis Gottes gibt es nur in der Bewegung des
Denkens; sobald dieses zur Buhe kommt, kann es nur die absolute Gottferne
feststellen. Damit werden aber zwei landläufige Einordnungen Gregors fraglich:

die in den Piatonismus und die in die Mystik. Mystiker im
abendländisch-mittelalterlichen Sinn ist Gregor gewiß nicht. Einmal geht es ihm
immer um ein denkendes Ergreifen Gottes, weiter schließt er eine «unio
mystica» durch seine Gottesauffassung per definitionem aus (dies selbst für
das Leben nach dem Tode) - vergleichbar bleibt die Intensität des Suchens,
ausgerichtet auf ein jenseitiges, dem Verstand nicht faßbares Ziel. Platonisch
ist hingegen die ganze Art seines Philosophierens, auch wenn er in einer
Einzelfrage von seinem Meister abweicht. Zudem frage ich mich, ob Gregor
seine Ansätze so klar und konsequent durchgedacht hat, wie dies sein
Interpret im Blick auf die gesamte Problemgeschichte tut. Gehandelt haben
Gregor und seine Zeitgenossen jedenfalls nicht immer danach, sondern in
ihren Symbolen fröhlich weiter an Gott herumdefiniert. Immerhin kann
man die Rückkehr Gregors zu einem unendlichen Gott, was logisch einen
Verlust bedeutet, im Zusammenhang damit sehen, daß die Orthodoxie logisch
viel weniger befriedigenden, ja absurden Formeln den Vorzug vor den
rational einsichtigem eines Arius oder Apollinaris gegeben und damit einen
Rest der Ungreifbarkeit Gottes für die spätere Kirche gerettet hat.

Christoph Jungclc, Basel

Charles Cutler Torrey, The Jewish Foundation of Islam. [1933.] New
impression. Introduction by Franz Rosenthal. New York, Ktav Publishing
House, 1967. xxix + 164 S. $ 6.95.

Der amerikanische Nöldeke-Schüler C. C. Torrey (1863-1956) richtete
mit diesen Vorlesungen die Aufmerksamkeit auf das vorislamische Judentum
in Arabien. Rosenthal fühlt sich veranlaßt, philologische und theologische
Herleitungsthesen des Verfassers zu kritisieren. Bo Reiche, Basel

Guido Kisch, Enea Silvio Piccolomini und die Jurisprudenz. Basel, Helbing
& Lichtenhahn, 1967. 123 S. Fr. 20.-.

Der Basler Rechtshistoriker kann in der vorliegenden Untersuchung
Ergebnisse erweitern, die aus Anlaß des Enea-Kongresses vom Jahre 1965
entstanden sind und die seine Studien über «Erasmus und die Jurisprudenz
seiner Zeit» (1960) und jetzt über «Melanchthons Rechts- und Soziallehre»
(1967) für den Bereich der spätmittelalterlichen Rechtsgeschichte in fruchtbarer

Weise ergänzen.
Enea Silvio Piccolomini, als Papst Pius II. (1458-1464) in die Geschichte



Rezensionen 291

eingegangen («Aeneam reicite, Pium recipite») und nicht zuletzt in Basel
durch seinen Anteil an der Universitätsgründung und zudem sein herrliches
Lobgedicht auf Basel in stets freundlicher Erinnerung behalten, ist im Blick
auf sein Verhältnis zur Jurisprudenz in der Literatur zwiespältig beurteilt
worden, wie Guido Kisch in seinem Überblick über den Forschungsstand
zeigen kann (S. 15 ff.).

Guido Kisch korrigiert einen Großteil der bisherigen Fehlurteile durch
eine eingehende Schilderung der Rechtskenntnisse Eneas, die sich dieser
während seines Studienganges bereits erworben (S. 26 ff.) und durch engen
Umgang mit juristischen Freunden noch erweitert hat (S. 33 ff.). Einer
Analyse der Reden Eneas über Recht und Gerechtigkeit (S. 41 ff.) läßt
Guido Kisch vor allem eine Untersuchung der Kritik Eneas an der
Jurisprudenz und den Juristen folgen. Berühmt ist ja in diesem Zusammenhang
die Auslassung Eneas, die sich in seiner Biographie des Juristen Ludovicus
Pontanus findet und die in lateinischer Sprache lautet: «Magnum huius
nomen propter peritiam iuris utriusque fuit; nam scientia haec memoria
magis quam ingenio constat, ex quo fit, ut stultus etiam possit esse iuris
peritus» (S. 78). Guido Kisch vermutet an dieser Stelle einen späteren,
nicht auf Enea zurückgehenden Einschub (S. 80) und stellt insgesamt
Eneas Invektiven gegen die Jurisprudenz mit zahlreichen Argumenten in
den Zusammenhang des Kampfes des Eneas für die Anerkennung der artes
liberales und der studia humanitatis.

Die anregende und lesenswerte Veröffentlichung wird durch die im
Anhang beigegebenen Originalauszüge von einschlägigen Äußerungen Eneas
(S. 109-120) und nicht zuletzt durch ein dienliches Personenregister
bereichert. Ernst-Wilhelm Kohls, Marburg

John Cosin, A Collection of Private Devotions (1627). Ed. by P. G. Stanwood,
with the Assistance of Daniel O'Connor. Oxford, Clarendon Press, Oxford
University Press, 1967. LV + 371 S. Sh.75/-.

John Cosins Private Devotions (Erstausgabe : 1627) hat auf die Revisionen
des Book of Common Prayer einen tiefgehenden Einfluß ausgeübt und bis
in die neuere Zeit in verschiedener Weise nachgewirkt. Der Verfasser (1595-
1672), aus der geistigen Atmosphäre von Gonville and Caius College in
Cambridge hervorgegangen, war als Sekretär und Bibliothekar bei Bischof
John Overall in Lichfield und später bei Bischof Neill in Durham tätig.
Durch diesen kam er im Durham House in London in engen Kontakt mit
dem Kreis um William Laud, Francis White, Richard Montague. Als eine
Kontroversschrift des letzteren auf heftigste Opposition bei den Puritanern
stieß, setzte sich Cosin für das arminianische Gedankengut Montagues ein
und zog sich dadurch die lebenslängliche Gegnerschaft der Puritaner zu.
Als 1627 seine eigenen «Private Devotions» erschienen, setzten sofort heftige
Angriffe der Gegenseite ein, die den Versuch einer Rekatholisierung witterte.
Die Auflösung des Parlamentes und der Schutz der Krone ermöglichte es
Cosin als Master von Petershouse und als Vizekanzler der Universität
Cambridge, seine liturgischen und kirchenpolitischen Theorien in Theorie



292 Rezensionen

und Praxis weiteren Kreisen nahezubringen. Die Ereignisse des Jahres 1640
führten zu neuen Angriffen. Das Lange Parlament enthob Cosin all seiner
Ämter und zwang ihn zur Flucht nach Frankreich, wo er bis zur Restauration
als Seelsorger der Emigrantengemeinde wirkte. Nach seiner Rückkehr nach
England nahm er seine Tätigkeit in Cambridge wieder auf, bis er im Jahr
1660 zum Bischof von Durham gewählt wurde. Als einer der hervorragendsten
Überlebenden der Laudschen Epoche war er dazu berufen, einen entscheidenden

Einfluß auf die Weiterentwicklung des liturgischen Lebens seiner
Kirche auszuüben.

Besonderes Gewicht kommen dabei seinen «Private Devotions» zu. Sie
reihen sich ein in die Gattung der «Primer» (Primarium). Da im Laufe des
Mittelalters die Horae diurnae des Breviers immer ausschließlicher Sache
des Klerus wurden, suchte die Volksfrömmigkeit einen Ersatz in den Lesungen

und Gebeten des Primers, eine Praxis, die sich bereits in der karolingi-
schen Zeit anbahnte. Diesen Andachtsbüchern waren gewisse Stoffe
gemeinsam, so die Horae Beatissimae Virginis Mariae, die Trilogie des Verbum
abbreviatum mit Erklärungen, Gebete für die Tagzeiten und für besondere
Anlässe, Sündenbekenntnisse, meist auch eine Tafel zur Findung des Oster -

termins und ein Kalender der Heiligentage. Das Primarium, teils in Latein,
teils in der Volkssprache abgefaßt, gestattete dem Benützer, den lateinisch
gelesenen Offizien einigermaßen zu folgen, doch entwickelte sich der Primer
immer mehr zum privaten Andachtsbuch für Laien, das sich besonders in
den turbulenten Jahren des sechzehnten Jahrhunderts einer weiten
Verbreitung erfreute. Das Erscheinen des Book of Common Prayer machte
seiner Rolle im Gottesdienst endgültig ein Ende. Dazu kam eine Veränderung
im Geschmack der Leser, die nicht mehr liturgische Hilfen erwarteten,
sondern Wegleitung in den Nöten und Versuchungen des Alltages.

Cosins Primer, der an der traditionellen Gestalt festhielt, stand inmitten
der Flut volkstümlicher Andachtsbücher als vollkommener Ausdruck der
kirchenpolitischen und liturgischen Haltung des Laudschen Kreises mit
seinem Ringen um einen reformierten Katholizismus bei aller Ablehnung
jeglicher « Popery », mit seiner Hochschätzung der Kirchenväter und der
altkirchlichen Konzilien, mit seinem Festhalten an den Formulierungen des
Common Prayer Book, auch mit seiner Hochhaltung des Sakramentes, der
Realpräsenz in der Eucharistie. Dazu kommt die persönliche Frömmigkeit
Cosins : sein froher Glaube an Gottes Güte, und seine tiefe Ergriffenheit beim
Betrachten der Passion. Immer wieder staunt man über seine Belesenheit,
über seine ausgedehnten biblischen und patristischen Kenntnisse, vor allem
aber über seine brillanten stilistischen Fähigkeiten. Hier bricht doch wohl
«Caius» in Cambridge durch. Trotz puritanischer Angriffe erlebten die
«Private Devotions» noch 1719 eine zwölfte Auflage. Dann allerdings wurde
es still um sie, bis das Wiederaufleben des Anglikanismus im vergangenen
Jahrhundert weitere Auflagen folgen ließ. In zahlreichen ähnlichen Schriften
kam es zur Übernahme von Gebeten und andern Stücken, so daß dieser
wichtige Zeuge der liturgischen Tradition der anglikanischen Kirche über
seinen historischen Wert hinaus auch heute noch einen gewissen praktischen
Einfluß aufweist.



Rezensionen 293

Es ist ein großes Verdienst der Herausgeber, durch die heutige Ausgabe,
der achtzehnten in der Reihe, den Zugang zu Cosins Werk erleichtert zu
haben. Die vorliegende Ausgabe hält sich mit geringen Änderungen an die
Erstausgabe von 1627 in der Bodleian Library, wobei versucht wurde, nach
Möglichkeit das ursprüngliche Gesicht des Buches zu erhalten. Alle acht
Editionen aus Cosins Lebzeiten wurden collationiert und wichtige Varianten
in Anmerkungen festgehalten. Die wichtigsten Textabweichungen von 1664
und 1672 sind im Appendix festgehalten; sorgfältige Notizen geben Einsicht
in Geschichte und Standort des Buches und seines Autors sowie in die
reichhaltige von den Bearbeitern benützte Literatur. Den Herausgebern
wissen wir Dank für ihre umsichtige Arbeit, die uns auf dem Kontinent
dieses wichtige Werk zugänglich macht, und für ihre ausgezeichnete
Einleitung, die das Verständnis desselben aufs beste ermöglicht.

Julius Schweizer, Interlaken

Terrence N. Tice, Schleiermacher Bibliography. With Brief Introduction,
Annotations, and Index. Princeton, N.J., Princeton Theological Seminary,
1966. 168 S. $2.50.

Die gründliche Liste umfaßt 1928 Titel und erwähnt Werke von Schleiermacher

1791-1833 sowie Studien über ihn 1800-1964. Tice hat damit ein
unentbehrliches Hilfsmittel der Schleiermacher-Studien geschaffen.

Bo Reiche, Basel

Bernhard Casper, Das dialogische Denken. Freiburg i. Br., Herder, 1967,
394 S.

Diese katholisch-theologische Habilitationsschrift bezeichnet sich im
Untertitel als «Eine Untersuchung der religionsphilosophischen Bedeutung
Franz Rosenzweigs, Ferdinand Ebners und Martin Bubers ». Der erste Teil
der Abhandlung expliziert jedoch das «vordialogische Werk» des jüngeren
Martin Buber.

Für das Denken des jungen Buber wird, etwas summarisch, eine durch
Dilthey modifizierte «kantische Grundanlage» nachgewiesen (S. 62f.). Casper
hebt, überraschend für viele Leser Bubers, hervor, daß der jüngere Buber
die «Religiosität» als «All-Einsamkeit» und «Selbstverwirklichung»
interpretiert und dabei die «Religiosität» der «Religion» überordnet, die «immer
schon ein soziales Gebilde zum Inhalt» hat (S. 34). Noch 1911 hielt Buber
dafür, daß die «absolute Verwirklichung der Religiosität» die mitmenschliche
Gemeinschaft negieren muß (S. 59). Nach Casper gilt für das ganze Frühwerk
Bubers die These «von der, formulieren wir es vorsichtig, Nähe von Volkstum

und Göttlichem» (S. 49). Diese These gilt freilich auch noch für den
älteren Buber, nur daß sie hier die dem Volk Israel spezifische Geschichte
auslegt1. Die bemerkenswerte Spannung zwischen der mystisch-idealistischen
und soziologisch-geschichtlichen Komponente in Bubers Religionsphilosophie
hätte von Casper wohl deutlicher expliziert und kommentiert werden dürfen.

1 M. Buber, Der Jude und sein Judentum (1963), S. 547.



294 Rezensionen

Den größten Abschnitt widmet der Verfasser dem naturwissenschaftlich,
historisch und philosophisch geschulten jüdischen Denker Franz Rosenzweig.
Er rühmt Rosenzweigs scharfen Blick für das Wesen imd die Motive des
abendländischen Denkens, das aus Angst vor dem Tode und vor der
Endlichkeit des menschlichen Seins die Zeitlichkeit aus dem Erkennen zu
eliminieren trachtete (S. 91). Da Rosenzweig das Ernstnehmen der Zeit mit dem
«Bedürfen des anderen» identifiziert, kann er allerdings nicht als Vorläufer
Martin Heideggers betrachtet werden. Diese bedeutsame, Casper an sich
nicht unbekannte (S. 355) Differenz zu Heidegger wird jedoch in der
vorliegenden Monographie nicht relevant. Diesem Sachverhalt entspricht auch,
daß der Verfasser die Distanzierung Bubers von Heidegger nicht bedenkt.

Die Sprac/iauffassung Ferdinand Ebners wird mit Hamanns Gedanken
vom zugleich göttlichen und menschlichen Ursprung der Sprache verbunden
(S. 203). Die geschichtlichen Zusammenhänge erfahren, wie auch die
sachlichen und spezifischen Positionen des Ebnersehen Denkens, eine lehrreiche
und spannende Darlegung. Für die heutige theologisch-anthropologische
Frage, ob und inwiefern Gott (bloß) im Mitmenschen begegne, erweist sich
Ebners Satz von Belang: «Wir bedürfen einander, aber wir sind für einander
nicht der letzte Grund, daß wir sind» (S. 231). Bei Ebner besteht freilich
die Gefahr - Casper gibt hier der Kritik Bubers wenigstens teilweise recht -,
daß sich das menschliche Du im ewigen Du auflöst (S. 262f.). Casper
entfaltet die Anthropologie des reiferen Buber unter ihrem Hauptsatz «Im
Anfang ist die Beziehung». Das «Zwischen der Begegnung» hat die ontologische
Priorität vor den einander begegnenden Menschen (S. 286). Freilich bedauert
dann Casper, daß das «Ereignis der Begegnung» von Buber doch immer
wieder «intentional» beschrieben wird, daß, m. a. W., das «Ich» des Grundwortes

«Ich-Du» in den Vordergrund tritt (S. 296f. ; vgl. auch S. 260).
Beachtenswert und einleuchtend ist die, wenn auch mehr nur angedeutete,
Kritik Caspers am Zurücktreten des eschatologischen Horizontes, sei es beim
Ebnerschen Verständnis der Liebe (S. 246), sei es beim Buberschen
Verständnis der Ich-Du-Beziehung. Dieses Zurücktreten hat bei Buber den
Modus der Verwirklichung der Zukunft in den jeweiligen Begegnungen; der
Augenblick des Ich-Du-Verhältnisses ist das «messianische Ereignis» (S. 345).
Daß Buber hinsichtlich seines Verständnisses von Geschichte durchaus keine
sich realisierende Eschatologie vertritt (s. Judentum, S. 756), bedenkt Casper
freilich nicht. Die Erhellung der Zusammenhänge zwischen Dialog und
Messianismus einerseits und Geschichte und Messianismus andererseits wäre
aber von großer Wichtigkeit.

Casper hält dafür, daß das «dialogische Denken» das wissenschaftlichobjektivierende

Denken der europäischen Neuzeit als Teil Wahrheit zu
umfassen und zu seiner Wahrheit zu bringen vermag (S. 354). Die Nähe und
Differenz dieser These zur Unterscheidung zwischen Denken aus
Verantwortung vor Gott und Verantwortung (bloß) vor sich selbst, wie sie der
protestantische Theologe F. Gogarten in der Beleuchtung der verschiedenen
Denkweisen der Neuzeit vornimmt2, müßte einmal bedacht werden.

2 F. Gogarten, Der Mensch zwischen Gott und Welt (1956), S. 233.



Rezensionen 295

Trotz des Exkurses über Judentum und Christentum bei Buber vermißt
man eine eingehende Reflexion darauf, warum zwei der drei balmbrechenden
dialogischen Denker Juden waren. Die fehlende Distanzierung des dialogischen

Denkens vom Heideggerschen Seinsdenken wurde kritisch vermerkt.
Die von Casper erteilten Antworten und gestellten Fragen sind in der
spannenden Darstellungsweise seines Buches geeignet, bedeutsame
geschichtliche und systematische Sachverhalte des Sprach- und
Seinsverständnisses in der heutigen Theologie zu erhellen. Ulrich Hedinger, Basel

Poul Henning Jorgensen, Die Bedeutung des Subjekt-Objekt-Verhältnisses
für die Theologie. Der Theo-onto-logische Konflikt mit der Existenzphilosophie.

Theol. Forschung, 46. Hamburg-Bergstedt-, H. Reich Ev.
Verlag, 1967. 461 S. DM 28.-.

Die vorliegende Kopenhagener Habilitationsschrift hat sich eine schwierige
Doppel-Aufgabe gestellt: sie versucht einerseits nachzuweisen, daß die
verbreitete Rede von der Uberwindung des Subjekt-Objekt-Schemas, wie sie
auch in die Theologie eingedrungen ist, eine Fiktion darstellt, andererseits,
daß gerade die Theologie mit diesem Schema per definitionem zu leben hat.

Um dieses Vorhaben durchzuführen, läßt sich der Verfasser zuerst vom
späten Heidegger (bes. 2. Band des Nietzsche-Buches) durch die
«Naturgeschichte» des Subjekt-Objekt-Denkens als aktionales menschliches Vor-
stellungs-Erkennen führen, welches - seit Piaton - das wirkliche Sein, die
Existenz verfehlt. Gegen die Herrschaft dieses Denkens protestieren nun
die Existenzphilosophen, unter denen Jorgensen erstaunlicherweise
zunächst neben Grisebach und Marcel auch Ebner, Buber und Heim
abhandelt. Seine Auffassung wird aber erklärlich durch den Erweis, daß für
alle Genannten - je verschieden - das Subjekt-Objekt-Schema eine Seins-

Inkompetenz ausdrückt, die allein von der am begegnenden Du werdenden
geschichtlichen Existenz aufgehoben wird. Ähnlich charakterisiert der
Verfasser auch die Existenztheologen Bultmann, Gogarten, Ebeling und Fuchs,
für die Glaube und geschichtliche Existenz zusammenfallen und die Begegnung

- wenn auch verschieden, aber doch grundsätzlich - worthaft gedacht
ist.

Aber nun bleibt die entscheidende Frage, ob dieser Protest zum Ziel
gelangt, ob also das personal-worthafte Denken das Subjekt-Objekt-
Schema wirklich hinter sich zu lassen vermag. Jorgensen antwortet mit
einem Nein. Er beruft sich dazu noch einmal auf Heidegger: auch das
Personale, das Ich-Du, die Begegnung ist vorgestelltes Denken, ist
gesteigerte Metaphysik der Subjektivität. Das erweist der erkenntnistheoretische

Dualismus der Existenzphilosophen und -theologen, die auf mannigfache

Weise eigentliche und uneigentliche Wirklichkeit unterscheiden. Die
Affinität des Existenzdenkens zum Idealismus, den es zu bekämpfen auszog,
ist offenkundig.

Ist damit nicht zugleich die Affinität zur Mystik gegeben? Birgt die
Existenzphilosophie und -theologie letztlich die einzige Möglichkeit
wirklicher Uberwindung des Subjekt-Objekt-Schemas, die Subjekt gleich Objekt



296 Rezensionen

setzende Identität? Jorgensen glaubt, dies erweisen zu können: primär an
dem Mystik imd Existenzdenken gemeinsamen, den Schöpfungsgedanken
verachtenden Zug; zum andern daran, daß Heidegger selbst notwendig in
einer emanatistischen und pantheistischen «Topologie des Seyns» endet und
Theologen, die den späten Heidegger fruchtbar machen (H. Ott), ihm darin,
mutatis mutandis, folgen; weiter an dem mystischen Unterton der im ersten
Teil genannten Ich-Du-Philosophen, von denen nur Marcel dies offen zugibt,
und daß sowohl Jaspers als Tillich, die nicht eigentlich zu den Existenzdenkern

gerechnet werden können, durch die «Kombination» von Subjekt-
Objekt-Schema und Identitätsdenken letztlich in der Nähe der Mystik
landen; ferner, daß Meister Eckart sich strukturell und inhaltlich als Vorspiel
der Existenzphilosophie ausweist und daß die genannten Existenztheologen
Verwandtschaft zu ihm zeigen; endlich daran, daß auch Schleiermacher in
diese Ahnenreihe gehört, daß alle Existenztheologen ein gebrochenes
Verhältnis zum Alten Testament — dem Hauptwächter gegen die Mystik -
besitzen, und daß die existenziale Interpretation der Mystik den Weg ebnet.
Kurz: die Existenzphilosophie und -theologie zeigen bei ihrem Versuch
einer Uberwindung des Subjekt-Objekt-Denkens, daß sie ontologisch der
Identität und noetisch der Mystik zufallen.

Nim erweist aber sowohl die Struktur der auch von den «Überwindern»
gebrauchten Sprache als auch die moderne Physik, die oft zum Kronzeugen
für die «Überwindung» angerufen wird, daß das menschliche Denken und
damit Sein dem Subjekt-Objekt-Verhältnis in Wahrheit nicht entkommt.
Jorgensen läßt sich von hier aus den Wink geben für das, was er die rechte
«Plazierung» dieses Verhältnisses nennt. Er erhellt ein theo-ontologisch
ursprüngliches «subjekt-objekt-verhältnis» (NB: kleingeschrieben), das in
jedem Subjekt-Objekt-Erkennen - und sei es minimal - anwesend ist, dessen

Hypostasierung gleichermaßen hindert wie den Verlust des Gegenübers,
und so Anthropozentrismus und mystisches Gefälle gerade im existenziellen
Denken und Reden verbietet.

Eine Fülle von Material sucht den Gang der Darlegung und diese These

zu stützen. Ihr Recht, das wie alles Recht auf einer gewissen — vom Verfasser
selber zugegebenen - Einseitigkeit der Betrachtung beruht, scheint
unbestreitbar. Doch bleiben eine Reihe von Fragen offen. Neben solchen der
Interpretation (vor allem bei den Personalisten oder Tillich) steht im Mittelpunkt

wohl diese : Wenn es theologisch legitim ist, von einem (ontologischen)
«subjekt-objekt-verhältnis» zu sprechen, das im theologischen (und
allgemeinen) Subjekt-Objekt-Denken relevant wird, aber um seines ontologischen
Ursprungs willen weder hypostasiert noch zurückgelassen werden darf, hat
dann nicht rungekehrt die einzig mögliche logische Überwindung des

Subjekt-Objekt-Erkennens, also die Gleichsetzung, ebenfalls ein theo-
ontologisches Recht? Unseres Erachtens ist dieser Schluß unausweichlich.
Schon darum, weil die biblische Offenbarung sich ontologisch (sie!) nicht
eindimensional ausspricht. Das hätte Jorgensen erkennen können, wenn er -
mehr als er es tat — nicht nur auf die Schöpfungslehre, sondern auf die
Christologie oder gar auf die Eschatologie geschaut hätte. Vielleicht hätte
es ihn auch weitergeführt, wenn er die hermeneutische Frage gestellt hätte,



Rezensionen 297

die das klein- und großgeschriebene Verhältnispaar birgt. Doch ist es
unzweifelhaft ein Verdienst dieses dänischen Theologen und seines (leider
teilweise unscharf übersetzten und mit einem Ubermaß an Setzfehlern
gespickten) Werkes, auf die Sackgassen des Existenzdenkens aufmerksam
gemacht zu haben. Wenn die Zeichen nicht trügen, setzt der Verfasser eine
große Tradition fort. Gert Hummel, Saarbrücken

Gebhard Sauter, Zukunft und Verheißung. Das Problem der Zukunft in der
gegenwärtigen theologischen und philosophischen Diskussion. Zürich und
Stuttgart, Zwingli Verlag, 1965. 374 S.

Fasziniert vom Problem der Zukunft, das ja in der gegenwärtigen Theologie

und Philosophie eine erstaunliche Dominanz entwickelt, begibt sich
Gerhard Sauter in ein hartes, intellektuell anspruchsvolles, kritisches
Gespräch mit der gegenwärtigen Theologie und Philosophie. Mag der Anstoß
zum Nachdenken über die Zukunft stark von der Philosophie her (Bloch!)
bestimmt sein, Sauters Unternehmen ist im Spannungsfeld der biblischen
Thematik von Eschatologie, Hoffnung und Verheißung sachlich motiviert
genug.

Die theologische Standortbestimmung findet statt in der Analyse der
mannigfachen Konsequenzen der Eschatologie, und zwar unter Aufnahme
des Gesichtspunktes eines «paneschatologischen Traumes» (S. 84), worunter
K. Barth die Deutung der Eschatologie als Transzendenz zuungunsten der
Hoffnung als christlicher Zukunftserwartimg versteht. Diese Analyse führt
von der konsequenten Eschatologie über Althaus zur Eschatologie der
Krisis der Zeit bei Barth.

Im Abschnitt «Entfaltung» beginnen die eigenen Intentionen Sauters
Konturen anzunehmen, mehr versteckt, aphoristisch, weniger explizit, aber
deshalb auch nicht aufdringlich und doch eindringlich; und zwar stets
orientiert am Thema Verheißimg. Die Welt befindet sich «in statu promis-
sionis». «Ihr Noch-nicht-Sein intendiert — als Verheißung und nicht als
apophantische Intention ihrer selbst! - ein Sein» (S. 160f.). Hoffnung
braucht «Eingedenken», «dieses Eingedenken zielt jedoch auf Wahrheit in
statu promissionis, nicht auf Analogizität von Situationen» (S. 212). «Gottes
Treue ist vollzogene Wahrheit in statu promissionis» (a. a. O.). Jesus selbst
verifiziert die Verheißung, macht sie wahr, läßt sie «wirklich werden im
proleptischen Vorschein ihrer Erfüllung» (S. 258). Und so heißt es eben auf
den letzten Seiten: «Das Noch-Nicht ist Ausdruck des Handelns Gottes selbst
in seiner Offenbarung, die Verheißung und nicht Enthüllung (Apokalypsis)
ist» (S. 367). Deutlich wird so die starke, aber differenzierte, im Gespräch
mit biblisch-zentralen Begriffen erarbeitete, wenn auch nicht deutlich
christologisch begründete Betonung des Noch-Nicht, wohl als ausgesprochener

und nicht ausgesprochener Gegensatz zu manchem theologischen
Entwurf der Gegenwart und jüngsten Vergangenheit, aber auch als Parole
gegen die «Weltlogik» der Philosophie, «die ohne Spannungsbogen von
Verheißung zur Erfüllung auskommen kann, weil alles schon potentiell
eingetragen ist» (S. 354).



298 Rezensionen

Ohne Zweifel ein erstaunliches Buch, Zeugnis intellektuellen Könnens
und theologischen Scharfsinns. Das mehr Andeutende als bestimmt Formulierte

macht die Lektüre schwerer noch als die anspruchsvolle und sorgfältig
gewählte, präzise Begrifflichkeit. Jedenfalls wird eine klare Tendenz in
Sauters Buch ersichtlich, die übrigens nicht unumstritten bleiben wird. Man
mag sie besonders auch in der Konfrontation mit K. Barth erkennen, etwa
dort, wo er von dem «systematisch überlasteten Gewicht der Christologie»
(S. 257) spricht und betont, daß Jesus Christus sich selbst «ganz in die
Verheißungsgeschichte stellt» (S. 258). Hans Ruh, Bern

Notizen und Glossen

Zeitschriftenschait

Schweiz. The Ecumenical Review 80, 2 (1968): M. Machovec, Evangelism
and Missionary Activity from a Marxist Viewpoint (116-121); J. Masson,
S. J., Mission, Missions, Evangelism (131-137); W. J. Hollenweger, Evangelism

and Brazilian Pentecostals (163-170). Evangelisches Missions-Magazin
112, 1 (1968): W. J. Hollenweger, Amt und Struktur der Gemeinde (7-16);
F. Raaflaub, Situation des Pfarrerstandes in Afrika (17-30). Freiburger
Zeitschrift für Philosophie und Theologie 15, 1 (1968) : 15, 1 (1968) : H. Stirnimann,
Barths Tauf-Fragment (3-28); P. Eicher, Immanenz oder Transzendenz?
Gespräch mit K. Rahner (29-62); Margot Schmidt, Regio dissimilitudinis
(63-108); J.-J. von Allmen, Zum Gespräch über die bekenntnisverschiedenen
Ehen (128-136). Judaic,a 24, 1 (1968): K. Hruby, Der Messianismus im
christlichen Denken (1-26); A. M. Goldberg, Schöpfung und Geschichte. Der
Midrasch von den Dingen, die vor der Welt erschaffen wurden (27-44);
H. Schmid, Erwägungen zur Gestalt Josuas in Überlieferung und Geschichte
(44-57). Kirchenblatt für die reformierte Schweiz 124, 13 (1968): C. Briitsch,
Siehe, ich mache alles neu (194-197); H. Weidmann, Martin Luther und seine

Heidelberger Thesen (197—201). Reformatio 17, 5 (1968): R. Leuenberger,
Stellen uns die Herztransplantationen vor ein theologisches Problem?
(301-309). Revue de théologie et de philosophie 16, 3 (1968): F. Bovon, Le
Christ, la foi et la sagesse dans l'épître aux Hébreux (129-144); G. Widmer,
Intelligibilité et incompréhensibilité de Dieu (145-162); R. Kasser, Les deux
Apocalypses de Jacques (163—186). Verbum caro 85 (1968) : G. Siegwalt, Sacerdoce

ministériel et ministère pastoral (16-35); J. Bosc, L'eucharistie dans les

églises de la réforme (36-47); B.-D. Dupuy, Doctrine et pratique de l'eucharistie

dans l'Eglise catholique contemporaine (48-63). 86: Ph. Reymond,
Vers ime traduction française œcuménique de la Bible (52-65). Zwingliana
12, 9 (1968): F. Ganz-Weidmann, Jakob Ganz, II (624-664); E. Zsindely,
Heinrich Bullingers Berufungen im Jahr 1531 (668-676).

Belgien. Ephemerides tlieologicae lovanienses 44, 1 (1968): R. Le Déaut,
Les études targumiques (5-34); M. Dahood, Ugaritic and the Old Testament


	Rezensionen

