Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 24 (1968)
Heft: 4
Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Miszellen

Wozu Hypothesen?

Beispiele aus der Evangelienforschung

In der Forschung werden Thesen, Hypothesen und Theorien benétigt, um
undurchsichtige Zusammenhénge versuchsweise verstindlich zu machen,
bestimmte Querverbindungen zu entdecken oder gewisse Tatbestéinde unter
eine neue Beleuchtung zu riicken. Das gilt auch fiir die neutestamentliche
Wissenschaft. Man kann Hypothesen-arme und -freudige Forschungsab-
schnitte erkennen, und man geht gewil3 nicht fehl, wenn man unseren Tagen
nachsagt, sie seien umfassenden Theorien gegeniiber ausgesprochen zaghaft!,
dafiir jedoch um so fréhlicher im Gebrauch von Hypothesen. Ich treffe diese
Feststellung nicht, weil ich das Aufstellen von Arbeitshypothesen fir falsch
hielte. Das Liécherlichmachen eines anderen Forschers ist eines echten
Forschers unwiirdig und schadet zuletzt nie dem Angegriffenen, sondern
dem Angreifer. Ich meine im Gegenteil, daB3, wer sich zu keiner Hypothese
vorwagt, der Forschung auch nur schwerlich einen gréfleren Durchbruch
offnen kann. Dagegen sind die wagemutigen Forscher wie der zu frih
verschollene Ernst Lohmeyer zu den Vétern der progressiven Forschung
geworden, weil sie es wagten, die Beobachtungen ihrer Intuition auch ohne
tragfahige Beweise vorzutragen. Wir haben also gar keinen Grund, den Mut
irgendeines anderen Forschers zu beldcheln, auch wenn dieser staunenswerte
Hypothesen aufstellt.

Aber wir sollten uns fragen, ob wir unsere Methodik etwa von Zeit zu
Zeit iiberpriifen miilten, um — wenigstens in unseren eigenen Untersuchungen
— keine allzu groBe Unordnung eintreten zu lassen. Wir sollten mit anderen
Worten in dieser Hypothesen-freudigen Etappe mit jenem Schufl Selbst-
kritik an unsere Arbeit herantreten, der zur Abklirung von Wahrscheinli-
chem und nur Vermutbarem einfach notig ist. Ich mochte nicht fordern,
dalB wir uns unter dem Traditionszwang einer «Einleitung in das Neue
Testament» grundsétzlich jeder Hypothese entschlagen und die «Hypo-
thetiker» zu «Aulenseitern» abstempeln sollten. Aber ich wiirde es begriilen,
wenn wir unsere neuen und samtliche alten Hypothesen — und diese alten
doppelt! — dem Feuer der Selbstkritik aussetzen wiirden.

1. Was ist eine Hypothese ?

Im weiteren Sinne ist eine Hypo-these eine Vermutung, die eine groBere
Anzahl von Beobachtungen zueinander in einen engeren Zusammenhang
bringt, den ich diesen unter-stelle. Von da aus lieBe sich allerdings fast alles,

1 E. Kisemann, Exegetische Versuche und Besinnungen, 1 (1960), im
Vorwort 8. 7: «Es ist nicht zufillig, dal} wir Entsprechendes zu diesen
Entwiirfen nicht aufgebracht haben.»



276 Miszellen

was in wissenschaftlicher Arbeit erstellt wird, als Hypothese kennzeichnen.
Darum ist es verniinftiger, eine etwas feinere Differenzierung vorzunehmen,
um den jeweiligen Wahrscheinlichkeitsgrad mit in die Begriffsbildung auf-
zunehmen. So besehen, empfiehlt sich die Unterscheidung von vier metho-
dischen Schritten und Begriffen:

a) Der fiir die Wissenschaft gewichtigste Schritt sind die Beobachtungen.
Koénnte man die Forschung auf das unbedingt Notige einschrianken, so wiirde
man sich auf die Mitteilung von Beobachtungen einigen miissen. Beobachtun-
gen benoétigen keine Beweise oder Begriindungen. Sie bleiben bestehen,
wenn sich eine Deutung (These oder Hypothese usw.) als falsch erwiesen hat,
und sind dann neu einzuordnen. Wer eine fremde Hypothese anficht und
deren Beobachtungen nicht besser zu erkliren vermag, steht auf verlorenem
Posten. Denn natiirlich lassen sich Beobachtungen nur scheinbar wegreden.
So sind die Beobachtungen das Fundament jeder wissenschaftlichen For-
schung. Das geringste Recht, das jeder noch so erbdrmliche Beitrag bean-
spruchen darf, ist, da3 man seine neuen Beobachtungen als solche zur
Kenntnis nimmt und priift, selbst wenn man die zu deren Deutung gleich-
zeitig vorgetragene Hypothese anzufechten in der Lage ist. Wirde man,
wie heute allgemein iiblich, die fremde These mit der Bemerkung «anders
N.N.» samt deren eigenen Beobachtungen ad acta legen, so wiirde man die
eigene Untersuchung als nicht auf dem neuesten Forschungsstand bezeichnen.
Die Bemerkung «anders N.N.» hat ja nur Sinn, wenn der Angefochtene keine
neuen Beobachtungen beigebracht hat.

b) Der zweite Schritt methodischen Vorgehens ist die These. Die These
st68t in Form einer Anfrage oder einer Behauptung in Neuland vor, indem
sie bestimmte Konsequenzen aus bestimmten Beobachtungen zieht. Thesen
kann man nicht beweisen. Weil sie «gesetzt» sind, haben sie bestenfalls
Vermutungswert. Selbstverstindlich lassen sich Thesen absichern und bis
zu einem gewissen Wahrscheinlichkeitsgrad unterbauen. Man sollte sich aber
nie auf sie verlassen und auf ihnen weiterbauen. Denn sie sind die Anfragen,
die eine Diskussion anregen sollen. Ein gelehrtes Geb#aude, das auf Thesen
errichtet wire, wire im besten Sinne des Wortes frag-wiirdig.

c) Stellen mehrere Beobachtungen vor ein uniiberschaubares Problem, so
ist es sinnvoll, zu ihrer Deutung eine Hypothese vorzutragen, um einen
verstindlichen Zusammenhang zwischen den einzelnen Beobachtungen her-
zustellen. Man setzt in diesem Falle nicht eine Anfrage (These), sondern
«unterstellt» bestimmte Zusammenhéinge. Hypothesen lassen sich ebenso
wenig wie Thesen beweisen. Sie lassen sich anhand der bekannten oder
neuartiger Beobachtungen hochstens Gberprifen, verwerfen, verbessern oder
im giinstigsten Falle zur Wahrscheinlichkeit erheben. Eine Unterform der
Hypothese ist die «Arbeitshypothese», welche nicht von bestimmten Beob-
achtungen ausgeht, sondern nach solchen sucht. Da man tatséchlich in
vielen Fillen erst etwas sieht, wenn man eine sachgerechte Frage gestellt
hat, kann der Anschein entstehen, als entspriangen die mit einer Arbeits-
hypothese aufgefundenen Beobachtungen dieser selbst. Es gilt jedoch auch
hier, daf} die Beobachtungen, auf welchem Wege immer sie gefunden wurden,
noch nach dem Wegfall der Arbeitshypothese ihre Giltigkeit behalten, falls



Miszellen 277

es sich wirklich um solche handelt und nicht nur um vom Programm einge-
steuerte Téuschungen. Jede Hypothese bleibt so lange in Giiltigkeit, als sie
nicht biindig widerlegt oder durch eine bessere ersetzt werden kann. Um das
oben angezogene Beispiel noch einmal zu bemiihen: Wer den Hinweis
«anders N.N.» benutzt, sollte wissen, dal3 er auf eine Widerlegung des An-
gegriffenen verzichtet und darum auch nur den Versuch einer anderen
Hypothese neben die — nicht! — angefochtene éltere Hypothese stellt. Diese
Verweisung ist also kein Anzeichen eines allzugroflen Selbstvertrauens, auch
wenn man die eigene Anschauung in grofler Hirte vortragt. Die Verweisung
«anders N.N.» tibertriigt die Last, die vorgetragene gegen die angefochtene
Hypothese abzuwigen, ausdriicklich auf den Leser, der als kritische Instanz
gegen den Kontrahenten aufgerufen wird, aber auch gegen den Angreifer
entscheiden kann. Man sollte sie daher nur benutzen, wo man sich der
Zustimmung seiner Leser unbedingt sicher ist.

d) Der letzte Schritt wire die Theorie. Die Theorie ist der iibergreifende
Versuch, mehrere Hypothesen zu einer Gesamtsicht zu ordnen. Eine Theorie
zur Schaffung neuer Hypothesen oder zur Deutung von Beobachtungen ist
ein Widerspruch in sich selbst. Denn die Theorie ist als krénender Abschluf3
bestenfalls eine letzte Anfrage im ibergreifenden Sinne. Die Theorie 148t
sich, vertreten, aber nicht einmal wahrscheinlich machen. Sie ist der not-
wendige Versuch einer Gesamtantwort. Weil sie héchstens den Wert einer
Vermutung hat, fordert sie die Forschung stédndig heraus, an ihrer Ablésung
zu arbeiten. Das bedeutet einmal, dal man um der Klarheit der Sachlage
willen bisweilen auf diesen Versuch gar nicht verzichten kann und darf,
und zum anderen, dal man jeder Theorie die ihr gebithrende Ehre erweist,
indem man an ihrer Ablésung arbeitet. Eine solche Ablésung kann allerdings
nicht durch einige handfeste Anfragen herbeigefiihrt werden. Das Am-
Boden-Zerstoren ist das Vorrecht der Generale glicklicherweise tiberholter
Zeiten, aber nie das Recht eines Forschers gewesen. Eine Theorie abzuldsen,
ist erst dann gelungen, wenn eine neue, bessere Theorie begrindet worden ist.
Das Maf, an dem der Wert der Theorien gemessen werden mufl, ist darum
dhnlich wie bei der Hypothese die Anzahl der Beobachtungen bzw. in
unserem Falle der Hypothesen und Thesen, die durch die Theorie in eine
einsichtige Ordnung gebracht werden kénnen.

2. Was praktiziert man heute?

Im folgenden mochte ich anhand von drei Beispielen zeigen, in welcher
Weise unsere Forschung gegenwirtig arbeitet. Ich wéhle die Beispiele aus
dem meiner Arbeit naheliegenden Bereich, ohne damit irgendeine Wertung
zu verbinden, und ich bitte die Kritisierten um Nachsicht. Mir geht es auch
nur um die Frage, inwieweit die methodischen Grundfragen sachgemil}
gehandhabt werden.

a) Carl Daniel Peddinghaus, Die Entstehung der Leidensgeschichte
(Dissertation Heidelberg 1966).

Peddinghaus behandelt die Passionstradition, die M. Dibelius? von form-



278 Miszellen

geschichtlichen und R. Bultmann® von traditionsgeschichtlichen Gesichts-
punkten her grundlegend bearbeitet hatten. Aullerdem hatte sich der hier
Schreibende in die Diskussion eingeschaltet?. Blicken wir auf den forschungs-
geschichtlich zurtickgelegten Weg zuriick!

M. Dibelius hatte beobachtet, daf3 die Passionsgeschichte ein zusammen-
hingendes Erzéhlungsstiick darstellt, in welchem der Schriftbeweis domi-
niert. Er empfahl die Annahme, die Traditionseinheit sei aus dem apologe-
tischen Riickblick entstanden, der die Schrift (Dibelius nannte Texte) als
Leidensgeschichte las. Hierbei handelt es sich um eine echte Hypothese.
Bestimmte Beobachtungen werden genannt und mit Hilfe bestimmter
Erwigungen (einer Hypothese) erldutert.

Anders verfahrt R. Bultmann. Er kennzeichnet bestimmte Episoden der
Gesamterzéhlung aus formalen Griinden als primér selbstéandige Erzdhlun-
gen. Ein postulierter historischer Faden (ein Erinnerungsrest) habe fir die
Einordnung dieser Einzelstiicke den Rahmen abgegeben. Das ist im ganzen
keine neue, tiber M. Dibelius hinausfilhrende Hypothese. Vielmehr werden
hier die an anderen synoptischen Stoffen gewonnenen Einsichten auf den
neuen Gegenstand der Passionstradition {ibertragen. Ich glaube nicht, daB
dies methodisch erlaubt ist®. Bultmann hat sich tber Recht oder Unrecht
einer solchen Ubertragung nirgends geiuBert.

Unerlaubt ist Bultmanns Antwort auf meine oben erwihnte Arbeit. Er
referiert nicht meine Beobachtungen, sondern nur meine Hypothese, um
dann zu schlieBen: «Die Argumentationen Schilles sind aber so problema-
tisch?, da@ sie nicht iiberzeugen.» Dies Dekret differenziert nicht zwischen
Beobachtungen, die matiirlich auch Bultmann hétte beachten (und vor-
fithren) miissen, und der Hypothese. Mit dem Gewicht des anerkannten
Forschers wird der Neuling an die Wand gedringt, indem ihm — in meinen
Worten — Unklarheit des Denkens («problematisches Argumentieren») auf-
gestempelt wird.

Meine Untersuchung war von der neuen Beobachtung ausgegangen, dafl
der iltere Grundbestand der Passionstradition segmentiert ist (Nacht der
Gefangennahme, Hinrichtungserinnerung, Graberzdhlungen). Diese Beob-
achtung korrigiert die von M. Dibelius behauptete Einheitlichkeit in etwa.
Zur Erklirung der Segmentierung hatte ich die Annahme vorgeschlagen,

2 M. Dibelius, Die alttestamentlichen Motive in der Leidensgeschichte
des Petrus- und des Johannes-Evangeliums: Festschrift W. Baudissin (1918),
S. 125 ff.; Die Formgeschichte des Evangeliums (1966°%), S. 178 ff.

3 R. Bultmann, Die Geschichte der synoptischen Tradition (19615),
S. 282 ff.

4 @. Schille, Das Leiden des Herrn: Zs. Theol. Ki. 52 (1955), S. 161 ff.

® Vgl. meine Bemerkungen dazu: G. Schille, Anféinge der Kirche (1966),
S. 44 f., unter Punkt 2.

¢ Schille (A.4); Bultmann (A.3), S. 450 f.

7 Dies Diktum hat sichtlich seinen Zweck erreicht. So begegnet das Wort
«problematisch» zur Kennzeichnung meiner Arbeiten zum Beispiel hiufig
bei Ferdinand Hahn.



Mzszellen 279

die Erinnerung habe sich in gottesdienstlichen Feiern gefestigt. Die Seg-
mentierung 148t sich nicht durch apologetische Bedurfnisse erklidren, wohl
aber auf dem Hintergrund segmentierender Begehungen (der Verratsnacht
in einer Nachtwache, des Todestages etwa in Gebetsstunden, des Oster-
morgens), welche die Erinnerung, weil diese Erinnerung ist, trotzdem
eigenartig einheitlich erhalten. Vergleichsweise verwies ich darauf, daf die
Einsetzungsworte des Herrenmahles eine dhnlich «segmentierte» (das ist
auf die Verratsnacht eingeschrinkte) Erinnerungseinbeit darstellen. Hierbei
geht es m.KE. methodisch iiberschaubar zu: a) Beobachtungen werden
genannt, b) zu deren KErkldrung eine Hypothese vorgetragen wird, die
¢) der von M. Dibelius tiberlegen ist, weil sie mehr Beobachtungen als in
der dlteren Hypothese beruicksichtigt.

C. D. Peddinghaus beginnt daher mit einer Kritik meiner Hypothese.
Da wir nur auf die Arbeitsweise achten wollen, sind die kritischen Ein-
wendungen hier unerheblich; denn sie sind ja keine neuen Beobachtungen.
Das Ergebnis ist eine Art Synopse des vorher Behaupteten: Die Passions-
geschichte sei in der gottesdienstlichen Riickschau (erméfBigter Schille) zur
Zeit der zweiten urchristlichen Generation auf dem Hintergrund von Ps. 21
LXX (radikalisierter Dibelius) entwickelt worden, wobei so gut wie keine
echten Erinnerungen zugrundegelegt werden konnten (radikalisierter Bult-
mann). Was ist hier passiert? Ich meine, hier ist ein folgenschwerer metho-
discher Fehler unterlaufen. Peddinghaus iibersieht die Differenz zwischen
Beobachtungen und Hypothese und behandelt die Beobachtungen wie un-
verdullerliche Teilstiicke der Hypothesen. Man wird ihm dies wegen seines
tiberragenden Vorgingers R. Bultmann nicht wbelnehmen dirfen. Auf
diese Weise werden sowohl die von M. Dibelius vorgetragenen als auch die
von mir ergidnzten Beobachtungen nicht ernst genommen, geschweige
erklirt, nur die Hypothesen angefochten. Das Ergebnis ist dann auch keine
Hypothese, die den é&lteren Hypothesen irgendwie vergleichbar oder gar
uberlegen wire®. Denn die von M. Dibelius konstatierte KEinheitlichkeit
ebenso wie die von mir beobachtete Segmentierung der Passionstradition
werden nicht berticksichtigt. Vielleicht hat Peddinghaus sogar nicht einmal
erkannt, worin der neue Beitrag meiner Untersuchung besteht, woran
allerdings R. Bultmanns Verdikt schuldig sein diirfte. In einem Wort: Die
Dissertation von Peddinghaus fihrt tiber die von mir begriindete Situation
nicht hinaus. Das ist schade, gerade wenn man den sauberen Ernst dieser
Untersuchung sonst erkennt.

b) Kurt Niederwimmer, Johannes Markus und die Frage nach dem
Verfasser des zweiten Evangeliums®.

Die Nichtbeachtung methodischer Grundeinsichten wird man dem Auf-
satz von Niederwimmer so nicht nachweisen kénnen. Denn er bearbeitet die
im Titel angekiindigte Sachfrage im Stil einer gut angelegten Untersuchung.
An der entscheidenden Stelle dringt ihn sein Thema zu einer neuen Hypo-

8 Peddinghaus empfindet das selbst, wenn er sein Ergebnis auf S. 155

ungewohnlich nennt.
¢ Zs. ntl. Wiss. 58 (1967), S. 172-188.



280 Miszellen

these. Um die bekannte Papiasnotiz endgiiltiz ausschalten zu kénnen, geht
er auf die topographischen Angaben des Markusevangeliums ein. In An-
lehnung an H. Conzelmann, der Lukas Unkenntnis der palédstinensischen
Geographie nachweist,!® behauptet er, auch der Verfasser des dltesten
Evangeliums zeige keinerlei Kenntnis Palidstinas. Die aus dieser Hypothese
gefolgerten Thesen, der Verfasser des Evangeliums kénne mit dem Johannes
Markos der urchristlichen Tradition nicht identisch sein, oder die Bevorzu-
gung Galildas in diesemm Werke sei ein literarischer Schematismus (weil man
Jesu Herkunft aus Galilda kannte), lasse ich hier unbesprochen. Auf Hypo-
thesen aufgestockte Thesen — um eine Theorie kann es sich der Gering-
figigkeit des Gegenstandes wegen kaum handeln — sollte man nie ernst
nehmen.

Etwas anders steht es um die Behandlung der topographischen Notizen
des dltesten Evangeliums. Wenn man sich einigt, dal3 eine Angabe falsch
sein kann, weil sie schon in der Uberlieferung falsch angeboten worden war,
oder umgekehrt, daB sie gelegentlich aus der Tradition richtig in eine falsche
Gesamtsicht des Evangelisten einriicken konnte, wenn man also Ausnahmen
von der Regel gelten 14+, sind Niederwimmers Aufstellungen eine selbstén-
dige Hypothese. Eine andere Frage ist, ob es noch andere Hypothesen zum
Gegenstand gibt. Niederwimmer berichtet dariiber nichts. Also darf man
annehmen, daB in den Kreisen der Forscher ausschlieBlich die hier wvor-
getragene Meinung besteht. Weit gefehlt! In einer einzigen Anmerkung, die
sich zudem nur auf eine Einzelheit zu beziehen scheint, gibt Niederwimmer
wenigstens zu erkennen, daf3 irgendeiner es anders gesagt hat. Hier ist also
der typische Fall der Methode «anders N.N.»! Ubrigens war ich der andere!l,
sonst héatte ich es gewill gar nicht bemerkt. Ich hatte in Nachfolge E. Loh-
meyers und in Kritik gewisser Behauptungen R. Bultmanns zu begrinden
versucht, daf3 die spérlichen topographischen Angaben des Markusevange-
liums sehr wohl gute Erinnerung enthalten und von einem Palédstinenser
niedergeschrieben worden sein konnten, falls man dies und das unterstelle —
man lese dort nach. Indem Niederwimmer die fremde Hypothese nicht als
solche erwihnt (vorfithren wire offenbar eine zu hohe Forderung), verkauft
er den eigenen Beitrag unter dem Ladenpreis.

Niederwimmer hélt eine irgendwie positive Erkldrung fiir den seiner
Meinung nach zu postulierenden Sachverhalt nicht fir nétig. Er zerstort
die Glaubwiirdigkeit bestimmter markinischer Aussagen, ohne verstédndlich
zu machen, wie es zu diesem betriiblichen Zustand eigentlich geltommen sei.
Im Gegenteil, er baut weitere Thesen auf sein Ergebnis. Ich empfinde dies
als methodisch «leichtfertig», ein Wort, das Niederwimmer sich dem Markus
anzuhingen erlaubt hat.!? Hier ist die Methode: Kritik gentigt, denn Kritik

10 H. Conzelmann, Die geographischen Vorstellungen im Lukasevangelium
(Diss. Tibingen 1951).

11 G. Schille, Die Topographie des Markusevangeliums, ihre Hinter-
grinde und ihre Einordnung; Zs. Deutsch. Pal.-Ver. 73 (1957), S. 133 ff.

12 Niederwimmer (A.9), S. 183: «die Leichtfertigkeit, mit der der Evan-
gelist in topographischen Belangen umgeht.»



Miszellen 281

allein ist moralisch, zu beobachten. Ich méchte mir fur diese Spezies von «Me-
thodik» eine Definition ersparen!s. Man werte das, bitte, nicht als Freibrief aus.

¢) Theodor Lescow, Jesus in Gethsemane bei Lukas und im Hebraerbrief!4.

Was wir bei K. Niederwimmer nicht verfolgt haben, den Aufbau von
Hypothesen auf Hypothesen, soll das folgende Beispiel illustrieren. Lescow
geht von den Aufstellungen R. Bultmanns aus, der innerhalb der Wort-Jesu-
Uberlieferung eine Gruppe der «biographischen Apophthegmata» heraus-
arbeitet (Hypothese a1)!5. Ich wiirde das bereits kritisieren, was hier jedoch
nichts zur Debatte beitrdgt. Sodann findet Lescow im Hintergrund der
synoptischen Gethsemane-Episode zwel ineinandergearbeitete biographische
Apophthegmata (Hypothese a2), wobei die schon oben geriigte Uber-
tragung von Beobachtungen an einem bestimmten Redegenus (nach
R. Bultmann: Wort-Uberlieferung) auf ein durchaus anderes (Erzahlungs-
stoff der Passionsgeschichte) wiederkehrt. Darum erscheint mir die neue
Hypothese gleich eines ganzen Schocks von kritischen Anfragen bedirftig.
Im weiteren Verlauf seines Beitrages widmet sich Lescow dem Absatz
Hebr. 5, 5-10, hinter welchem ich einen Hymnus vermutet hatte (Hypo-
these b1)1%. Im Gefolge von G. Friedrich!? kritisiert er meine Analyse (die
Einzelheiten dieser Kritik stehen hier nicht zur Diskussion) und gelangt
seinerseits zur Annahme eines siebenzeiligen Hymnus: Einleitungszeile und
zwel Dreizeiler (Hypothese b1 in korrigierter Gestalt). Doch nun erkennt er
dahinter noch eine hymnische Vorform, die nur die Zeilen 1 und 5-7 seines
Postulates enthalten haben soll (das ist Hypothese b2). Damit erzielt er ein
Ergebnis, das dem einen der beiden Gethsemane-Apophthegmata (dem in
der lukanischen Gestaltgebung ausgefiihrten) nahekommt. Hier liegt
methodisch eine Verkniipfung von Hypothese b2 an a2 vor. Das ist zu viel.

Es handelt sich bei den angefiihrten Beispielen nur um eine Auswahl
von Studien, die mir neulich vor die Augen gerieten. Ich mé&chte mich bei
den Verfassern entschuldigen, daB3 ich ausgerechnet ihre Beitrdge wihlte.
Schon vor Jahren hatte ich eine &hnliche Kritik geplant. Man tduscht sich,
wenn man meint, dergleichen korrigiere sich von selbst. Im Bereich der
kritischen Forschung hat die Behauptung W. Marxsens, es gidbe so gut
begriindete Hypothesen, dal3 man den Studenten die Gegenpositionen nicht
erst vorzufithren brauchel8, bittere Friichte getragen. Wir sind auf dem

13 Dagegen hat K. Kisemann fiir das, was ich hier betreibe, die Kenn-
zeichnung Antikritik geschaffen, iibrigens eine Sprachbildung ahnlich Kon-
terrevolution.

14 Zs. ntl. Wiss. 58 (1967), S. 215-239.

15 Bultmann (A.3), S. 26 ff.

16 G. Schille, Erwagungen zur Hohepriesterlehre des Hebrderbriefes. Zs.
ntl. Wiss. 46 (1955), S. 97 ff.; Frihchristliche Hymnen (1962/65), S. 38.

17 G. Friedrich, Das Lied vom Hohenpriester im Zusammenhang von
Hebr. 4, 14-5, 10: Theol. Zs. 18 (1962), S. 95 ff.

18 Tn dem durch seinen Mut von den dhnlichen Werken abstechenden
Buch von W. Marxsen, Einleitung in das Neue Testament (19642), mehrmals
praktiziert.



282 Miszellen

besten Wege zu einer unserem Forschungszweig eigenen Methodik, die uns
gewill niemand auf irgendeinem anderen Sektor der Wissenschaft abkauft.
Wenn wir uns nicht schleunigst an die besseren Traditionen einer ver-
gangenen &lteren Forschungsepoche erinnern, wird bald niemand mehr
genotigt sein, auf den Beitrag eines anderen einzugehen. Die Kunst, diesen
zu lesen und gar zu verarbeiten, das meine ich nun allerdings gezeigt zu
haben, diese Kunst ist uns weithin abhanden gekommen, von den rihm-
lichen Ausnahmen abgesehen, die stets iibersehen werden.

Ich erwige daher schon lange, ob man nicht die Herausgabe einer wissen-
schaftssatirischen Zeitschrift anregen sollte. Thre Spalten zu fiillen, wiirde
das im neutestamentlichen Sektor anfallende Material der jiingsten zehn
Jahre auf Jahre hinaus ausreichen.

Gottfried Schille, Borsdorf bei Leipzig

Neue tschechische Bibeliibersetzung

Als erster Teilband der neuen tschechischen Ubersetzung des A. T. und
N.T., von deren Vorbereitung wir vor einiger Zeit berichteten!, erschien
neuerdings in Prag die Genesis mit Kommentar als ein schmuckes, auch
auBerlich ansprechendes und gut ausgestattetes Buch von fast 300 Seiten.

In den Jahren 1579-94 war die klassische Bibeliibersetzung der tsche-
chischen Reformation in Krélice in Mé&hren gedruckt worden, die sog.
Kralitzer Bibel. Die erste Auflage war ein umfangreiches Werk in sechs
Bénden, da die Béhmischen Briider den Text mit ausfithrlichen exegetischen
Anmerkungen versehen hatten. Spidtere Ausgaben erschienen dann ohne
Kommentar, die letzte von den Briidern besorgte im Jahre 1613. Seit jener
Zeit hat die tschechische Sprache erhebliche Wandlungen durchgemacht.
Viele Ausdriicke der damaligen Sprache sind v6llig veraltet und dem heutigen
Leser unversténdlich geworden.

So wurde das Bediirfnis nach einer neuen Ubersetzung in der heutigen
Schriftsprache immer dringender. Fiir das N. T. brachte der Prager Neu-
testamentler Prof. Zilka 1933 eine vollig neue Ubersetzung heraus. Gerade
hier zeigte es sich freilich, dal} es empfehlenswert ist, um Einseitigkeiten zu
vermeiden, eine Neutlibersetzung nicht einem einzelnen Autor zu {ibertragen,
sondern auf eine breitere Mitarbeiterbasis mit kirchlicher Beauftragung zu
stellen.

Im Februar 1961 fand sich unter Leitung des Alttestamentlers der Co-
menius-Fakultdt in Prag, Prof. Bié, eine Gruppe von wissenschaftlich ge-
schulten und interessierten Mitarbeitern zusammen, die sich zunéchst probe-
weise, dann systematisch an die Vorbereitung einer neuen Ubersetzung des
A.T. machten. Thre ersten Ergebnisse legten sie den Gemeinden und der
Kirchenleitung zur Priifung vor. Die Erfahrungen waren ermutigend, die
Leitung der Ev. Kirche der Béhmischen Briider ibernahm selbst die Ver-

1 Theol. Zeitschr, 21 (1965), S. 80.



Miszellen 283

antwortung fiir die Arbeit und ernannte die Arbeitsgruppe zur kirchlichen
Ubersetzungskommission. Thr gehéren 15 Mitglieder unter der Leitung von
Prof. Bi¢ an, und zwar nicht nur aus den Reihen der Ev. Kirche der Bohmi-
schen Bruder, sondern auch aus andern Denominationen, so dafl die neue
Ubersetzung in 6kumenischer Zusammenarbeit entsteht. Fiir das N. T. kon-
stituierte sich eine é&hnliche Gruppe unter Leitung des Neutestamentlers der
Comenius-Fakultiat, Prof. Soudek.

Bedeutsam ist, daB3 die neue Ubersetzung des A. T. mit einem Kommentar
erscheint. Es ist dies iiberhaupt der erste eigenstdndige Kommentar in
tschechischer Sprache. Er ist das Ergebnis intensiver, solider fachwissen-
schaftlicher Besinnung iiber dem Text, beriicksichtigt die modernsten Er-
gebnisse exegetischer Forschung und entspricht allen Anforderungen theo-
logisch-wissenschaftlicher Arbeit. Zugleich aber ist er auf die Bediirfnisse
der Gemeinde eingestellt und hilft dem Leser zu einem Hoéren auf das Wort
Gottes und seinen Anspruch auf den Menschen unserer Zeit. Die Ubersetzung
selbst darf als vorziiglich bezeichnet werden. Bei aller Treue gegentiber dem
Original ist ein fliissiger, ungemein ansprechender, nicht nur gut lesbarer,
sondern auch liturgisch bestens verwendbarer Text entstanden, dem es ge-
lungen ist, die poetischen Abschnitte in gehobener, ausdrucksvoller Dar-
bietung wiederzugeben.

In den Gemeinden hat das Werk einen iiberaus dankbaren und freudigen
Widerhall gefunden. Die gesamte Auflage des ersten Bandes ist bereits ver-
griffen. Im Herbst soll der niéchste Teilband herauskommen. Da auch die
neutestamentliche Ubersetzergruppe in Bilde einen ersten Teil heraus-
bringen wird, darf in absehbarer Zeit mit dem Vorliegen der neuen Uber-
setzung fur die gesamte Heilige Schrift gerechnet werden. Das Krscheinen
der neuen Bibeliibersetzung ist um so bedeutsamer, als in den geistigen
Auseinandersetzungen der Zeit eine moderne Ubersetzung der Schrift un-

erldffliche Voraussetzung ist. Martin Hoffmann, Bisses, Hessen
Rezensionen
Hans WILDBERGER, Jesaja. Fasc. 2-3. = Biblischer Kommentar, Altes

Testament, 10, 2-3. Neukirchen-Vluyn, Neukirchener Verlag des Er-
ziehungsvereins, 1966, 1968. P. 81-160; 161-240.

Le commentaire sur Essaie, dont le professeur H. Wildberger est res-
ponsable, continue & paraitre sur un rythme régulier, ce dont nous nous
félicitons. Nous avons déja dit les meérites de cette explication & la fois
soigneuse et bien informée.! Le fascicule 2 comprend 1’examen des chapitres
2 a 4, et le fascicule 3, celui des chapitres 4 & 6. Conformément au genre du
Biblischer Kommentar, les notes philologiques, historiques, culturelles et

1 Theol. Zeitschr. 22 (1966), p. 444



	Miszellen

