
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 24 (1968)

Heft: 4

Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszellen

Wozu Hypothesen?
Beispiele aus der Evangelienforschung

In der Forschung werden Thesen, Hypothesen und Theorien benötigt, um
undurchsichtige Zusammenhänge versuchsweise verständlich zu machen,
bestimmte Querverbindungen zu entdecken oder gewisse Tatbestände unter
eine neue Beleuchtung zu rücken. Das gilt auch für die neutestamentliche
Wissenschaft. Man kann Hypothesen-arme und -freudige Forschungsabschnitte

erkennen, und man geht gewiß nicht fehl, wenn man unseren Tagen
nachsagt, sie seien umfassenden Theorien gegenüber ausgesprochen zaghaft1,
dafür jedoch um so fröhlicher im Gebrauch von Hypothesen. Ich treffe diese

Feststellung nicht, weil ich das Aufstellen von Arbeitshypothesen für falsch
hielte. Das Lächerlichmachen eines anderen Forschers ist eines echten
Forschers unwürdig und schadet zuletzt nie dem Angegriffenen, sondern
dem Angreifer. Ich meine im Gegenteil, daß, wer sich zu keiner Hypothese
vorwagt, der Forschung auch nur schwerlich einen größeren Durchbruch
öffnen kann. Dagegen sind die wagemutigen Forscher wie der zu früh
verschollene Ernst Lohmeyer zu den Vätern der progressiven Forschung
geworden, weil sie es wagten, die Beobachtungen ihrer Intuition auch ohne
tragfähige Beweise vorzutragen. Wir haben also gar keinen Grund, den Mut
irgendeines anderen Forschers zu belächeln, auch wenn dieser staunenswerte
Hypothesen aufstellt.

Aber wir sollten uns fragen, ob wir unsere Methodik etwa von Zeit zu
Zeit überprüfen müßten, um — wenigstens in unseren eigenen Untersuchungen
— keine allzu große Unordnung eintreten zu lassen. Wir sollten mit anderen
Worten in dieser Hypothesen-freudigen Etappe mit jenem Schuß Selbstkritik

an unsere Arbeit herantreten, der zur Abklärung von Wahrscheinlichem

und nur Vermutbarem einfach nötig ist. Ich möchte nicht fordern,
daß wir uns unter dem Traditionszwang einer «Einleitung in das Neue
Testament» grundsätzlich jeder Hypothese entschlagen und die «Hypo-
thetiker» zu «Außenseitern» abstempeln sollten. Aber ich würde es begrüßen,
wenn wir unsere neuen und sämtliche alten Hypothesen - und diese alten
doppelt - dem Feuer der Selbstkritik aussetzen würden.

1. Was ist eine Hypothese?

Im weiteren Sinne ist eine Hypo-these eine Vermutung, die eine größere
Anzahl von Beobachtungen zueinander in einen engeren Zusammenhang
bringt, den ich diesen unter-steile. Von da aus ließe sich allerdings fast alles,

1 E. Käsemann, Exegetische Versuche und Besinnungen, 1 (1960), im
Vorwort S. 7: «Es ist nicht zufällig, daß wir Entsprechendes zu diesen
Entwürfen nicht aufgebracht haben.»



276 Miszellen

was in wissenschaftlicher Arbeit erstellt wird, als Hypothese kennzeichnen.
Darum ist es vernünftiger, eine etwas feinere Differenzierung vorzunehmen,
um den jeweiligen Wahrscheinlichkeitsgrad mit in die Begriffsbildung
aufzunehmen. So besehen, empfiehlt sich die Unterscheidung von vier
methodischen Schritten und Begriffen:

a) Der für die Wissenschaft gewichtigste Schritt sind die Beobachtungen.
Könnte man die Forschung auf das unbedingt Nötige einschränken, so würde
man sich auf die Mitteilung von Beobachtungen einigen müssen. Beobachtungen

benötigen keine Beweise oder Begründungen. Sie bleiben bestehen,
wenn sich eine Deutung (These oder Hypothese usw.) als falsch erwiesen hat,
und sind dann neu einzuordnen. Wer eine fremde Hypothese anficht und
deren Beobachtungen nicht besser zu erklären vermag, steht auf verlorenem
Posten. Denn natürlich lassen sich Beobachtungen nur scheinbar wegreden.
So sind die Beobachtungen das Fundament jeder wissenschaftlichen
Forschung. Das geringste Recht, das jeder noch so erbärmliche Beitrag
beanspruchen darf, ist, daß man seine neuen Beobachtungen als solche zur
Kenntnis nimmt und prüft, selbst wenn man die zu deren Deutung gleichzeitig

vorgetragene Hypothese anzufechten in der Lage ist. Würde man,
wie heute allgemein üblich, die fremde These mit der Bemerkung «anders
N.N.» samt deren eigenen Beobachtungen ad acta legen, so würde man die
eigene Untersuchung als nicht auf dem neuesten Forschungsstand bezeichnen.
Die Bemerkung «anders N.N.» hat ja nur Sinn, wenn der Angefochtene keine
neuen Beobachtungen beigebracht hat.

b) Der zweite Schritt methodischen Vorgehens ist die These. Die These
stößt in Form einer Anfrage oder einer Behauptung in Neuland vor, indem
sie bestimmte Konsequenzen aus bestimmten Beobachtungen zieht. Thesen
kann man nicht beweisen. Weil sie «gesetzt» sind, haben sie bestenfalls
Vermutungswert. Selbstverständlich lassen sich Thesen absichern und bis
zu einem gewissen Wahrscheinlichkeitsgrad unterbauen. Man sollte sieh aber
nie auf sie verlassen und auf ihnen weiterbauen. Denn sie sind die Anfragen,
die eine Diskussion anregen sollen. Ein gelehrtes Gebäude, das auf Thesen
errichtet wäre, wäre im besten Sinne des Wortes frag-würdig.

c) Stellen mehrere Beobachtungen vor ein unüberschaubares Problem, so
ist es sinnvoll, zu ihrer Deutung eine Hypothese vorzutragen, um einen
verständlichen Zusammenhang zwischen den einzelnen Beobachtungen
herzustellen. Man setzt in diesem Falle nicht eine Anfrage (These), sondern
«unterstellt» bestimmte Zusammenhänge. Hypothesen lassen sich ebenso

wenig wie Thesen beweisen. Sie lassen sich anhand der bekannten oder
neuartiger Beobachtungen höchstens überprüfen, verwerfen, verbessern oder
im günstigsten Falle zur Wahrscheinlichkeit erheben. Eine Unterform der
Hypothese ist die «Arbeitshypothese», welche nicht von bestimmten
Beobachtungen ausgeht, sondern nach solchen sucht. Da man tatsächlich in
vielen Fällen erst etwas sieht, wenn man eine sachgerechte Frage gestellt
hat, kann der Anschein entstehen, als entsprängen die mit einer
Arbeitshypothese aufgefundenen Beobachtungen dieser selbst. Es gilt jedoch auch
hier, daß die Beobachtungen, auf welchem Wege immer sie gefunden wenden,
noch nach dem Wegfall der Arbeitshypothese ihre Gültigkeit behalten, falls



Miszellen 277

es sich wirklich um solche handelt und nicht nur um vom Programm
eingesteuerte Täuschungen. Jede Hypothese bleibt so lange in Gültigkeit, als sie
nicht bündig widerlegt oder durch eine bessere ersetzt werden kann. Um das
oben angezogene Beispiel noch einmal zu bemühen: Wer den Hinweis
«anders N.N.» benutzt, sollte wissen, daß er auf eine Widerlegung des

Angegriffenen verzichtet und darum auch nur den Versuch einer anderen
Hypothese neben die — nicht — angefochtene ältere Hypothese stellt. Diese
Verweisung ist also kein Anzeichen eines allzugroßen Selbstvertrauens, auch
wenn man die eigene Anschauung in großer Härte vorträgt. Die Verweisung
«anders N.N.» überträgt die Last, die vorgetragene gegen die angefochtene
Hypothese abzuwägen, ausdrücklich auf den Leser, der als kritische Instanz
gegen den Kontrahenten aufgerufen wird, aber auch gegen den Angreifer
entscheiden kann. Man sollte sie daher nur benutzen, wo man sich der
Zustimmung seiner Leser unbedingt sicher ist.

d) Der letzte Schritt wäre die Theorie. Die Theorie ist der übergreifende
Versuch, mehrere Hypothesen zu einer Gesamtsicht zu ordnen. Eine Theorie
zur Schaffung neuer Hypothesen oder zur Deutung von Beobachtungen ist
ein Widerspruch in sich selbst. Derm die Theorie ist als krönender Abschluß
bestenfalls eine letzte Anfrage im übergreifenden Sinne. Die Theorie läßt
sich vertreten, aber nicht einmal wahrscheinlich machen. Sie ist der
notwendige Versuch einer Gesamtantwort. Weil sie höchstens den Wert einer
Vermutung hat, fordert sie die Forschung ständig heraus, an ihrer Ablösung
zu arbeiten. Das bedeutet einmal, daß man um der Klarheit der Sachlage
willen bisweilen auf diesen Versuch gar nicht verzichten kann und darf,
und zum anderen, daß man jeder Theorie die ihr gebührende Ehre erweist,
indem man an ihrer Ablösung arbeitet. Eine solche Ablösung kann allerdings
nicht durch einige handfeste Anfragen herbeigeführt werden. Das Am-
Boden-Zerstören ist das Vorrecht der Generale glücklicherweise überholter
Zeiten, aber nie das Recht eines Forschers gewesen. Eine Theorie abzulösen,
ist erst dann gelungen, wenn eine neue, bessere Theorie begründet worden ist.
Das Maß, an dem der Wert der Theorien gemessen werden muß, ist darum
ähnlich wie bei der Hypothese die Anzahl der Beobachtungen bzw. in
unserem Falle der Hypothesen und Thesen, die durch die Theorie in eine
einsichtige Ordnung gebracht werden können.

2. Was praktiziert man heute?

Im folgenden möchte ich anhand von drei Beispielen zeigen, in welcher
Weise unsere Forschung gegenwärtig arbeitet. Ich wähle die Beispiele aus
dem meiner Arbeit naheliegenden Bereich, ohne damit irgendeine Wertung
zu verbinden, und ich bitte die Kritisierten um Nachsicht. Mir geht es auch
nur um die Frage, inwieweit die methodischen Grundfragen sachgemäß
gehandhabt werden.

a) Carl Daniel Peddinghaus, Die Entstehung der Leidensgeschichte
(Dissertation Heidelberg 1966).

Peddinghaus behandelt die Passionstradition, die M. Dibelius2 von form-



278 Miszellen

geschichtlichen und R. Bultmann3 von traditionsgeschichtlichen Gesichtspunkten

her grundlegend bearbeitet hatten. Außerdem hatte sich der hier
Schreibende in die Diskussion eingeschaltet4. Blicken wir auf den
forschungsgeschichtlich zurückgelegten Weg zurück

M. Dibelius hatte beobachtet, daß die Passionsgeschichte ein zusammenhängendes

Erzählungsstück darstellt, in welchem der Schriftbeweis dominiert.

Er empfahl die Annahme, die Traditionseinheit sei aus dem apologetischen

Rückblick entstanden, der die Schrift (Dibelius nannte Texte) als
Leidensgeschichte las. Hierbei handelt es sich um eine echte Hypothese.
Bestimmte Beobachtungen werden genannt und mit Hilfe bestimmter
Erwägungen (einer Hypothese) erläutert.

Anders verfährt R. Bultmann. Er kennzeichnet bestimmte Episoden der
Gesamterzählung aus formalen Gründen als primär selbständige Erzählungen.

Ein postulierter historischer Faden (ein Erinnerungsrest) habe für die
Einordnung dieser Einzelstücke den Rahmen abgegeben. Das ist im ganzen
keine neue, über M. Dibelius hinausführende Hypothese. Vielmehr werden
hier die an anderen synoptischen Stoffen gewonnenen Einsichten auf den
neuen Gegenstand der Passionstradition übertragen. Ich glaube nicht, daß
dies methodisch erlaubt ist5. Bultmann hat sich über Recht oder Unrecht
einer solchen Übertragung nirgends geäußert.

Unerlaubt ist Bultmanns Antwort auf meine oben erwähnte Arbeit6. Er
referiert nicht meine Beobachtungen, sondern nur meine Hypothese, um
dann zu schließen: «Die Argumentationen Schilles sind aber so problematisch7,

daß sie nicht überzeugen.» Dies Dekret differenziert nicht zwischen
Beobachtungen, die natürlich auch Bultmann hätte beachten (und
vorführen) müssen, und der Hypothese. Mit dem Gewicht des anerkannten
Forschers wird der Neuling an die Wand gedrängt, indem ihm - in meinen
Worten - Unklarheit des Denkens («problematisches Argumentieren»)
aufgestempelt wird.

Meine Untersuchung war von der neuen Beobachtimg ausgegangen, daß
der ältere Grundbestand der Passionstradition segmentiert ist (Nacht der
Gefangennahme, Hinrichtungserinnerung, Graberzählungen). Diese
Beobachtung korrigiert die von M. Dibelius behauptete Einheitlichkeit in etwa.
Zur Erklärung der Segmentierung hatte ich die Annahme vorgeschlagen,

2 M. Dibelius, Die alttestamentlichen Motive in der Leidensgeschichte
des Petrus- und des Johannes-Evangeliums: Festschrift W. Baudissin (1918),
S. 125 ff. ; Die Formgeschichte des Evangeliums (19665), S. 178 ff.

3 R. Bultmann, Die Geschichte der synoptischen Tradition (19615),
S. 282 ff.

4 G. Schille, Das Leiden des Herrn: Zs. Theol. Ki. 52 (1955), S. 161 ff.
5 Vgl. meine Bemerkungen dazu: G. Schille, Anfänge der Kirche (1966),

S. 44 f., unter Pimkt 2.
6 Schille (A.4) ; Bultmann (A.3), S. 450 f.
7 Dies Diktum hat sichtlich seinen Zweck erreicht. So begegnet das Wort

«problematisch» zur Kennzeichnung meiner Arbeiten zum Beispiel häufig
bei Ferdinand Hahn.



Miszellen 279

die Erinnerung habe sich in gottesdienstlichen Feiern gefestigt. Die
Segmentierung läßt sich nicht durch apologetische Bedürfnisse erklären, wohl
aber auf dem Hintergrund segmentierender Begehungen (der Verratsnacht
in einer Nachtwache, des Todestages etwa in Gebetsstunden, des Oster-
morgens), welche die Erinnerung, weil diese Erinnerung ist, trotzdem
eigenartig einheitlich erhalten. Vergleichsweise verwies ich darauf, daß die
Einsetzungsworte des Hcrrenmahles eine ähnlich «segmentierte» (das ist
auf die Verratsnacht eingeschränkte) Erinnerungseinheit darstellen. Hierbei
geht es m.E. methodisch überschaubar zu: a) Beobachtungen werden
genannt, b) zu deren Erklärung eine Hypothese vorgetragen wird, die
c) der von M. Dibelius überlegen ist, weil sie mehr Beobachtungen als in
der älteren Hypothese berücksichtigt.

C. D. Peddinghaus beginnt daher mit einer Kritik meiner Hypothese.
Da wir nur auf die Arbeitsweise achten wollen, sind die kritischen
Einwendungen hier unerheblich; denn sie sind ja keine neuen Beobachtungen.
Das Ergebnis ist eine Art Synopse des vorher Behaupteten: Die
Passionsgeschichte sei in der gottesdienstlichen Rückschau (ermäßigter Schille) zur
Zeit der zweiten urchristlichen Generation auf dem Hintergrund von Ps. 21

LXX (radikalisierter Dibelius) entwickelt worden, wobei so gut wie keine
echten Erinnerungen zugrundegelegt werden konnten (radikalisierter
Bultmann). Was ist hier passiert? Ich meine, hier ist ein folgenschwerer
methodischer Fehler unterlaufen. Peddinghaus übersieht die Differenz zwischen
Beobachtungen und Hypothese und behandelt die Beobachtungen wie
unveräußerliche Teilstücke der Hypothesen. Man wird ihm dies wegen seines

überragenden Vorgängers R. Bultmann nicht übelnehmen dürfen. Auf
diese Weise werden sowohl die von M. Dibelius vorgetragenen als auch die
von mir ergänzten Beobachtungen nicht ernst genommen, geschweige
erklärt, nur die Hypothesen angefochten. Das Ergebnis ist dann auch keine
Hypothese, die den älteren Hypothesen irgendwie vergleichbar oder gar
überlegen wäre8. Denn die von M. Dibelius konstatierte Einheitlichkeit
ebenso wie die von mir beobachtete Segmentierung der Passionstradition
werden nicht berücksichtigt. Vielleicht hat Peddinghaus sogar nicht einmal
erkannt, worin der neue Beitrag meiner Untersuchung besteht, woran
allerdings R. Bultmanns Verdikt schuldig sein dürfte. In einem Wort: Die
Dissertation von Peddinghaus führt über die von mir begründete Situation
nicht hinaus. Das ist schade, gerade wenn man den sauberen Ernst dieser
Untersuchung sonst erkennt.

b) Kurt Niederwimmer, Johannes Markus und die Frage nach dem
Verfasser des zweiten Evangeliums9.

Die Nichtbeachtung methodischer Grundeinsichten wird man dem Aufsatz

von Niederwimmer so nicht nachweisen können. Denn er bearbeitet die
im Titel angekündigte Sachfrage im Stil einer gut angelegten Untersuchung.
An der entscheidenden Stelle drängt ihn sein Thema zu einer neuen Hypo-

8 Peddinghaus empfindet das selbst, wenn er sein Ergebnis auf S. 155

ungewöhnlich nennt.
9 Zs. ntl. Wiss. 58 (1967), S. 172-188.



280 Miszellen

these. Um die bekannte Papiasnotiz endgültig aussehalten zu können, geht
er auf die topographischen Angaben des Markusevangeliums ein. In
Anlehnung an H. Conzelmann, der Lukas Unkenntnis der palästinensischen
Geographie nachweist,10 behauptet er, auch der Verfasser des ältesten
Evangeliums zeige keinerlei Kenntnis Palästinas. Die aus dieser Hypothese
gefolgerten Thesen, der Verfasser des Evangeliums könne mit dem Johannes
Markos der urchristlichen Tradition nicht identisch sein, oder die Bevorzugung

Galiläas in diesem Werke sei ein literarischer Schematismus (weil man
Jesu Herkunft aus Galiläa kannte), lasse ich hier unbesprochen. Auf
Hypothesen aufgestockte Thesen - um eine Theorie kann es sich der
Geringfügigkeit des Gegenstandes wegen kaum handeln - sollte man nie ernst
nehmen.

Etwas anders steht es um die Behandlung der topographischen Notizen
des ältesten Evangeliums. Wenn man sich einigt, daß eine Angabe falsch
sein kann, weil sie schon in der Überlieferung falsch angeboten worden war,
oder umgekehrt, daß sie gelegentlich aus der Tradition richtig in eine falsche
Gesamtsicht des Evangelisten einrücken konnte, wenn man also Ausnahmen
von der Regel gelten läßt, sind Niederwimmers Aufstellungen eine selbständige

Hypothese. Eine andere Frage ist, ob es noch andere Hypothesen zum
Gegenstand gibt. Niederwimmer berichtet darüber nichts. Also darf man
annehmen, daß in den Kreisen der Forscher ausschließlich die hier
vorgetragene Meinung besteht. Weit gefehlt In einer einzigen Anmerkung, die
sich zudem nur auf eine Einzelheit zu beziehen scheint, gibt Niederwimmer
wenigstens zu erkennen, daß irgendeiner es anders gesagt hat. Hier ist also
der typische Fall der Methode «anders N.N.» Übrigens war ich der andere11,
sonst hätte ich es gewiß gar nicht bemerkt. Ich hatte in Nachfolge E.
Lohmeyers und in Kritik gewisser Behauptungen R. Bultmanns zu begründen
versucht, daß die spärlichen topographischen Angaben des Markusevangeliums

sehr wohl gute Erinnerung enthalten und von einem Palästinenser
niedergeschrieben worden sein könnten, falls man dies und das unterstelle -
man lese dort nach. Indem Niederwimmer die fremde Hypothese nicht als
solche erwähnt (vorführen wäre offenbar eine zu hohe Forderung), verkauft
er den eigenen Beitrag unter dem Ladenpreis.

Niederwimmer hält eine irgendwie positive Erklärung für den seiner
Meinung nach zu postulierenden Sachverhalt nicht für nötig. Er zerstört
die Glaubwürdigkeit bestimmter markinischer Aussagen, ohne verständlich
zu machen, wie es zu diesem betrüblichen Zustand eigentlich gekommen sei.
Im Gegenteil, er baut weitere Thesen auf sein Ergebnis. Ich empfinde dies
als methodisch «leichtfertig», ein Wort, das Niederwimmer sich dem Markus
anzuhängen erlaubt hat.12 Hier ist die Methode : Kritik genügt, denn Kritik

10 H. Conzelmann, Die geographischen Vorstellungen im Lukasevangelium
(Diss. Tübingen 1951).

11 G. Schille, Die Topographie des Markusevangeliums, ihre Hintergründe

und ihre Einordnung; Zs. Deutsch. Pal.-Ver. 73 (1957), S. 133 ff.
12 Niederwimmer (A.9), S. 183: «die Leichtfertigkeit, mit der der Evangelist

in topographischen Belangen umgeht.»



Miszellen 281

allein ist moralisch, zu beobachten. Ich möchte mir für diese Spezies von «

Methodik » eine Definition ersparen13. Man werte das, bitte, nicht als Freibrief aus.
c) Theodor Lescow, Jesus in Gethsemane bei Lukas und im Hebräerbrief11.
Was wir bei K. Niederwimmer nicht verfolgt haben, den Aufbau von

Hypothesen auf Hypothesen, soll das folgende Beispiel illustrieren. Lescow
geht von den Aufstellungen R. Bultmanns aus, der innerhalb der Wort-Jesu-
Überlieferung eine Gruppe der «biographischen Apophthegmata»
herausarbeitet (Hypothese al)15. Ich würde das bereits kritisieren, was hier jedoch
nichts zur Debatte beiträgt. Sodann findet Lescow im Hintergrund der
synoptischen Gethsemane-Episode zwei ineinandergearbeitete biographische
Apophthegmata (Hypothese a2), wobei die schon oben gerügte
Übertragung von Beobachtungen an einem bestimmten Redegenus (nach
R. Bultmann: Wort-Überlieferung) auf ein durchaus anderes (Erzählungsstoff

der Passionsgeschichte) wiederkehrt. Darum erscheint mir die neue
Hypothese gleich eines ganzen Schocks von kritischen Anfragen bedürftig.
Im weiteren Verlauf seines Beitrages widmet sich Lescow dem Absatz
Hebr. 5, 5-10, hinter welchem ich einen Hymnus vermutet hatte (Hypothese

bl)16. Im Gefolge von G. Friedrich17 kritisiert er meine Analyse (die
Einzelheiten dieser Kritik stehen hier nicht zur Diskussion) und gelangt
seinerseits zur Annahme eines siebenzeiligen Hymnus: Einleitungszeile und
zwei Dreizeiler (Hypothese b 1 in korrigierter Gestalt). Doch mm erkennt er
dahinter noch eine hymnische Vorform, die nur die Zeilen 1 und 5—7 seines
Postulates enthalten haben soll (das ist Hypothese b2). Damit erzielt er ein
Ergebnis, das dem einen der beiden Gethsemane-Apophthegmata (dem in
der lukanischen Gestaltgebung ausgeführten) nahekommt. Hier liegt
methodisch eine Verknüpfung von Hypothese b2 an a 2 vor. Das ist zu viel.

Es handelt sich bei den angeführten Beispielen nur um eine Auswahl
von Studien, die mir neulich vor die Augen gerieten. Ich möchte mich bei
den Verfassern entschuldigen, daß ich ausgerechnet ihre Beiträge wählte.
Schon vor Jahren hatte ich eine ähnliche Kritik geplant. Man täuscht sich,
wenn man meint, dergleichen korrigiere sich von selbst. Im Bereich der
kritischen Forschung hat die Behauptimg W. Marxsens, es gäbe so gut
begründete Hypothesen, daß man den Studenten die Gegenpositionen nicht
erst vorzuführen brauche18, bittere Früchte getragen. Wir sind auf dem

13 Dagegen hat E. Käsemann für das, was ich hier betreibe, die
Kennzeichnung Antikritik geschaffen, übrigens eine Sprachbildung ähnlich
Konterrevolution.

11 Zs. ntl. Wiss. 58 (1967), S. 215-239.
15 Bultmann (A.3), S. 26 ff.
16 G. Schille, Erwägungen zur Hohepriesterlehre des Hebräerbriefes. Zs.

ntl. Wiss. 46 (1955), S. 97 ff.; Frühchristliche Hymnen (1962/65), S. 38.
17 G. Friedrich, Das Lied vom Hohenpriester im Zusammenhang von

Hebr. 4, 14-5, 10: Theol. Zs. 18 (1962), S. 95 ff.
18 In dem durch seinen Mut von den ähnlichen Werken abstechenden

Buch von W. Marxsen, Einleitung in das Neue Testament (19642), mehrmals
praktiziert.



282 Miszellen

besten Wege zu einer unserem Forschungszweig eigenen Methodik, die uns
gewiß niemand auf irgendeinem anderen Sektor der Wissenschaft abkauft.
Wenn wir uns nicht schleunigst an die besseren Traditionen einer
vergangenen älteren Forschungsepoche erinnern, wird bald niemand mehr
genötigt sein, auf den Beitrag eines anderen einzugehen. Die Kunst, diesen
zu lesen und gar zu verarbeiten, das meine ich nun allerdings gezeigt zu
haben, diese Kirnst ist uns weithin abhanden gekommen, von den rühmlichen

Ausnahmen abgesehen, die stets übersehen werden.
Ich erwäge daher schon lange, ob man nicht die Herausgabe einer

wissenschaftssatirischen Zeitschrift anregen sollte. Ihre Spalten zu füllen, würde
das im neutestamentlichen Sektor anfallende Material der jüngsten zehn
Jahre auf Jahre hinaus ausreichen.

Gottfried Schille, Borsdorf bei Leipzig

Neue tschechische Bibelübersetzung

Als erster Teilband der neuen tschechischen Übersetzung des A. T. und
N. T., von deren Vorbereitung wir vor einiger Zeit berichteten1, erschien
neuerdings in Prag die Genesis mit Kommentar als ein schmuckes, auch
äußerlich ansprechendes und gut ausgestattetes Buch von fast 300 Seiten.

In den Jahren 1579-94 war die klassische Bibelübersetzung der
tschechischen Reformation in Krälice in Mähren gedruckt worden, die sog.
Kralitzer Bibel. Die erste Auflage war ein umfangreiches Werk in sechs

Bänden, da die Böhmischen Brüder den Text mit ausführlichen exegetischen
Anmerkungen versehen hatten. Spätere Ausgaben erschienen dann ohne
Kommentar, die letzte von den Brüdern besorgte im Jahre 1613. Seit jener
Zeit hat die tschechische Sprache erhebliche Wandlungen durchgemacht.
Viele Ausdrücke der damaligen Sprache sind völlig veraltet und dem heutigen
Leser unverständlich geworden.

So wurde das Bedürfnis nach einer neuen Übersetzung in der heutigen
Schriftsprache immer dringender. Für das N. T. brachte der Prager Neu-
testamentler Prof. Zilka 1933 eine völlig neue Übersetzung heraus. Gerade
hier zeigte es sich freilich, daß es empfehlenswert ist, um Einseitigkeiten zu
vermeiden, eine Neuübersetzung nicht einem einzelnen Autor zu übertragen,
sondern auf eine breitere Mitarbeiterbasis mit kirchlicher Beauftragung zu
stellen.

Im Februar 1961 fand sich unter Leitung des Alttestamentlers der Co-
menius-Fakultät in Prag, Prof. Bic, eine Gruppe von wissenschaftlich
geschulten und interessierten Mitarbeitern zusammen, die sich zunächst probeweise,

dann systematisch an die Vorbereitung einer neuen Übersetzung des
A. T. machten. Ihre ersten Ergebnisse legten sie den Gemeinden und der
Kirchenleitung zur Prüfung vor. Die Erfahrungen waren ermutigend, die
Leitung der Ev. Kirche der Böhmischen Brüder übernahm selbst die Ver-

1 Theol. Zeitschr. 21 (1965), S. 80.



Miszellen 283

antwortung für die Arbeit und ernannte die Arbeitsgruppe zur kirchlichen
Übersetzungskommission. Ihr gehören 15 Mitglieder unter der Leitung von
Prof. Bic an, und zwar nicht nur aus den Reihen der Ev. Kirche der Böhmischen

Brüder, sondern auch aus andern Denominationen, so daß die neue
Übersetzung in ökumenischer Zusammenarbeit entsteht. Für das N. T.
konstituierte sich eine ähnliche Gruppe unter Leitung des Neutestamentiers der
Comenius-Fakultät, Prof. Soucek.

Bedeutsam ist, daß die neue Übersetzung des A. T. mit einem Kommentar
erscheint. Es ist dies überhaupt der erste eigenständige Kommentar in
tschechischer Sprache. Er ist das Ergebnis intensiver, solider
fachwissenschaftlicher Besinnung über dem Text, berücksichtigt die modernsten
Ergebnisse exegetischer Forschimg und entspricht allen Anforderungen
theologisch-wissenschaftlicher Arbeit. Zugleich aber ist er auf die Bedürfnisse
der Gemeinde eingestellt und hilft dem Leser zu einem Hören auf das Wort
Gottes und seinen Anspruch auf den Menschen unserer Zeit. Die Übersetzung
selbst darf als vorzüglich bezeichnet werden. Bei aller Treue gegenüber dem
Original ist ein flüssiger, ungemein ansprechender, nicht nur gut lesbarer,
sondern auch liturgisch bestens verwendbarer Text entstanden, dem es

gelungen ist, die poetischen Abschnitte in gehobener, ausdrucksvoller
Darbietung wiederzugeben.

In den Gemeinden hat das Werk einen überaus dankbaren und freudigen
Widerhall gefunden. Die gesamte Auflage des ersten Bandes ist bereits
vergriffen. Im Herbst soll der nächste Teilband herauskommen. Da auch die
neutestamentliche Übersetzergruppe in Bälde einen ersten Teil
herausbringen wird, darf in absehbarer Zeit mit dem Vorliegen der neuen
Übersetzung für die gesamte Heilige Schrift gerechnet werden. Das Erscheinen
der neuen Bibelübersetzung ist um so bedeutsamer, als in den geistigen
Auseinandersetzungen der Zeit eine moderne Übersetzung der Schrift
unerläßliche Voraussetzung ist. Martin Hoffmann, Bisses, Hessen

Rezensionen

Hans Wildbekgek, Jesaja. Fase. 2-3. Biblischer Kommentar, Altes
Testament, 10, 2-3. Neukirchen-Vluyn, Neukirchener Verlag des

Erziehungsvereins, 1966, 1968. P. 81-160; 161-240.

Le commentaire sur Essaie, dont le professeur H. Wildberger est
responsable, continue à paraître sur un rythme régulier, ce dont nous nous
félicitons. Nous avons déjà dit les mérites de cette explication à la fois
soigneuse et bien informée.1 Le fascicule 2 comprend l'examen des chapitres
2 à 4, et le fascicule 3, celui des chapitres 4 à 6. Conformément au genre du
Biblischer Kommentar, les notes philologiques, historiques, culturelles et

1 Theol. Zeitschr. 22 (1966), p. 444


	Miszellen

