Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 24 (1968)

Heft: 4

Artikel: Blick auf die Astrologie

Autor: Frischknecht, Max

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878608

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878608
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Blick auf die Astrologie

Eine grofle schweizerische Wochenzeitung bringt einen Artikel
iiber Astrologie. Am Rande dullern sich «Fachleute», ein Astronom,
ein Psychiater, ein Theologe dazu. Der Pfarrer sagt: «Astrologie ist
heidnischen Ursprungs und bis heute reines Heidentum geblieben.
Nach jeder christlichen Lehre gehort sie ins Gebiet der Wahr-
sagerei und ist allein deswegen als Siinde wider Gottes Schicksals-
beeinflussung abzulehnen. Die Gestirnsgotter der Chaldder und
Babylonier, von denen sich diese Irrlehre herleitet, sind nichts
weiter als Gotzen, nicht anders als die Fetische und Totems primi-
tiver Naturvolker.» Ein anderer Pfarrer hilt vor Lehrern einen
Vortrag tiber dasselbe Thema. Er zeigt einige Baumteste, die er
seine Kinder im Religionsunterricht hat zeichnen lassen. Er zeichnet
seinerseits das Horoskop der Schiiler in ihre Testbilder hinein. Er
demonstriert, wie sich auf Grund von Test und Horoskop die
seelsorgerliche Bemiihung um die anvertrauten Kinder verfeinern
laBt. Er schlieit seinen Vortrag ungefihr: «Ihr seht, es ist schon
etwas daran, aber die Astrologie gehort in die rechten Hénde, sie
ist etwas wie eine Geheimwissenschaft und sollte es bleiben.»

Beide Haltungen machen nicht froh. Wem es dank seinem Ver-
wiesensein auf die Bibel jeden Sonntag passieren kann, dal} er es
in seinen Predigttexten auch mit «Chalddern» und «Babyloniern»
zu tun bekommt, der sollte jedenfalls nicht so wie der erste «Fach-
mann» von ihnen reden. Er mii3te besser darauf gefalt sein, daf}
ihre «Irrlehren» auch heute jederzeit unter uns mehr oder weniger
frohliche Urstidnd feiern konnen, und er sollte solchem «reinen
Heidentum» dann mehr zu sagen haben als bloBe Schimpfworte.
Wenn der zweite Fachmann im stillen behutsam selber etwas
Astrologie treibt, so wirkt das geradezu erfrischend daneben. Es ist
aber nicht gut, wenn er tut, als treibe er damit eine Geheimwissen-
schaft. Nicht einmal die Theologie ist eine Geheimwissenschaft.
Es lohnt sich, auch der Astrologie offen ins Antlitz zu schauen.

1,

Es hat zuerst einmal keinen Sinn, sich dariiber zu #rgern, dafl
die Astrologie auch auf den heutigen Menschen eine vermutlich
wachsende Faszination ausiibt. Man hat zwar noch zu Anfang



268 M. Frischknecht, Blick auf die Astrologie

dieses Jahrhunderts gemeint, daBl «die moderne Wissenschaft im
Zeitalter des Rationalismus» ihren «endgiiltigen Untergang» be-
siegelt habe!. Aber dem ist offensichtlich nicht so. Die moderne
Wissenschaft, der man am ehesten zutrauen kénnte, die Astrologie
untergehen zu lassen, die Astronomie, ist im Laufe ihrer tech-
nischen Perfektionierung so vollig blind geworden fiir das eigent-
liche Anliegen der Astrologie, dal3 sie zu einem wirklichen Urteil
iiber sie so wenig befihigt ist, wie nur irgendein von seiner Mutter
vollig abgespaltenes Kind zu einem Urteil iiber diese. Sie hat auch
als hochst rebellische Tochter im stillen nicht aufgehért, der
verachteten Mutter aufs schénste zuzudienen. Ausgerechnet der
modernen Astronomie verdankt die Astrologie ihren groBten Ge-
winn seit zweitausend Jahren: drei neue Planeten, 1781, 1846 und
1930 entdeckt und von der «modernen Wissenschaft» selber allso-
gleich, mitten im «Zeitalter des Rationalismus», noch einmal mit so
rationalen Namen wie «Uranus», «Neptun» und «Pluto» versehen.
Auch das Schwesterkind der Astrologie, Alchimias Tochter, die
moderne Chemie, ist bei aller bewullten Emanzipation von den
Miittern der unbewuflten Verbindung mit ihnen treu geblieben.
Sie hat die neu entdeckten Planeten am Himmel sogleich nach
uraltem Muster wieder mit drei neu entdeckten Metallen auf
Erden verbunden. Und sie verfiel dabei mit traumwandlerischer
Sicherheit gleich auf die «rechten» und wirklich zukunftskréiftigen
Stoffe. Schon 1789 brachte Klaproth den Planeten «Uranus» mit
dem Elemente «Uran» in Verbindung. Noch 1940 und 1947 wurde
die Reihe der Hochradioaktiven fortgesetzt mit dem «Neptunium»
und «Plutonium». Die Astrologie hat auch von den «modernen
Wissenschaften im Zeitalter des Rationalismus» in reichem Mafle
alles geschenkt bekommen, was sie von ihnen tatsichlich braucht
und iiberhaupt brauchen kann, um ihre Arbeit auch im Atom-
zeitalter getrost fortsetzen zu kénnen. Die Sache wird keineswegs
harmloser dadurch, daf3 das alles gerade so, auf so moderne Weise
geschehen ist: ndmlich hinten herum, unbewullt, in einer un-
durchschaubaren Abhingigkeit in der Tiefe bei ausgesprochener
Verstindnislosigkeit und Feindschaft im BewuBtsein.

Es empfiehlt sich, die Astrologie gerade nicht von den Wissen-
schaften her verstehen zu wollen, die uns als ihre nidchsten und

1 Hugo GreBmann, Die hellenistische Gestirnreligion (1925), S. 126.



M. Frischknecht, Blick auf die Astrologie 269

kompetentesten Beurteiler erscheinen. Es geht hier um mehr als
um Physik und Chemie. Es geht um den Menschen. Die Faszination
der Astrologie auch auf den heutigen Menschen a8t sich auf drei
Wurzeln zuriickfiithren.

a) Die erste liegt im Stoff, aus dem sie ihre Aussagen iiber den
Menschen immer geschopft hat und zu allen Zeiten neu schépfen
kann. Dieser Stoff ist tatsidchlich das, was unser erster Fachmann
«reines Heidentum» zu nennen beliebt, ndmlich die gesamte
Mythologie der antiken Hochkulturen in hellenistisch-romischer
Verarbeitung. Dieses gewaltige religiose Aussagenmaterial tiber die
Natur, die Situation und die Existenz des Menschen als ein «nichts
weiter als» zu bezeichnen ist nichts weiter als dumm. Es kommt
nicht darauf an, ob uns irgendwelche Aussagen von Menschen iiber
sich selber in mythologischer oder in irgendeiner anderen Sprache
erreichen, sondern zuerst auf das Verstehen des Gesagten und dann
auf seine Qualitit. Die Qualitit des in der antiken Mythologie iiber
den Menschen Ausgesagten ist hervorragend und aller Beachtung
wert. Die Religionswissenschaft sichtet, sondert, reinigt, verdeut-
licht immer besser die Fiille der urspriinglichen Muster und ihre
weiteren Schicksale. Die moderne Tiefenpsychologie hat eben erst
angefangen, die Wirkkraft der alten «Gotter» am Nachthimmel
auch unserer eigenen Seele aufzuzeigen. Auch die Theologie weil,
dafl sie «entmythologisieren», d.h. Mythologie verstehen lernen
mul.

Die Astrologie selber ist bereits ein Digest der antiken Mythologie.
Man darf das Wort wortlich nehmen: eine iiberreife Welt von
religiosen Aussagen ist hier verdaut, zersetzt, aufgelost, reduziert
und zur Resorption durch ein wesentlich verindertes Bewufitsein
aufbereitet worden. Ein natiirlicher seelischer Faulungsprozel3 hat
die sterbenden alten «Gotter und Herren» im Hellenismus auf
jene astrologischen «Michte» reduziert, in denen das, was wir
heute die «archetypischen» Strukturen der menschlichen Seele
nennen, bereits durchschimmert. Diese Verdauung und Aufberei-
tung der alten Sprache in eine auch einem veréinderten BewuBtsein
verstehbare ist die eine wesentliche Leistung der abendldndischen
Astrologie. Die zweite, nicht minder wichtige, ist, dal hier und
eigentlich nur hier, auch der Ernst der alten «Gotter und Herren»
durch die ganze «christliche» Zeit hindurch tradiert wurde. Gespielt,
gescherzt, geschmiickt und illustriert hat man auch im christlichen



270 M. Frischknecht, Blick auf die Astrologie

Abendlande zu allen Zeiten in Kunst, Dichtung, Wissenschaft und
Philosophie mit den alten Gottern. In der Astrologie und durch die
Astrologie bliecb am reinsten die Ahnung erhalten, daf} hinter dem
Spiel auch ein Ernst stecken, dafl nicht nur wir mit den «Méchteny,
sondern auch die «Méchte» mit uns ihr Spiel treiben konnten.

Weil die Astrologie ihre Aussagen iiber den Menschen aus dem
gesamten Vorrat der antiken Mythologie schopft, weil sie jederzeit
neu auf die Fiille des hier zur Sprache gekommenen zuriickgreifen
kann, weil die moderne Religionswissenschaft diese Sprachwelt
immer besser erforscht und die moderne Psychologie ihre Aussage-
kraft auch fiir den modernen Menschen immer deutlicher erweist,
hat die Astrologie auch dem heutigen Menschen faszinierend
Bedenkenswertes zu sagen.

b) Die zweite Wurzel ihrer Faszination liegt in der Beschaffenheit
des Werkzeugs, das sie zur Ubermittlung konkreter Zuspriiche an
den einzelnen Menschen verwendet. Die Astrologie ist in ihrem
Vollzug Orakelpraxis. Sie verfiigt wie alle Orakelpraxis iiber eine
Technik, die es erlaubt, dem fragenden Menschen aus dem ihr
vorgegebenen Sprachmaterial zu bestimmten Zeiten bestimmte und
von seiner Frage dennoch mdéglichst unabhéingige Antworten zu-
kommen zu lassen. Solche Techniken sind zahllos. Die Schafgar-
benstengel oder Miinzen, die das chinesische I Ging jetzt und hier
sprechen lassen, werden noch heute im Osten und heute auch im
Westen geworfen. Jeder Leser der Bibel vernimmt, dafl in Israel
Gott durch die Ummim und Thummim befragt worden ist. Indem
die Gemeinde Predigten iiber feste Perikopen der Sonntage des
Kirchenjahres hért und indem der Einzelne seinen Tag mit der
Lektiire einer «Losung» aus der Bibel oder aus der Weltliteratur
beginnt, bedienen auch sie und er sich einer solchen Technik. Es
wird dagegen grundsétzlich kaum Ernsthaftes einzuwenden sein.
Entscheidend ist nicht wie, sondern was ubermittelt wird und was
der Fragende mit der erhaltenen Antwort anzufangen versteht.
Wo Sprachkérper vom Format des I Ging, der Bibel oder auch der
antiken Mythologie befragt werden, wird man fast immer Be-
denkenswertes zu horen bekommen. Wo die Antworten von einem
starken Gefiihl, einer wachen Intuition und einem klaren Verstand
empfangen werden, wird Lebenserhellung kaum ausbleiben.

Das Instrument, dessen sich die Astrologie zur Ubermittlung
konkreter Zuspriiche an den Menschen bedient, ist nun aber von



M. Frischknecht, Blick auf die Astrologie 271

besonderer Art. Die Astrologie benutzt als Spielbank zur Gewin-
nung ihrer Orakelspriiche nichts Geringeres als den gestirnten
Himmel. Gestirne sind an und fiir sich schon bemerkenswerte
Erscheinungen. Sie eignen sich zudem in hervorragendem Mafle als
Projektionstrager und Fixpunkte fiir Gotter, Michte und Ge-
schichten, die urspriinglich an ganz anderen Orten beheimatet
waren, inzwischen aber auf Erden heimatlos geworden sind.
Solange auch der gestirnte Himmel nicht allzu deutlich und streng,
d.h. nicht allzu wissenschaftlich gesehen wird, dringt sich auch
dieses Orakelwerkzeug indessen nicht allzu sehr vor und funk-
tioniert, wie das in Indien und China immer der Fall gewesen zu
sein scheint, fast wie ein lebendiger Organismus. Nun beginnt
aber der spitantike Mensch den gestirnten Himmel gerade mit
wissenschaftlichen Augen zu betrachten. Nun entdeckt er hier mit
Hilfe griechischer Wissenschaft eben das, was Homer schon im
Haushalt Hephists angetroffen und kurz bestaunt hat, nidmlich
einen Automaten2® In der Seele des spitantiken Menschen ver-
mahlen sich dltester Gotter- und neuester Wissenschaftsglaube in
Gestalt der Astrologie zu einer einzigen faszinierenden Einheit.
Der aufgeklarte hellenistische Mensch sieht nicht nur, dafl Maschi-
nen, Automaten machbar sind - er erfihrt sich selber als bereits
innerhalb eines solchen befindlich, und er versucht nun, tiber diesen
kosmischen Automaten auch sein eigenes Leben und Schicksal
grundsitzlich als Automatismus mathematisch-wissenschaftlich zu
begreifen.

¢) In der spétantiken Astrologie tritt damit das Instrument zur
Gewinnung religiéser Orakel aus seiner bisher zu dienenden Rolle
heraus und imponiert sich der entziickt-erschreckten Seele selber
als hochst faszinierende Macht und Gewalt. Die jiingste seelische
Funktion, der mathematisch-wissenschaftlich disziplinierte Intel-
lekt, sieht sich in seiner eigenen Denk- und SchluBweise vom
ganzen Weltall groBartig bestdtigt. Die Alten haben die seelische
Wirkung dieses Vorganges als Tyche, Ananke, Heimarmene, als
Zufall, Zwang, Schicksal beschrieben.

Es fillt praktisch kaum ins Gewicht, dal der heutige Mensch
bei ungestértem BewuBtsein weder an die Sterne noch an das
Schicksal «glaubt». Sein Bewulitsein steht keineswegs auf besonders

2 Ilias, XVIII, 418.



272 M. Frischknecht, Blick auf die Astrologre

sicheren Fiilen. Das hier Wesentliche, die mathematisch-wissen-
schaftliche Denkweise, ist ihm griindlich genug eingepréigt. Solange
er ihr zuerst und zuletzt vertraut, um sich selbst und die Welt
zu verstehen und sein Leben zu fiihren, wird auch die souverin
gewordene astrologische Maschinerie nicht aufhéren, ihm ihre
trostlose Botschaft unglaublich-glaubhaft auszurichten.

Auf jedem der bisher durchlaufenen drei Gedankenginge sind
wir Phinomenen begegnet, hinter denen ein identisches Verhalten
der menschlichen Seele zu stehen scheint. Es passiert auch «der
modernen Wissenschaft im Zeitalter des Rationalismus», daB sie
Gestirne am Himmel mit Stoffen auf Erden verbindet: den Wandel-
stern «Uranus» mit dem Metalle «Uran», die Planeten «Neptun»
und «Pluto» mit den Elementen «Neptunium» und «Plutonium».
Und es passiert ihr bei aller verstindigen Aufgeklirtheit des Be-
wulltseins gleich auch noch, dal} sie das jeweils gebrauchte tertium
comparationis bei einem theologischen Dichter des 6. Jahrhunderts
v. Chr., bei Hesiod, und damit in uralten Goétternamen findet.
Genau das ist in der Astrologie immer wieder passiert. Was am
Himmel Sonne heift, heilt auf Erden Gold, was in der Astrologie
Mond, Mars, Venus oder Merkur ist, das ist in der Alchemie Silber,
Eisen, Kupfer und Quecksilber. Die Namen aber, die Himmel und
Erde, Gestirne und Elemente zusammenhalten, sind Worte, in
denen auch die Gotter zur Sprache kommen. Wenn sie aus ihren
urspriinglichen Nahen vertrieben werden, so konnen sie in die
kosmischen Fernen projiziert werden, und das bedeutet keineswegs
ihren Untergang. Ins Buch des Himmels geschrieben werden sie
jetzt erst recht dem ganzen Erdkreise sicht- und lesbar. Wenn sie
am duleren Himmel verblassen, so dunkeln die Machte am Himmel
des menschlichen Unbewuliten nur um so unheimlicher auf. Und
wenn eine einzelne seelische Funktion wie der Intellekt in jugend-
licher Kraft, von allen anderen Kriften der Seele genihrt, das
kosmische Spielzeug in seiner wahren GréBe und Ordnung durch-
schaut, von den Gottern sdubert und seine Geschwister, Gefiihl,
Ahnung, Phantasie am Ende so weit bringt, dall sie vor ihm
anbetend in die Knie sinken, so leuchtet endlich auch der «Vater



M. Frischknecht, Blick auf die Astrologie 273

der Gotter», Uranus, wieder am Himmel auf und beginnen auf
Erden die ersten Kettenreaktionen des Elementes Uran.

Was sich hier zeigt, in diesem Hin und Her, in diesem Gesprich
zwischen Himmel und Erde, Sternen und Elementen, gottlichem
AuBen und seelischem Innen, das sind Spuren des Weges, auf dem
der Mensch zu allen Zeiten sich selber zu finden versucht. Und was
dabei entsteht, ist ein Weltbild: die Welt als «Umwelt» fiir das
Lebewesen Mensch, die Welt als ein leidlich Bewohnbares und
einigermallen Vertrautes, als ein Haus, in dem menschlich Platz ist
fir alles und alles an seinem menschlichen Platz.

Es hilft nicht viel, aus der gegenwirtigen Not eine Tugend zu
machen und zu erklaren, dafl die Zeit der Weltbilder voriiber sei.
Die Seele des Menschen wird sich damit nicht abfinden. Sie kann
nicht tibersehen, dafl die Astrologie im Mandala jedes einzelnen
Horoskops ein ganzes Weltbild leistet, und das ist die dritte Wurzel
ihres Reizes auch fiir den heutigen Menschen.

Wir haben uns an einigen kurzen Wegen kreuz und quer durch
das Holz der Astrologie geniigen lassen. Auch das, was Christen zu
sagen ist, die sich in diesen Wald wagen, soll nun noch in Kiirze
gesagt sein.

Ein griechischer Vater hat von den Gefiihls- und Gedankengéingen
der Astrologie gesagt: «Diese ihre Sophistereien gleichen Spinnen-
geweben, in die eine Miicke, Fliege oder sonst ein schwaches
Tierchen geraten kann, darin eingesponnen und gefangen wird,
wahrend ein stirkeres Tier, das auf das Netz stofit, ihm leicht
entkommt und das schwache Gewebe zerreilt und zerstort.»® Es
ist wahr: die Astrologie, nicht nur sie, aber auch sie, ist ein Spinnen-
gewebe, das Spinnengewebe einer menschlichen Umwelt. Der
Mensch kann als Miicke in dieses Netz geraten und darin «einge-
sponnen und gefangen» werden. Er ist aber zugleich Spinne, die
es aus ihrem eigenen Hinterleibe produziert, und er kann sich
deshalb auch Kopf voran vollig frei in diesem Netze bewegen. Er

3 Basilius der Grofle, Sechstagewerk 6, 5-7; Texte der Kirchenviter, 3
(1964), S. 175.

18



274 M. Frischknecht, Blick auf die Astrologie

kann in ihm sehr wohl auch zuhause sein und reiche Nahrung
finden. Es ist noch einmal wahr: es kénnen gelegentlich neue,
«stirkere Tiere» auftauchen, die ein solches Spinnengewebe zer-
reilen. Die frihen Christen waren solche neue, «stiarkere Tiere».
Wie aber und woher? Wenn Basilios in der Folge vom «freien
Willen» zu sprechen beginnt, so heillt es aufpassen. Auch wenn
sich der freie Wille des Menschen vorneherum immer wieder die
Freiheit nimmt, alte Spinnengewebe zu zerstéren, so wird er sich
dadurch nicht die Freiheit nehmen lassen, hintenherum ein neues
Netz zu spinnen. Genau das ist auch in der christlichen Theologie
reichlich geschehen. Und wenn Basilios kurz darauf nebenbei
bemerkt: «Ich mull mich eben ihrer, der Astrologen, eigenen Worte
bedienen», so ist bereits angedeutet, dafl auch christliche Theologie
more mathematico, in den Formen mathematisch-wissenschaft-
lichen Denkens betrieben werden konnte.

Der springende Punkt ist nicht das neue, «stidrkere Tier», sondern
der «neue Mensch». Dieser Mensch weil, da3 er immer noch in
«diesery Welt lebt. Es fédllt ihm deshalb gar nicht ein, ihre «Gotter
und Herren» zu leugnen. Er sagt nur: «Wenn es wirklich sogenannte
Gotter, sei es im Himmel oder auf Erden, gibt — wie es denn viele
Gotter und viele Herren gibt —, so gibt es doch fiir uns nur einen
Gott, den Vater, von dem alle Dinge sind und wir zu ihm, und einen
Herrn, Jesus Christus, durch den alle Dinge sind und wir durch
ihn.»* Und er weill auch, wie und wo er vorlidufig allein dieses
Wissen haben kann : allein im Glauben. Im Glauben aber weil3 er nicht
nur, dall er «hier» allenthalben Stiickwerk schaut und selber nur
Stiickwerk machen kann. Im Glauben bekommt er die Freiheit,
sich in den Stiick- und Machwerken «dieser» Welt nun auch
neu und frei zu bewegen. Dall er das in der Liebe tut, ist das
Grofite, was er tun kann.

Mazx Frischknecht, Trogen

1 1. Kor. 8, 5-6.



	Blick auf die Astrologie

