
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 24 (1968)

Heft: 4

Artikel: Blick auf die Astrologie

Autor: Frischknecht, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878608

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878608
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Blick auf die Astrologie

Eine große schweizerische Wochenzeitung bringt einen Artikel
über Astrologie. Am Rande äußern sich «Fachleute», ein Astronom,
ein Psychiater, ein Theologe dazu. Der Pfarrer sagt : «Astrologie ist
heidnischen Ursprungs und bis heute reines Heidentum geblieben.
Nach jeder christlichen Lehre gehört sie ins Gebiet der
Wahrsagerei und ist allein deswegen als Sünde wider Gottes
Schicksalsbeeinflussung abzulehnen. Die Gestirnsgötter der Chaldäer und
Babylonier, von denen sich diese Irrlehre herleitet, sind nichts
weiter als Götzen, nicht anders als die Fetische und Totems primitiver

Naturvölker.» Ein anderer Pfarrer hält vor Lehrern einen

Vortrag über dasselbe Thema. Er zeigt einige Baumteste, die er
seine Kinder im Religionsunterricht hat zeichnen lassen. Er zeichnet
seinerseits das Horoskop der Schüler in ihre Testbilder hinein. Er
demonstriert, wie sich auf Grund von Test und Horoskop die
seelsorgerliche Bemühung um die anvertrauten Kinder verfeinern
läßt. Er schließt seinen Vortrag ungefähr: «Ihr seht, es ist schon
etwas daran, aber die Astrologie gehört in die rechten Hände, sie

ist etwas wie eine Geheimwissenschaft und sollte es bleiben.»
Beide Haltungen machen nicht froh. Wem es dank seinem

Verwiesensein auf die Bibel jeden Sonntag passieren kann, daß er es

in seinen Predigttexten auch mit «Chaldäern» und «Babyloniern»
zu tun bekommt, der sollte jedenfalls nicht so wie der erste «Fachmann»

von ihnen reden. Er müßte besser darauf gefaßt sein, daß
ihre «Irrlehren» auch heute jederzeit unter uns mehr oder weniger
fröhliche Urständ feiern können, und er sollte solchem «reinen
Heidentum» dann mehr zu sagen haben als bloße Schimpfworte.
Wenn der zweite Fachmann im stillen behutsam selber etwas
Astrologie treibt, so wirkt das geradezu erfrischend daneben. Es ist
aber nicht gut, wenn er tut, als treibe er damit eine Geheimwissenschaft.

Nicht einmal die Theologie ist eine Geheimwissenschaft.
Es lohnt sich, auch der Astrologie offen ins Antlitz zu schauen.

1.

Es hat zuerst einmal keinen Sinn, sich darüber zu ärgern, daß
die Astrologie auch auf den heutigen Menschen eine vermutlich
wachsende Faszination ausübt. Man hat zwar noch zu Anfang



268 M. Frischknecht, Blick auf die Astrologie

dieses Jahrhunderts gemeint, daß «die moderne Wissenschaft im
Zeitalter des Rationalismus» ihren «endgültigen Untergang»
besiegelt habe1. Aber dem ist offensichtlich nicht so. Die moderne
Wissenschaft, der man am ehesten zutrauen könnte, die Astrologie
untergehen zu lassen, die Astronomie, ist im Laufe ihrer
technischen Perfektionierung so völlig blind geworden für das eigentliche

Anliegen der Astrologie, daß sie zu einem wirklichen Urteil
über sie so wenig befähigt ist, wie nur irgendein von seiner Mutter
völlig abgespaltenes Kind zu einem Urteil über diese. Sie hat auch
als höchst rebellische Tochter im stillen nicht aufgehört, der
verachteten Mutter aufs schönste zuzudienen. Ausgerechnet der
modernen Astronomie verdankt die Astrologie ihren größten
Gewinn seit zweitausend Jahren: drei neue Planeten, 1781, 1846 und
1930 entdeckt und von der «modernen Wissenschaft» selber allso-
gleich, mitten im «Zeitalter des Rationalismus», noch einmal mit so

rationalen Namen wie «Uranus», «Neptun» und «Pluto» versehen.
Auch das Schwesterkind der Astrologie, Alchimias Tochter, die
moderne Chemie, ist bei aller bewußten Emanzipation von den
Müttern der unbewußten Verbindung mit ihnen treu geblieben.
Sie hat die neu entdeckten Planeten am Himmel sogleich nach
uraltem Muster wieder mit drei neu entdeckten Metallen auf
Erden verbunden. Und sie verfiel dabei mit traumwandlerischer
Sicherheit gleich auf die «rechten» und wirklich zukunftskräftigen
Stoffe. Schon 1789 brachte Klaproth den Planeten «Uranus» mit
dem Elemente «Uran» in Verbindung. Noch 1940 und 1947 wurde
die Reihe der Hochradioaktiven fortgesetzt mit dem «Neptunium»
und «Plutonium». Die Astrologie hat auch von den «modernen
Wissenschaften im Zeitalter des Rationalismus» in reichem Maße
alles geschenkt bekommen, was sie von ihnen tatsächlich braucht
und überhaupt brauchen kann, um ihre Arbeit auch im
Atomzeitalter getrost fortsetzen zu können. Die Sache wird keineswegs
harmloser dadurch, daß das alles gerade so, auf so moderne Weise

geschehen ist : nämlich hinten herum, unbewußt, in einer
undurchschaubaren Abhängigkeit in der Tiefe bei ausgesprochener
Verständnislosigkeit und Feindschaft im Bewußtsein.

Es empfiehlt sich, die Astrologie gerade nicht von den
Wissenschaften her verstehen zu wollen, die uns als ihre nächsten und

1 Hugo Greßmann, Die hellenistische Gestirnreligion (1925), S. 126.



M. Frischknecht, Blick auf die Astrologie 269

kompetentesten Beurteiler erscheinen. Es geht hier um mehr als

um Physik und Chemie. Es geht um den Menschen. Die Faszination
der Astrologie auch auf den heutigen Menschen läßt sich auf drei
Wurzeln zurückführen.

a) Die erste liegt im Stoff, aus dem sie ihre Aussagen über den
Menschen immer geschöpft hat und zu allen Zeiten neu schöpfen
kann. Dieser Stoff ist tatsächlich das, was unser erster Fachmann
«reines Heidentum» zu nennen beliebt, nämlich die gesamte
Mythologie der antiken Hochkulturen in hellenistisch-römischer
Verarbeitung. Dieses gewaltige religiöse Aussagenmaterial über die
Natur, die Situation und die Existenz des Menschen als ein «nichts
weiter als» zu bezeichnen ist nichts weiter als dumm. Es kommt
nicht darauf an, ob uns irgendwelche Aussagen von Menschen über
sich selber in mythologischer oder in irgendeiner anderen Sprache
erreichen, sondern zuerst auf das Verstehen des Gesagten und dann
auf seine Qualität. Die Qualität des in der antiken Mythologie über
den Menschen Ausgesagten ist hervorragend und aller Beachtung
wert. Die Religionswissenschaft sichtet, sondert, reinigt, verdeutlicht

immer besser die Fülle der ursprünglichen Muster und ihre
weiteren Schicksale. Die moderne Tiefenpsychologie hat eben erst
angefangen, die Wirkkraft der alten «Götter» am Nachthimmel
auch unserer eigenen Seele aufzuzeigen. Auch die Theologie weiß,
daß sie «entmythologisieren», d.h. Mythologie verstehen lernen
muß.

Die Astrologie selber ist bereits ein Digest der antiken Mythologie.
Man darf das Wort wörtlich nehmen: eine überreife Welt von
religiösen Aussagen ist liier verdaut, zersetzt, aufgelöst, reduziert
und zur Resorption durch ein wesentlich verändertes Bewußtsein
aufbereitet worden. Ein natürlicher seelischer Faulungsprozeß hat
die sterbenden alten «Götter und Herren» im Hellenismus auf
jene astrologischen «Mächte» reduziert, in denen das, was wir
heute die «archetypischen» Strukturen der menschlichen Seele

nennen, bereits durchschimmert. Diese Verdauung und Aufbereitung

der alten Sprache in eine auch einem veränderten Bewußtsein
verstehbare ist die eine wesentliche Leistung der abendländischen
Astrologie. Die zweite, nicht minder wichtige, ist, daß hier und
eigentlich nur hier, auch der Ernst der alten «Götter und Herren»
durch die ganze «christliche» Zeit hindurch tradiert wurde. Gespielt,
gescherzt, geschmückt und illustriert hat man auch im christlichen



270 M. Frischknecht, Blick auf die Astrologie

Abendlande zu allen Zeiten in Kunst, Dichtung, Wissenschaft und
Philosophie mit den alten Göttern. In der Astrologie und durch die
Astrologie blieb am reinsten die Ahnung erhalten, daß hinter dem
Spiel auch ein Ernst stecken, daß nicht nur wir mit den «Mächten»,
sondern auch die «Mächte» mit uns ihr Spiel treiben könnten.

Weil die Astrologie ihre Aussagen über den Menschen aus dem

gesamten Vorrat der antiken Mythologie schöpft, weil sie jederzeit
neu auf die Fülle des hier zur Sprache gekommenen zurückgreifen
kann, weil die moderne Religionswissenschaft diese Sprachwelt
immer besser erforscht und die moderne Psychologie ihre Aussagekraft

auch für den modernen Menschen immer deutlicher erweist,
hat die Astrologie auch dem heutigen Menschen faszinierend
Bedenkenswertes zu sagen.

b) Die zweite Wurzel ihrer Faszination liegt in der Beschaffenheit
des Werkzeugs, das sie zur Übermittlung konkreter Zusprüche an
den einzelnen Menschen verwendet. Die Astrologie ist in ihrem
Vollzug Orakelpraxis. Sie verfügt wie alle Orakelpraxis über eine
Technik, die es erlaubt, dem fragenden Menschen aus dem ihr
vorgegebenen Sprachmaterial zu bestimmten Zeiten bestimmte und
von seiner Frage dennoch möglichst unabhängige Antworten
zukommen zu lassen. Solche Techniken sind zahllos. Die
Schafgarbenstengel oder Münzen, die das chinesische I Ging jetzt und hier
sprechen lassen, werden noch heute im Osten und heute auch im
Westen geworfen. Jeder Leser der Bibel vernimmt, daß in Israel
Gott durch die Ummim und Thummim befragt worden ist. Indem
die Gemeinde Predigten über feste Perikopen der Sonntage des

Kirchenjahres hört und indem der Einzelne seinen Tag mit der
Lektüre einer «Losung» aus der Bibel oder aus der Weltliteratur
beginnt, bedienen auch sie und er sich einer solchen Technik. Es
wird dagegen grundsätzlich kaum Ernsthaftes einzuwenden sein.
Entscheidend ist nicht wie, sondern was übermittelt wird und was
der Fragende mit der erhaltenen Antwort anzufangen versteht.
Wo Sprachkörper vom Format des I Ging, der Bibel oder auch der
antiken Mythologie befragt werden, wird man fast immer
Bedenkenswertes zu hören bekommen. Wo die Antworten von einem
starken Gefühl, einer wachen Intuition und einem klaren Verstand
empfangen werden, wird Lebenserhellung kaum ausbleiben.

Das Instrument, dessen sich die Astrologie zur Übermittlung
konkreter Zusprüche an den Menschen bedient, ist nun aber von



M. Frischknecht, Blick auf die Astrologie 271

besonderer Art. Die Astrologie benutzt als Spielbank zur Gewinnung

ihrer Orakelsprüche nichts Geringeres als den gestirnten
Himmel. Gestirne sind an und für sich schon bemerkenswerte
Erscheinungen. Sie eignen sich zudem in hervorragendem Maße als

Projektionsträger und Fixpunkte für Götter, Mächte und
Geschichten, die ursprünglich an ganz anderen Orten beheimatet
waren, inzwischen aber auf Erden heimatlos geworden sind.
Solange auch der gestirnte Himmel nicht allzu deutlich und streng,
d.h. nicht allzu wissenschaftlich gesehen wird, drängt sich auch
dieses Orakelwerkzeug indessen nicht allzu sehr vor und
funktioniert, wie das in Indien und China immer der Fall gewesen zu
sein scheint, fast wie ein lebendiger Organismus. Nun beginnt
aber der spätantike Mensch den gestirnten Himmel gerade mit
wissenschaftlichen Augen zu betrachten. Nun entdeckt er hier mit
Hilfe griechischer Wissenschaft eben das, was Homer schon im
Haushalt Hephästs angetroffen und kurz bestaunt hat, nämlich
einen Automaten2. In der Seele des spätantiken Menschen
vermählen sich ältester Götter- und neuester Wissenschaftsglaube in
Gestalt der Astrologie zu einer einzigen faszinierenden Einheit.
Der aufgeklärte hellenistische Mensch sieht nicht nur, daß Maschinen,

Automaten machbar sind - er erfährt sich selber als bereits
innerhalb eines solchen befindlich, und er versucht nun, über diesen
kosmischen Automaten auch sein eigenes Leben und Schicksal
grundsätzlich als Automatismus mathematisch-wissenschaftlich zu
begreifen.

c) In der spätantiken Astrologie tritt damit das Instrument zur
Gewinnung religiöser Orakel aus seiner bisher zu dienenden Rolle
heraus und imponiert sich der entzückt-erschreckten Seele selber
als höchst faszinierende Macht und Gewalt. Die jüngste seelische

Funktion, der mathematisch-wissenschaftlich disziplinierte Intellekt,

sieht sich in seiner eigenen Denk- und Schlußweise vom
ganzen Weltall großartig bestätigt. Die Alten haben die seelische

Wirkung dieses Vorganges als Tyche, Ananke, Heimarmene, als

Zufall, Zwang, Schicksal beschrieben.
Es fällt praktisch kaum ins Gewicht, daß der heutige Mensch

bei ungestörtem Bewußtsein weder an die Sterne noch an das

Schicksal «glaubt». Sein Bewußtsein steht keineswegs auf besonders

2 Ilias, XVIII, 418.



272 M. Frischknecht, Blick auf die Astrologie

sicheren Füßen. Das hier Wesentliche, die mathematisch-wissenschaftliche

Denkweise, ist ihm gründlich genug eingeprägt. Solange
er ihr zuerst und zuletzt vertraut, um sich selbst und die Welt
zu verstehen und sein Leben zu führen, wird auch die souverän
gewordene astrologische Maschinerie nicht aufhören, ihm ihre
trostlose Botschaft unglaublich-glaubhaft auszurichten.

2.

Auf jedem der bisher durchlaufenen drei Gedankengänge sind
wir Phänomenen begegnet, hinter denen ein identisches Verhalten
der menschlichen Seele zu stehen scheint. Es passiert auch «der
modernen Wissenschaft im Zeitalter des Rationalismus», daß sie

Gestirne am Himmel mit Stoffen auf Erden verbindet : den Wandelstern

«Uranus» mit dem Metalle «Uran», die Planeten «Neptun»
und «Pluto» mit den Elementen «Neptunium» und «Plutonium».
Und es passiert ihr bei aller verständigen Aufgeklärtheit des
Bewußtseins gleich auch noch, daß sie das jeweils gebrauchte tertium
comparationis bei einem theologischen Dichter des 6. Jahrhunderts
v. Chr., bei Hesiod, und damit in uralten Götternamen findet.
Genau das ist in der Astrologie immer wieder passiert. Was am
Himmel Sonne heißt, heißt auf Erden Gold, was in der Astrologie
Mond, Mars, Venus oder Merkur ist, das ist in der Alchemie Silber,
Eisen, Kupfer und Quecksilber. Die Namen aber, die Himmel und
Erde, Gestirne und Elemente zusammenhalten, sind Worte, in
denen auch die Götter zur Sprache kommen. Wenn sie aus ihren
ursprünglichen Nähen vertrieben werden, so können sie in die
kosmischen Pernen projiziert werden, und das bedeutet keineswegs
ihren Untergang. Ins Buch des Himmels geschrieben werden sie

jetzt erst recht dem ganzen Erdkreise sieht- und lesbar. Wenn sie

am äußeren Himmel verblassen, so dunkeln die Mächte am Himmel
des menschlichen Unbewußten nur um so unheimlicher auf. Und
wenn eine einzelne seelische Funktion wie der Intellekt in jugendlicher

Kraft, von allen anderen Kräften der Seele genährt, das
kosmische Spielzeug in seiner wahren Größe und Ordnung
durchschaut, von den Göttern säubert und seine Geschwister, Gefühl,
Ahnung, Phantasie am Ende so weit bringt, daß sie vor ihm
anbetend in die Knie sinken, so leuchtet endlich auch der «Vater



M. Frischknecht, Blick auf die Astrologie 273

der Götter», Uranus, wieder am Himmel auf und beginnen auf
Erden die ersten Kettenreaktionen des Elementes Uran.

Was sich hier zeigt, in diesem Hin und Her, in diesem Gespräch
zwischen Himmel und Erde, Sternen und Elementen, göttlichem
Außen und seelischem Innen, das sind Spuren des Weges, auf dem
der Mensch zu allen Zeiten sich selber zu finden versucht. Und was
dabei entsteht, ist ein Weltbild: die Welt als «Umwelt» für das
Lebewesen Mensch, die Welt als ein leidlich Bewohnbares und
einigermaßen Vertrautes, als ein Haus, in dem menschlich Platz ist
für alles und alles an seinem menschlichen Platz.

Es hilft nicht viel, aus der gegenwärtigen Not eine Tugend zu
machen und zu erklären, daß die Zeit der Weltbilder vorüber sei.

Die Seele des Menschen wird sich damit nicht abfinden. Sie kann
nicht übersehen, daß die Astrologie im Mandala jedes einzelnen

Horoskops ein ganzes Weltbild leistet, und das ist die dritte Wurzel
ihres Reizes auch für den heutigen Menschen.

3.

Wir haben uns an einigen kurzen Wegen kreuz und quer durch
das Holz der Astrologie genügen lassen. Auch das, was Christen zu
sagen ist, die sich in diesen Wald wagen, soll nun noch in Kürze
gesagt sein.

Ein griechischer Vater hat von den Gefühls- und Gedankengängen
der Astrologie gesagt: «Diese ihre Sophistereien gleichen
Spinnengeweben, in die eine Mücke, Fliege oder sonst ein schwaches
Tierchen geraten kann, darin eingesponnen und gefangen wird,
während ein stärkeres Tier, das auf das Netz stößt, ihm leicht
entkommt und das schwache Gewebe zerreißt und zerstört.»3 Es
ist wahr: die Astrologie, nicht nur sie, aber auch sie, ist ein Spinnengewebe,

das Spinnengewebe einer menschlichen Umwelt. Der
Mensch kann als Mücke in dieses Netz geraten und darin
«eingesponnen und gefangen» werden. Er ist aber zugleich Spinne, die
es aus ihrem eigenen Hinterleibe produziert, und er kann sich
deshalb auch Kopf voran völlig frei in diesem Netze bewegen. Er

3 Basilius der Große, Seehstagewerk 6, 5-7 ; Texte der Kirchenväter, 3

(1964), S. 175.

18



274 M. Frischknecht, Blick auf die Astrologie

kann in ihm sehr wohl auch zuhause sein und reiche Nahrung
finden. Es ist noch einmal wahr: es können gelegentlich neue,
«stärkere Tiere» auftauchen, die ein solches Spinnengewebe
zerreißen. Die frühen Christen waren solche neue, «stärkere Tiere».
Wie aber und woher? Wenn Basilios in der Folge vom «freien
Willen» zu sprechen beginnt, so heißt es aufpassen. Auch wenn
sich der freie Wille des Menschen vorneherum immer wieder die
Freiheit nimmt, alte Spinnengewebe zu zerstören, so wird er sich
dadurch nicht die Freiheit nehmen lassen, hintenherum ein neues
Netz zu spinnen. Genau das ist auch in der christlichen Theologie
reichlich geschehen. Und wenn Basilios kurz darauf nebenbei
bemerkt: «Ich muß mich eben ihrer, der Astrologen, eigenen Worte
bedienen», so ist bereits angedeutet, daß auch christliche Theologie
more mathematico, in den Formen mathematisch-wissenschaftlichen

Denkens betrieben werden könnte.
Der springende Punkt ist nicht das neue, «stärkere Tier», sondern

der «neue Mensch». Dieser Mensch weiß, daß er immer noch in
«dieser» Welt lebt. Es fällt ihm deshalb gar nicht ein, ihre «Götter
und Herren» z\x leugnen. Er sagt nur: «Wenn es wirklich sogenannte
Götter, sei es im Himmel oder auf Erden, gibt - wie es denn viele
Götter und viele Herren gibt -, so gibt es doch für uns nur einen

Gott, den Vater, von dem alle Dinge sind und wir zu ihm, und einen

Herrn, Jesus Christus, durch den alle Dinge sind und wir durch
ihn.»4 Und er weiß auch, wie und wo er vorläufig allein dieses

Wissen haben kann : allein im Glauben. Im Glauben aber weiß er nicht
nur, daß er «hier» allenthalben Stückwerk schaut und selber nur
Stückwerk machen kann. Im Glauben bekommt er die Freiheit,
sich in den Stück- und Machwerken «dieser» Welt nun auch
neu und frei zu bewegen. Daß er das in der Liebe tut, ist das

Größte, was er tun kann.
Max Frischlcnecht, Trogen

4 1. Kor. 8, 5-6.


	Blick auf die Astrologie

