Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 24 (1968)

Heft: 4

Artikel: L'oracle contre Shebna et le pouvoir des clefs : Es. 22, 15-25
Autor: Martin-Achard, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878606

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878606
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 24 Heft 4 Juli-August 1968

L’oracle contre Shebna
et le pouvoir des clefs, Es. 22, 15-25

Le court oracle contre Shebna (Es. 22, 15-25) n’a cessé de donner
lieu & des explications divergentes. Aujourd’hui encore les spécia-
listes sont loin de s’entendre sur ’étendue et la signification précise
des paroles d’Esaie; il suffit pour s’en convaincre de comparer ce
qu’écrivait en 1956 E. Jenni & ce sujet avec le commentaire de
G. Fohrer en 1960 et celui, tout récent, de W. Eichrodt!.

On sait que, dans cette péricope, le prophéte Esaie s’en prend a
un certain Shebna, personnage officiel du royaume de Juda, auquel
il reproche de se préparer un tombeau dans le roc et & qui il prédit
une fin misérable en exil (v. 15-19). Esaie poursuit en annoncant
qu’Elyaquim, fils d’Hilquiahou, prendra la place du serviteur déchu
et recevra toutes les prérogatives attachées & la fonction de «maitre
du palais» (v. 20-23). Son intervention s’acheve par I'indication que
la famille d’Elyaquim, pour avoir abusé de ses priviléges, connaitra
une chute brutale (v. 24-25).

W. Eichrodt n’aborde pas la question de ’authenticité de 1’en-
semble de l’oracle; il tire surtout parti des relations qui existent
entre les divers éléments qui composent la déclaration du prophete;
G. Fohrer estime par contre que seuls les versets 15 a 19 proviennent
d’Esaie; une seconde main a ajouté le paragraphe relatif & Elya-
quim, et une troisiéme, 1’allusion, sans doute post eventum, a la
déchéance de sa parenté. De son coté E. Jenni écarte les deux
derniers versets de cette prophétie ainsi que les mentions d’Elya-

1 E. Jenni, Die politischen Voraussagen der Propheten = Abhandlungen
zur Theologie des Alten und Neuen Testaments, 29 (1956), p. 42ss.; G. Fohrer,
Das Buch Jesaja = Ziircher Bibelkommentare, 1 (1960), ad loc.; W. Eich-
rodt, Der Herr der Geschichte. Jesaja 13-23/28-39 = Die Botschaft des
Alten Testaments, 17, 2 (1967), ad loc. Cette diversité se retrouve chez des
auteurs moins récents comme B. Duhm (1892, 4e éd. 1922); K. Marti
(1900); G. B. Gray (1912); O, Procksch (1930, etc.), signalés en particulier
par E. Jenni.

16



242 R. Martin-Achard, L'oracle contre Shebnd

quim et de Shebni, dues, selon lui, & un glossateur qui a «histori-
cisé» la parole d’Esaie en se référant aux données d’Esaie 36 et 372.
Ainsi le prophete aurait interpellé un fonctionnaire inconnu a qui
il aurait annoncé qu’il était vain de se creuser un sépulere & Jérusa-
lem, puisqu’il devait mourir en exil (v. 16ss.), et en méme temps
que la ville connaitrait un jour un serviteur fidele qui serait pour
elle et pour Juda un pére (v. 20ss.).

De cette épisode, G. Fohrer retient avant tout la condamnation
par Yahvé d’'un parvenu que son orgueil a égaré. E. Jenni donne a
Poracle d’Esaie une portée eschatologique (cf. «en ce jour-la» v. 20),
qui rejoint partiellement l'interprétation messianique que la tradi-
tion a souvent donnée de ce passage3. W. Eichrodt met I’accent sur
le probléme politique sous-jacent a I'intervention du prophéte et qui
se concrétise dans le renvoi de Shebna et la nomination d’Elyaquim.

Ce désaccord nous invite & reprendre I’étude d’un fragment du
livre d’Esaie qui, par ses aspects littéraire, historique et théologique,
ne manque pas d’intérét.

1.

11 convient d’abord de fixer les limites de 1’oracle primitif et de le
caractériser brievement.

Les versets 24 et 25, comme on ’admet généralement, forment une
glose destinée a accorder la déclaration du prophéte au sort de la
famille d’Elyaquim. Il s’agit en effet d’'un texte en prose, ot 'on
ne retrouve guére le style classique d’Esaie. Le prophéte ne peut
d’ailleurs avoir prédit du méme coup, et de plus a Shebni (!),
I’élévation d’Elyaquim et sa chute. On ne peut davantage consi-
dérer ces versets comme un avertissement & l'intention du succes-
seur de Shebna, comme on l’a parfois soutenu’. Il faut donc re-

2 Les noms de Shebnd et d’Elyaquim se retrouvent en effet dans Ks. 36,
3, 11, 22; 37, 2 et dans le texte paralléle 2 Rois 18, 18, 26, 37; 19, 2. Shebna
n’a pas toujours la méme orthographe, on trouve Shebnah dans 2 Rois 18,
18, 26, mais cette variante n’a pas d’importance (contre la remarque de la
Bible de la Pléiade).

3 Cf. déja Apoc. 3, 7. La tradition chrétienne, sinon juive, a vu dans
Elyaquim une figure messianique. J. Jeremias, Theol. Wort., 3 (1938), p. 748,
estime en effet contre W. Bousset, W. Staerck, etc. que le judaisme n’a pas
interprété Es. 22, 22 dans un sens messianique.

4 C’est 'opinion notamment de B. Duhm, K. Marti, G. B. Gray (n. 1);
J. Steinmann, Le prophéte Isaie (1950), p. 185, etc.



et le pouvoir des clefs, Es. 22, 15-25 243

connaitre qu’ils n’appartiennent pas a ’oracle primitif; ils ont sans
doute pour auteur un Judéen, témoin du népotisme d’Elyaquim,
qui dénonce, non sans ironie, ses conséquences funestes®.

Le verset 15 présente quelques difficultés. On s’attendrait & lire
une introduction de ce genre: «Va vers... et tu diras: Ainsi parle
Yahvé...» Il semble qu’il manque quelque chose et en méme temps
le stique «contre Shebnd, le maitre du palais» (15c¢) parait une sorte
d’explicitation (tardive [!]) de I’expression «ce soken» (15b). Si on
estime nécessaire de corriger le texte massorétique, ce qui n’est pas
indispensable, on pourra placer 15¢ en téte de la péricope, il sert
alors de titre & I’ensemble de la déclaration d’Esaie?. Cette note
serait due a un disciple d’Esaie, probablement celui-la méme qui a
recueilli les premiers oracles de son maitre. Elle n’invente rien, mais
ne fait que rappeler le nom du personnage visé par le prophéte. Si
comme le pense K. Jenni, cette indication n’apparait qu’a cause de
la mention de Shebnéd dans Es. 36s., le glossateur aurait été moins
maladroit en s’efforcant d’harmoniser son annotation avec sa source.
En bref on peut dire qu’Esaie s’est rééllement adressé & un inten-
dant prénommé ShebnaA.

Les versets 20ss. soulévent d’autres problemes. Si E. Jenni, & la
suite de O. Procksch, n’élimine du texte traditionnel que la mention
d’Elyaquim, fils d’Hilquiahou (v. 20¢), d’autres exégetes contestent
I’ensemble du paragraphe. Il serait peut étre I’ceuvre dun Jérusa-
lémite spécialement intéressé par la famille d’Elyaquim?®. On cons-
tate en effet un changement de personne entre les versets 16ss. et
19ss. On objecte surtout que si le prophéte a pu a la rigueur s’atta-
quer & un fonctionnaire de Juda, il n’aurait pas été jusqu’a désigner
son successeur. Ses prérogatives ne s’étendent pas aussi loin; il ne
lui appartient pas de se substituer a 'autorité royale?®.

5 Hypothése de E. Kénig, C. von Orelli, signalée et combattue par G. B.
Gray (n. 1), ad loc.

8 Cf. G. Fohrer (n. 1), ad loec.

7 C’est ce que proposent par exemple O. Procksch, E. Jenni, W. Eichrodt
(n. 1). On lit parfois aussi 16b avant 16a: cf. C. Westermann, Grundformen
prophetischer Rede (1960), p. 100.

8 Ainsi G. Fohrer (n. 1), ad loc.

® Cet argument a été souvent avancé. Il ne tient pas compte de ce que re-
présente le prophéte en Israél. B. G. Gray a répondu aux diverses objections
formulées par B. Duhm (n. 1).



244 R. Martin-Achard, L’oracle contre Shebnd

Cependant le fait que Yahvé lui-méme prenne la parole n’est pas
surprenant ; Esaie est son héraut, il a pour mission de faire entendre
la décision — le mishpat — que Dieu a prise a I’égard de son inter-
locuteur. De plus, comme 1’a bien montré W. Eichrodt, un prophéte
ne peut demeurer inactif, en tant que témoin de Yahvé, dans les
affaires publiques de Juda. Il se doit d’intervenir, et n’y manquera
pas, puisqu’il s’agit du sort du peuple de Yahvé. Esaie n’est ni le
premier, ni le dernier, dans I’histoire du prophétisme, a suivre de
pres les événements de la cour?. On doit done considérer les versets
20 & 23 comme la suite normale de I’entretien d’Esaie avec Shebna 1.
1l n’est pas opportun de supprimer, avec O. Procksch et E. Jenni,
I’allusion explicite a Elyaquim, sous prétexte que celui-ci a effec-
tivement occupé un poste important a la fin du VIIIe siecle,
comme Es. 36s. en témoignent. Dans sa déclaration, Esaie n’ex-
prime pas I’espoir de voir, un jour?!?, s’instaurer un juste gouverne-
ment & Jérusalem, il réclame pour I'immédiat la destitution de
Shebné et son remplacement par un homme qui a toute sa con-
fiance. Il n’attend pas quelque personnage messianique, il salue en
Elyaquim, fils d’Hilquiahou, I'homme de la situation, celui dont
Juda a un besoin urgent.

En conclusion les versets 15 & 23 nous rapportent la conversation
du prophéte avec Shebni. Voici done en quels termes Esaie s’est
adressé au fonctionnaire de Juda:

15  Ainsi a parlé le Seigneur Yahvé Sebaot:
«Va, rends-toi chez ce fonctionnaire,
auprés de Shebnd, maitre du palais»?)
(pour lui dire:)

10 Ainsi Nathan (1 Rois 1, 22ss.), Elisée (2 Rois 9, 1ss.) et en dehors
d’Israél, les prophétes connus par les textes de Mari.

1t C’est & tort qu’on fait parfois des v. 20-23 une déclaration a I'intention
d’Elyaquim (ainsi H. Schmidt, comm. ad loc.); en réalité Esaie continue ici
a s’adresser & Shebna.

12 I'expression «en ce jour-la» (20a), si elle doit étre maintenue, n’a pas
nécessairement une connotation eschatologique; elle peut signifier simple-
ment «en ce jour», cad. «ce méme jour»; cf. A. Lefévre, L’expression «en ce
jour-la» dans le livre d’Isaie: Mélanges bibliques rédigés en I'honneur de
André Robert (1957), p. 176.



et le pouvoir des clefs, Hs. 22, 15-25 245

16 «Que possédes-tu ici? Quel parent y as-tu,
pour que tu te creuses ici une tombe ?
(I1 ose) creuser sa tombe sur une hauteur,
se tailler dans le rocher une demeure!
17  Voici, Yahvé te jettera au loin, '’homme!?
I1 va t’empoigner solidement,
18 1l te roulera en pelote,
comme une boule pour un pays aux larges espacese®
L&, tu mourras, et 1a (iront) tes glorieux chars,
(toi), honte de la maison de ton seigneur!

19  Je te chasserai de ton poste,
je t'arracheraid de ta place.
20 Ce méme jour, je convoquerai mon serviteur,
Elyaquim, fils d’Hilquiahou;
21  Je le revétirai de ta tunique,
De ta ceinture, je le ceindrai,
Ton pouvoir, je le remettrai entre ses mains.
Il sera un pére pour I’habitant de Jérusalem,
et pour la maison de Juda.
22  Je poserai la clef de la maison de David
sur son épaule;
il ouvrira et personne ne fermera;
il fermera et personne n’ouvrira.
23 Je I'enfoncerai comme une cheville
en un lieu résistant,
il sera un tréone glorieux
pour la maison de son pére...»e

a) 15c est parfois placé, nous ’avons vu, en téte de la péricope. 1 QIsa a
lu ¥R au lieu de 9Y. — b) Lire l'infin, avec le Targum. L’homme, I’homme
fort (M337): apostrophe ironique, cf. Jér. 22, 26. — ¢) «Il t’enroule et te roule
en boule» (Bible de Jérusalem), comme une balle vers un pays large des deux
mains, cad. au vaste espace. Il s’agit sans doute de la Mésopotamie. — d) Lire
la 1re personne, avec les versions syr. et vulg. et avec le Targum. 1 QIsa
semble avoir le parfait (3 pers.) mais le manuscrit n’est pas net. — e) Les
premiers mots du v. 24 font-ils encore partie de 1’oracle original?

Le propheéte regoit ’ordre d’aller trouver Shebné (v. 15), comme
jadis il a di rejoindre Achaz (Es. 7,1ss.); la rencontre a lieu peut
étre devant la tombe méme que le fonctionnaire se fait préparer
(cf. «ici» v. 16). L’oracle d’Esaie est composé de deux parties, comme
son entretien avec le souverain de Juda (Es. 7, 1-9, et 10ss.), la
seconde étant destinée & confirmer la premiére.



246 R. Martin-Achard, L’oracle contre Shebnd

Comme C. Westermann I’a bien noté!3, Esaie prononce d’abord
un oracle de malheur (v.16-18) qui comprend, selon un schéma
classique, un acte d’accusation (v.16) et le verdict (v.17a.):
Shebné n’a aucun droit & agir comme il le fait (v. 16), aussi sera-t-il
jeté a terre, roulé comme une boule & destination d’un pays lointain,
ou il mourra (v. 17s.).

La prophéte continue, mais en laissant parler Yahvé lui-méme
(v. 19ss.)14. 11 s’en tient & l’essentiel qui est, apres la destitution de
Shebné, non pas le sort final de celui-ci, mais le fait qu’Elyaquim,
dont on peut attendre une administration fidéle, recoit de la main
méme de Dieu le pouvoir dont son prédécesseur vient d’étre bruta-
lement dépouillé.

Sur le plan historique, les principales questions ont porté sur la
personne de Shebna et sur les raisons de sa disgrace. Son nom, le
fait qu'on ne parle jamais de son pére, les paroles d’Esaie qui lui
dénient toute possession et toute parenté «ici» cad. & Jérusalem
(v. 16) ont conduit certains commentateurs & voir dans l'interlocu-
teur du propheéte un étranger, originaire par exemple de Syrie ou de
Phéniciel®. R. de Vaux rapproche son nom de I’égyptien $bnw et le
fait venir du pays du pharaon?!®. Mais il est probable que Shebni
soit une forme bréve de Shebaneyah(ou)'? qui est attestée par
ailleurs 18,

13 C. Westermann (n. 7), p. 101. Il compare Es. 22, 15ss. avec 1 Rois 21,
19; Amos 7, 17.

11 Le v. 19 ne semble pas 4 sa place si on le lit avec et aprés lesv.17s.;
aprés avoir annoncé & Shebné son exil et sa mort, Esaie reviendrait & sa
destitution; aussi a-t-il été parfois contesté. Mais il vaut mieux en faire le
début de la déclaration de Yahvé qui reprend et développe pour la confirmer
la premieére intervention du prophéte.

15 Ainsi F. Delitzsch, T. K. Cheyne.

168 R. de Vaux, Titres et fonctionnaires égyptiens & la cour de David et de
Salomon: Rev. bibl. 48 (1939), p. 400.

17 Cf. également. RT72Y et 111°32Y; RV et 1PNV ete.

18 Ainsi Néh. 9, 4s.; 10, 5; 12, 14; 1 Chron. 15, 24. On connailt aussi un
sceau avec le nom de Shebnéa (fils d’)Achab; celui-ci n’est done pas totalement
inconnu en Israél.



et le pouwvoir des clefs. Es. 22, 15-25 247

Shebni est donc un membre du peuple de Yahvé'?, pas néces-
sairement un Judéen, peut étre un réfugié du nord qui aurait fait
une rapide carriére & Jérusalem. De toutes fagons, puisque son pére
n’est jamais nommé, il doit appartenir a la plébe et n’a ainsi aucun
titre & se faire creuser un tombeau sur la hauteur, sans doute la col-
line de Sion ou le mont des Oliviers, comme un grand de Juda. Son
corps est destiné a la fosse commune, vraisemblablement la vallée
du Cédron (2 Rois 23, 6; Jér. 26, 25). Shebna se conduit comme un
parvenu, il joue au personnage important et, bien que ne disposant
d’aucune propriété, il cherche a imiter les usages des aristocrates 2.

On a cru retrouver sa tombe dans le village de Siloé, sur le mont
des Oliviers. Depuis longtemps Clermont-Ganneau avait découvert
une inscription en tres mauvais état, actuellement a Londres, que
N. Avigad a étudiée avec soin. Celui-ci pense pouvoir déchiffrer le
texte suivant: «Ceci est le tombeau de... yahou, maitre du palais.
Il n’y a ici ni argent, ni or, seulement ses os et les os de sa concubine
avec lui. Maudit soit ’homme qui ouvrira ceci.»®' Il daterait des
environs de 700 avant Jésus-Christ. N. Avigad, & la suite de Y. Ya-
din, suggére que le nom du destinataire du tombeau était « (Shebna )-
yahou», le majordome auquel Esaie s’adresse dans notre passage?2?.
Cette identification n’est pas impossible, mais elle reste hypothéti-
que, puisque plus d’un maitre du palais & Jérusalem a pu porter un
nom qui se terminait par -yahou??. 1l n’en demeure pas moins que
ces lignes gravées sur un sépulcre sont contemporaines du ministére
d’Esaie 24.

19 C’est notamment ’opinion de G. Fohrer et de W. Eichrodt (n. 1).

20 On connait I'importance de la sépulture pour Israél, mais celle-ci impli-
que précisément un droit de propriété (cf. Gen. 23). L’usage de creuser des
tombes dans la roche s’est maintenu dans le judaisme (cf. Mat. 27, 60).

21 N. Avigad, The Epitaph of a Royal Steward from Siloam Village: Isr.
Expl. Journ. 3 (1953), p. 137-152; cf. encore du méme auteur, The Second
Tomb-Insecription of the Royal Steward: ibid. 5 (1955), p. 163-166.

22 N. Avigad (n. 21) note en particulier que, du point de vue archéologique,
la tombe et l'inscription de Siloé sont contemporaines d’Ezéchias et de
Shebnéa. Le sépulcre de ce dernier devait étre visible de loin, ce qui est le cas
du tombeau de Siloé qui, par rapport a la vallée du Cédron, se trouve bien
sur la hauteur.

23 R. de Vaux, Rev. bibl. 62 (1956), p. 151, se montre plutot réticent
devant l'identification proposée par N. Avigad; G. Fohrer 1’écarte (ad loc.);
0. Kaiser, Bibl. hist. Handw., 3 (1966), col. 1752, est réservé.

# H. J. Katzenstein, The Royal Steward: Isr. Expl. Journ. 10 (1960),



248 R. Martin-Achard, L’oracle contre Shebnd

A Vinverse de Shebné, Elyaquim appartient aux grandes familles
du royaume. Selon H. J. Katzenstein, son pére aurait déja occupé
les fontions qui lui reviendront apres ’exclusion de Shebni, ce qui
n’est pasimpensable 2%, Esaie qui est un traditionnaliste, rappelons-le,
a de toutes fagons préféré a un nouveau-venu qui ne lui offrait au-
cune garantie le représentant d’'une maison qui avait fait ses preu-
ves et dont le yahvisme lui semblait indiscutable 6. La suite montre
qu’il n’a obtenu que partiellement satisfaction, car, si selon le té-
moignage d’Esaie 36s., Shebnid a di abandonner sa charge de
maitre de palais, il a pu conserver un poste important a Jérusalem.
Ici aussi comme sur le plan politique, 'influence du prophéte a été
réelle, mais non pas décisive.

Dans cet épisode Shebné nous est apparu comme un parvenu. Le
poste qui est le sien lui fait perdre le sens des réalités. Il se construit
un tombeau (v. 16), il circule en char (v. 18b)??; la folie des gran-
deurs I’a saisi. On s’est demandé si ces raisons ont été suffisantes
pour motiver la colére d’Esaie. 11 ne lesemble pas; Es. 22, 15ss. ne
concerne pas un affaire purement privée et il est significatif que le
prophete reproche a Shebna d’étre la honte de la maison de son
seigneur (v. 18Db). En réalité Esaie s’adresse au maitre du palais,
personnage officiel, dont dépend partiellement 'existence de Juda.
L’épisode du tombeau pourrait étre le dernier d’une suite d’incidents
ou 'occasion attendue par le prophete pour dire son fait & un indi-
vidu qui compromet par son attitude ’avenir du peuple de Yahvé.

W. Eichrodt a bien noté 1’arriere-plan politique de ’oracle contre
Shebna. Il s’agit ici de beaucoup plus que de la condamnation

p- 149-154, propose une autre identification: le possesseur de la tombe serait
Hilquiahou, le pére d’Elyaquim, qui, dans ce cas, aurait été lui-méme
«maitre du palais». Shebnéa en se faisant creuser une tombe aurait copié son
prédécesseur.

25 H. J. Katzenstein (n. 24), p. 153.

28 Selon H. J. Katzenstein (n. 24), Elyaquim avait plusieurs titres & oc-
cuper le poste «de maitre du palais»; il était un serviteur loyal (de Yahvé),
d’une famille noble et habituée a4 prendre des responsabilités importantes
dans le royaume de Juda. Pour Katzenstein, les v. 20-24 concernant non la
future grandeur d’Elyaquim et des siens, mais une glorieuse tradition fami-
liale sur laquelle Elyaquim peut s’appuyer. Notez également le nom yahvis-
te porté par son pere, Hilquiahou.

27 Selon 2 Sam. 15, 1; 1 Rois 1, 5, posséder des chars et des chevaux est
un privilége de la famille royale.



et le pouvoir des clefs, Es. 22, 15-25 249

d’un vaniteux; le sort de 1’état est en jeu 8. Destituer Shebné et nom-
mer & sa place Elyaquim signifie en fait adopter vis-a-vis des grandes
nations une nouvelle ligne de conduite, passer d'un camp a I’autre.

On sait que le dernier quart du VIIe siécle a été pour l’en-
semble du Proche-Orient particuliérement agité; une série de petits
états, parmi lesquels Juda et Israél, soutenus par ’Egypte, ont
essayé & plusieurs reprises de résister & ’emprise assyrienne. A
Jérusalem méme diverses tendances se sont manifestées, les uns
préconisant une attitude de soumission envers le conquérant assy-
rien, ou tout au moins de stricte neutralité, les autres révant d'une
revanche contre Ninive et se tournant vers I’Egypte pour venir &
bout de la puissance de Sargon ou de Sennachérib. Ezéchias parait
ne pas avoir été toujours maitre de la situation et sans doute ses
décisions lui ont-elles été dictées par ses conseillers, au premier
rang desquels se trouvait le maitre du palais.

Pour Esaie qui combat vigoureusement toute alliance avec
I’Egypte??, il importe que les hauts fonctionnaires de Juda ap-
puient sa facon de voir et sachent ne pas se laisser égarer par les
promesses fallacieuses de ’Egypte. En écartant Shebni, c¢’est sans
doute une politique proégyptienne que le prophete condamne et
§’il propose la nomination d’Elyaquim, c¢’est parce que ce yahviste
fidéle, homme de la tradition, saura, selon lui, adopter la seule atti-
tude qui convienne: fonder le comportement de Juda sur la berit qui
unit & Yahvé le peuple et le roi d’Israél .

3.

Es. 22, 15ss. nous fournit une série d’indications sur les hauts
fonctionnaires de Juda qu’il s’agit maintenant d’examiner.

Shebné est désigné par le titre de soken. Cette appellation ne se
retrouve pas dans I’Ancien Testament qui connait par contre la

28 (3. Fohrer, E. Jenni, R. de Vaux, R. B. Y. Scott, Interpreter’s Bible
(1956), font également allusion & cet aspect de la déclaration d’Esaie. R. de
Vaux écrit par exemple: «La cause de sa disgrice est certainement sa fidélité
a l’alliance égyptienne» (op. cit. p. 400).

2% Ainsi Es. 28, 14ss.; 18, 1ss., 20, 1ss. & I’époque de Sargon, vers 716 et
Es. 30, 1ss.; 31, 1ss.; 22, 1ss., au temps de Sennachérib, entre 705-701.

30 Sur cette question cf. R. Martin-Achard, Esaie et Jérémie aux prises
avec les problémes politiques: Rev. hist. phil. rel. 47 (1967), p. 208-224
(avec une bibliographie).



250 R. Martin-Achard, L’oracle contre Shebnd

forme féminine (1 Rois 1, 2, 4) dans le sens de «garde, gouvernan-
te»3l. Ce terme est attesté dans le monde sémitique ot il qualifie un
personnage important. R. de Vaux le signale dans les glosses
cananéennes d’Amarna: le zukinu est le commissaire du pharaon.
«En akkadien, continue-t-il, $aknu désigne premiérement la préfet
d’Assur (Sakin mati), puis les gouverneurs des pays annexés et le
terme a été repris par les Pharaons dans leur correspondance en
akkadien.»®*®? A Ras Shamra le skn (ou le Sakin mdi) semble avoir
joué un grand role, il est vraisemblablement le plus élevé des servi-
teurs du roi33, 'équivalent du «maitre du palais» en Juda. Skn est
connu également en phénicien, dans ’inscription d’Ahiram (env.
1000) et dans un texte trouvé & Chypre qui doit dater de la seconde
moitié du VIIIe siécle3t, ainsi qu’en araméen, dans les graffiti de
Hama en Syrie, du IXe-VIIIesiecle®5, avec le sens de gouverneur
ou préfet, 3.

Le fait qu’Esaie ait utilisé ce terme presque ignoré par I’hébreu
ne signifie pas qu’il ait voulu marquer ’origine étrangére (phéni-
cienne? syrienne?) de Shebné, mais plutét son intention de dépré-
cier le réole de son interlocuteur. La maniére dont il s’exprime («ce»
fonctionnaire v. 15) dit assez clairement son mépris et implique
déja la condamnation de Shebnd ?”.

Celui-ci semble avoir perdu la place de premier plan qui a été
un jour la sienne; selon 2 Rois 36s. il occupe néanmoins le second
rang dans la hiérarchie des serviteurs de I’Etat a la fin du VIIIe
siécle; il porte alors le titre de sopher qui correspond, comme R. de
Vaux I’a montré, a secrétaire privé du roi et secrétaire d’Etat?®.

31 Litt. qui donne des soins. Il y a lieu ici de signaler cependant un terme
et qui peut étre rapprocher de soken et qui prendra de I'importance avec et
apres 'exil: seganim (au plur.): Es. 41, 25; Jér. 51, 23, 28, 57; KEz. 23, 6, 12.
23; Esd. 9, 2; Neh. 2, 16; 4, 8, 13; 5, 7, 17, etc.

32 R. de Vaux, Les institutions de 1I’Ancien Testament, 1 (1958), p. 200s.

33 Tbid. Cf. aussi J. Aistleitner, Wérterbuch der ugaritischen Sprache (1967),
Neo: 1909; A. Alt: Hohe Beamte in Ugarit: Festschrift Pedersen (1953), ré-
édité dans Kleine Schriften, 3 (1959), p. 186-197.

3¢ H. Donner-W, Réllig, Kanaanéische und Aramaische Inschriften (1964),
Nel et 31.

35 Tbid., No 203.

3¢ Cf. encore Ch. F. Jean-J. Hoftijzer, Dictionnaire des inscriptions sémiti-
ques de 'ouest (1965), s. v.

37 Cf. L’expression «‘ce’ peuple» dans Es. 6, 9.

38 R. de Vaux (n. 16), p. 397ss.; cf. aussi Institutions (n. 33), p. 201s.



et le pouvoir des clefs, Es. 22, 156-25 251

Shebni est encore qualifié de «maitre du palais», nan Sy 9wr
litt. «qui (est) sur la maison (du roi)», autrement dit majordome,
intendant ®°. On connait le nom de plusieurs d’entre eux, en plus de
Shebna et d’Elyaquim : Ahishar, & I’époque de Salomon (1 Rois 4, 6);
Arsa, sous Ela, roi d’Israél (1 Rois 16, 9); Obadyahou, intendant
d’Achab et protecteur des prophétes de Yahvé (1 Rois 18, 3);
Jotham, fils d’Azariah, qui exerca la régence pendant la maladie
de son pére (2 Rois 15, 6). On a retrouvé & Lakish un sceau apparte-
nant & Guedaliah, maitre du palais; il s’agit sans doute du notable
que Nébucadnetsar a placé a la téte de Juda aprés la prise de
Jérusalem (2 Rois 25, 22)40.

Inaugurée sous Salomon, cette charge n’a cessé de gagner en im-
portance, selon R. de Vaux. A lorigine, le maitre du palais était
avant tout responsable de la maison et du domaine du souverain,
mais il finit par jouer un réle semblable & celui du vizir en Egypte 41
On sait que tout dépendait de ce dernier et que tout passait par lui;
comme ’écrit R. de Vaux: «Les documents importants recevaient
son sceau, tous les fonctionnaires étaient sous ses ordres; justice et
travaux publics, finances et armée, tout relevait de lui. Il gouvernait
vraiment au nom du roi, et en son absence, il le remplacait.»?
C’est une responsabilité de ce type que le pharaon confie & Joseph,
selon la Genése. On nous dit en effet que le roi d’Egypte I'établit
sur sa maison (Gen. 41, 40)%® et méme sur tout le pays (v. 41); il lui
remet son sceau et le vét d’habits somptueux (v. 42). 1l le fait
monter sur un char princier (v.43) et lui donne tout pouvoir
(v. 44). Seul le pharaon demeure au-dessus de lui (v. 40). Plus loin,
Joseph déclare: «Elohim m’a placé comme un pere (’@b) pour pha-
raon, comme un seigneur (’a@dén) pour toute sa maison, comme
gouverneur (mdshel) dans tout le pays d’Egypte» (45, 8).

3% La Septante traduit généralement par oikovépog (tauiag, dans Es. 22, 15).

40 Sur le maitre du palais cf. en particulier R. de Vaux (n. 16), p. 400s. ou
Institutions (n. 33), p. 199-201; N. Avigad (n. 21); H. J. Katzenstein (n. 24).

41 R. de Vaux (n. 16) écrit, p. 400: «L’institution du maitre du palais a
été influencée, au moins & partir d’une certaine époque, par celle du vizirat.»
H. J. Katzenstein (n. 24) combat ’opinion de de Vaux, selon laquelle cette
institution serait d’origine égyptienne, mais il admet aussi que cette fonction
a acquis de plus en plus d’importance. Pour lui, Hilquiahou, pére d’Elyaquim
et Ahikam, pére de Guedaliah, ont été intendants de Juda.

42 R. de Vaux (n. 16), p. 401.

13 Gen. 41, 40: «C’est tol qui seras au-dessus de ma maison.»



252 R. Martin-Achard, L’oracle cvntre Shebnd

A son tour, selon l'oracle d’Esaie, Elyaquim regoit tunique et
ceinture en signe des hautes fonctions dont il est investi (Es. 22,
21); la main méme de Yahvé lui confére 'autorité (mémshalah)
nécessaire & sa mission (v. 21), qui consiste a étre un peére (°ab ) pour
Jérusalem et pour Juda, cad. & en prendre soin et a les protéger 4.
La déclaration du propheéte prend un relief particulier quand on la
rapproche des pratiques égyptiennes.

Le v. 22 notamment, qui annonce qu’Elyaquim recevra la clef de
la maison de David, avec laquelle il pourra & son gré ouvrir et fermer
les portes du palais, prend tout son sens, lorsqu’on sait que le vizir
se rendait, seul, chaque matin auprés du pharaon, puis, aprés un
entretien avec le chef du trésor, faisait ouvrir les «portes de la mai-
son royale», et la journée officielle commencait. R. de Vaux & qui
nous devons ces renseignements cite le texte suivant: «Le vizir
communique au chef du trésor: «On m’a rapporté la fermeture des
chambres & telle heure et leur ouverture & telle heure...» Ensuite le
vizir enverra ouvrir les portes de la maison du roi pour faire entrer
tous ceux qui doivent entrer et sortir tous ceux qui doivent sortir 45.
La vie du palais et par extension celle du pays tout entier sont
placées sous 'administration du vizir en Egypte et du «maitre du
palais» a Jérusalem, et déterminées dans un cas comme dans ’autre
par P'ouverture et la fermeture des portes de la demeure du souve-
rain.

On sait qu’Es. 22, 22 a été utilisé par I’Apocalypse de Jean. Si,
selon la prophete, Elyaquim doit détenir la clef du palais royal a
Sion, pour Apoc. 3, 7, le Christ, héritier de la maison de David S,

4t Sur la notion de «pére» cf. G. Quell, rathp, A.T.: Theol. Wort., 5 (1954),
959-974, p. 962. On rapprochera Gen. 45, 8 et Es. 22, 21 d’Es. 9, 6. Cf. pour
ce texte H. Wildberger, Die Thronnamen des Messias, Theol. Z. 16 (1960),
314-332, p. 318).

45 Q. de Vaux (p. 16), n. 401ss.

4 Comme le remarque J. Jeremias (n. 3), p. 747s., la lecture messianique
d’Es. 22, 22 non attestée, semble-t-il dans le judaisme, y compris Qumran
(& ce sujet H. Braun, Qumran und das N.T.: Theol. Runds. 30, 1964, p. 120s.,
4 propos d’un article de W. H. Brownlee dans N.T. Stud. 3, 1956/57, qui
voit & tort une allusion messianique dans 1 QS 10, 4), a été favorisée parle
passage de maison = palais & maison = dynastie (cf. déja 2 Sam. 7).



et le pouvorir des clefs, Es, 22, 15-25 253

dispose du pouvoir d’ouvrir ou de fermer I’accés au Royaume de
Dieu, il est le maitre incontesté du monde & venir (cf. aussi Apoec.
1, 18)47.

On retrouve une seconde mention de ce passage dans Mat. 16, 19:
«Je te donnerai les clefs du Royaume des cieux?®; ce que tu lieras
sur la terre sera tenu pour lié dans les cieux; ce que tu délieras sur
la terre sera tenu pour délié dans les cieux.» Il semble que certains
exégetes protestants n’aient pas toujours accordé suffisamment
d’importance & cette référence de I’Ancien Testament dans leurs
explications de Mat. 16, 17-194° et qu’ils soient peu enclins & re-
connaitre dans Pierre, & la lumiére d’Es. 22, 22, «le vizir du Royaume
de Dieu», pour reprendre une expression de R. de Vaux?°; ils in-
sistent avant tout sur la relation qu’ils voient entre «le pouvoir des
clefs» et le ministére de la Parole®. Il est vrai qu’ils ont pour eux
Iexégeése des Réformateurs qui insistent sur ce point®2, et déja les
textes évangéliques ou I'image de la clef se rapporte & I’explication
de ’Ecriture (Luc 11, 52; Mat. 23, 13); bien plus, Es. 22, 22 parait

47 Cf. les commentaires et J. Jeremias (n. 3) qui écrit: «Le Christ est la
clef du palais eschatologique de Dieu...»

48 J. Jeremias (n. 3), p. 748, note la tournure particuliére de Mat. 16, 19a
(Apoc. Bar. 11 serait postérieure) mais estime que la «clef du Royaume de
Dieu» est identique & la «clef de David».

4% Si O. Cullmann, Saint Pierre (1952), p. 183s., établit le paralléle entre
Es. 22, 22 et Mat. 16, 19 et écrit «Jésus remet a Pierre les clés de sa maison,
le Royaume des cieux, et du méme coup l'établit comme son intendanty,
P. Bonnard se refuse & appliquer & Pierre la déclaration d’Es. 22, 22ss.;
L’Evangile selon Saint Matthieu (1963), p. 246 (en note), et F. L. Leenhardt,
dans le paragraphe qu’il consacre & Matthieu 16, ne mentionne pas le texte
d’Esaie: Les fonctions constitutives de I’Eglise et 1’épiscopé selon le Nouveau
Testament : Rev. hist. phil. rel. 47 (1967), 111-149, pp. 120ss.

50 R. de Vaux, Institutions (n. 33), p. 200. La Bible de Jérusalem parle,
elle aussi, de Pierre, comme majordome de la Maison de Dieu.

51 P. Bonnard (p. 49), n. 246, écrit que «le Christ matthéen promet & Pierre
I’'exercice de l'autorité sur le peuple de Dieu, autorité d’enseignement, de
confesseur, et par la méme, pouvoir d’exclure ou d’introduire les hommes
dans le Royaume» (cf. encore la note qui subordonne le pouvoir de juridiction
a l'autorité de confesseur de la foi apostolique). F. J. Leenhardt (n. 49),
p. 124, aprés avoir noté que «le pouvoir des clefs» était déja aux mains des
scribes, écrit: «Les paroles de Jésus & Pierre visent donc 'activité de I'apotre
comme explicateur de I'Ecriture; c¢’est dans ce réle qu’on trouve effective-
ment Pierre dans le livre des Actes.

52 Cf. un échantillon de leurs commentaires dans P. Bonnard (n. 49), ad loc.



254 R. Martin-Achard, L’oracle contre Shebna

avoir été compris dans ce sens par des rabbins, §’il faut en croire
J. Jeremias®. Mais en dépit de ces divers témoignages qui mettent
en évidence le réle de la Parole (prédication, interprétation, en-
seignement, confession, ete.) dans I'autorité dévolue & Pierre, il ne
faut pas négliger le fait que celle-ci se référe & une tradition, selon
laquelle ’homme & qui la clef est remise (ici ’'apétre, 14 Elyaquim)
devient ’administrateur de la maison du Seigneur. Aussi souhai-
tons-nous voir les spécialistes du Nouveau Testament tirer toutes les
conséquences de 'oracle d’Esaie contre Shebni dans leurs commen-
taires de Mat. 16, 17ss. Robert Martin-Achard, Genéve

53 s, 22, 22 est peu utilisé dans le judaisme. La Septante le traduit d’une
fagon approximative «Je lui donnerai la gloire de David, et il régnera, et
personne ne lui résistera» (cette paraphrase ne favorise-t-elle pas une lecture
messianique, en dépit de ce que pense J. Jeremias [n. 3]?), & I'inverse des ver-
sions Aquilas, Symmachus et Théodotion ; le Targum parle de la clef en vue du
sanctuaire et de la domination sur la maison de David. S. Dt. 32, 25 (§ 321
[138a] cite Es. 22, 22 pour montrer que le pouvoir des clefs implique celui
d’enseigner. J. Jeremias (n. 3), p. 747, note 42, estime, & partir d’'un autre
texte (T. b. Schab. 31 ab) — qui n’emploie pas Es. 22, 22 — que la connaissance
de la Tora équivaut & la possession de la clef. Dans T. b. Sanh. 44b il y aurait
une allusion & Es. 22, 22, mais dans un autre contexte (cf. encore Apoc.
Baruch [syr.] 10, 8; Apoe. Baruch (grec], 11). Sur lier/délier qui s’est sub-
stitué & ouvrir/fermer, parce que sans doute plus conforme & la mentalité
halachique des rabbins, et correspond a interdire/permettre ou encore &
condamner/absoudre cf. Theol. Wért. 2 (1935), p. 59s.; 3 (1938), p. 743ss.;
6 (1959), p. 95ss.; ete.



	L'oracle contre Shebnâ et le pouvoir des clefs : Es. 22, 15-25

