
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 24 (1968)

Heft: 4

Artikel: L'oracle contre Shebnâ et le pouvoir des clefs : Es. 22, 15-25

Autor: Martin-Achard, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878606

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878606
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
Jahrgang 24 Heft 4 Juli-August 1968

L'oracle contre Shebnâ
et le pouvoir des clefs, Es. 22,15-25

Le court oracle contre Shebnâ (Es. 22, 15-25) n'a cessé de donner
lieu à des explications divergentes. Aujourd'hui encore les spécialistes

sont loin de s'entendre sur l'étendue et la signification précise
des paroles d'Esaïe; il suffit pour s'en convaincre de comparer ce

qu'écrivait en 1956 E. Jenni à ce sujet avec le commentaire de
G. Eohrer en 1960 et celui, tout récent, de W. Eichrodt1.

On sait que, dans cette péricope, le prophète Esaïe s'en prend à

un certain Shebnâ, personnage officiel du royaume de Juda, auquel
il reproche de se préparer un tombeau dans le roc et à qui il prédit
une fin misérable en exil (v. 15-19). Esaïe poursuit en amionçant
qu'Elyaquim, fils d'Hilquiahou, prendra la place du serviteur déchu
et recevra toutes les prérogatives attachées à la fonction de «maître
du palais» (v. 20-23). Son intervention s'achève par l'indication que
la famille d'Elyaquim, pour avoir abusé de ses privilèges, connaîtra
une chute brutale (v. 24-25).

W. Eichrodt n'aborde pas la question de l'authenticité de
l'ensemble de l'oracle; il tire surtout parti des relations qui existent
entre les divers éléments qui composent la déclaration du prophète ;

G. Eohrer estime par contre que seuls les versets 15 à 19 proviennent
d'Esaïe; une seconde main a ajouté le paragraphe relatif à Elya-
quim, et une troisième, l'allusion, sans doute post eventum, à la
déchéance de sa parenté. De son côté E. Jenni écarte les deux
derniers versets de cette prophétie ainsi que les mentions d'Elya-

1 E. Jenni, Die politischen Voraussagen der Propheten Abhandlungen
zur Theologie des Alten und Neuen Testaments, 29 (1956), p. 42 ss. ; G. Fohrer,
Das Buch Jesaja Zürcher Bibelkommentare, 1 (1960), ad loc.; W. Eichrodt,

Der Herr der Geschichte. Jesaja 13-23/28-39 Die Botschaft des

Alten Testaments, 17, 2 (1967), ad loc. Cette diversité se retrouve chez des

auteurs moins récents comme B. Duhm (1892, 4" éd. 1922); K. Marti
(1900); G. B. Gray (1912); O. Procksch (1930, etc.), signalés en particulier
par E. Jenni.

16



242 B. Martin-Achard, Voracle contre Shebnâ

quim et de Shebnâ, dues, selon lui, à un glossateur qui a «histori-
cisé» la parole d'Esaïe en se référant aux données d'Esaïe 36 et 372.

Ainsi le prophète aurait interpellé un fonctionnaire inconnu à qui
il aurait annoncé qu'il était vain de se creuser un sépulcre à Jérusalem,

puisqu'il devait mourir en exil (v. 16ss.), et en même temps
que la ville connaîtrait un jour un serviteur fidèle qui serait pour
elle et pour Juda un père (v. 20ss.).

De cette épisode, G. Fohrer retient avant tout la condamnation

par Yahvé d'un parvenu que son orgueil a égaré. E. Jenni donne à

l'oracle d'Esaïe une portée eschatologique (cf. «en ce jour-là» v. 20),
qui rejoint partiellement l'interprétation messianique que la tradition

a souvent donnée de ce passage3. W. Eichrodt met l'accent sur
le problème politique sous-jacent à l'intervention du prophète et qui
se concrétise dans le renvoi de Shebnâ et la nomination d'Elyaquim.

Ce désaccord nous invite à reprendre l'étude d'un fragment du
livre d'Esaïe qui, par ses aspects littéraire, historique et théologique,
ne manque pas d'intérêt.

1.

Il convient d'abord de fixer les limites de l'oracle primitif et de le
caractériser brièvement.

Les versets 24 et 25, comme on l'admet généralement, forment une
glose destinée à accorder la déclaration du prophète au sort de la
famille d'Elyaquim4. Il s'agit en effet d'un texte en prose, où l'on
ne retrouve guère le style classique d'Esaïe. Le prophète ne peut
d'ailleurs avoir prédit du même coup, et de plus à Shebnâ
l'élévation d'Elyaquim et sa chute. On ne peut davantage considérer

ces versets comme un avertissement à l'intention du successeur

de Shebnâ, comme on l'a parfois soutenu5. Il faut donc re-

2 Les noms de Shebnâ et d'Elyaquim se retrouvent en effet dans Es. 36,
3, 11, 22; 37, 2 et dans le texte parallèle 2 Rois 18, 18, 26, 37; 19, 2. Shebnâ
n'a pas toujours la même orthographe, on trouve Shebnah dans 2 Rois 18,

18, 26, mais cette variante n'a pas d'importance (contre la remarque de 1a.

Bible de la Pléiade).
3 Cf. déjà Apoc. 3, 7. La tradition chrétienne, sinon juive, a vu dans

Elyaquim une figure messianique. J. Jeremias, Theol. Wort., 3 (1938), p. 748,
estime en effet contre W. Bousset, W. Staerck, etc. que le judaïsme n'a pas
interprété Es. 22, 22 dans un sens messianique.

4 C'est l'opinion notamment de B. Duhm, K. Marti, G. B. Gray (n. 1);
J. Steinmann, Le prophète Isaïe (1950), p. 185, etc.



et le pouvoir des clefs, Es. 22, 15-25 243

connaître qu'ils n'appartiennent pas à l'oracle primitif ; ils ont sans
doute pour auteur un Judéen, témoin du népotisme d'Elyaquim,
qui dénonce, non sans ironie, ses conséquences funestes6.

Le verset 15 présente quelques difficultés. On s'attendrait à lire
une introduction de ce genre: «Va vers... et tu diras: Ainsi parle
Yahvé...» Il semble qu'il manque quelque chose et en même temps
le stique «contre Shebnâ, le maître du palais» (15c) paraît une sorte
d'explicitation (tardive [!]) de l'expression «ce soken» (15b). Si on
estime nécessaire de corriger le texte massorétique, ce qui n'est pas
indispensable, on pourra placer 15 c en tête de la péricope, il sert
alors de titre à l'ensemble de la déclaration d'Esaïe7. Cette note
serait due à un disciple d'Esaïe, probablement celui-là même qui a
recueilli les premiers oracles de son maître. Elle n'invente rien, mais
ne fait que rappeler le nom du personnage visé par le prophète. Si

comme le pense E. Jenni, cette indication n'apparaît qu'à cause de
la mention de Shebnâ dans Es. 36s., le glossateur aurait été moins
maladroit en s'efforçant d'harmoniser son annotation avec sa source.
En bref on peut dire qu'Esaïe s'est rééllement adressé à un intendant

prénommé Shebnâ.
Les versets 20ss. soulèvent d'autres problèmes. Si E. Jenni, à la

suite de 0. Procksch, n'élimine du texte traditionnel que la mention
d'Elyaquim, fils d'Hilquiahou (v. 20c), d'autres exégètes contestent
l'ensemble du paragraphe. Il serait peut être l'œuvre d'un Jérusa-
lémite spécialement intéressé par la famille d'Elyaquim8. On constate

en effet un changement de personne entre les versets 16ss. et
19ss. On objecte surtout que si le prophète a pu à la rigueur s'attaquer

à un fonctionnaire de Juda, il n'aurait pas été jusqu'à désigner
son successeur. Ses prérogatives ne s'étendent pas aussi loin; il ne
lui appartient pas de se substituer à l'autorité royale9.

5 Hypothèse de E. König, C. von Orelli, signalée et combattue par G. B.
Gray (n. 1), ad loe.

6 Cf. G. Fohrer (n. 1), ad loc.
7 C'est ce que proposent par exemple O. Procksch, E. Jenni, W. Eichrodt

(n. 1). On lit parfois aussi 16b avant 16a: cf. C. Westermann, Grundformen
prophetischer Rede (1960), p. 100.

8 Ainsi G. Fohrer (n. 1), ad loc.
9 Cet argument a été souvent avancé. Il ne tient pas compte de ce que

représente le prophète en Israël. B. G. Gray a répondu aux diverses objections
formulées par B. Duhm (n. 1).



244 Ii. Martin-Achard, L'oracle contre Shebnâ

Cependant le fait que Yahvé lui-même prenne la parole n'est pas
surprenant; Esaïe est son héraut, il a pour mission de faire entendre
la décision - le mishpat - que Dieu a prise à l'égard de son
interlocuteur. De plus, comme l'a bien montré W. Eichrodt, un prophète
ne peut demeurer inactif, en tant que témoin de Yahvé, dans les
affaires publiques de Juda. Il se doit d'intervenir, et n'y manquera
pas, puisqu'il s'agit du sort du peuple de Yahvé. Esaïe n'est ni le
premier, ni le dernier, dans l'histoire du prophétisme, à suivre de

près les événements de la cour10. On doit donc considérer les versets
20 à 23 comme la suite normale de l'entretien d'Esaïe avec Shebnâ11.

Il n'est pas opportun de supprimer, avec 0. Procksch et E. Jenni,
l'allusion explicite à Elyaquim, sous prétexte que celui-ci a
effectivement occupé un poste important à la fin du VIIIe siècle,

comme Es. 36s. en témoignent. Dans sa déclaration, Esaïe
n'exprime pas l'espoir de voir, un jour12, s'instaurer un juste gouvernement

à Jérusalem, il réclame pour l'immédiat la destitution de
Shebnâ et son remplacement par un homme qui a toute sa
confiance. Il n'attend pas quelque personnage messianique, il salue en
Elyaquim, fils d'Hilquiahou, l'homme de la situation, celui dont
Juda a un besoin urgent.

En conclusion les versets 15 à 23 nous rapportent la conversation
du prophète avec Shebnâ. Voici donc en quels termes Esaïe s'est
adressé au fonctionnaire de Juda :

15 Ainsi a parlé le Seigneur Yahvé Sebaot:
«Va, rends-toi chez ce fonctionnaire,
auprès de Shebnâ, maître du palais »a)

(pour lui dire:)

10 Ainsi Nathan (1 Rois 1, 22ss.), Elisée (2 Rois 9, lss.) et en dehors
d'Israël, les prophètes connus par les textes de Mari.

11 C'est à tort qu'on fait parfois des v. 20-23 une déclaration à l'intention
d'Elyaquim (ainsi H. Schmidt, comm. ad loc.); en réalité Esaïe continue ici
à s'adresser à Shebnâ.

12 L'expression «en ce jour-là» (20a), si elle doit être maintenue, n'a pa3
nécessairement une connotation eschatologique ; elle peut signifier simplement

«en ce jour», càd. «ce même jour»; cf. A. Lefèvre, L'expression «en ce

jour-là» dans le livre d'Isaïe: Mélanges bibliques rédigés en l'honneur de

André Robert (1957), p. 176.



et le pouvoir des clefs, Es. 22, 15-25 245

16 «Que possèdes-tu ici? Quel parent y as-tu,
pour que tu te creuses ici une tombe
(Il ose) creuser sa tombe sur une hauteur,
se tailler dans le rocher une demeure

17 Voici, Yahvé te jettera au loin, l'homme !"
Il va t'empoigner solidement,

18 II te roulera en pelote,
comme une boule pour un pays aux larges espaces0
Là, tu mourras, et là (iront) tes glorieux chars,
(toi), honte de la maison de ton seigneur!

19 Je te chasserai de ton poste,
je t'arracherai" de ta place.

20 Ce même jour, je convoquerai mon serviteur,
Elyaquim, fils d'Hilquiahou ;

21 Je le revêtirai de ta tunique,
De ta ceinture, je le ceindrai,
Ton pouvoir, je le remettrai entre ses mains.
Il sera un père pour l'habitant de Jérusalem,
et pour la maison de Juda.

22 Je poserai la clef de la maison de David
sur son épaule;
il ouvrira et personne ne fermera ;

il fermera et personne n'ouvrira.
23 Je l'enfoncerai comme une cheville

en un lieu résistant,
il sera un trône glorieux
pour la maison de son père »e

a) 15c est parfois placé, nous l'avons vu, en tête de la périoope. 1 Qlsa a
lu au lieu de *75?. - 6) Lire l'infin, avec le Targum. L'homme, l'homme
fort p3JH) : apostrophe ironique, cf. Jér. 22, 26. - c) «Il t'enroule et te roule
en boule» (Bible de Jérusalem), comme une balle vers un pays large des deux
mains, càd. au vaste espace. Il s'agit sans doute de la Mésopotamie. — d) Lire
la I0« personne, avec les versions syr. et vulg. et avec le Targum. 1 Qlsa
semble avoir le parfait (3 pers.) mais le manuscrit n'est pas net. - e) Les
premiers mots du v. 24 font-ils encore partie de l'oracle original?

Le prophète reçoit l'ordre d'aller trouver Shebnâ (v. 15), comme
jadis il a dû rejoindre Achaz (Es. 7,lss.); la rencontre a lieu peut
être devant la tombe même que le fonctionnaire se fait préparer
(cf. «ici» v. 16). L'oracle d'Esaïe est composé de deux parties, comme
son entretien avec le souverain de Juda (Es. 7, 1-9, et lOss.), la
seconde étant destinée à confirmer la première.



246 R. Martin-Achard, L'oracle contre Shebnâ

Comme C. Westermann l'a bien noté13, Esaïe prononce d'abord
tin oracle de malheur (v. 16-18) qui comprend, selon un schéma

classique, un acte d'accusation (v. 16) et le verdict (v. 17a.):
Shebnâ n'a aucun droit à agir comme il le fait (v. 16), aussi sera-t-il
jeté à terre, roulé comme une boule à destination d'un pays lointain,
où il mourra (v. 17s.).

La prophète continue, mais en laissant parler Yahvé lui-même
(v. 19ss.)14. Il s'en tient à l'essentiel qui est, après la destitution de

Shebnâ, non pas le sort final de celui-ci, mais le fait qu'Elyaquim,
dont on peut attendre une administration fidèle, reçoit de la main
même de Dieu le pouvoir dont son prédécesseur vient d'être
brutalement dépouillé.

2.

Sur le plan historique, les principales questions ont porté sur la

personne de Shebnâ et sur les raisons de sa disgrâce. Son nom, le
fait qu'on ne parle jamais de son père, les paroles d'Esaïe qui lui
dénient toute possession et toute parenté «ici» càd. à Jérusalem
(v. 16) ont conduit certains commentateurs à voir dans l'interlocuteur

du prophète un étranger, originaire par exemple de Syrie ou de
Phénicie15. R. de Vaux rapproche son nom de l'égyptien sbnw et le
fait venir du pays du pharaon16. Mais il est probable que Shebnâ
soit une forme brève de Shebaneyah(ou)" qui est attestée par
ailleurs18.

13 C. Westermann (n. 7), p. 101. Il compare Es. 22, 15ss. avec 1 Rois 21,
19; Arnos 7, 17.

14 Le v. 19 ne semble pas à sa place si on le lit avec et après lesv. 17s.;
après avoir annoncé à Shebnâ son exil et sa mort, Esaïe reviendrait à sa

destitution; aussi a-t-il été parfois contesté. Mais il vaut mieux en faire le

début de la déclaration de Yahvé qui reprend et développe pour la confirmer
la première intervention du prophète.

15 Ainsi F. Delitzsch, T. K. Cheyne.
16 R. de Vaux, Titres et fonctionnaires égyptiens à la cour de David et de

Salomon: Rev. bibl. 48 (1939), p. 400.
17 Cf. également. S13S? et limns?; S1T57 et imtï etc.
18 Ainsi Néh. 9, 4s.; 10, 5; 12, 14; 1 Chron. 15, 24. On connaît aussi un

sceau avec le nom de Shebnâ (fils d')Achab; celui-ci n'est donc pas totalement
inconnu en Israël.



et le pouvoir des clefs. Es. 22, 15-25 247

Shebnâ est donc un membre du peuple de Yahvé19, pas
nécessairement un Judéen, peut être un réfugié du nord qui aurait fait
une rapide carrière à Jérusalem. De toutes façons, puisque son père
n'est jamais nommé, il doit appartenir à la plèbe et n'a ainsi aucun
titre à se faire creuser un tombeau sur la hauteur, sans doute la
colline de Sion ou le mont des Oliviers, comme un grand de Juda. Son

corps est destiné à la fosse commune, vraisemblablement la vallée
du Cédron (2 Rois 23, 6; Jér. 26, 25). Shebnâ se conduit comme un
parvenu, il joue au personnage important et, bien que ne disposant
d'aucune propriété, il cherche à imiter les usages des aristocrates20.

On a cru retrouver sa tombe dans le village de Siloé, sur le mont
des Oliviers. Depuis longtemps Clermont-Ganneau avait découvert
une inscription en très mauvais état, actuellement à Londres, que
N. Avigad a étudiée avec soin. Celui-ci pense pouvoir déchiffrer le
texte suivant: «Ceci est le tombeau de... yahou, maître du palais.
Il n'y a ici ni argent, ni or, seulement ses os et les os de sa concubine
avec lui. Maudit soit l'homme qui ouvrira ceci.»21 Il daterait des

environs de 700 avant Jésus-Christ. N. Avigad, à la suite de Y. Ya-
din, suggère que le nom du destinataire du tombeau était « (Shebnâ)-
yahou», le majordome auquel Esaïe s'adresse dans notre passage22.
Cette identification n'est pas impossible, mais elle reste hypothétique,

puisque plus d'un maître du palais à Jérusalem a pu porter un
nom qui se terminait par -yahou23. Il n'en demeure pas moins que
ces lignes gravées sur un sépulcre sont contemporaines du ministère
d'Esaïe2i.

19 C'est notamment l'opinion de G. Fohrer et de W. Eichrodt (n. 1).
20 On connaît l'importance de la sépulture pour Israël, mais celle-ci implique

précisément un droit de propriété (cf. Gen. 23). L'usage de creuser des
tombes dans la roche s'est maintenu dans le judaïsme (cf. Mat. 27, 60).

21 N. Avigad, The Epitaph of a Royal Steward from Siloam Village: Isr.
Expl. Journ. 3 (1953), p. 137—152; cf. encore du même auteur, The Second
Tomb-Inscription of the Royal Steward: ibid. 5 (1955), p. 163-166.

22 N. Avigad (n. 21) note en particulier que, du point de vue archéologique,
la tombe et l'inscription de Siloé sont contemporaines d'Ezéchias et de
Shebnâ. Le sépulcre de ce dernier devait être visible de loin, ce qui est le cas
du tombeau de Siloé qui, par rapport à la vallée du Cédron, se trouve bien
sur la hauteur.

23 R. de Vaux, Rev. bibl. 62 (1956), p. 151, se montre plutôt réticent
devant l'identification proposée par N. Avigad; G. Fohrer l'écarté (ad loe.);
O. Kaiser, Bibl. hist. Handw., 3 (1966), col. 1752, est réservé.

21 H. J. Katzenstein, The Royal Steward: Isr. Expl. Journ. 10 (I960),



248 R. Martin-Achard, Uoracle contre Shebnâ

A l'inverse de Shebnâ, Elyaqnim appartient aux grandes familles
du royaume. Selon H. J. Katzenstein, son père aurait déjà occupé
les fontions qui lui reviendront après l'exclusion de Shebnâ, ce qui
n'est pas impensable25. Esaïe qui est un traditionnaliste, rappelons-le,
a de toutes façons préféré à un nouveau-venu qui ne lui offrait
aucune garantie le représentant d'une maison qui avait fait ses preuves

et dont le yahvisme lui semblait indiscutable26. La suite montre
qu'il n'a obtenu que partiellement satisfaction, car, si selon le
témoignage d'Esaïe 36s., Shebnâ a dû abandonner sa charge de

maître de palais, il a pu conserver un poste important à Jérusalem.
Ici aussi comme sur le plan politique, l'influence du prophète a été
réelle, mais non pas décisive.

Dans cet épisode Shebnâ nous est apparu comme un parvenu. Le
poste qui est le sien lui fait perdre le sens des réalités. Il se construit
un tombeau (v. 16), il circule en char (v. 18b)27; la folie des grandeurs

l'a saisi. On s'est demandé si ces raisons ont été suffisantes

pour motiver la colère d'Esaïe. Il ne le semble pas; Es. 22, 15ss. ne
concerne pas un affaire purement privée et il est significatif que le
prophète reproche à Shebnâ d'être la honte de la maison de son
seigneur (v. 18b). En réalité Esaïe s'adresse au maître du palais,
personnage officiel, dont dépend partiellement l'existence de Juda.
L'épisode du tombeau pourrait être le dernier d'une suite d'incidents
ou l'occasion attendue par le prophète pour dire son fait à un individu

qui compromet par son attitude l'avenir du peuple de Yahvé.
W. Eichrodt a bien noté l'arrière-plan politique de l'oracle contre

Shebnâ. Il s'agit ici de beaucoup plus que de la condamnation

p. 149-154, propose une autre identification: le possesseur de la tombe serait
Hilquiahou, le père d'Elyaquim, qui, dans ce cas, aurait été lui-même
«maître du palais». Shebnâ en se faisant creuser une tombe aurait copié son
prédécesseur.

25 H. J. Katzenstein (n. 24), p. 153.
26 Selon H. J. Katzenstein (n. 24), Elyaquim avait plusieurs titres à

occuper le poste «de maître du palais»; il était un serviteur loyal (de Yahvé),
d'une famille noble et habituée à prendre des responsabilités importantes
dans le royaume de Juda. Pour Katzenstein, les v. 20-24 concernant non la
future grandeur d'Elyaquim et des siens, mais une glorieuse tradition familiale

sur laquelle Elyaquim peut s'appuyer. Notez également lenomyahvis-
te porté par son père, Hilquiahou.

27 Selon 2 Sam. 15, 1; 1 Rois 1, 5, posséder des chars et des chevaux est
un privilège de la famille royale.



et le pouvoir des clefs, Es. 22, 15-25 249

d'un vaniteux ; le sort de l'état est en jeu2S. Destituer Shebnâ et nommer

à sa place Elyaquim signifie en fait adopter vis-à-vis des grandes
nations une nouvelle ligne de conduite, passer d'un camp à l'autre.

On sait que le dernier quart du VIIe siècle a été pour
l'ensemble du Proche-Orient particulièrement agité ; une série de petits
états, parmi lesquels Juda et Israël, soutenus par l'Egypte, ont
essayé à plusieurs reprises de résister à l'emprise assyrienne. A
Jérusalem même diverses tendances se sont manifestées, les uns
préconisant une attitude de soumission envers le conquérant assyrien,

ou tout au moins de stricte neutralité, les autres rêvant d'une
revanche contre Ninive et se tournant vers l'Egypte pour venir à
bout de la puissance de Sargon ou de Sennachérib. Ezéchias paraît
ne pas avoir été toujours maître de la situation et sans doute ses

décisions lui ont-elles été dictées par ses conseillers, au premier
rang desquels se trouvait le maître du palais.

Pour Esaïe qui combat vigoureusement toute alliance avec
l'Egypte29, il importe que les hauts fonctionnaires de Juda
appuient sa façon de voir et sachent ne pas se laisser égarer par les

promesses fallacieuses de l'Egypte. En écartant Shebnâ, c'est sans
doute une politique proégyptienne que le prophète condamne et
s'il propose la nomination d'Elyaquim, c'est parce que ce yahviste
fidèle, homme de la tradition, saura, selon lui, adopter la seule
attitude qui convienne : fonder le comportement de Juda sur la berit qui
unit à Yahvé le peuple et le roi d'Israël30.

3.

Es. 22, 15ss. nous fournit une série d'indications sur les hauts

fonctionnaires de Juda qu'il s'agit maintenant d'examiner.
Shebnâ est désigné par le titre de soken. Cette appellation ne se

retrouve pas dans l'Ancien Testament qui connaît par contre la

28 G. Fohrer, E. Jenni, R. de Vaux, R. B. Y. Scott, Interpreter's Bible
(1956), font également allusion à cet aspect de la déclaration d'Esaïe. R. de
Vaux écrit par exemple : «La cause de sa disgrâce est certainement sa fidélité
à l'alliance égyptienne» (op. cit. p. 400).

29 Ainsi Es. 28, 14ss.; 18, lss., 20, lss. à l'époque de Sargon, vers 716 et
Es. 30, lss.; 31, lss.; 22, lss., au temps de Sennachérib, entre 705-701.

30 Sur cette question cf. R. Martin-Achard, Esaïe et Jérémie aux prises
avec les problèmes politiques: Rev. hist. phil. rel. 47 (1967), p. 208-224
(avec une bibliographie).



250 R. Martin-Achard, L'oracle contre Shebnâ

forme féminine (1 Rois 1, 2, 4) dans le sens de «garde, gouvernante»31.

Ce terme est attesté dans le monde sémitique où il qualifie un
personnage important. R. de Vaux le signale dans les glosses
cananéennes d'Amarna: le zukinu est le commissaire du pharaon.
«En akkadien, continue-t-il, saknu désigne premièrement la préfet
d'Assur (sakîn mâti), puis les gouverneurs des pays annexés et le
terme a été repris par les Pharaons dans leur correspondance en
akkadien.»32 A Ras Shamra le skn (ou le sakîn mâti) semble avoir
joué un grand rôle, il est vraisemblablement le plus élevé des serviteurs

du roi33, l'équivalent du «maître du palais» en Juda. Skn est

connu également en phénicien, dans l'inscription d'Ahiram (env.
1000) et dans un texte trouvé à Chypre qui doit dater de la seconde
moitié du VIIIe siècle34, ainsi qu'en araméen, dans les graffiti de

Hama en Syrie, du IXe-VIIIesiècle35, avec le sens de gouverneur
ou préfet36.

Le fait qu'Esaïe ait utilisé ce terme presque ignoré par l'hébreu
ne signifie pas qu'il ait voulu marquer l'origine étrangère
(phénicienne? syrienne?) de Shebnâ, mais plutôt son intention de déprécier

le rôle de son interlocuteur. La manière dont il s'exprime («ce»
fonctionnaire v. 15) dit assez clairement son mépris et implique
déjà la condamnation de Shebnâ37.

Celui-ci semble avoir perdu la place de premier plan qui a été

un jour la sienne; selon 2 Rois 36s. il occupe néanmoins le second

rang dans la hiérarchie des serviteurs de l'Etat à la fin du VIIIe
siècle ; il porte alors le titre de sopher qui correspond, comme R. de

Vaux l'a montré, à secrétaire privé du roi et secrétaire d'Etat38.

31 Litt, qui donne des soins. Il y a lieu ici de signaler cependant un terme
et qui peut être rapprocher de soken et qui prendra de l'importance avec et
après l'exil: seganim (au plur.): Es. 41, 25; Jér. 51, 23, 28, 57; Ez. 23, 6, 12.

23; Esd. 9, 2; Neh. 2, 16; 4, 8, 13; 5, 7, 17, etc.
32 R. de Vaux, Les institutions de l'Ancien Testament, 1 (1958), p. 200s.
33 Ibid. Cf. aussi J. Aistleitner, Wörterbuch der ugaritischen Sprache (1967),

N°: 1909; A. Alt: Hohe Beamte in Ugarit: Festschrift Pedersen (1953),
réédité dans Kleine Schriften, 3 (1959), p. 186-197.

34 H. Donner-W. Röllig, Kanaanäische und Aramäische Inschriften (1964),
N°1 et 31.

35 Ibid., No 203.
36 Cf. encore Ch. F. Jean-J. Hoftijzer, Dictionnaire des inscriptions sémitiques

de l'ouest (1965), s. v.
37 Cf. L'expression «'ce' peuple» dans Es. 6, 9.
38 R. de Vaux (n. 16), p. 397ss.; cf. aussi Institutions (n. 33), p. 201s.



et le pouvoir des clefs, Es. 22, 15—25 251

Shebnâ est encore qualifié de «maître du palais», D'an ItPX

litt, «qui (est) sur la maison (du roi)», autrement dit majordome,
intendant39. On connaît le nom de plusieurs d'entre eux, en plus de
Shebnâ et d'Elyaquim : Ahishar, à l'époque de Salomon 1 Rois 4,6);
Arsa, sous Ela, roi d'Israël (1 Rois 16, 9); Obadyahou, intendant
d'Achab et protecteur des prophètes de Yahvé (1 Rois 18, 3);
Jotham, fils d'Azariah, qui exerça la régence pendant la maladie
de son père (2 Rois 15, 6). On a retrouvé à Lakish un sceau appartenant

à Guedaliah, maître du palais ; il s'agit sans doute du notable

que Nébucadnetsar a placé à la tête de Juda après la prise de

Jérusalem (2 Rois 25, 22)40.

Inaugurée sous Salomon, cette charge n'a cessé de gagner en
importance, selon R. de Vaux. A l'origine, le maître du palais était
avant tout responsable de la maison et du domaine du souverain,
mais il finit par jouer un rôle semblable à celui du vizir en Egypte41.
On sait que tout dépendait de ce dernier et que tout passait par lui ;

comme l'écrit R. de Vaux: «Les documents importants recevaient
son sceau, tous les fonctionnaires étaient sous ses ordres ; justice et
travaux publics, finances et armée, tout relevait de lui. Il gouvernait
vraiment au nom du roi, et en son absence, il le remplaçait.»42
C'est une responsabilité de ce type que le pharaon confie à Joseph,
selon la Genèse. On nous dit en effet que le roi d'Egypte l'établit
sur sa maison (Gen. 41, 40)43 et même sur tout le pays (v. 41) ; il lui
remet son sceau et le vêt d'habits somptueux (v. 42). Il le fait
monter sur un char princier (v. 43) et lui donne tout pouvoir
(v. 44). Seul le pharaon demeure au-dessus de lui (v. 40). Plus loin,
Joseph déclare: «Elohim m'a placé comme un père Çdb) pour
pharaon, comme un seigneur ('àdôn) pour toute sa maison, comme

gouverneur (môshel) dans tout le pays d'Egypte» (45, 8).

39 La Septante traduit généralement par oiKovopoç (xauiac, dans Es. 22, 15).
40 Sur le maître du palais cf. en particulier R. de Vaux (n. 16), p. 400s. ou

Institutions (n. 33), p. 199-201 ; N. Avigad (n. 21) ; H. J. Katzenstein (n. 24).
41 R. de Vaux (n. 16) écrit, p. 400: «L'institution du maître du palais a

été influencée, au moins à partir d'une certaine époque, par celle du vizirat.»
H. J. Katzenstein (n. 24) combat l'opinion de de Vaux, selon laquelle cette
institution serait d'origine égyptienne, mais il admet aussi que cette fonction
a acquis de plus en plus d'importance. Pour lui, Hilquiahou, père d'Elyaquim
et Ahikam, père de Guedaliah, ont été intendants de Juda.

42 R. de Vaux (n. 16), p. 401.
43 Gen. 41, 40: «C'est toi qui seras au-dessus de ma maison.»



252 R. M artin-Achard, L'oracle cvntre Shebnâ

A son tour, selon l'oracle d'Esaïe, Elyaquim reçoit tunique et
ceinture en signe des hautes fonctions dont il est investi (Es. 22,

21); la main même de Yahvé lui confère l'autorité (mêmshalah)
nécessaire à sa mission (v. 21), qui consiste à être un père ('äb) pour
Jérusalem et pour Juda, càd. à en prendre soin et à les protéger44.
La déclaration du prophète prend un relief particulier quand on la
rapproche des pratiques égyptiennes.

Le v. 22 notamment, qui annonce qu'Elyaquim recevra la clef de
la maison de David, avec laquelle il pourra à son gré ouvrir et fermer
les portes du palais, prend tout son sens, lorsqu'on sait que le vizir
se rendait, seul, chaque matin auprès du pharaon, puis, après un
entretien avec le chef du trésor, faisait ouvrir les «portes de la maison

royale», et la journée officielle commençait. R. de Vaux à qui
nous devons ces renseignements cite le texte suivant: «Le vizir
communique au chef du trésor: «On m'a rapporté la fermeture des

chambres à telle heure et leur ouverture à telle heure...» Ensuite le
vizir enverra ouvrir les portes de la maison du roi pour faire entrer
tous ceux qui doivent entrer et sortir tous ceux qui doivent sortir4S.
La vie du palais et par extension celle du pays tout entier sont
placées sous l'administration du vizir en Egypte et du «maître du
palais» à Jérusalem, et déterminées dans un cas comme dans l'autre
par l'ouverture et la fermeture des portes de la demeure du souverain.

*

On sait qu'Es. 22, 22 a été utilisé par l'Apocalypse de Jean. Si,
selon la prophète, Elyaquim doit détenir la clef du palais royal à

Sion, pour Apoc. 3, 7, le Christ, héritier de la maison de David46,

44 Sur la notion de «père» cf. G. Quell, irarrip, A.T. : Theol. Wort., 5 (1954),
959-974, p. 962. On rapprochera Gen. 45, 8 et Es. 22, 21 d'Es. 9, 6. Cf. pour
ce texte H. Wildberger, Die Thronnamen des Messias, Theol. Z. 16 (1960),
314-332, p. 318).

45 Q. de Vaux (p. 16), n. 401 ss.
46 Comme le remarque J. Jeremias (n. 3), p. 747 s., la lecture messianique

d'Es. 22, 22 non attestée, semble-t-il dans le judaïsme, y compris Qumran
(à ce sujet H. Braun, Qumran und das N.T. : Theol. Runds. 30, 1964, p. 120s.,
à propos d'un article de W. H. Brownlee dans N.T. Stud. 3, 1956/57, qui
voit à tort une allusion messianique dans 1 QS 10, 4), a été favorisée par le

passage de maison palais à maison dynastie (cf. déjà 2 Sam. 7).



et le pouvoir des clefs. Es, 22, 15-25 253

dispose du pouvoir d'ouvrir ou de fermer l'accès au Royaume de

Dieu, il est le maître incontesté du monde à venir (cf. aussi Apoc.
1, 18)47.

On retrouve une seconde mention de ce passage dans Mat. 16, 19:
«Je te donnerai les clefs du Royaume des cieux48; ce que tu lieras
sur la terre sera tenu pour lié dans les cieux ; ce que tu délieras sur
la terre sera tenu pour délié dans les cieux.» Il semble que certains
exégètes protestants n'aient pas toujours accordé suffisamment
d'importance à cette référence de l'Ancien Testament dans leurs
explications de Mat. 16, 17-1949 et qu'ils soient peu enclins à
reconnaître dans Pierre, à la lumière d'Es. 22, 22, «le vizir du Royaume
de Dieu», pour reprendre une expression de R. de Vaux50; ils
insistent avant tout sur la relation qu'ils voient entre «le pouvoir des

clefs» et le ministère de la Parole51. Il est vrai qu'ils ont pour eux
l'exégèse des Réformateurs qui insistent sur ce point52, et déjà les

textes évangéliques où l'image de la clef se rapporte à l'explication
de l'Ecriture (Luc 11, 52; Mat. 23, 13); bien plus, Es. 22, 22 paraît

47 Cf. les commentaires et J. Jeremias (n. 3) qui écrit: «Le Christ est la
clef du palais eschatologique de Dieu...»

48 J. Jeremias (n. 3), p. 748, note la tournure particulière de Mat. 16, 19a
(Apoc. Bar. 11 serait postérieure) mais estime que la «clef du Royaume de
Dieu» est identique à la «clef de David».

49 Si O. Cullmann, Saint Pierre (1952), p. 183s., établit le parallèle entre
Es. 22, 22 et Mat. 16, 19 et écrit «Jésus remet à Pierre les clés de sa maison,
le Royaume des cieux, et du même coup l'établit comme son intendant»,
P. Bonnard se refuse à appliquer à Pierre la déclaration d'Es. 22, 22ss. ;

L'Evangile selon Saint Matthieu (1963), p. 246 (en note), et F. L. Leenhardt,
dans le paragraphe qu'il consacre à Matthieu 16, ne mentionne pas le texte
d'Esaïe: Les fonctions constitutives de l'Eglise et l'épiscopê selon le Nouveau
Testament: Rev. hist. phil. rel. 47 (1967), 111-149, pp. 120ss.

60 R. de Vaux, Institutions (n. 33), p. 200. La Bible de Jérusalem parle,
elle aussi, de Pierre, comme majordome de la Maison de Dieu.

61 P. Bonnard (p. 49), n. 246, écrit que «le Christ matthéen promet à Pierre
l'exercice de l'autorité sur le peuple de Dieu, autorité d'enseignement, de

confesseur, et par la même, pouvoir d'exclure ou d'introduire les hommes
dans le Royaume» (cf. encore la note qui subordonne le pouvoir de juridiction
à l'autorité de confesseur de la foi apostolique). F. J. Leenhardt (n. 49),

p. 124, après avoir noté que «le pouvoir des clefs» était déjà aux mains des

scribes, écrit: «Les paroles de Jésus à Pierre visent donc l'activité de l'apôtre
comme explicateur de l'Ecriture ; c'est dans ce rôle qu'on trouve effectivement

Pierre dans le livre des Actes.»
52 Cf. un échantillon de leurs commentaires dans P. Bonnard (n. 49), ad loc.



254 R. Martin-Achard, L'oracle contre Shehna

avoir été compris dans ce sens par des rabbins, s'il faut en croire
J. Jeremias53. Mais en dépit de ces divers témoignages qui mettent
en évidence le rôle de la Parole (prédication, interprétation,
enseignement, confession, etc.) dans l'autorité dévolue à Pierre, il ne
faut pas négliger le fait que celle-ci se réfère à une tradition, selon

laquelle l'homme à qui la clef est remise (ici l'apôtre, là Elyaquim)
devient l'administrateur de la maison du Seigneur. Aussi
souhaitons-nous voir les spécialistes du Nouveau Testament tirer toutes les

conséquences de l'oracle d'Esaïe contre Shebnâ dans leurs commentaires

de Mat. 16, 17ss. Robert Martin-Achard, Genève

53 Es. 22, 22 est peu utilisé dans le judaïsme. La Septante le traduit d'une
façon approximative «Je lui donnerai la gloire de David, et il régnera, et
personne ne lui résistera» (cette paraphrase ne favorise-t-elle pas une lecture
messianique, en dépit de ce que pense J. Jeremias [n. 3] à l'inverse des
versions Aquilas, Symmachus et Théodotion ; le Targum parle de la clef en vue du
sanctuaire et de la domination sur la maison de David. S. Dt. 32, 25 (§ 321

[138a] cite Es. 22, 22 pour montrer que le pouvoir des clefs implique celui
d'enseigner. J. Jeremias (n. 3), p. 747, note 42, estime, à partir d'un autre
texte (T. b. Schab. 31 ab) - qui n'emploie pas Es. 22, 22 - que la connaissance
de la Tora équivaut à la possession de la clef. Dans T. b. Sanh. 44b il y aurait
une allusion à Es. 22, 22, mais dans un autre contexte (cf. encore Apoc.
Baruch [syr.] 10, 8; Apoc. Baruch (grec], 11). Sur lier/délier qui s'est
substitué à ouvrir/fermer, parce que sans doute plus conforme à la mentalité
halachique des rabbins, et correspond à interdire/permettre ou encore à
condamner/absoudre cf. Theol. Wort. 2 (1935), p. 59s.; 3 (1938), p. 743ss.;
6 (1959), p. 95ss. ; etc.


	L'oracle contre Shebnâ et le pouvoir des clefs : Es. 22, 15-25

