
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 24 (1968)

Heft: 3

Artikel: Johann Heinrich Jung-Stilling (1740-1817) : christlicher Glaube
zwischen Orthodoxie und Moderne

Autor: Geiger, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878605

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878605
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johann Heinrich Jung-Stilling (1740—1817)
Christlicher Glaube zwischen Orthodoxie und Moderne

Historisch-theologische Meditation anläßlich des 150. Todestages Jung-
Stillings. Vortrag, gehalten am 13. September 1967 in Siegen (Westfalen)

und im Norddeutschen Rundfunk.

In einem Brief an seinen Freund Friedrich Wilhelm Hitzig hat
im September des Jahres 1804 Johann Peter Hebel Gedanken über
die «Geweihten vom heiligen Reich Gottes» geäußert, «die wie aus
einer andern Welt zu uns zu kommen scheinen, und die Bürgschaft
einer andern Welt uns mit Blick und Ton und Wort ins Herz zu
legen wissen». Und er fährt fort:

«So einen hab' ich diesen Sommer in Baden - nicht gesprochen, aber
gesehen, und erkannt für das, was er ist. Er zog unter dem großen Gewühl von
Badegästen aller Art zu erst meine Aufmerksamkeit an sich und hielt sie,
wo er zu sehen war, anschließend fest. Ich taxirte ihn zu erst nach einem
dunkeln Gefühl für einen wallonischen Geistlichen. An der Tafel giengs mir
wie ein Licht in der Seele auf, daß Stilling im ,Heimweh' sagt, die ächten
Jünger Jesu (in seinem Sinne) haben etwas in Mine und Haltung, das sie auf
den ersten Blick kennbar macht und nicht nur von den übrigen Menschen,
sondern selbst von den frömmelnden und spielenden Lammes Jüngern sicher
unterscheidet. So einer, dachte ich, ist dieser Mann - und ich wäre gerne auch
so einer. Aber ich bin einmal im Leben an ihnen vorübergegangen, und der
mißverstandene Nikodemus sagt sehr richtig: Wie kann ein Mensch wieder
in Mutterleib zurückkehren und von neuem gebohren werden. Ich hätte den
andern Mittag gerade zu die Laufgräben gegen ihn eröfnet. Aber ich war
an eine andere Table d'Hôte eingeladen und fuhr nach Tisch wieder fort.
Indessen kann ich dem Heinr. Stilling, wo ich ihn sehe, die Richtigkeit seiner
physiognomischen Behauptung verbürgen, denn wie ich in der Folge erfuhr,
war es - er selber. Eine Minute unter solchen Menschen schaft mich zum
frommen gläubigen Kinde um, das alle hebräische und griechische Weisheit
und Thorheit vergißt...»1

In ähnlicher Weise, wie hier von der Person, ihrem Eindruck und
ihrem Erscheinen gesprochen wird, ist von anderer Seite über
Stillings Sprache geurteilt worden.

«Wenn man von Goethe's Schriften absieht und namentlich von Goethe's
Unterhaltungen mit Eckermann, dem besten deutschen Buche, das es giebt :

1 Johann Peter Hebel, Briefe der Jahre 1784-1809, Gesamtausgabe,
herausgegeben und erläutert von Wilhelm Zentner, 1 (1957), S. 214f.



192 M. Geiger, Johann Heinrich Jung-Stilling

was bleibt eigentlich von der deutschen Prosa-Litteratur übrig, das es
verdiente, wieder und wieder gelesen zu werden? Lichtenberg's Aphorismen,
das erste Buch von Jung-Stilling's Lebensgeschichte, Adalbert Stifter's
Nachsommer und Gottfried Keller's Leute von Seldwyla, - und damit wird
es einstweilen am Ende sein.»

Es ist Friedrich Nietzsche, der sich im zweiten Teil seiner Apho-
rismensammhmg «Menschliches, Allzumenschliches», einem «Buch
für freie Geister», in dieser Weise ausgesprochen hat2. Es böte keine
Schwierigkeit, diesen positiven, ja hochgreifenden Urteilen über
Johann Heinrich Jung-Stilling weitere entsprechende hinzuzufügen.
Freilich läßt sich auch die Feststellung des Gegenteils nicht
umgehen. Auch die negativen, die abschätzigen, die vernichtenden
Beurteilungen sind da in nicht kleiner Zahl. Schon Jung selbst war
sich dessen zu seinen Lebzeiten durchaus bewußt. «Mir ist mit
Gewißheit bekannt», schreibt er im fünften Teil seiner Lebensgeschichte,

«daß es Leute gibt, die vor Zorn die Zähne auf einander beißen,
wenn nur Stillings Namen genannt wird; sonderbar!»3 In der Tat
ist er von damals bis heute nach allen Richtungen abgetan und
erledigt worden. Beim Schriftsteller bemängelte man fehlende
«schöpferische Kraft» und «produktive Phantasie» und konstatierte
«grenzenlose Wiederholung» und «zuchtloses Sichgehenlassen».
Beim Theologen konstatierte man «schlimmen Dilettantismus»,
entscheidenden Mangel an «Kenntnissen» und «Urtheilskraft». Und
auch die menschliche Person hat schärfste Ablehnung erfahren:
Langweile und eitle, selbstgefällige Erbaulichkeit sind ihr immer
wieder zum Vorwurf gemacht worden.

1.

Wer war der Mann, der nicht von den ersten besten hinsichtlich
seiner Frömmigkeit und seiner sprachlichen Fälligkeiten so hoch
eingestuft und gleichzeitig von vielen andern so entschieden in die
hinteren Ränge verwiesen wurde, dessen Name noch heute von
einfachen, unverbildeten Gemütern mit Verehrung genannt wird, so

2 Friedrich Nietzsche, Werke, 1, 3. Menschliches, Allzumenschliches, II.
Der Wanderer und sein Schatten. Aphorismus 109 (1899), S. 257.

3 Johann Heinrich Jung's (genannt Stilling) ausgewählte Werke in vier
Bänden, 1 (1842), S. 539.



M. Geiger, Johann Heinrich Jung-Stilling 193

sehr die Mehrzahl der literarischen und theologischen Historiker
ihn der Vergessenheit ausgeliefert hat? Wenn wir uns heute, 150

Jahre nach Abschluß seines Lebens, ihm zuwenden, dann werden
wir zuerst - noch immer und immer wieder - angerührt durch ein
eigentümlich Menschliches, und das in mehrfacher Hinsicht. Es ist
zunächst das Motiv, das wir auch aus der Lebensgeschichte von
Thomas Platter oder dann von Uli Bräker (dem armen Mann aus
dem Toggenburg) kennen: da ist das Kind einfacher, mittelloser,
völlig abseits lebender Eltern, aber ebenso unbedeutende und
zufällige wie notwendige und tiefbedeutsame Umstände ermöglichen
es in kunstvoll-unauflöslicher Verflechtung diesem Kinde,
hervorzutreten aus Abgeschiedenheit und Anonymität, Eingang zu finden
in die große Welt und auf dieser Bühne selber eine besondere Rolle
zu übernehmen, da, wo in der Zeit und für die Zeit das gültige Wort
gesucht, um die Wahrheit des Gedankens gestritten und die Richtung

der Entscheidung erprobt wird. Solcherart ist Jung-Stillings
Lebensgang.

Als erstes und einziges Kind des Schneiders, Dorfschulmeisters
und Landwirts Johann Helmann Jung und der Tochter eines
verarmten und vertriebenen Predigers wird er im Jahre 1740 im Dörflein

Grund im damaligen Fürstentum Nassau-Siegen geboren.
Schon nach 18 Monaten verliert er seine Mutter, in der Folge erzieht
ihn sein Vater bis zu seinem zehnten Altersjahr in gänzlicher Isolierung

von jeder Gemeinschaft, sehr fromm und unerhört streng. Der
benachbarte Dorfpfarrer veranlaßt schulische Unterweisung, so

kommt zur Mithilfe bei der Feldarbeit, beim Schneiderhandwerk
des Vaters und beim Kohlenbrennen Unterricht in Latein. Nach der
Konfirmation beginnt ein unstetes und unerfreuliches Wanderleben
als Dorfschullehrer : was für ein Aufwand an menschlicher Energie
und jugendlicher Begeisterung, zugleich aber welche Kette von
Mißgeschicken und derben Enttäuschungen Der mangelnde Erfolg
und der häufige Stellenwechsel entfremden auch Vater und Sohn;
nach einem bitterernsten Zusammenstoß macht sich Johann Heinrich

zweiundzwanzigjährig endgültig auf die Wanderschaft.
Im gleichen Jahre 1762 widerfährt ihm sein Erweclcungs- und

Berufungserlebnis.

«Um das Ende dieser Zeit», erzählt er selbst, «etwa mitten im Junius,
ging er an einem Sonntag Nachmittag durch eine Gasse der Stadt Schauberg,

die Sonne schien angenehm und der Himmel war hier und da mit

13



194 M. Geiger, Johann Heinrich Jung-Stilling

einzelnen Wolken bedeckt, er hatte weder tiefe Betrachtungen noch sonst
etwas sonderliches in den Gedanken, von ungefähr blickte er in die Höhe
und sah eine lichte Wolke über seinem Haupte hinziehen, mit diesem
Anblick durchdrang eine unbekannte Kraft seine Seele, ihm wurde so innig
wohl, er zitterte am ganzen Leibe und konnte sich kaum enthalten, daß er
nicht darniedersank, von dem Augenblick an fühlte er eine unüberwindliche
Neigung, ganz für die Ehre Gottes und das Wohl seiner Mitmenschen zu leben
und zu sterben, seine Liebe zum Vater der Menschen und zum göttlichen
Erlöser, deßgleiehen zu allen Menschen, war in dem Augenblick so groß, daß
er willig sein Leben aufgeopfert hätte, wenn's nöthig gewesen wäre. Dabei
fühlte er einen unwiderstehlichen Trieb, über seine Gedanken, Worte und
Werke zu wachen, damit sie alle Gott geziemend, angenehm und nützlich
sein möchten. Auf der Stelle machte er einen festen unwiderruflichen Bund
mit Gott, sich hinführo lediglich seiner Führung zu überlassen und keine
eiteln Wünsche mehr zu hegen, sondern wenn es Gott gefallen würde, daß
er Lebenslang ein Handwerksmann bleiben sollte, willig und mit Freuden
damit zufrieden zu seyn. »4

So schien es sich zuerst in der Tat wenden zu wollen. Stilling
findet sein Brot im Hause und am Tisch eines Schneidermeisters.
Es sind die Jahre, in denen sein Herz sich für die Erweckten öffnet,
für die «Feinen» und «Stillen im Lande», an deren Versammlungen
er teilnimmt. Dann beginnt der Gesichtskreis sich zu weiten. Der
Fabrikant Peter Johann Flender in Krehwinklerbrück bei Elberfeld
verpflichtet den lernbegierigen jungen Mann als Hauslehrer und
gewährt ihm während sieben Jahren mannigfache Weiterbildungs-
möglichkeiten. Eindrücklich, unwiderstehlich öffnet sich ihm jetzt
die große Welt. Er lernt Französisch, dann auch Griechisch und
Hebräisch, er liest Milton, Young und Klopstock und macht sich

vertraut mit den Gedankengängen der Leibniz-Wolffschen
Philosophie.

Daraus erwächst der entscheidende Entschluß zum Studium der
Medizin. Der Dorfschullehrer und Schneidergeselle bezieht die
Universität Straßburg. Den Mittagstisch teilt er mit andern Studierenden;

unter ihnen findet der junge Johann Wolfgang Goethe am
dreißigjährigen, durch seine Lebenserfahrungen gezeichneten, seine

Frömmigkeit anschaulich vertretenden Tischgenossen Gefallen. Der
Schritt in das unübersichtliche Feld neuer, unüberschaubarer geistiger

Bezüge ist teuer erkauft. Die beglückende Einheit des Denkens
zerbricht, die ganze menschliche Person leidet Schaden. Wie soll

4 Jung-Stilling (A. 3), S. 211.



M. Geiger, Johann Heinrich Jung-Stilling 195

man weiter glauben können, wenn die Ergebnisse philosophischer
Wahrheitserkenntnis und wissenschaftlicher Weltbemächtigung den
Kern des Glaubens zertrümmern

So sind Abschluß des Studiums und Beginn der praktischen
ärztlichen Tätigkeit in Elberfeld beschattet. Auch die Ehe - mit der aus
Ronsdorf stammenden Christine Heyder, in pietistischem
Überschwang schon während der Studienzeit geschlossen - bringt eher
mehr Belastungen mit sich, als daß sie Kräfte stärkender Gemeinschaft

freizugeben vermöchte. Der entscheidende innere Zustand
ist gedrückt und unfroh. Nach außen freilich ist Jung arriviert.
Seine persönlichen Beziehungen erweitern sich, bedeutende
Menschen, wie die Brüder Jacobi, Hasenkamp, Collenbusch, Lavater,
treten in seinen Lebenskreis. Goethe ermuntert zur Schriftstellerei
und vermittelt im geheimen die Drucklegung von «Heinrich Stil-
lings Jugend» (des ersten Teiles der Lebensgeschichte), nicht ohne
am Manuskript kürzende, straffende Retouchen vorgenommen zu
haben. Ein merkwürdiges Erbe : das ophthalmologische Instrumentarium

eines verstorbenen katholischen Priesters bildet den Anlaß,
daß Stillings ärztliche Tätigkeit - in Elberfeld ernstlichen Anfeindungen

ausgesetzt - sich mehr und mehr auf den augenärztlichen
Bereich verlagert. Stilling wird zu einem der ersten und
erfolgreichsten Staroperateure seiner Zeit ; mehr als 2000 Menschen
verdanken ihm schließlich ihr Augenlicht. Mit dem allem ist die
Leiter äußeren Erfolges noch längst nicht erklommen.

Im Alter von 38 Jahren wird Stilling Professor für Kamerai -

wissenschaften (Nationalökonomie) an der Verwaltungsakademie
Kaiserslautern. Nach einigen Jahren wird das Institut nach Heidelberg

verlegt, wo Stilling bei der Vierhundert]'ahrfeier der Universität
seine «Jubelrede über den Geist der Staatswirthschaft» hält. 1787

beruft der Landgraf von Hessen den 47jährigen zum «öffentlichen
ordentlichen Lehrer der Ökonomie-, Finanz- und Kameralwissen-
schaften» an die Universität Marburg. Die folgenden sechzehn Jahre
gehören zu den wichtigsten und fruchtbarsten in Jungs Leben,
wenn man sich freilich auch jetzt durch den bloßen äußeren Verlauf
nicht täuschen lassen darf. Entscheidend ist, daß Stilling in dieser
Zeit das so lange und so schmerzlich entbehrte innere Gleichgewicht
wieder findet. Es ist die Philosophie Immanuel Kants, die ihm dazu
verhilft, die eine neue Synthese von Denken und Glauben eröffnet.
Mehr und mehr neigen sich in der Folge Interesse und Hingabe



196 M. Geiger, Johann Heinrich Jung-Stilling

Stillings der religiösen Schriftstellerei zu. Die bisherige Reihe der
kanieralistischen, volks- und staatswirtschaftlichen Lehrbücher
mündet ein in die Veröffentlichung religiöser Romane, freier biblischer

Kommentare, missionarischer Sendschreiben, Volkszeitschriften

und Traktate. Ist die innere Ruhe einigermaßen wieder gefunden,

so tauchen jetzt dafür die äußeren Ereignisse in ihrer ganzen
Vielfalt ein in den glutroten Horizont der Französischen Revolution,
neue Unruhe, neue Angst, neue Unsicherheit weckend, freilich
ebenso zu neuen Aktivitäten anspornend. Der kameralistisch-
nationalökonomischen Tätigkeit, zu der Jung-Stilling als
Universitätsdozent hauptamtlich verpflichtet war, hat diese Wendung ins
Volksmissionarisch-Theologische geschadet. Der anfängliche Hörererfolg

nimmt sichtlich ab, die wissenschaftliche Resonanz verklingt,
das Verhältnis zu Universitätskollegen und zum Landesfürsten
verschlechtert sich, die Situation wird peinlich, fast unerträglich.
Häusliches Leid kommt dazu. Nachdem schon in Kaiserslautern die
erste Frau gestorben ist, verliert Stilling in Marburg die zweite, und
dauernd bedrängen ihn unerledigte finanzielle Verpflichtungen. So

wirkt es befreiend, fast rettend, daß sich dem schon 63jährigen noch
einmal eine Wende eröffnet: Kurfürst Karl Friedrich von Baden
beruft ihn in seine Dienste und setzt ihn ausdrücklich frei für
ungehinderte erweckerisch-missionarische Tätigkeit. Damit sieht sich

Stilling am Ziel seiner Wünsche und seiner Bestimmung. Zuerst in
Heidelberg, dann in Karlsruhe verbringt er die letzten Jahre seines
Lebens in rastloser Wirksamkeit als apokalyptischer Mahner und
Helfer, als «Patriarch der Erweckung» und Staroperateur, der durch
seine zahlreichen Schriften, Briefe und Reisen mit ungezählten
Menschen hohen und niederen Standes in Beziehung tritt und sie

zwischen aufgeklärter Vernunfthörigkeit und zuchtloser pietistischer

Schwärmerei hindurch auf das eine hinweist, das not tut. Am
2. April 1817 ist Johann Heinrich Jung gestorben.

2.

In einer Zeit wie der unsrigen, in der im Zuge der wissenschaftlich-
technischen Bemächtigung der gesamten Wirklichkeit auch das
einzelne menschliche Leben mehr und mehr unter das Gesetz berechenbarer

Planung gerät, in der die Fülle individueller Entwicklungs-



M. Oeiger, Johann Heinrich Jung-Stilling 197

möglichkeiten sich reduziert auf eine beschränkte Anzahl typischer
Modelle, vermag ein Lehensgang wie der Jung-Stillings Sehnsucht
zu erwecken: Sehnsucht nach dem Unvermittelt-Überraschenden,
nach den unerwarteten Wendungen, die wirkliches Neuland
erschließen, Sehnsucht nach dem Wunderbaren, nach den Fügungen
und Führungen, die alle Determinismen und Zwangsläufigkeiten
durchkreuzen, nach dem weiten, freien Spiel menschlichen Lebens.

Wenn der Reclam-Verlag sich entschlossen hat, für nächstes Jahr
eine Neuausgahe von Jung-Stillings Lebensgeschichte in Aussicht
zu nehmen, dann dürften für diesen Plan solche Empfindungen
wegleitend gewesen sein. Wenn wir von einem eigentümlich Menschlichen

gesprochen haben, das uns aus der Lebensgeschichte Stillings
heraus anrührt, dann haben wir freilich nicht nur an die Fakten als
solche gedacht, an den äußeren Aufstieg dessen, der anfänglich zu
einem Dasein im Verborgenen bestimmt schien. Was hier in besonderer

Weise menschlich bewegt, das ist die Art und Weise, wie uns
Stilling selber Anteil gewährt an dem, was ihm widerfährt. Es ist
hervorgehoben worden, daß Johann Heinrich Jung in der Geschichte
der deutschen Selbstbiographie darum einen besonderen Platz
einnimmt, weil er als erster in einander ablösenden Folgen seinen

Zeitgenossen die Geschichte seines Lebens erzählt. 1777 erschien als
erster Teil «Henrich Stillings Jugend. Eine wahrhafte Geschichte».
Im Jahre darauf folgten zwei selbständige Fortsetzungen, «Henrich
Stillings Jünglings-Jahre» und «Henrich Stillings Wanderschaft».
Die dritte Fortsetzung ließ länger auf sich warten, sie erschien 1789

in der ersten Marburger Zeit unter dem Titel «Heinrich Stillings
häusliches Leben». Die Gesamtheit der Marburger Jahre beschreibt
Jung in den 1804 (zu Beginn der Tätigkeit als freier religiöser
Schriftsteller im Dienste KarlFriedrichs von Baden) veröffentlichten
«Heinrich Stillings Lehr-Jahren», und im Todesjahre 1817
veröffentlichte ein Enkel, Wilhelm Schwarz, die fragmentarischen letzten

Aufzeichnungen in dem Bändchen «Heinrich Stillings Alter».
Es ist oft festgehalten worden, daß die sprachliche Ausdrucksform
dieser Reihe autobiographischer Darstellungen von der ersten bis
zur letzten Veröffentlichung entscheidend an Niveau verliert: die

unvergleichliche Prosa von «Henrich Stillings Jugend», die Nietzsche

zu seinem Urteil veranlaßte, weicht einer dürftigeren und
flacheren Darstellung, die sich in der Aufzählung von Geschehnissen
und Namen erschöpft und sich in oft lehrhaften Ausführungen über



198 M. Geiger, Johann Heinrich Jung-Stilling

des Verfassers erweckerische Wirksamkeit gefällt. Trotz diesen
unverkennbaren Formunterschieden eignet der Lebensgeschichte als

ganzer das, was wir ihr eigentümlich Menschliches genannt haben :

die besondere Art und Weise, in der hier einer seine Zeitgenossen
und Nachfahren an seinen seltsamen und überraschenden
Lebensschicksalen Anteil nehmen läßt. Wir meinen die eigentümlich offene,
direkte, ungeschützte Art, in der hier berichtet wird. Hier deckt
ein Mensch sich auf, so wie er ist, denkt und empfindet. Er gewährt
Einblick in sein Leben, ohne sich abzuschirmen und zu schonen.
Man kann von Naivität sprechen, in der das geschieht, besser
vielleicht von Einfalt, die auch und gerade dort erhalten bleibt, wo
unverkennbare egozentrische Eitelkeit sich ausspricht. Die geheimen
Tagebücher, in die wir seit wenigen Jahren Einblick haben, zeigen,
daß Stilling in seinen für die Öffentlichkeit bestimmten Schriften
nicht alles ausgesprochen hat, was ihn umtrieb und traf. Nicht alles

- aber doch unerhört viel. Und was er nicht sagt, das läßt er uns
zwischen den Zeilen unmittelbar und deutlich genug lesen. Welche
Gabe, alles was ihm widerfährt, direkt und unverstellt auf sich
wirken zu lassen! Welche Fähigkeit, zu staunen und sich zu
wundern, in der Angst zu versinken und gleich darauf wieder felsenfest
zu hoffen, dem lieben Gott alles zu überlassen und gleichzeitig munter

und unbeschwert von seiner Person, seinen Erwartungen und
seinen Wirkungen zu reden. Welches Vermögen, sich selbst so weit
oben einzustufen (als auserlesenes Werkzeug des Höchsten in
apokalyptisch erregter, entscheidungsgedrängter Zeit) und gleichzeitig
sein Menschlich-Allzumenschliches so sorglos-unvorsichtig
auszubreiten : das ganze Auf und Ab von Erwartung und Enttäuschung,
von Anforderung und Versagen, von Unsicherheit und Versuchung,
von Straucheln und Sich-Bewahren. Es ist diese direkte Spiegelung
seiner Zeit und seines eigenen Wesens, die uns diesen, in so viel
innerer und äußerer Bedrängnis seinen Weg suchenden Mann des
18. Jahrhunderts noch heute, in einer sehr anderen Welt, unmittelbar

zugänglich macht.
Dieserart hat Stilling offenbar schon im direkten Umgang auf

Goethe gewirkt. Im neunten Buche des zweiten Teiles von «Dichtung

und Wahrheit» ist darüber zu lesen:

«Seine innerlichste und eigentlichste Bildung aber hatte er jener
ausgebreiteten Menschenart zu danken, welche auf ihre eigne Hand ihr Heil suchten
und, indem sie sich durch Losung der Schrift und wohlgemeinter Bücher,



M. Geiger, Johann Heinrich Jung-Stilling 199

durch welchselseitiges Ermahnen und Bekennen zu erbauen trachteten,
dadurch einen Grad von Kultur erhielten, der Bewunderung erregen mußte.
Denn indem das Interesse, das sie stets begleitete und das sie in Gesellschaft
unterhielt, auf dem einfachsten Grunde der Sittlichkeit, des Wohlwollens
und Wohltuns ruhte... so entstand keine künstliche, sondern eine wahrhaft
natürliche Kultur, die noch darin vor andern den Vorzug hatte, daß sie allen
Altern und Ständen gemäß und ihrer Natur nach allgemein gesellig war;
deshalb auch diese Personen, in ihrem Kreise, wirklich beredt und fähig
waren über alle Herzensangelegenheiten, die zartesten und tüchtigsten, sich
gehörig und gefällig auszudrücken. In demselben Falle nun war der gute
Jung. Unter wenigen, wenn auch nicht gerade Gleichgesinnten, doch solchen,
die sich seiner Denkweise nicht abgeneigt erklärten, fand man ihn nicht
allein redselig, sondern beredt, besonders erzählte er seine Lebensgeschichte
auf das anmutigste und wußte dem Zuhörer alle Zustände deutlich und
lebendig zu vergegenwärtigen. Ich trieb ihn, solche aufzuschreiben, und er
versprach's.»5

Es hängt mit dieser Unmittelbarkeit des Erlebens und Mitteilens
zusammen, daß Johann Heinrich Jung sich Welt und Menschen
öffnete, wo und wie sie ihm begegneten. Er hat im Grunde seines
Wesens nicht kritisch reagiert, im Gegenteil. Mit unbändigem
Verlangen nach Wissen und Bildung hat er aufgenommen, was sich ihm
vermittelte. Was er an Erfahrungen sammeln konnte, hat er aufgesogen

wie ein Schwamm, besonders in den jüngeren Jahren. Wir
finden ihn deshalb in einem höchst vielfältigen Koordinatennetz.
Wenn wir gewohnt sind, ihn vor allem als Vertreter der Erweckung,
der Gruppe der Gläubigen, der Verteidiger des in die Defensive
gedrängten christlichen Glaubens zu sehen, so darf darüber nicht
außer acht gelassen werden, daß er sich dem, was man den Geist
seines Jahrhunderts nennen kann, keineswegs verschloß. Insbesondere

müssen ihn mathematische Eragen von frühester Jugend an
intensiv beschäftigt haben, und die Beziehung zwischen mathematischer

Gewißheit und christlichem Glauben hat ihn vor allem in
den Jahren des Zweifeins und der inneren Unsicherheit ständig
beunruhigt. Seinem Vater half er nicht nur heim Schuldienst, beim
Schneidern und bei der Verfertigung von Knöpfen, sondern auch
bei der Konstruktion von Sonnenuhren und bei der Landmessertätigkeit.

«Wenn Wilhelm (gemeint ist der Vater) nun einige
Wochen ins Märkische ging, um Büsche, Berge und Güter zu messen
und zu theilen, so nahm er seinen Sohn mit, und dieses war so recht

5 J. W. Goethe, Sämtliche Werke. Jubiläums-Ausgabe, 23 (Stuttgart),
S. 188.



200 M. Geiger, Johann Heinrich Jung-Stilling

nach Stïllings Sinn. Er lebte dann in seinem Element, und sein

Vater hatte Freude daran, daß sein Sohn bessere Einsichten davon
hatte, als er selber. Dieses gab oftmalen zu allerhand Gesprächen
und Projekten Anlaß, welche beide in der Einöde zusammen
wechselten.»6 Auch die Geographie hat ihn früh fasziniert, die Astronomie
und die Bemühung um naturwissenschaftliche Erkenntnis. Die
Musik war ihm so lieb wie das Zeichnen. «Auch das waren goldene
Stunden, wenn mir mein Vater, Wilhelm Stilling, erlaubte, mein
Malbuch vor die Hand zu nehmen, wo ich dann geschwind den von
vielem Gebrauch glänzenden Fingerhut an den kleinen Finger
steckte, eine Kirche hinzeichnete, den gelben Wucherblumen, den
blauen Kornblumen und den Blutrosen den Saft auspreßte, dann
Alaun dazu that, und nun schleunig das Dachwerk blau, die Fenster
roth und das Mauerwerk gelb malte... Dann blinzelte zuweilen
Eberhard Stilling (der Großvater) über meine Schulter, lächelte und
sprach : Es muß wohl sehr licht in der Kirche seyn, weil die Fenster
roth sind!»7 Unersättlich war sein Hunger in historischen Dingen
und in der Literatur. Es fing an mit Kirchenhistorien,
Martergeschichten und Lebensbeschreibungen frommer Menschen, aber
auch mit Erzählungen aus dem Dreißigjährigen Krieg, mit den alten
deutschen Volkssagen vom Eulenspiegel bis zum Kaiser Octavian,
sprang dann aber sogleich zu Homer und in die weiten Gefilde der
Weltliteratur. Eine besonders innige und starke Beziehung hatte
Stilling zur Natur. Die «valeurs imaginatives et sensibles», von
denen Paul Hazard in bezug auf die Neuzeit spricht8, waren bei ihm
stark entwickelt, und sie entfalteten sich dort, wo das Geheimnis
der Natur ihn berührte. Noch auf dem letzten Blatt seiner
Lebensgeschichte berichtet er vom «reinen Naturgenuß» seiner Spaziergänge9.

In einer schwer zugänglichen Abhandlung «Beschreibung der

Nassau-Siegenschen Methode Kohlen zu brennen» (1779) findet sich

6 Jung-Stilling (A. 3), S. 177.
7 Das (im Augenblick nicht genau zu verifizierende) Zitat verdanke ich

einem handschriftlichen, ausführlichen Kommentar zu Jung-Stillings
Lebensgeschichte von Wilhelm Neuser (im Besitze von Dozent Dr. W. Neuser,
Münster i. W.).

8 Paul Hazard, La crise de la conscience européenne, 1680-1715 (1935),
Quatrième partie, Les valeurs imaginatives et sensibles, S. 351ff.

9 Jung-Stilling (A. 3), S. 628.



M. Geiger, Johann Heinrich Jung-Stilling 201

eine Schilderung aus seiner Jugendzeit, die wir um ihrer sprachlichen
Besonderheiten und ihrer Naturbegeisterung willen zitieren wollen :

« Keine seligere Zeite habe ich erlebt und werde sie in dieser Welt nie wieder
erleben, als jene, wo ich mit meinem ehrwürdigen Großvater in einer solchen
Kohlhütte schlief. Die einsame, ungekünstelte, freie Natur, kein durch
Menschenhände entweihter Gegenstand, Wald, lauter grüner Wald, zuweilen
ein grüner Platz und kristallene Quelle, Wasser wie in Eden quoll. Dann
düstere Gebüsche, dann Riesenbäume, unter welchen man frei wandeln konnte,
überall heilige Stille und feierliches Dunkel, nur die hohe Nachtigall modelt
ihre kurzen Absä tze. Die Morgenröte zeucht auf, vor ihr die funkelnde Venus,
sie blitzelt zwischen den Blättern daher. Winde, sanfte Winde, Engel Gottes
säuseln und lispeln auf den Gipfeln hundertjähriger Eichen und Maibuchen.
Scharen von Vögeln fühlen die Gegenwart Gottes und stimmen tausend-
züngigen Jubel an. Der majestätische Hirsch steht auf aus seinem Lager,
reckt sich und reibt sein juckendes Geweih an schlanken Bäumen. Nun tritt
die Sonne herauf, alles Schwarzgrün wird nun goldgrün, ein kühler Duft
erfrischt alles, über den Bächen ruhen stille Nebelwolken, und die Tauperlen
glänzen auf jedem Grasplätzchen. Der dunkle Schatten des Waldes schützt
vor der Sonnenhitze. Nichts ist fürchterlich schöner als ein Gewitter; der
ganze Wald wird zur Dämmerung, das Heulen des Sturmwindes in all dem
Laube und den Ästen ist entsetzlich. Nun eilet man zur Rasenhütte, setzt
sich hin und lauscht auf das Brüllen der Sturmwinde ; es fängt an, die Erde
mit Wassergüssen zu peitschen, es plätschert auf den Steinen, und mit
tausend Blasen, die wie kleine Schiffe auf jedem Bächlein daherfahren, eilen
durch jede Vertiefung trübe Ströme durch Borg und Tal hin. Still, einsam
sitzt der Köhler, und in seiner Unschuld empfindet er die Gegenwart Gottes,
wie sie unser Klopstock empfand. Die Sonne strahlt durch das glänzende
Geläub, und die sieben Himmelsfarben duften vom schwarzen östlichen Himmel

über die blendende grüne Seite des Waldes her. Der Abend ist kühl - die
Turteltaube seufzt, der Schatten steigt die Waldseite empor - kaum hörbar
bläst in der Ferne der Viehhirt seine gehörnte Herde in die Trift. Fliegendes
Gewölk wallt unter dem aufsteigenden Monde hin, der Köhler singt sein
Abendlied und ißt seine Milch mit Seelenruhe, noch einmal geht er um
seine einsame Wohnung, hört die letzten rauschenden Tritte des Wildes und
legt sich auf sein Mooslager schlafen.»10

Das ist 18. Jahrhundert in großer Reinheit, ungetrübter, un-
reflektierter Glaube an die Güte der Kreatur und des menschlichen

10 Jung-Stilling, Beschreibung der Nassau-Siegenschen Methode Kohlen
zu brennen mit physischen Anmerkungen begleitet ; Bemerkungen der Kuhr-
pfälzischen physikalisch-ökonomischen Gesellschaft vom Jahre 1776 (Lautern
1779), 257-361, S. 322-326; Neuausgabe in Siegerländer Beiträge zur
Geschichte und Landeskunde, hrsg. W. Güthling, 9 (1958), S. 28f.



202 M. Geiger, Johann Heinrich Jung-Stilling

Herzens. Das ist Aufklärung, ungebrochen und selbstverständlich,
wie sie bei Stilling auch sonst oft begegnet, als Freude an «gehörigem

Nutzen» und «zweckmäßiger Belehrung», als schwärmerisches
Verlangen nach «Glückseligkeit» und «Vollkommenheit», wie sie sich

gelegentlich, z. B. in der «Jubelrede über den Geist der Staats-
wirthschaft» anläßlich der Heidelberger Zentenarfeier, auch
programmatisch aussprechen konnte :

«In vorigen Zeiten waltete die Intoleranz mit verbundenen Augen, und
mit der Fackel in der Hand zwischen unsern Lehrstühlen... aber nun ließ
sich die Dultung, der ewigen Liebe schönstes Kind aus der purpurnen Mor-
genröthe zu uns nieder... Glanz, Licht, Weisheit und wahre Aufklärung
strale aus dem ewigen Osten, aus der Urquelle alles Lichts auf alle unsere
geliebten und würdigen Lehrer herab.»11

Es versteht sich, und soll doch nicht unausgesprochen bleiben,
daß zu all dem Vielen, was Stilling von früher Kindheit an in sich
aufnahm und auf sich wirken ließ, auch die Ausstrahlungen des

christlichen Glaubens gehörten. Er hat sie so intensiv und so
unverlierbar in sich aufgenommen wie irgend etwas anderes, das er
sich aneignete. Es war evangelische Gläubigkeit in verschiedenen
Formen, die auf ihn wirkte. Sein Großvater war Kirchenältester
einer reformierten Gemeinde. Der Heidelberger Katechismus diente
dem Vater als Unterrichtsmittel für die Erziehung des Sohnes, und
es ist merkwürdig zu sehen, daß diese «kirchliche Linie» trotz allen
andersartigen Einflüssen bei Jung-Stilling das Leben lang
durchgehalten hat. Grundsätzlicher Separatist ist er nie geworden, wennschon

die konfessionellen Grenzen für ihn später ihre Bedeutung
mehr und mehr verloren. Schon in früher Jugend wurde Stilling
aber auch mit pietistischer Frömmigkeit mannigfacher Schattierung
bekannt. In der Grafschaft Siegen lebten damals zahlreiche
Separatisten und Mystiker, die mit Gleichgesinnten aus der benachbarten

Grafschaft Wittgenstein in lebhaftem Verkehr standen. Zu
ihnen zählte sich - besonders in den schweren Jahren nach dem
Tode seiner ersten Frau - auch der Vater Stillings. Durch ihn hat
sich der Sohn zu einer Frömmigkeit der «Stillen im Lande» hin-

11 Jung-Stilling, Jubelrede über den Geist der Staatswirthschaft, gehalten
den 7. November 1786, als die Universität zu Heidelberg ihr viertes Jubiläum
feierte von Johann Heinrich Jung, der Weltweisheit und Arzneikunde
Doktor... (Mannheim 1787), S. 4. 36.



M. Geiger, Johann Heinrich Jung-Stilling 203

führen lassen. Wie etwa das Berufungserlebnis des jungen Stilling,
dessen Bericht wir gehört haben, erkennen läßt, war die erweckte
Frömmigkeit des damaligen Wandergesellen nicht «pietisitsch » im
landläufigen Sinne des Wortes. Sie war nicht auf Christus hin orientiert,

sondern trägt die aufklärerischen Züge eines getrosten
Vorsehungsglaubens. Erst später, nach seiner Berührung mit herrn-
hutischen Gemeinschaften und im Abwehrkampf gegen Neologie
und Rationalismus, hat Stilling der christologischen Versöhnungslehre

stärkere Akzente verliehen. «Pietistisch» war zunächst in
betonter Weise die persönliche Betroffenheit, die stark individuelle
Gläubigkeit, der unbedingte Glaube an persönliche Führung und
göttliche DurchhiIfe durch alle Widerwärtigkeiten und Bedrohungen

der einerseits so faszinierenden, anderseits so gefahrvollen Welt.
In diesem Sinne persönlichen Sich-geborgen- und getragen-Wissens
ist Stilling von Anfang an in tiefer Uberzeugung Christ gewesen.
Unverfänglicher Zeuge dafür ist wieder Goethe: «Sein Glaube duldete
keinen Zweifel und seine Überzeugung keinen Spott. Und wenn er
in freundlicher Mitteilung unerschöpflich war, so stockte gleich alles
bei ihm, wenn er Widerspruch erlitt. Ich half ihm in solchen Fällen
gewöhnlich über, wofür er mich mit aufrichtiger Neigung lohnte...
Die Richtung seines Geistes war mir angenehm, und seinen Wunderglauben,

der ihm so wohl zu statten kam, ließ ich unangetastet.»12
Das war Johann Heinrich Jung - ungeteilt offen für seine Zeit

und seine Welt und darum gewissermaßen Aufklärer von Natur,
aber ebenso ungeteilt verwurzelt in evangelischer Gläubigkeit und
darauf angewiesen, Zeit, Welt und Geschichte im Großen und im
Kleinen im Horizont solchen Glaubens denken und sehen zu können.
Tröstlich wäre es für ihn gewesen, wenn sich alle diese Elemente in
harmonischer Weise ineinandergefügt hätten. Sie erwiesen sich aber
als unvereinbar und gegensätzlich und auferlegten Stilling die
bedrängende Aufgabe theologischer Klärung. Das ist der Grund, weshalb

er nicht nur unter selbstbiographischen und literarischen, auch
nicht nur unter frömmigkeitsgeschichtlichen und religionssoziologischen,

sondern auch unter theologiegeschichtlichen und systematischen

Aspekten unsere Aufmerksamkeit verdient. Darüber soll im
folgenden nachgedacht werden.

12 Goethe (A. 5), S. 189.



204 M. Geiger, Johann Heinrich Jung-Stilling

3.

Wenn wir heute von kirchen- und theologiegeschichtlichen
Gesichtspunkten aus nach der Bedeutung Johann Heinrich Jung-
Stillings fragen, so werden wir ihn in erster Linie als wesentlichen
Anreger und Vertreter der Erweclcungsbewegung zu würdigen haben.
Die stark von pietistischen Kräften getragene, aber doch auch von
der Aufklärung niitgeformte, den orthodoxen Supranaturalismus
in eine innerlich bewegte, gegenwartsbezogene Frömmigkeit
integrierende Erweckung hat in den letzten Jahrzehnten des 18. und in
den ersten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts so gut wie alle
protestantischen Kirchen aller Kontinente erfaßt und Wirkungen
gezeitigt, die die Entwicklung bis in die Gegenwart mitgeformt haben.
Von einem personalen, alles Institutionelle als nebensächlich auf die
Seite schiebenden Kirchenverständnis aus hat die Erweckung noch
stärker als der genuine Pietismus die konfessionellen Schranken
abgebaut und die Zusammengehörigkeit aller Christen, mit Einbezug
der Nicht-Protestanten, neu erfahren lassen. Mit offensichtlichem
Erfolg hat sie verstanden, in die Breite zu wirken, eine Sprache zu
sprechen, die man auch in nicht-intellektuellen Kreisen verstand,
und neue Wege volksmissionarischer und volksschriftstellerischer
Ausbreitung christlicher Gedanken zu erproben. Sie hat die in der
Orthodoxie geradezu petrifizierte, auch im klassischen Pietismus
noch immer festgefügte Herrschaft der Theologen in der Kirche
fühlbar erschüttert und dem Diakonat der Laien eine neue Gestalt
gegeben. Man wird ohne Zögern sagen müssen, daß die umfassende
ökumenische Bewegung miserer Zeit ohne die Vorstöße der
Erweckung nicht denkbar wäre. Uber die besonderen Anregungen, die
in allen diesen Punkten von der Tätigkeit Jung-Stillings ausgegangen

sind, wäre mancherlei zu bemerken. Als «Patriarch der
Erweckung» hat er in diesen Zusammenhängen einen wichtigen Platz.
Und doch wollen wir im folgenden diesen Spuren nicht weiter
nachgehen.

Was uns lockt, ist die Vergegenwärtigung jenes schweren inneren
Ringens um Klarheit des Glaubens, wie es aus Stillings Leben nicht
wegzudenken ist, jenes angestrengten, oft hilflosen und fast
verzweifelten Sich-Mühens, die Erkenntnisse und Aussagen des Glaubens

angesichts der Postulate philosophischen und wissenschaftlichen

Denkens zu rechtfertigen und neu zu formulieren. Man mag



M. Oeiger, Johann Heinrich Jung-Stilling 205

versucht sein, diese Vergegenwärtigung angesichts der gewissen
Ratlosigkeit und Dürftigkeit der Stillingschen theologischen Gedankengänge

als nicht sehr lohnend zu bezeichnen. In der Tat : Stilling läßt
sich unter theologischen Gesichtspunkten weder Lessing, noch
Hamann, noch Schleiermacher an die Seite stellen. Er verfügt weder

über den kritischen Sinn und die gedankliche Schärfe des ersten,
noch über den Tiefsinn und die biblische Vollmacht des zweiten,
noch über die Genialität und die Vielseitigkeit der Bildung des dritten.

Er war sich dessen selbst durchaus bewußt und hat es gelegentlich

beklagt, daß er nicht in der Lage sei, sich kongenial am
Gespräch unter den Großen seiner Zeit zu beteiligen. Es kennzeichnet
ihn und die Erweckung in ihrer Gesamtheit, daß - abgesehen von
dem einen Johann Georg Hamann und wenigen anderen - die biblisch
sein wollenden Frommen mit den führenden Geistern der Zeit (weder

mit Goethe, noch mit Kant, noch mit Fichte) den «Streit um
die göttlichen Dinge» (Jacobi) auf gemeinsamer Ebene, unter
«Gleichberechtigten» auszutragen in der Lage waren. Wenn es

trotzdem lockt, Stillings theologische Probleme aufzugreifen, so
einmal darum, weil nicht bestritten werden kann, daß die Fragen, an
denen Jung hängenblieb und sich wundrieb, wirklich zu den
entscheidenden, zentralen Problemen nicht nur seiner Zeit, sondern
der Theologie und der Philosophie überhaupt gehörten. Stillings
theologisches Bemühen kreist um Themen, die unter veränderten
Bedingungen auch uns in Atem halten. Ferner stoßen wir auch jetzt
wieder auf das, was wir in früherem Zusammenhang das eigentümlich

Menschliche im Leben dieses Mannes genannt haben. Hier ist
einer angefochten in seinem Glauben - sind wir es nicht auch Hier
müht sich einer um das Artikulieren der biblischen Botschaft in
seiner Zeit - zielen wir nicht auf das gleiche? Hier leidet einer unter
der aufgebrochenen Unvereinbarkeit zwischen Glauben und Denken

- ist das nicht auch unsere Sorge Hier seufzt einer unter dem

Ungenügen seiner theologischen Antworten - hat man das
Fragmentarische, Unfertige, bloß Aphoristische nicht auch als die Signatur

unserer Zeit bezeichnet Hier ist viel Unvermögen und Ungenügen

neben allerlei voreiligem Triumphieren und kurzschlüssigem
Heureka!, aber in und mit dem allem ein unverkennbares Hungern
und Verlangen nach bleibender, gültiger, göttlicher Wahrheit im
Widerstreit der Meinungen - können wir darin nicht auch uns selber

erkennen? Wir hoffen, heute weiter zu kommen mit unserem



206 M. Geiger, Johann Heinrich Jung-Stilling

Fragen und Antworten als Stilling damals gekommen ist, aber in
seinem Sorgen und Erwarten ist er uns nahe. Es ist besonders
ein Themenkreis, den wir uns zu vergegenwärtigen haben.

Der Widerspruch zwischen christlichem Glauben und neuzeitlichem

Denken ist Stilling in aller Schärfe angesichts des

philosophischen Determinismus zum Bewußtsein gekommen. Schon in den
Jahren vor Beginn des medizinischen Studiums hat er sich in die
Schriften von Leibniz und Christian Wolff vertieft und sich in
Straßburg und Elberfeld eingehender mit ihnen beschäftigt. Von da

an datiert die seine ganze Person bedrohende Unsicherheit, die er
selbst eindringlich geschildert hat :

«Stilling war durch die Leibnitz-Wolfische Philosophie in die schwere
Gefangenschaft des Determinismus gerathen - über zwanzig Jahre lang hatte
er mit Gebet und Flehen gegen diesen Riesen gekämpft, ohne ihn bezwingen
zu können. Er hat zwar immer die Freiheit des Willens und der menschlichen

Handlungen in seinen Schriften behauptet, und gegen alle Einwürfe
seiner Vernunft auch geglaubt, er hatte auch immer gebetet, obgleich jener
Riese ihm immer ins Ohr lispelte : dein Beten hilft nicht, denn was Gott in
seinem Rathschluß beschlossen hat, das geschieht, du magst beten oder
nicht. Dem allem ungeachtet glaubte und betete Stilling immer fort, aber
ohne Licht und Trost, selbst seine Gebets-Erhörungen trösteten ihn nicht:
denn der Riese sagte, es sey bloßer Zufall. - Ach Gott! - diese Anfechtung
war schrecklich! Die ganze Wonne der Religion, ihre Verheißungen dieses
und des zukünftigen Lebens - dieser einzige Trost im Leben, Leiden und
Sterben, wird zum täuschenden Dunstbild, sobald man dem Determinismus
Gehör gibt.»13

Man lasse sich durch das Subjektiv-Bekenntnismäßige dieser
Ausführungen den Blick dafür nicht verstellen, daß hier unbeirrbar die
für die ganze Neuzeit charakteristische Frage nach der Freiheit
gestellt wird - nach der Freiheit Gottes für den Menschen und nach
der Freiheit des Menschen für Gott angesichts des denkerischen
Postulates einer lückenlosen, die gesamte Wirklichkeit umfassenden
Kausalität. Schon Christian Wolff selbst - der Konstrukteur einer
streng deterministischen Philosophie - hatte sich veranlaßt gesehen,
in verschiedenen Anläufen die Geister, die er mit seinem
Kausalitätssystem gerufen hatte, wenn nicht zu bannen, so doch einigermaßen

zu domestizieren, ohne daß ihm das in überzeugender Weise

gelungen wäre. Im Werke Immanuel Kants ist das Ringen um die
in aller Determiniertheit des Menschen ihm wesenseigene Freiheit

13 Jung-Stilling (A. 3), S. 444.



M. Qeiger, Johann Heinrich Jung-Stilling 207

ein faszinierendes, aber den Philosophen zu höchster Anstrengung
nötigendes Thema. Eine Beantwortung gelingt ihm nur unter Aufweis

einer strengen, schon von seinen allernächsten Schülern und
Erben als unbefriedigend empfundenen Dualität zwischen theoretischer

und praktischer Vernunft. Ist die theoretische Vernunft
bezogen (wenn auch nicht beschränkt) auf den Bereich der Erfahrung
in Raum und Zeit, und ist dieser Bereich der Erfahrung nur erkennbar

unter den Kategorien der Substantialität und Kausalität, so
erschließt sich uns anderseits im Bereiche der praktischen Vernunft
(aber nur in ihr) die intelligible Welt der Noumena und mit ihr
wirkliche Freiheit als die Fähigkeit, eine Handlung schlechthin
anzufangen. Als Wesen, das in der Zeit in Erscheinung tritt und
bestimmbar ist, fällt auch der Mensch wie jedes andere Ding unter
das Gesetz der Kausalität als einer Naturnotwendigkeit, und diese

Kausalität wird auch durch unsere sog. psychologische Wahlfreiheit
nicht aufgehoben. Erst dort, wo das menschliche Subjekt seiner
auch als «Ding an sich», alsNoumenon bewußt wird und sich selber
als bestimmbar durch Gesetze erfährt, die es sich durch die
(praktische) Vernunft selbst gibt - erst in diesem seinem Dasein ist ihm
Freiheit in dem Sinne gegeben, daß nichts seiner Willensbestimmung
vorhergeht und er im Bewußtsein seiner Intelligibilität imstande ist,
die ganze Reihenfolge seiner Existenz als Sinnenwesen nicht als
kausal bestimmt, sondern als Folge zu verstehen. Im deutschen
Idealismus hat man dann auf diese mühevoll behauptete Dualität
der kantischen Anthropologie verärgert reagiert und den entschiedenen

Vorstoß vom (bloß) transzendentalen zum absoluten Idealismus

unternommen : das Problem « Freiheit » schien durch das Postulat
Freiheit gelöst, und die Differenzierung zwischen göttlicher und
menschlicher Freiheit wurde durch faktische Identifizierung
entschärft. Am triumphalsten dürfte Johann Gottlieb Fichte in der im
Zusammenhang des Atheismusstreites entstandenen «Appellation
an das Publikum» (1799) die Unbedingtheit menschlich-göttlicher
Freiheit vertreten haben :

«... wenn unter den Millionen Sonnen, die über meinem Haupte leuchten,
die jüngstgeborne ihren letzten Lichtfunken längst wird ausgeströmt haben,
dann werde ich noch unversehrt und unverwandelt derselbe sein, der ich
jetzt bin, und wenn aus euren Trümmern so viele Male neue Sonnensysteme
werden zusammengeströmt sein, als eurer alle sind, ihr über meinem Haupte
leuchtende Sonnen, und die jüngste unter allen ihren letzten Lichtfunken



208 M. Oeiger, Johann Heinrich Jung-Stilling

längst wird ausgeströmt haben, dann werde ich noch sein unversehrt und
unverwandelt, derselbe, der ich heute bin, werde noch wollen, was ich heute
will, meine Pflicht, und die Folgen meines Tuns werden noch sein,
aufbehalten in der Seligkeit aller.»14

Dieser Höhenflug, den Hegel auf seine Weise fortführte, dauerte
nicht lange. Er endete in der großen Ernüchterung des 19.

Jahrhunderts: im Positivismus der erstarkenden Naturwissenschaften,
im darwinistischen Evolution!smus, im dialektischen Materialismus
von Karl Marx, im Psychologismus Sigmund Freuds und auch im
Historismus, der die Geschichte als determinierten Ablauf kausal
verknüpfter Ereignisse verstehen wollte. Seither ist die Freiheit zum
Problem geworden. Sie ist problematisch als Freiheit des Menschen,
und sie ist fraglich als Freiheit Gottes. Denn wie soll Freiheit Gottes
verstanden werden können, wenn Gott nicht erst im Denken Feuerbachs,

sondern schon im ersten Convolut des opus postumum
Immanuel Kants als «mein eigener Gedanke» bezeichnet wird, ein
Gedanke, eine Idee, die wir wie diejenige der Welt «selbstschöpferisch»

entwerfen16! Wie soll von Gottes Freiheit gesprochen werden
können, wo der bestimmende Eindruck von der Unermeßlichkeit
der Welt in Raum und Zeit Gott nur noch denkbar sein läßt als

ergossen durch diese ungeheure Welt, wobei eine Unterscheidung
von Gott und Welt letztlich unmöglich wird, Gott als das Leben der
Welt verstanden wird, so daß Notwendigkeit und Freiheit koinzi-
dieren? Wie soll der Glaube von Gottes Freiheit reden und von ihr
leben können, wenn wir nach der Aufforderung Nietzsches den Glauben

an Gott, Freiheit und Unsterblichkeit «... wie die ersten Zähne
verlieren» sollen16? Angesichts aller geistesgeschichtlichen, soziologischen

und politischen Faktoren, die die Freiheit des Menschen
bedrohen, angesichts der abgründigen Möglichkeiten, auf dem Wege
biologischen Wissens am und mit dem Menschen zu manipulieren,
haben wir es uns verwehrt sein zu lassen, allzu selbstverständlich
von der Freiheit des Menschen zu reden. Auch die humanistische

11 Johann Gottlieb Fichte, Ausgewählte Werke in sechs Bänden,
herausgegeben von Fritz Medicus, 3 (1962), S. 197.

15 Vgl. K. Löwith, Das Verhältnis von Gott, Mensch und Welt in der
Metaphysik von Descartes und Kant. Sitzungsberichte der Heidelberger
Akademie der Wissenschaften (1964), S. 22ff.

16 Löwith (A. 15), S. 26.



M. Geiger, Johann Heinrich Jung-Stilling 209

Tradition, von der wir noch ein Stück weit zehren, und in der der
Begriff der menschlichen Freiheit einen festen Stellenwert besitzt,
darf uns weder in ihrer klassisch idealistischen noch in ihrer modern-
existentialistischen Ausformung darüber hinwegtäuschen, daß der
Satz von der Freiheit des Menschen sowenig wie der Satz von der
Freiheit Gottes ein gegebener, ein einfacher, ein selbstverständlicher
Satz ist. Es dürfte zu gewagt sein, wie es neuerdings von theologischer

Seite geschehen ist, den Menschen schlechthin als «das

vernünftige Lebewesen, das Sprache hat», zu bezeichnen und daraus
die Folgerung zu ziehen, daß der Mensch als solcher «in die Freiheit
der Entscheidungsmöglichkeit gesetzt» ist, daß er «dem Zwang der
Instinkte, dem Druck des unmittelbar Gegenwärtigen entnommen»
ist, daß ihm «der Spielraum der Wahl» offen steht17. Müßte man da

nicht, ganz abgesehen von allen durch das Denken seihst
aufgeworfenen Schwierigkeiten, sich daran erinnern lassen, wie schwer in
allererster Linie die Schrift (und mit ihr die reformatorische Theologie)

es sich mit der Aussage von der Freiheit des Menschen macht
Wir verstehen Johann Heinrich Jung, und es stellt uns ihm an die
Seite, wenn wir sehen, wieviel Mühe er sich um die Wiedergewinnung

der «Freiheit» gemacht hat, wie tief er sich durch ihren
drohenden Verlust hat beunruhigen lassen, wie wenig er in der Lage war,
einfache, rasch zu findende Lösungen vorzuschlagen.

Wir verstehen Jung-Stilling aber auch darin, daß er nicht
nachlassen konnte, Freiheit Gottes und Freiheit des Menschen durch
allen drohenden Verlust hindurch zu suchen. Christlicher Glaube
impliziert in der Tat Glauben an die Freiheit Gottes und an die Freiheit
des Menschen. Schließlich hat Stilling dann Wege zur Neugewinnung

solchen Glaubens gefunden. Nach langer und schwerer Krise
hat er wieder in der Gewißheit von Freiheit zu atmen angefangen.
Seine für eine weitere Leserschaft bestimmten gedruckten Schriften
lassen vermuten, daß diese Gewißheit eine ungeteilte und ganze
genannt werden könne. Die geheimen Tagebücher tun dagegen kund,
daß tief innen Unsicherheit und Zweifel sich nie ganz verdrängen
ließen. Stilling ist an diesem entscheidenden Punkt zeit seines
Lebens ein Angefochtener geblieben. Immerhin haben ihm zwei
verschiedene Motive weitgehende Erleichterung verschafft und zu
neuer Klarheit verholfen.

17 G. Ebeling, Gott und Wort (1966), S. 49.

14



210 M. Qeiger, Johann Heinrich Jung-Stilling

Wir erwähnen zuerst seine Beschäftigung mit der Philosophie
Immanuel Kants. Er hat sich ihr um die Wende zum fünften
Lehensjahrzehnt, ungefähr beim Ausbruch der Französischen Révolu
tion, zugewendet und hat sie sehr bald - wie andere Erweckungs
theologen neben ihm - als große Befreiung und Hilfe empfunden.
War da mit der einleuchtenden Bestreitung der spekulativen
Erkenntnismöglichkeiten der theoretischen Vernunft nicht zugleich
ihren gefährlichen Angriffspfeilen die Spitze gebrochen? Mußte
sich von den Kantischen Positionen aus die Ratio nicht als
entschieden unzuständig erklären, in den die Transzendenz betreffenden

Fragen mitzureden oder gar mitzuentscheiden? Wurde also
nicht durch die Philosophie selbst die Offenbarung als einzige
Erkenntnisquelle in übersinnlichen, metaphysischen Belangen wieder
in ihre Rechte eingesetzt Diesen Schluß hat Stilling gezogen, ohne
sich darüber Rechenschaft zu geben, daß er damit die Kantischen
Gedankengänge sehr eigenwillig und fragwürdig interpretierte. Der
Königsberger Professor hat denn auch auf die begeisterte Zuschrift
seines Marburger Kollegen zwar durchaus freundlich, aber doch in
einer gewissen Zurückhaltung reagiert, und umgekehrt hat Stilling
die «Kritik der praktischen Vernunft» mit ihrer philosophischen
Gotteslehre weit weniger zustimmend zur Kenntnis genommen als
die Eingrenzung der spekulativen Möglichkeiten der theoretischen
Vernunft in der ersten großen Kritik Kants. Immerhin blieb - und
das trotz allen Simplifizierungen, die sich Stilling leistete, nicht
einfach zu Unrecht - die befreiende Empfindung, daß die Dogmatik
des lückenlosen Determinismus mit all ihren für den Glauben
beängstigenden Konsequenzen durch das Kantische Philosophieren
einen Einbruch erlitten habe, daß also das Denken nicht mit
zwingender Notwendigkeit die Verneinung der Freiheit zu fordern
in der Lage sei. Und schon das bedeutete Erleichterung und Hilfe.

Schon bevor Stilling auf Kant aufmerksam wurde, aber auch
nachher immer wieder, hat er sich gegen die Bestreitung der
göttlichen Freiheit noch auf andere Weise zur Wehr gesetzt. Man kann
sagen auf eine für ihn und die Art seiner Frömmigkeit noch
typischere Weise. Er hat gegen die Bestreitung freien, barmherzigen,
göttlichen Handelns vor sich selbst und vor seinen Zeitgenossen den
Beweis seiner persönlichen Erfahrungen angetreten. Die mannigfache

Lebenshilfe, die ihm in so viel auswegslosen, bitterbösen
Situationen neues Licht gegeben, neuen Weg erschlossen, neue (und



M. Qeiger, Johann Heinrich Jung-Stilling 211

dazu stets größere und weitere) Aussichten eröffnet hatte - war sie

nicht ein augenfälliger, sichtbarer und in seiner Weise unwiderleglicher

Beweis, daß Gott als der Lebendige allen theoretischen
Erwägungen zum Trotz faktisch regierte, die Seinen führte und durch
die Veranstaltungen seiner Weisheit dem menschlichen Dasein tiefen

Sinn und Zusammenhang verlieh? Es ist das Stichwort der
«Providentia», das darum für Stillings Glauben mehr als alles andere

signifikativ wurde. Und zwar «Providentia» nicht im Sinne eines

theologischen Lehrsatzes, wie er in der orthodoxen und in der
supranaturalistischen, aber auch in der aufklärerischen Dogmatik
vertreten wurde, sondern viel unmittelbarer, persönlicher als
«Providentia specialissima» im Sinne eines tagtäglich neu zu erfahrenden
und neu zu erbittenden göttlichen Gnadenerweises freier göttlicher
Zuwendung. Zweifellos hat das Meditieren über die Wendungen und
Bewahrungen in seinem vielfältigen Leben Stilling in den ihn oft
beinahe erdrückenden Zeiten intellektuellen Zweifeins beim Glauben

erhalten. Insofern hat die Erfahrung der Providentia für ihn
und für die Erweckung überhaupt große Bedeutung. Man kann nun
freilich nicht übersehen, daß es sich auch hier mehr um einen
Notbehelf als um eine wirkliche Klärung und Lösung der Stilling
bedrängenden Frage nach der Freiheit Gottes ging. Wenn man den
Erweis freier göttlicher Zuwendung an den Alltagserfabrangen
ablesen können mußte, dann zwang das zu einer ständig intensiveren
Selbstreflexion. Es mußte dann das individuelle Lebensschicksal in
einer Weise zum Thema gemacht werden, daß dann unvermerkt der
Mensch selbst zum Inhalt seines Credo wurde. Man war damit zu
einem vielseitigen Konstruieren genötigt, sich sein Leben so zurechtzulegen,

daß daraus der nötige Beweis für Gottes freies, rettendes
Handeln geführt und einleuchtend gemacht werden konnte. Von
solchem Konstruieren sind vor allem die späteren Teile der Stilling-
schen Lebensgeschichte nicht frei, und es entsteht dadurch beim
Lesen der Eindruck, daß der Autor die Scheinwerfer der Betrachtung

etwas gar ausgiebig auf sein Tun und Wirken richtete und überdies

ständig darauf bedacht war, alles ad maiorem providentiae
gloriam zu ordnen und zu gruppieren. Aber abgesehen davon, läßt
sich aus dem Gang meines - vielleicht oder sogar sicher durch viele
überraschenden, als rettend empfundenen Wendungen ausgezeichneten

- Lebens so etwas wie ein Erweis der Freiheit Gottes führen
Sind nicht die Gegenbeweise aus meinem eigenen Leben und noch



212 M. Geiger, Johann Heinrich Jung-Stilling

viel erdrückender aus dem ungezählter Zeitgenossen immer wieder
stärker? Schon Stilling bekam solche Überlegungen zu hören und
zu spüren. Und nach allem, was sich seither an geschichtlichen
Zusammenbrüchen ereignet hat, was seither an Leiden über ungezählte
Unschuldige gekommen ist, stellt sich uns das Problem noch viel
schärfer. Nach Auschwitz und Hiroshima kann über Providentia Dei

schlechterdings nicht mehr erbaulich gesprochen werden. Damit soll
nicht in Frage gestellt werden, daß christlicher Glaube Vertrauen
zu ganz persönlicher Führung und zu ganz direktem Geführtwerden
in sich schließt. Man kann von diesen Dingen auch reden, wie es

etwa Helmut Gollwitzer in seinem Gefangenschaftsbericht getan
hat18. Aber sie stehen für uns bewußter als für frühere Geschlechter
unter dem Vorzeichen des Credo: ich glaube an eine göttliche
Vorsehung. Zu diesem Glauben gehört auch die Erwartung, daß die
Wege der christlichen Gemeinde immer wieder vom Kreuz
beschattete Wege sind, daß Gott sich vor unseren Augen verhüllt und
daß wir längst nicht in allen Fällen die Sinnhaftigkeit dessen
einsehen können, was Menschen zugemutet wird. Es können unsere
Wege immer wieder ganz im Ausweglosen enden, dort, wo keinerlei
Durchblick unsere Situation erhellt. Aus der Erfahrung kann weder
die Freiheit Gottes für die Menschen noch die Freiheit des Menschen
für Gott und füreinander abgelesen oder gar bewiesen werden.
Gottes wirkliche Freiheit erweist sich allein in der Macht und im
Geschehen seines Wortes, d.h. in der Macht und im Namen des

gekreuzigten und auferweckten Jesus Christus. Und Freiheit des
Menschen von aller Knechtschaft ereignet sich erst dort, wo das

angenommene und bejahte Wort und mitten in viel faktischer Unfreiheit
drin zur Freiheit im Glauben ermächtigt. Stillings stark apologetisch
bestimmtes Interesse war - wenn er selbst auch gelegentlich davor
warnen konnte - immer wieder darauf ausgerichtet, so etwas wie
einen Erfahrungs&eiceis zu liefern. Wir werden ihm darin nicht
folgen. Wir werden uns ausschließlich und bewußter an die Verheißung
halten, die uns Gott als der sich über uns erbarmende und also freie
und wahrhaft regierende zuspricht, auch wenn unsere Erfahrungen
in andere Richtung weisen. Das sei nicht als leichtfertige Kritik der

Späteren am Erweckungstheologen verstanden. Wir bleiben ihm

18 H. Gollwitzer, und führen wohin du nicht willst. Bericht einer
Gefangenschaft (1951).



M. Oeiger, Johann Heinrich Jung-Stilling 213

vielmehr darin verbunden, daß er die Frage nach der Freiheit
Gottes und des Menschen gestellt und daß er an ihr gelitten und an
ihr (in spe contra spem) festgehalten hat. Dafür sind wir ihm zu
Dank verpflichtet und empfinden ihn als Weggefährten, auch wenn
wir uns seine Lösungen nicht immer zu eigen machen können.

Max Geiger, Basel


	Johann Heinrich Jung-Stilling (1740-1817) : christlicher Glaube zwischen Orthodoxie und Moderne

