
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 24 (1968)

Heft: 3

Artikel: Judenmission und Judenschuld

Autor: Hasler, Victor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878604

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878604
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Judenmission und Judenschuld

Der Glaube an den Kyrios trug den auferstandenen Christus aus
der Gemeinde in die Synagoge und stellte den Gekreuzigten als
CTK<ivba\ov vor die Juden (1. Kor. 1, 23f.). Erst dem österlichen
Kerygma wurde das Kreuz zum Problem ihrer Schuld und die

Beantwortung der nun leidvoll aufgebrochenen Frage zu einer Aufgabe
der theologischen Reflexion. In einem dreifachen, je gezielten
Zugriff versuchen wir, die Bewegung bei Paulus, Lukas und Matthäus
zu fassen.

1.

Im ältesten uns erhaltenen Paulusbrief lesen wir, 1. Thess. 2, 14:
«Ihr seid ja, ihr Brüder, Nachahmer der Gemeinden Gottes geworden,

die sich durch Christus Jesus in Judäa befinden. Denn auch ihr
habt dasselbe von euren Volksgenossen erleiden müssen, wie jene
von den Juden.» Auf diese Bedrängung der judenchristlichen
Gemeinden in Judäa (Rom. 15, 31; Gal. 1, 22) und auf den Ausdruck
des Nachahmers weist schon der Anfang des Briefes (1. Thess. 1,

6f.). Die Thessalonicher sind Nachahmer der Gemeinden, der Apostel

und des Herrn. Dahinter verbirgt sich eine tiefgreifende christo-
logische und ekklesiologische Auffassung des Apostels. Er versteht
pigriTai nicht im moralischen Sinn als Nachahmung des irdischen
Leidensweges Jesu oder als Unterwerfung der Gemeinde unter seine

apostolische Autorität1. Diese Nachahmung ist vielmehr als ein
Anteilnehmen, als eine Partizipation am Leiden und Sterben Christi
verstanden, durch welche sich zugleich die Verklammerung, ja sogar
die Eingliederung der Heidenchristengemeinde in die Urgemeinde
vollzieht.

Wir verweisen dazu auf die Korintherbriefe und den Philipperbrief.

Die leidensscheuen und herrschsüchtigen Streithähne in
Korinth soll Timotheus auf die ôboi als die Leidenswege des Apostels
aufmerksam machen (1. Kor. 4, 8ff. 16ff.). Ihrer Rechthaberei in
Fragen des Essens und des Trinkens stellt Paulus seine
Leidensnachfolge gegenüber (1. Kor. 10, 32-11, 1). Am Anfang des zweiten

1 W. Michaelis, Theol. Wort., 4 (1942), S. 668ff. und A. Oepke, Das N. T.
Deutsch, 3, 2 (1963), S. 163, übersehen diese christologische Einordnung
in die Leidensgemeinschaft



174 V. Hasler, Judenmission und Judenschuld

Korintherbriefes begegnet uns der Sache nach der hier tragende
Begriff der KOivuuvia. Die erduldeten Nachstellungen verbinden Paulus

und die Gemeinde zu einer Leidensgemeinschaft, in der «die
Leiden Christi überfließen» (2. Kor. 1, 5ff.). Auch in Phil. 2, 5ff.
denkt Paulus nicht an die vorbildliche Tugend der Demut Christi,
sondern meint den bis zum Tode gehorsamen Nachvollzug der
Deszendenz Christi im eigenen Lehen. Diese KOivuuvia TtafhipâTwv aùxoû

ist gemeinsame Eingestaltung des Lebens in den Opfertod Christi
(Phil. 3, 10. 21; Gal. 4, 19).

In der so verstandenen gipricnç verwirklicht sich die Gemeinschaft
zwischen der Urgemeinde und den Heidenchristen. Sie konkretisiert
sich zum Beispiel in einer entsprechend christologisch motivierten
Geldsammlung für die Armen in Jerusalem (2. Kor. 8-9; Gal. 2,

10). Diese KOivuuvia xrjç biaiKovaç xrjç eiç toùç orfiouç ist wiederum
vollzogene Selbsthingahe an den Herrn (2. Kor. 8, 2fL). Sie
bedeutet für Paulus zugleich ein Zeichen der Dankbarkeit für die den
Heidenchristen gewährte Einbeziehung2 in die adventliche
Urgemeinde (Rom. 15, 27).

Bedenkt man diesen Gehalt der paulinischen pignchc;, so verwundert

man sich über die in 1. Thess. 2, 15f. nun folgende Portsetzung.
Wenn die Diskussion über den Kompositionscharakter und eine
redaktionelle Bearbeitung der Apostelbriefe auch erst begonnen hat3,
so wurde die sekundäre Eigenart dieser Verse doch schon längst
erwogen. Ihr paulinischer Sprachgebrauch ist freilich teilweise
nachweisbar. Auch die starke Zäsur hinter V. 16 läßt sich mit andern
harten Ubergängen in den Paidinen vergleichen. Im Widerspruch
aber zu Paulus stehen die Inhalte dieser scharfen Ausfälle gegen die
Juden. Vergegenwärtigen wir uns nur die Vorwürfe dieses polemischen

Sündenregisters4. «Die Juden haben den Kyrios getötet! Sie

2 Paulus betont den heilsgeschichtlichen Vorrang der Urgemeinde. Ihre
Glieder sind «die Heiligen» schlechthin: 1. Kor. 1, 1, 2; 11, 16; 12, 13; 15, 9;
16, 1; Gal. 1, 13; 6, 16; Phil. 3, 3. 6 (vgl. Eph. 2, 11-22).

3 E. Bammel, Judenverfolgung und Naherwartung: Zs. Theol. Ki. 56

(1959), S. 294-315; W. G. Kümmel, Das Problem des 1. Thess.briefes:
Neotestamentica et Patristica (1962), S. 213-227; W. Schmithals, Die
Thess.briefe als Briefkomposition : Zeit und Geschichte (1964), S. 295ff.

4 «Der ganze Zusammenhang von 1. Thess. 2, 15f. ist nichts anderes als
die Weiterführung eines alten polemischen Schemas gegen die Halsstarrigkeit
Israels»: so O. Michel, Polemik und Scheidung: Basileia Freytag-Pestschrift
(1959), S. 195. Schon M. Dibelius, Handb. z. N.T., 11 (21925), S. 10f.,



V. Hasler, Judenmission und Jtidenschuld 175

haben Jesus und die Propheten getötet Sie haben auch die Apostel
verfolgt Sie gefallen Gott nicht Sie stehen allen Menschen feindlich

gegenüber! Sie verhindern die Ausrichtung der Heilsbotschaft
an die Heidenvölker Dadurch erfüllen sie stets das Maß ihrer Sünden!

Darum ist auch der Zorn über sie gekommen bis zuletzt!»
Die einzelnen Elemente dieses antijüdischen Polemikkataloges

sind alt und lassen sich als traditionelles Gut literarisch oder wenigstens

motivgeschichtlich durch das ganze Neue Testament hindurch
verfolgen5. Wir geben dazu einige Beispiele: Das Motiv der
Prophetenverfolgung finden wir in der Redequelle als Anhang an eine

entsprechende Seligpreisung (Matth. 5, 12/Luk. 6, 23b), ferner in
einem Drohwort gegen Jerusalem (Matth. 23, 37/Luk. 13, 34) und
in einer, in Q eingeflossenen Sapientia-Tradition (Matth. 23, 34ff./
Luk. 11, 49ff.), wo zugleich die Nähe zu alttestamentlichen und
spätjüdischen6 Vorlagen deutlich wird. Auch Hebr. 11, 33 ff. ist
ohne diese Polemiktradition nicht denkbar. Das Motiv des Messiasmordes,

zusammen mit dem der Prophetenverfolgung und -tötung,
finden wir im Winzergleichnis als einer im Markus-Evangelium
(Mark. 12, 8 parr.) erhaltenen Gemeindeallegorie. Auf die Petrusreden

in der Apostelgeschichte (Apg. 2, 36; 3, 15; 4, 10; 5, 30 u.a.)
kommen wir noch zu sprechen. Die Juden als Gegenspieler der
Heidenmission (Apg. 13, 45; 14, 2ff. 14. 19; 17, 5.13 u.a.) hat Lukas
ins Schema seiner Darstellung einbezogen. Die Anschauung vom
Vollmachen der Vätersünden begegnet uns in der Pharisäerpolemik
des Matthäus-Evangeliums (Matth. 23, 32) und in aller Schärfe in
der Stephanusrede7 (Apg. 7, 52).

Wir erwähnen diese, durch die hellenistischen Gemeinden fließende

Judenpolemik, weil sie uns die Augen für einen oft übersehenen
Tatbestand öffnet. Die Ausrichtung der Frohbotschaft an die Juden

spricht von «einer Formel ältester Judenpolemik bei den Christen», die
Paulus aufgenommen hätte. Der inhaltliehe Widerspruch zu Rom. 11, 25ff.
erscheint ihm, wie vielen Nachfolgern, «psychologisch begreiflich».

5 H. J. Schoeps, Aus frühchristlicher Zeit (1950), S. 126ff. ; D. W. Riddle,
Verfolgungslogien: Zs. ntl. Wiss. 33 (1934), S. 271ff.

6 Test. Lev. 6, 11. An innerjüdische, von der Urgemeinde übernommene
Gruppenpolemik denkt E. L. Ehrlich, Über die Schuld: Chr. Jüd. Forum 36

(1965), S. 25-44.
7 Zur Stephanusrede vgl. meinen Aufsatz Jesu Selbstzeugnis und das

Bekenntnis des Stephanus vor dem Hohen Rat: Schw. Theol. Umschau 36

(1966), S. 36-47, und die dort zitierte neue Lit.



176 V. Hasler, Judenmission und Judenschuld

erfolgte von Anfang an nur durch eine innerchristliche Auseinandersetzung

mit judenfeindlichen Gemeinden und Gemeindegruppen8.
Ohne Uberwindung des Judenhasses gab es keine Judenmission.
Die theologische Klärung dieser Problematik hatte Paulus in
hervorragender Weise gefördert. Die Beobachtungen zu seinem Begriff
der Nachahmung zeigten uns bereits die von ihm verwendeten Mittel.

Paulus vertieft seine christologische Konzeption und hält so den

Missionsgehorsam gegen den Widerstand in den Gemeinden durch.
In diesem Kampf gegen die christliche Ablehnung des Judentums
reift sein Christusglaube (Rom. 11, 33; 2. Kor. 4, 6; 5, 16; Phil. 3,

10f.). In diesem Sinne verstehen wir die berühmten Römerbrief-
kapitel 9-11 als eine umfassende Apologie des Judentums vor dem
Forum christlicher Selbstherrlichkeit9.

Ein Element der polemischen Tradition stellen die bereits im
vorchristlichen Judentum auf den Messias bezogenen Felsen- und
Bausteinstellen dar. Im Gegensatz zum bereits erwähnten
Winzergleichnis (vgl. auch Apg. 4, 11; 1. Petr. 2, 4ff. ; Eph. 2, 20) benützt
Paulus nicht den von den Bauleuten verworfenen Eck- und Schlußstein

aus Ps. 117, 22 LXX, wenn er in Rom. 9, 32ff. auf den Stein
des Anstoßes und den Fels des Ärgernisses aus Jes. 8, 14 zu sprechen
kommt. Das ganze Gewicht seiner Aussage liegt hier vielmehr auf
ô TTiOTeuiJuv èTr'aÔTUJ où Kaiaio'xuvhijaexai aus Jes. 28, 16b. Gegen alle
heidenchristliche Arroganz hält er an der an Israel weitergehenden
Berufung zum Glauben fest. Seine Brüder und Volksgenossen nach
dem Fleisch verbleiben nach ihm im Recht der Sohnschaft, in der
Gegenwart des Kabod, unter den unverbrüchlichen Bundesschlüssen,

im Besitz der Gesetzgebung, in der Würde des Priesterdienstes,
unter der Zuverlässigkeit der prophetischen Weissagung und in der
die Väterverheißung erfüllenden Treue Gottes (Rom. 9, 3ff. ; 11,

28). Gerade das Israel kutù crdpKoi bleibt Gottes Volk (1. Kor. 10,18)
Niemals hat Gott sein Volk verstoßen, lautet der Kernsatz (Rom.
11, lf.).

Auf diesem Fundament der unbedingten Treue Gottes (Rom. 9,

8 K. H. Schelke, Die Passion Jesu in der Verkündigung des N. T. (1949).
9 E. Haenchen, Judentum und Christentum in der Apg. : Zs. ntl. Wiss. 54

(1963), 155-187, S. 157: «Allerdings geht aus Rom. 11, 17ff. hervor, daß bei
den Heidenchristen schon eine andere Überzeugung Boden gewann : die
Juden sind endgültig verworfen und die Heiden an ihrer Stelle gewählt.»



V. Hasler, Judenmission und Judenschuld 177

6, vgl. 3, 3)10 beruht nun für Paulus die uneingeschränkte
Verpflichtung zum missionarischen Zeugnis. Das Wissen um die
verbleibende Berufung Gottes fordert den Ruf zum Glauben. Die Rom.
10 füllende schriftgebundene Ausführung belastet darum nicht den

Unglauben der Juden, sondern ruft die sich absetzende Gemeinde

zu neuer Verantwortung gegenüber Israel. Aus dem Zitatenkomplex
am Ende dieses Kapitels ist freilich immer wieder eine Verurteilung
des ungläubigen Israels herausgelesen worden11. Aber Gottes
ausgestreckte Hände (Rom. 10, 21) wollen Israel nicht zurückstoßen,
sondern erretten. Sein Unglaube wird nicht als Schuld oder gar als

Rebellion entlarvt, sondern von der Verheißung des Glaubens
umschlossen12. Hier muß 2. Kor. 6, 2 (nach Jes. 49, 8) ins Auge gefaßt
werden: Jetzt (wiederholtes iboùvûv!) im xatpoç eÙTTpôaôexToç und
am ripépa cruj-rripiaç; ringt Paulus nicht mit dem Problem der Judenschuld,

sondern gegen die Resignation der Gemeinde, die den Juden
die Ausrichtung der Botschaft schuldig bleibt.

Indessen weiß Paulus um den missionarischen Mißerfolg: «Nicht
alle gehorchten dem Evangelium» (Rom. 10, 16). Aber darüber
zerbricht sein Glaube an die Treue Gottes nicht. Auch in seiner Freiheit
bleibt Gott an seine Verheißungen gebunden. Wohl hat Gott, im
Bilde vom Ölbaum gesprochen, einige Zweige ausgebrochen (Rom.
11, 17). Aber nicht wegen des Unglaubens, sondern solange der
Unglaube anhält (Rom. 11, 19. 23)! Nie hätte Paulus das Handeln
Gottes durch den Ungehorsam der Juden bestimmt sein lassen. Diese

Aussagen über den Ungehorsam sind darum nicht im Sinne einer
Verurteilung zu verstehen (auch Rom. 9, 7 ff. nicht), sondern im
Zusammenhang einer davon unabhängigen heilsgeschichtlichen
Ausklammerung.

Dies wollen wir durch eine Interpretation der hier auftauchenden
Begriffe der Verstockung und der Verwerfung näher begründen.

10 «Daß die exegetische Problematik von Rom. 9, 6 ausgeht und am
Verhältnis dieses Verses zu Rom. 11, 1. 26 hängt, hat E. Kühl, Rom. (1913),
S. 403ff. scharfsinnig gezeigt»: Hinweis von L. Doppelt, Christentum und
Judentum im 1. u. 2. Jahrhundert (1954), S. 113 Anm. 1.

11 Der paulinische Schriftgebrauch aber entspricht der rabbinischen
Schulung. Darnach werden die Zitate durch einzelne Stichworte und formale
Assoziation zusammengehalten, verfolgen keinen logischen Duktus und
bringen darum das Kerygma meistens nicht zum Tragen.

12 Gegen Formulierungen wie bei G. Schrenk, Die Weissagung über
Israel im N. T. (1951), S. 29, und E. Gaugier, Rom., 2 (1952), S. 138.

12



178 V. Hasler, Judenmission und Judenschuld

Beide Ausdrücke, die er vermutlich aus dem Munde seiner christlichen

Gesprächspartner aufgenommen hat, werden sofort
eingeschränkt. Nur die noch nicht glaubenden Juden, und diese auch nur
vorläufig, sind davon betroffen. Von einem sich dabei vollziehenden
Gericht spricht Paulus nicht. Verstockung und Verwerfung zielen
vielmehr auf das durch eine besondere Offenbarung (Rom. 16, 25;
1. Kor. 2, 10) erkannte zukünftige Heilshandeln Gottes. Sie
beschreiben eine im Heilsplan zeitlich begrenzte Ausklammerung
eines Teiles der Juden. Nach der Einbeziehung der «Fülle der
Heiden» (Rom. 11, 25) wird Gott auch die vorläufig zurückgestellten
Juden annehmen und sich so über ganz Israel erbarmen. Darum
verwirft Paulus auch den aufgenommenen Ausdruck der Verwerfung,

indem er ihm dialektisch die umfassende Annahme entgegenstellt:

tö fiTTripa/îô TrXfipuuga (Rom. 11, 12), f] aTtoßoXri/f) TtpôcrXrimjJiç

(Rom. 11, 15).
Auch der Begriff der Verstockung verliert durch diese

heilsgeschichtliche Relation seinen verurteilenden Charakter. Paulus
beschreibt damit nicht den Zustand des ungläubigen Judenherzens,
sondern meint die Beziehung zum verborgenen Heilshandeln Gottes.

Verstockung ist nicht die Verhärtung des Menschenherzens, so
daß die vernommene Verkündigung gar nicht mehr angenommen
werden könnte13. Zwischen Jude und Grieche besteht darin kein
Unterschied. Allen, die seinen Namen anrufen, teilt der Kyrios
seinen Reichtum aus (Rom. 10, 12). Weil aber die ungläubigen Juden
Christus gar nicht kennen, muß ihnen das Evangelium gepredigt
werden. Die sog. verstockten Juden sind für Paulus die immer noch
nicht glaubenden Juden. Wer nicht jetzt durch die Predigt des

Evangeliums gerettet wird, den wird das letztzeitliche Handeln
Gottes in die Gemeinde des Kyrios einordnen. Die in der Jetztzeit
zum Glauben geführten Juden bilden den heiligen Rest des ganzen
Volkes Israel. Entgegen dem Jesajazitat (Jes. 10, 22) versteht Paulus

den Restgedanken nicht als ein Gericht über den ungläubigen
Teil Israels, sondern als eine Verheißung für ihn (Rom. 9, 27 ; 11, 5).
Der Rest umschließt das ganze gegenwärtige und zukünftige Israel,

13 Auch die paulmische Interpretation des judenchristlichen Traditionsstückes

über die Decke des Moses in 2. Kor. 3, 7-18 bedarf einer
entsprechenden Erwägimg; vgl. S. Schulz, Die Decke des Moses: Zs. ntl. Wiss. 49

(1958), S. 1-30.



V. Hasler, Judenmission und Judensahuld 179

wie auch die Erstlingsgabe die ganze Ernte heiligt und die Wurzel
alle Zweige trägt (Rom. 11, 16).

Wenn diese Skizze den wesentlichen Aspekt der
offenbarungsgeschichtlichen Darlegung des Apostels erfaßt, dann zeigt sie uns
seinen heilstheologisch fundierten Protest gegen die fortschreitende
Entfremdung der hellenistischen Kirche von Israel. Eine besondere
Schuld der Juden am Tode Jesu erwähnt Paulus darin nirgends. In
1. Kor. 2, 8 bemerkt er, daß die Machthaber dieser Welt den Herrn
der Herrlichkeit gekreuzigt hätten. Gegen die im Thessalonicher-
brief sichtbar gewordene, antijüdische Polemik im hellenistischen
Christentum vermochte sich Paulus nicht mehr durchzusetzen. Die
geschichtliche Situation und die theologischen Voraussetzungen in
den Gemeinden veränderten sich. Die Erwartung des nahen Weltendes

und die Hoffnung auf die baldige Wiederkunft der Herrn
brachen zusammen14. Die christologische Konzeption des Apostels
und das damit zusammenhängende Verständnis der Kirche wurden
kaum mehr verstanden. Dadurch veränderte sich auch der Weg,
den unser Problem in der nachapostolischen Zeit nun einschlug.

2.

Wir wenden uns nun den Missionsreden in der Apostelgeschichte
zu. Von Einzelheiten abgesehen, zeigen sie ein ganz bestimmtes
Grundschema15. Zu den sich wiederholenden Topoi gehört auch ein

christologisches bzw. theologisches Kernstück. Die fünf Petrusreden

und die Judenrede des Paulus in Antiochien verfügen über
ein mehr oder weniger ausführliches Christuskerygma. Dieses
erwähnt in der Regel kurz das Wirken und Sterben Jesu, seine Auf-
erweckung und die Aufnahme in den Himmel. In diesen kerygma-
tischen Stücken der Reden läßt sich noch am ehesten aufgenommenes

Traditionsgut, etwa ein Passionssummarium16, nachweisen.

14 «Die Weissagung (Rom. 11, 25f. ; Q Matth. 23, 39/Luk. 13, 35) erfüllte
sich nicht so, wie Paulus es sich vorstellte»: Doppelt (A. 10), S. 123.

15 E. Schweizer, Zu den Reden der Apg. : Neotestamentica (1963), S. 418ff. ;

U. Wilckens, Die Missionsreden der Apg. (21963); M. Dibelius, Aufsätze zur
Apg. (41961), S. 142ff. ; E. Haenchen, Tradition und Komposition in der
Apg. : Gott und Mensch (1965), S. 206-226; L. Goppelt, Die apostolische und
nachapostolische Zeit (21966), S. 25.

16 Wilckens (A. 15), S. 117. 121. 139.



180 V. Hasler, Judenmission und Judenschuld

Hier sind auch Motive der antijüdischen Polemik, wenigstens das
des Messiasmordes und der Prophetenverfolgung, eingedrungen.

In der Pfingstrede (Apg. 2, 14-40) lesen wir: «Diesen Mann, der
nach dem festgesetzten Ratschluß und nach der Vorherbestimmung
Gottes preisgegeben wurde, habt ihr durch die Hand der Gesetzlosen

angenagelt und umgebracht » (2, 23). Alle Anwesende (Judäer,
Jerusalemiten, Israeliten) werden beschuldigt. Diese wissen genau,
daß sich Jesus durch seine Taten vor allem Volk als Messias
ausgewiesen hatte. Trotzdem ließen sie ihn durch die Heiden hinrichten.
In betonter Antithetik dazu steht das göttliche Handeln: die
Befreiung des umgebrachten Messias aus den Todesbanden und seine
Inthronisation im Himmel. Dabei erwähnt Petrus die Apostel als

Augenzeugen der Auferweckung und die ereignete Geistausgießung
als sichtbare Folge der Erhöhung zur Rechten Gottes. Zu diesem

Apostelzeugnis und zur Geisterfahrung tritt dazu ein ausführlicher,
auf beides bezogener Schriftbeweis. Mit diesen drei Mitteln
überführt Petrus die erschrockene Menge der Schuld und ruft das

«ganze Haus Israel» (2, 36), das «verkehrte Geschlecht» (2, 40)

zur Buße und Sündenvergebung und zum Anschluß an die
Heilsgemeinde.

In der Tempelrede (Apg. 3, 12-26) überwuchert das Motiv des

Messiasmordes geradezu die kerygmatischen Sätze (3, 13ff. 21).
Nicht die Apostel, sondern der Gott der Väter heilte wegen des Glaubens

an den Namen des erhöhten Christus den Gelähmten und
verherrlichte so vor allem Volk seinen Sohn zur Rechten. Weil aber das

Apostelzeugnis die Identität des getöteten mit dem erhöhten Messias

feststellt, beschuldigt das Heilungswunder die anwesende Volksmenge

des Mordes am Gottessohn. Darum hatte sie sich auch, von
Pilatus vor die Wahl gestellt, für den Mörder Barabbas entschieden
und den Heiligen, Gerechten und Fürsten des Lebens verleugnet.
In einem scheinbar krassen Gegensatz dazu sagt nun Petrus: «Ich
weiß, ihr Brüder, daß ihr in Unwissenheit so gehandelt habt, wie
auch eure Oberen» (3, 17 ; 13, 27 ; vgl. Luk. 23, 34). Worauf bezieht
Lukas apvoia? Die Israeliten hatten ja in Jesus durchaus den von
Gott gesandten Messias erkannt! Ihnen war aber die durch die

Apostel bezeugte Auferweckung noch unbekannt geblieben. Auch
fehlte ihnen noch die auf die Inthronisation hinweisende
Geisterfahrung. Darum konnten sie nicht wissen, daß es sich beim
hingerichteten Messias aus Nazareth zugleich um den himmlischen



V. Hasler, Judenmission und Judenschuld 181

Christus Gottes handelte17. Das ganze Geflecht des den Juden in
Jerusalem vorgelegten Schriftbeweises hat nach Lukas diese

Identifizierung des erhöhten mit dem irdischen Messias zum Gegenstand.
Anders gesagt : Lukas identifiziert den Christus seines Glaubens mit
dem historischen Jesus. Oder zugespitzt formuliert: Er löst das

Schuldproblem mit seiner hellenistischen Christologie und mit einer

ganz bestimmten heilsgeschichtlichen Konzeption. Anläßlich der
Himmelfahrt hatten nämlich die Jünger die Frage gestellt: «Herr,
wirst du wohl in dieser Zeit das Reich für Israel aufrichten » In der
Tempelrede nimmt nun Petrus unter Verwendung einer Micha-
Elia-Tradition diese Jüngerfrage mit der dazugehörenden Antwort
Jesu wieder auf und verspricht den Juden, daß Gott in einer
zukünftigen Zeit der Erquickung und der Aufrichtung aller den ihnen
bestimmten Messias Jesus senden werde (1, 6f. ; 3, 20f.). So unterteilt

Lukas Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft in fest umrissene
Zeitabschnitte, in denen sich die zum voraus bestimmten
Handlungen Gottes vollziehen.18

In den beiden Ratsreden (Apg. 4, 8ff.; 5, 29ff.) wiederholen sich

unsere Beobachtungen. Die lukanischen Konturen verdeutlichen
sich noch einmal. Der Gegensatz «Ihr habt verworfen/Gott hat
erwählt» tritt immer schärfer hervor. Das im Namen Jesu geschehene
Heilungswunder beweist unwidersprechbar, daß im irdischen der
himmlische Messias hingerichtet wurde. Den überführten Juden
verbleibt vernünftigerweise nur noch die Möglichkeit, ebenfalls an
den Namen Jesu zu glauben, Buße zu tun und sich erretten zu
lassen! Den Obersten und Ältesten des Volkes (4, 5ff.) und allen
Einwohnern von Jerusalem (4, 16, vgl. Luk. 13, 26), also dem ganzen

17 Zwischen Apg. 3, 17 und 2, 22 besteht keine Spannung, wie Haenchen,
Apg. (1959), S. 171, meint. Eine erkenntnistheoretische Unterscheidung von
subjektiver und objektiver Wahrheit ist Lukas bestimmt fremd, womit
Wilckens (A. 15), S. 134, die vermeintliche Spannung zu lösen versucht. Er
übersieht hier den Zusammenhang mit dem pragmatischen Charakter der
lukanischen Heilsgeschichte. Darauf dürfte auch seine wiederholte, von
Conzelmann aufgenommene Behauptung einer subordinatianischen Tendenz
beruhen. Die innere Zusammengehörigkeit von Apg. 1, 6f. und 3, 20f.
entgeht ihm aus demselben Grunde (S. 155).

18 Von einer durch die Judenbekehrung beschleunigten Parusie ist keine
Rede (gegen Haenchen [A. 17], S. 172), aber trotz Apg. 28, 25ff. doch von
einer zukünftigen Anteilnahme der Juden am Endheil (Goppelt [A. 10],
S. 231 Anm. 3; Haenchen [A. 9], S. 184 Anm. 39).



182 V. Hasler, Judenmission und Judenschuld

Volk ist der thronende Messias nnd die Bluttat an ihm zur Kenntnis
gebracht. Niemand kann die Schuld ableugnen. Das oripeîov ifjç
Jdoeuuç (4,22) behaftet alle. Dasselbe bezweckt die nun ausLXX Ps.

117, 22 herangezogene Schriftstelle vom verworfenen Baustein. Die
Heilsbotschaft an Israel wird zur Anklage und zum Bußruf.

In der zweiten Ratsrede treibt Lukas die Konfrontation mit dem

hingerichteten und nun erhöhten Messias auf die Spitze. Der an das
Fluchholz Gehängte (LXX Deut. 21, 22f. ; Apg. 10, 39; Gal. 3, 13)

ist der âpxhïôç und ouiTfjp Das in 5,32 nochmals ausdrücklich formulierte

Doppelzeugnis («Wir und der heilige Geist sind Zeugen»)
fordert nun abschließend die Entscheidung zwischen Annahme oder
Verwerfung des Heils (5, 28).

In der Rede vor Kornelius (Apg. 10, 34-43) stellt uns Lukas
bereits vor eine veränderte Situation. Kornelius ist ein gottesfürchti-
ger Proselyt. Darum tritt das Schuldmotiv in 10, 39 b nur noch
referierend in Erscheinung. Wichtiger ist eine andere Beobachtung.
Weil Kornelius über das irdische Wirken des Messias nur durch die
Fama orientiert sein kann, erweitert sich jetzt der Umfang des

Apostelzeugnisses19. Von nun an bezeugen die Apostel nicht nur die

göttliche Auferweckung, sondern auch die als Jünger Jesu
miterlebten Machttaten des irdischen Messias (V. 39). Zu dieser Bezeugung

gehört auch die Erwähnung des Geistempfanges anläßlich der
Johannestaufe (V. 37f.). Das Ereignis stempelt Person und Zeit
Jesu zur messianischen. Mit der Judenschuld am Tode Jesu

hingegen wird der Proselyt nicht belastet. Der lukanische Pragmatismus

erlaubt keine tiefere, theologische Durchdringung der Schuldfrage.

Für einen Proselyten beschränkt sich die Forderung auf
Gottesfurcht und Rechtschaffenheit (V. 35). Was er sich in dieser

Beziehung zuschulden kommen läßt, wird ihm durch die Annahme
des Evangeliums vergeben.

Die Pauluspredigt in Antiochien (Apg. 13, 16ff.) vergegenwärtigt
die Problemsituation, in der sich Lukas gegenüber den hellenistischen

Judenchristen befindet. Die Konfrontation des Evangeliums
mit dem hellenistischen Diasporajudentum der nachapostolischen
Zeit tritt ins Gesichtsfeld. Wieder erledigt Lukas das Problem

19 Hier liegt der Unterschied zu den vorhergehenden Reden und nicht in
der Unterscheidung von Kerygma Predigt) und Evangelium
Katechese), wie U. Wilckens, Kerygma und Evangelirun bei Lukas: Zs. ntl. Wiss.
49 (1958), S. 223-237, meint.



V. Hasler, Judenmission und Judenschuld 183

durch historische Einordnung. Paulus gehört nicht zu den Zwölf.
Er ist darum kein Apostel mehr, sondern ein Missionar der zweiten
Generation. Als Xôpoç Trjç owrripiaç (13,26) wird das Apostelzeugnis
jetzt grundsätzlich ein von seinen ursprünglichen Trägern ablösbares

Paket. Paulus trägt es von Jerusalem nach Rom, vom
Tempelplatz durch die hellenistische Synagoge auf den römischen Markt
(vgl. Luk. 24, 47). Die Judenrede in Antiochia zeichnet diesen Übergang

im Horizont der Zukunft. Sowenig wie der Proselyt wird
auch der Diasporajude der zweiten Generation nicht mehr mit dem
Justizmord an Jesus belastet. Die gepredigte Sündenvergebung
betrifft bei ihm die mangelhafte Gerechtigkeit, die durch Versäumnisse

des im Gesetz Gebotenen entstanden ist. Zu einer tieferen
Durchdringung der Schuldfrage kommt es auch hier nicht. Eine
Schuldsolidarität etwa zwischen den jerusalemischen Juden, die
Jesus getötet hatten, und den griechischen Juden dieser späteren
Zeit gibt es nicht. Zum verkündigten Kerygma gehört einfach der
Nachweis, daß die Blutschuld auf der vergangenen Generation in
Jerusalem liegt (vgl. 5, 28b). Jene Juden hatten in Jesus ihren
Messias und den Heiland der Welt ermordet. Gott aber hatte ihn
auferweckt und zu sich auf den Thron im Himmel gesetzt. So lautet
nun einmal das Credo des Lukas. Der Schriftbeweis erstreckt sich

nun darum auch auf die Tötung Jesu (13, 27b ff.; vgl. Luk. 24,
13ff. mit Luk. 9, 44f. und 18, 31 ff.). Das ganze, zurückliegende
Geschehen ereignete sich als Vollstreckung göttlicher Vorherbestimmung.

Der Nachweis ist geleistet. Die griechische Synagoge der
zweiten Generation kann darum die so weitergegebene Apostelverkündigung

ebenfalls nicht ablehnen Wieder wird das Kerygma zur
Drohung : Gott würde sich sonst einem ganz neuen Werk zuwenden
(13, 40f.). Er würde dem Volke Israel den Rücken zukehren und an
seiner Stelle die Heiden berufen.

Wir fassen zusammen: Lukas unterscheidet im Blick auf die
Judenmission drei verschiedene Epochen seiner pragmatisch
ablaufenden Geschichte des Heils. 1. In der Jesuszeit will der vom
Heiligen Geist erfüllte Nazoräer als der Messias seines Volkes das

Gottesreich für Israel aufrichten. Aber gegen ihr besseres Wissen
und aus lauter Bosheit schlagen Volk und Führung der Juden ihren
Messias ans Kreuz. 2. Nach Ostern beginnt die Zeit der Apostel. Bis
zur Himmelfahrt imterrichtet der Auferweckte diese über die
Bedeutung der bevorstehenden Erhöhung und verheißt ihnen die Aus-



184 V. Hasler, Judenmission und Judenschuld

rüstung mit der Wunderkraft des Heiligen Geistes. Mit dieser neuen
Botschaft und Vollmacht sollen die Apostel Israel nochmals zum
Heil bekehren. Aber sie haben keinen großen Erfolg. 3. Auch in der
nachapostolischen Zeit lehnen die Juden das Apostelzeugnis der
Auferweckung und das Geistzeugnis des Inthronisation ab. Darum
kann Gott das Israel verheißene Gottesreich erst in einer fernen,
unbekannten Zukunft anläßlich der Wiederkunft des Messias
aufrichten. In der Zwischenzeit aber tragen die kirchlichen Missionare
das Evangelium zu den Heiden.

3.

Lukas vertritt einen heidenchristlichen Standpunkt in den
griechischen Gemeinden des Westens. Im Matthäus-Evangelium begegnen

wir derselben nachapostolischen Problemsituation im Gebiet des

nördlichen Palästinas und Syriens. Matthäus und seine Sehlde sind
judenchristlicher Herkunft. Seine Kirche hat die Verbindungen zur
Synagoge und zu den jüdischen Christengemeinschaften noch nicht
abgebrochen. Aber sie steht in einer unablässigen Auseinandersetzung

mit dem von den Pharisäern geführten Judentum. Wie wir
schon bemerkten, hat Matthäus die polemische Tradition gekannt.
Er hat ihre Motive aufgenommen, vermehrt und in seine, das ganze
Evangelium durchziehende antipharisäische Polemik eingebaut20.
Deutlich erscheint der Tod Jesu als Messiasmord (Matth. 21, 39;
23, 31 f.; 27, 25). Gewisse Stellen legen eine Verwerfung Israels
(15, 13; 21, 43; 23, 38f.) und seine Bestrafung (22, 7)21 nahe. Andere
Beobachtungen aber erlauben die Annahme einer Bevorzugung
Israels. Wir denken an die bleibende Bedeutung der Tora bis auf
ihren buchstäblichen Bestand, an die synagogale Organisation der

20 E. Haenchen, Matthäus 23: Gott und Mensch (1965), S. 29-54; Michel
(A. 4), S. 187f.

21 «Die Zerstörung Jerusalems und des Tempels gilt Matthäus als das
selbstverschuldete Strafgericht für die Kreuzigung Jesu»: mit R. Hummel,
Die Auseinandersetzung zwischen Kirche und Judentum im Matthäusevangelium

(1963), S. 83ff. Diese Gottesstrafe ist aber nicht mit der vollzogenen
Verwerfung Israels zu verwechseln. Züchtigung ist keine Verwerfung. Gegen
die meisten Exegeten, auch gegen Hummel (vgl. u. Anm. 26) und S. Schulz,
Die Stunde der Botschaft (1967), S. 212: «unumstößlicher Beweis für die
endgültige Abkehr Gottes von seinem Volk».



V. Hasler, Judenmission und Judenschuld 185

Gemeinde und an die Beschränkung des Evangeliums auf Israel.
Matth. 10, 51 bf. lautet: «Gehet nicht auf eine Straße der Heiden und
gehet nicht in eine Stadt der Samariter, sondern geht vielmehr zu
den verlorenen Schafen des Hauses Israel.» Und in Matth. 15, 24

lautet ein verwandtes Logion: «Ich bin nur zu den verlorenen Schafen

des Hauses Israel gesandt!» Im Zusammenhang mit unserem
missionstheologischen Thema verlangen diese beiden Herrenworte
unsere besondere Aufmerksamkeit. Die sich bei ihnen aufdrängenden

traditionsgeschichtlichen Fragen22 müssen wir zurückstellen,
weil es uns jetzt besonders um die Erfassung des redaktionstheologischen

Zusammenhanges zu tun ist.
Jesu Missionsauftrag an die Jünger verbietet die Tätigkeit im

Gebiet23 der Heiden und Samariter. Die Jünger dürfen nur zu «den
verlorenen Schafen des Hauses Israel» gehen. Schon in dem
zwischen einem typischen Sammelbericht und dem Wort vom erntereifen

Feld gelegenen Ausruf Jesu (Matth. 9, 36) klingt das Michawort

an Ahab (1. Kön. 22, 17; vgl. Num. 27, 17; Ez. 34, 5) mit.
Wenn schon hier das ganze Volk gemeint ist, so ist auch unter dem
Ausdruck «Haus Israel» nach alttestamenthchem Sprachgebrauch
(Ex. 16, 31 ; 2. Sam. 1, 12; LXX Ps. 113, 17) nichts anderes zu
verstehen. Hinter diesem Verbot der Heiden- und Samaritermission
verbirgt sich das Wissen um eine nachösterliche Missionsunternehmung

im heidnischen Randgebiet24. Auch die Sammelberichte

22 W. G. Kümmel, Die Naherwartung in der Verkündigimg Jesu: Zeit
und Geschichte (1964), S. 31-46, visiert noch den historischen Jesus. J.
Jeremias, Jesu Verheißung für die Völker (1956), S. 22f. Anm. 88, führt das
isolierte Logion auf eine alte aramäische Tradition zurück. H. Schürmann,
Ntl. Aufsätze für J. Schmid (1963), S. 270-282, denkt an eine, hinter Luk.
liegende älteste Q-Uberlieferung. G. Strecker, Der Weg der Gerechtigkeit
(1962), S. 109. 137. 144ff., und H. Braun, Spätjüdischer und frühchristlicher
Radikalismus, 2 (1957), S. 7, erblicken mit andern den ursprünglichen Sitz
in den Missionsdebatten der Urgemeinde. Ph. Vielhauer, Aufsätze zum N. T.
(1965), S. 64f., aber erkennt in «Gottesreich und Menschensohn» das
apokalyptische Trostwort in Verfolgungszeiten. Für Matthäus sollen die
Missionare die Verfolgungen bis zum Weltgericht geduldig ertragen

23 Das Verständnis von iroXiç als «Gebiet», «Provinz» geht nicht auf
Jeremias (A. 22), S.16, zurück, sondern wie H. Sahlin, Der Messias und das
Gottesvolk (1945), S. 142, bemerkt, auf C. C. Torrey, The Translations Made
from the Original Aramaic Gospels : Studies in the History of Religion (1912),
S. 291.

24 Vgl. die energischen Hinweise auf die Missionslegenden bei G. Schille,



186 V. Hasler, Judenmission und Judenschuld

(Matth. 4, 12ff. 23 ff ; 9, 35; 15, 30f.) verraten mit ihrer Betonung,
daß Jesus in «ihren» Städten und Synagogen lehrte und wirkte
(Matth. 12, 9; 13, 54), die bewußte Antithetik. Wenn aber Matthäus
die Ausbreitung des Evangeliums über die Grenzen Israels hinweg
korrigiert, dann hat er dafür einen bestimmten Grund25. Mit dieser

Einschränkung will er beweisen, daß Jesus und seine Jünger es an
nichts fehlen ließen und das ganze Volk Israel aufriefen, sich um den

gekommenen Messias zu sammeln, sein leichtes Joch der Basileia
auf sich zu nehmen und der Heilsgemeinde als dem wahren Israel
beizutreten. Matthäus und seine Gemeinde erleben es ja auf eine
schmerzliche Weise, daß dem Wirken Jesu unter dem jüdischen
Volke der Erfolg versagt geblieben war. Vielfach bedrängt,
wirtschaftlich geschädigt, vor die synagogalen Gerichte geschleppt
(Matth. 10, 17f. ; 13, 21), wartet diese Gemeinde auf den Bann. Aus
dieser Erfahrung heraus hat Matthäus das Geschichtsbild Jesu und
seiner Jünger dargestellt und beständig die Probleme seiner
Christenheit in das Leben Jesu zurückprojiziert. Wenn er also Jesus

trotz umfassender Tätigkeit keinen Glauben finden läßt, dann
historisiert er die jüdische Ablehnung seiner Zeit26. Darum nennt er auch

Anfänge der Kirche (1966), während die Arbeit von L. Cerfaux, La Mission
de Galilée dans la tradition synoptique (1952) noch keine redaktionstheologische

Auswertung erlaubt.
25 Mit der Authentizität des Logions hat sein «partikularistischer»

Charakter nichts zu tun, wie viele mit J. Jeremias, Jésus et les païens (1956),
S. 22 Verheißung), immer wieder meinen.

26 Das wichtige Buch von Hummel (A. 21) vertritt die These, daß mit der
Zerstörimg Jerusalems die Juden endgültig von Gott verworfen wurden,
weil sie die ihnen verkündigte, nachösterliche Botschaft abgelehnt hätten.
Dagegen erheben sich die folgenden Einwände: 1. Die Zerstörimg Jerusalems
bedeutet für Matth, kein eschatologisches Ereignis. Er hat sein Evangelium
enteschatologisiert und versteht darum das Endgericht nicht mehr als ein
geschichtliches, sondern als ein apokalyptisches Ereignis. Darum kann es
sich im Jahre 70 auch nicht um eine Vorwegnahme des Gerichtes als einem
Akt der sich realisierten Eschatologie handeln. Diese Bemerkung richtet sich
auch gegen die Grundauffassung von Id. Ch. Waetjen, The Transformation
of Judaism according to St. Matthew (1958), z. B. S. 169 Anm. 3: «Mt
presents a through-going realized eschatology. » - 2. Matth, kennt keine
nachösterliche Botschaft. Weder der Tod noch die Auferstehung Jesu sind
für die Christologie des Matth, konstitutiv! Jesus ist von Geburt auf der
überirdische, göttliche Messias. Es ist die Verkündigung der vorösterlichen
Hoheit des gekommenen Messias, die imter seinem Volk zum Eintritt in die
Heilsgemeinde rufen will. - 3. Schon mit der Messiasgeburt ging die Heils-



V. Hasler, Judenmission und Judenschuld 187

Jesu Generation ein böses, ungläubiges und ehebrecherisches
Geschlecht (Matth. 12, 39. 45; 16, 4; 17, 17; vgl. 11, 16; 23, 36). Nicht
wegen der unmittelbar bevorstehenden Parusie müssen die Jünger
als apostolische Hausmissionare den Staub von ihren Füßen schütteln

(Matth. 10, 14), noch werden sie mit den Städten Israels nicht
zu Ende kommen (Matth. 10, 23a. b), sondern um den Juden zur
Zeit des Matthäus zu zeigen, daß ja schon Jesus wegen der Ablehnung

des Evangeliums die Verwerfung im Endgericht angedroht
hatte und daß der unselige Widerstand gegen die Judenmission bis
ans Ende, bis zur Ankunft des Menschensohnes als Weltenrichter
andauern wird. Von Kapitel 12 an versteift sich die Auseinandersetzung27.

Der Ruf an Israel wird immer mehr zur Androhung des

Ausschlusses vom Himmelreich und zur Beschuldigung des Messiasmordes.

Nun aber ist folgendes wichtig: Gerade zu Anfang dieser

Versteifung interpretiert Matthäus das markinische Schweigegebot
nicht mit einer Verstockungstheorie, sondern in 12, 16ff. mit der
in Jes. 42, 1-4 geweissagten Öffnung zur Heidenwelt hin. Auch die
aus Markus aufgenommene Jüngerfrage nach dem Sinn der Gleichnisse

Matth. 13, 10-17 betont trotz des erweiterten Zitates aus Jes.

6, 9f. nicht das traditionelle Motiv der Verstockung28, sondern

positiv die den Jüngern gewährte Erkenntnis der in Jesu Worten

Priorität vom Judenvolk auf das messianische Israel über. Aber
Heilspriorität bedeutet hier nur Gottes Volk heißen zu dürfen, nicht aber bereits
Heilsübereignung, Heilserwählung oder Heilsbesitz. Die éKK\r|cfia des Matth,
ist im Unterschied zu Qumran und zu spätem Auffassungen nicht im eigentlichen

Sinne Heilskirche, die über das Heil verfügt, sondern die Schar der
aus Juden und Heiden Berufenen und Messiasgläubigen. Die Heilsübereignung

findet erst im apokalyptischen Weltgericht an jene Gemeindeglieder
statt, welche der «bessern Gerechtigkeit» genügt haben. Für diese besteht
sie dann als Lohn im Einlaß in die Basileia. Unsere Einwände richten sich
auch gegen die sonst sichere Beurteilung von W. Trilling, Das wahre Israel
(31964), ad Matth. 21, 43; 22, 7 passim.

27 Chr. Maurer, Der Auftrag der Kirche nach dem Matth.-Evg. : Theol.
Existenz heute 128 (1966), S. 34-61, versteht Matth. 12 als «Schlüssel zum
ganzen Evg. » (S. 46).

28 Schulz (A. 21), S. 169, bezieht Jes. 42, 1-4 nur auf Matth. 12, 19: der
Messias schweigt nach der Schrift. Indessen erkennt er, daß Ps. 78, 2 in
Matth. 13, 35 nicht die Verstockung, sondern die messianische Gleichnisrede
hervorhebt, ebd. S. 210: Diese Verstockung ist keine Wirkung der
Verkündigung Jesu. Vgl. J. Gnilka, Die Verstockung Israels, Jes. 6, 9f. in der
Theologie der Synoptiker (1961).



188 V. Hasler, Judenmission und, Judenschuld

und Taten angebrochenen, messianischen Heilszeit (Matth. 13, 11.

17, vgl. bes. 11, 25ff.). Die Yerstockung darf nicht als Bestrafung
der jüdischen Ablehnung Jesu verstanden werden. Matthäus
dokumentiert vielmehr den vor der Verwerfung des Messias durch Israel
festgelegten universalen Charakter des messianischen Wirkens Jesu
und der von ihm gesammelten Gemeinde. Schon mit seiner Erzählung

von den drei Magiern aus dem Osten hat Matthäus ja auf diesen

wichtigen Punkt hingewiesen, daß für ihn die heilsgeschichtliche
Situation sich grundsätzlich schon mit der Geburt des Messias und
nicht erst durch seinen Tod oder seine Auferstehung verändert hatte.

Damit stehen wir schon in der Analyse des andern Logions,
Matth. 15, 24. Durch seine Einfügung in die markinische Erzählung
von der Syrophönizerin hat hier die matthäische Christologie einen

prägnanten Ausdruck gefunden29. Tragende Elemente sind der
Hilfeschrei «Erbarme dich mein, Herr, Davidssohn », das Stillschweigen
Jesu, die Erklärung an die Jünger über seine Sendung, die Prosky-
nese der Heidin und die Erwähnung des großen Glaubens der Frau.
Matthäus fragt nicht, warum die Heidin Jesus mit dem messianischen

Titel und als Kyrios ansprach. Seiner Gemeinde waren beide
Titel geläufig, und sie wußte, daß die barmherzige Wunderkraft Jesu

(Matth. 14, 14) nur dann fließen konnte, wenn seine messianische
Hoheit gläubig bekannt wurde. Darum wirft sich die Frau anbetend
und ehrerbietig nieder. Darum lobt Jesus den großen Glauben der
Frau. Weder ihre Schlagfertigkeit noch ihre Demut, sondern allein
ihre Mutterangst findet die Hilfe des Heilandes30. Dies ist die
Aussage: Jesus ist der barmherzige Heiland der Welt und als solcher
der Messias auch der Juden Wenn doch die Juden nur glauben würden

wie diese Frau Dieser Glaube ist ja das Kriterium der
Zugehörigkeit zum neuen Gottesvolk, zum wahren, messianischen Israel.
Aber trotz allen Anstrengungen fand Jesus nach Matthäus unter
seinem Volk keinen Glauben.

So variiert Matthäus die Q-Erzählung vom Hauptmann zu
Kapernaum. Einen solchen Glauben hatte Jesus überhaupt bei
niemandem in Israel gefunden (Matth. 8, 10b). Deswegen wird es aber

jetzt noch nicht verworfen, sondern die Verurteilung im Endgericht

29 Mit Trilling (A. 26), S. lOOff.
30 Vgl. G. Braumann, Jesu Erbarmen nach Matthäus: Theol. Zeitschr. 19

(1963), S. 305-317, wo freilich eine Verbindung mit der Taufe, aber nicht
mit dem messianischen Kerygma betont wird.



V. Hasler, Judenmission und Judenschuld 189

angedroht. Die anschließende Erwähnung der Ausstoßung der Söhne
des Reiches nach dem aus Q aufgenommenen Hinweis auf das Mahl
der Vielen mit den Erzvätern (V. 11) darf ebenfalls nicht als Vollzug,

sondern muß als Androhung der Verdammimg im Endgericht
ausgelegt werden (V. 1231 ; vgl. Luk. 13, 28). Darum hat Matthäus
das TtpujTov in Mark. 7,27 nicht zufällig übergangen. Er kennt weder
das paulinische (Rom. 1, 16; 2, 9; 3, 2) noch das lukanische (Apg.
13, 46) «zuerst den Juden/dann den Heiden».

Mit ein paar bewußt pointierten Sätzen zur Theologie des ersten
Evangelisten fassen wir zusammen. - 1. Indem mit der Ankunft des

Messias Gott zugleich das zum Messias gehörende messianische
Heilsvolk entstehen läßt, verliert das alttestamentliche Heilsvolk
Israel wohl die Priorirät, sich Gottes Volk nennen zu dürfen, aber
nicht seine Berufung zum Heil. Freilich muß es von jetzt an diese

Berufung auch mit den Heidenvölkern teilen. Wer dieser Berufung
folgt, gehört zum wahren Israel32. - 2. Weil aber die Zugehörigkeit
der gläubigen Juden und der gläubigen Heiden den Einlaß in die
Basileia nach dem Weltgericht noch nicht garantiert, versagt hier
der Begriff der Heilsgeschichte. Die Heilszuteilung erfolgt erst im
Endgericht. Darum gibt es auch keine Heilsablösung vom alten
Gottesvolk auf das neue Gottesvolk. Die Kirche des Matthäus
besitzt das Heil nicht. Sie hofft, dieses durch das Endgericht hindurch
zu erlangen. Ihre durchgängige Gerichtsbezogenheit orientiert sich
im Grunde genommen nicht mehr an einem eschatologischen Telos
als dem Endziel eines abgeschrittenen heilsgeschichtlichen Weges.
Die Zeit hat für Matthäus die heilsgeschichtliche Teleologie ver-

31 Trilling (A. 26), S. 89, versteht V. 12 als «wesentliches Gerichtswort»,
und zwar «als gültigen Urteilsspruch über Israel in seiner heilsgeschichtlichen
Sonderstellung». Wieder ist zu fragen, wann diese Ablösung stattfindet und
ob sie als Strafe zu verstehen ist. Entschieden aber muß widersprochen werden,

wenn Trilling S. 79 zu formulieren wagt: «Da ist keine gemeinsame
Basis mehr vorhanden.» «Kirche und Synagoge haben sich getrennt.»
«Dies alles, Erbarmen und Heil, Rettung und Versöhnung... hat sich Israel
durch seine Halsstarrigkeit verscherzt.» Hier dürfte doch ein anderes kirchliches

Bewußtsein sprechen als das des Matth. Vgl. Strecker (A. 22), S. 99ff.
32 J. Gnilka, Die Kirche des Matthäus und die Gemeinde von Qumran:

Bibl. Zeitschr. 7 (1963), S. 43-63, sagt S. 44 ad Matth. 21, 43 mit Recht:
«... ein neues £6voç, das Juden und Heiden in gleicher Weise offensteht, die
Kirche, ist an die Stelle des alten Israels getreten. » Indessen : welche Kirche
und wann?



190 V. Hasler, Judenmission und Judenschuld

loren. Das Problem der ParusieVerzögerung wird bei ihm
gegenstandslos und das Weltgericht wieder zu einem geschichtslosen
Prinzip der Apokalyptik. - 3. Nach dem Kerygma des Matthäus
sind die Schafe Israels verirrt und bestraft, aber noch nicht
verloren. Zusammen mit den Heidenvölkern bleibt auch das Volk Israel
in der göttlichen Berufung zum Heil und darin unter der Verheißung

der sich vollendenden Liebe Gottes. In dieser Beziehung trifft
sich Matthäus mit der, je in einer unterschiedlichen heilsgeschichtlichen

Konzeption begründeten, Bezeugung des Lukas und des

Paulus.
Victor Hasler, Solothurn und Bern


	Judenmission und Judenschuld

