Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 24 (1968)

Heft: 3

Artikel: Der Mittelpunkt einer Theologie des Alten Testaments
Autor: Fohrer, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878603

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878603
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 24 Heft 3 Mai-Juni 1968

Der Mittelpunkt einer Theologie des
Alten Testaments

1.

Das entscheidende Problem im Blick auf die Theologie des Alten
Testaments lautet heute: Gibt es im alttestamentlichen Glauben
einen Mittelpunkt, von dem sie ausgehen kann und um den alles
kreist? Dal} diese Frage nicht unbedingt bejaht werden muf}, son-
dern verneint werden kann, zeigt die Darstellung der Theologie des
Alten Testaments durch G. von Rad?!. Nach ihr ist der Gegenstand
dieser Theologie die Welt der Zeugnisse vom Wirken Gottes in der
Geschichte, ob es sich nun um Geschehnisse handelt, die zeitlich
hinter den Zeugen liegen wie im Hexateuch, oder um solche, die
zeitlich vor den Zeugen liegen wie bei den Propheten. Damit fallt
die Theologie des Alten Testaments in eine Vielzahl von Geschichts-
und Erwahlungstraditionen auseinander, so dafl die Darstellung von
einem systematischen Aufbau absehen und statt dessen eine Reihe
von theologischen Stromungen innerhalb des Alten Testaments vor-
fiihren muf3 2.

Kann man demgegeniiber sagen, dal Gott der Mittelpunkt der
Theologie des Alten Testaments ist? Nein, denn das Alte Testament
stellt Gott nicht isoliert in den Mittelpunkt, sondern spricht von
ihm in bezug auf sein Wirken im Leben und Schicksal der Volker
und Menschen, in Schépfung und Natur. Es spricht nicht vom Sein

1 G. von Rad, Theologie des Alten Testaments, 1 (1966°), 2 (1965%).

2 Abgesehen davon ist zu fragen, ob sich eine Theologie des Alten Testa-
ments auf die Geschichte und ihre Uberlieferungen ausrichten kann. Einmal
ist das Reden vom Wirken Gottes in der Geschichte unzutreffend ; man mul3
vielmehr von seinem Wirken im Leben und Schicksal der Vélker in der je-
weiligen Gegenwart und von seinem Wirken in Schépfung und Natur spre-
chen. Ferner finden sich die prophetischen Erwidhlungstraditionen noch nicht
in der vorexilischen Prophetie, sondern erst in der eschatologischen Theologie
der spatexilischen und nachexilischen Zeit und auch dort nur in der Form
von Einzelmotiven. Vgl. dazu G. Fohrer, Prophetie und Geschichte: Studien
zur alttestamentlichen Prophetie [1945-1965] (1967), S. 265-293.

11



162  G. Fohrer, Der Mittelpunkt einer Theologie des Alten Testaments

und Wesen Gottes, wie es an sich und in seiner ganzen Fiille ist,
sondern vom Sein und Handeln Gottes in bezug auf den Menschen.
Als Mose am Sinai darum bittet, die Herrlichkeit Gottes schauen zu
diirfen, antwortet dieser (Ex. 33, 19£.): «Ich will meine ganze Giite
vor dir voriiberziehen lassen und den Namen Jahwe vor dir aus-
rufen — also sein Wesen kundtun, soweit es den Menschen betrifft —,
nédmlich, dafl ich gnidig sein werde, wem ich gnéidig bin, und mich
erbarmen werde, wessen ich mich erbarme.» Das ist Gottes Wesen
fiir den Menschen, wie Mose es erfahren soll: Giite, Gnade und Er-
barmen. Aber: «Du kannst mein Angesicht nicht sehen; denn kein
Mensch kann mich schauen und (dann noch) am Leben bleiben.»
Das bedeutet: Der Mensch sieht mich nicht, wie ich an sich bin.
Denn das Gesicht enthiillt die innerste Personlichkeit, und bei Gott
bleibt diese dem Menschen verborgen. Er sieht nur dasjenige vom
Wesen Gottes, was ihn betrifft.

Das Alte Testament spricht gewohnlich von Gott und seinem
Verhaltnis zum Menschen und von der Korrelation, die zwischen
dem Handeln Gottes und der Entscheidung des Menschen besteht 2.
So sagt Gott bei Jesaja:

Wenn ihr willig seid und gehorcht,

sollt ihr das Gut des Landes essen;

wenn ihr euch aber weigert und widerspenstig seid,
miiBt ihr das Schwert fressen‘*!

Daraus ergibt sich eine weitere Frage: Wenn es im Alten Testament
gewohnlich um das Verhéltnis zwischen Gott und Mensch geht, ist
dann nicht der « Bund» als Ausdruck dieses Verhéltnisses der Mittel-
punkt einer Theologie des Alten Testaments? Davon ist W. Eich-
rodt in seinem Werk ausgegangen®. Demgegeniiber ist zweierlei zu
sagen. Erstens hat die Vorstellung von einer b¢rit in bezug auf Gott
und Israel — bei der zudem die iibrige Welt noch gar nicht beriick-
sichtigt ist — nur in zwei Perioden der Geschichte des alttestament-
lichen Glaubens eine Rolle gespielt: zunichst wihrend der nomadi-
schen Friihzeit in der Religion der Vétergétter der Patriarchen und
im Glauben Moses, der dhnlich zu verstehen ist, danach erst wieder

3 Vgl. dazu G. Fohrer, Action of God and Decision of Man in the Old
Testament: Biblical Essays 1966. Proceedings of the Ninth Meeting of «Die
Ou-Testamentiese Werkgemeenskap in Suid-Afrika», o. J. (1967), S. 31-39.

% Oder: sollt ihr ‘vom> Schwert gefressen werden.

5 W. Eichrodt, Theologie des Alten Testaments, 1 (1957¢).



G. Fohrer, Der Mittelpunkt einer Theologie des Alten Testaments 163

von der deuteronomischen Theologie an. In den vielen Jahrhunder-
ten zwischen Mose (gegen Ende des 13. Jh.) und der deuteronomi-
schen Theologie (gegen Ende des 7.Jh.) hat die Vorstellung von
einer solchen berit in Glaube und Theologie Israels iiberhaupt keine
Rolle gespielt 6. Zweitens sind das Versténdnis von berit als Verhalt-
nisbegriff und die Ubersetzung durch «Bund» wieder fraglich ge-
worden, wie es auch in fritheren Jahrzehnten nahezu Allgemeingut
der alttestamentlichen Wissenschaft gewesen ist, daBl berit nicht
«Bund» bedeute. So hat A. Jepsen dargelegt, dafl bei einer berit
einer dem anderen oder zwei einander eine feierliche Zusage geben,
ein Versprechen ablegen, eine Verpflichtung iibernehmen?’. Noch
eindeutiger hat E. Kutsch gezeigt, dal} berit die Selbstverpflichtung
und die Verpflichtung eines anderen, daneben die gegenseitige Ver-
pflichtung (als deren Ergebnis erst der Vertrag oder Bund ge-
schlossen wird) bedeutet®. «Wo Gott Subjekt der berit ist, erscheint
diese als Gottes Selbstverpflichtung in Form seiner gnédigen Zusage
oder als die Verpflichtung, die Gott dem Menschen auferlegt.»®
Beides, die zeitliche Begrenzung des Vorkommens der berit-Vor-
stellung im religiosen Bereich und die Bedeutung des Begriffs als
«Verpflichtung» im weiteren Sinne schlieBen die Moglichkeit aus,
einen « Bund» Gottes mit Israel als den Mittelpunkt einer Theologie
des Alten Testaments zu betrachten.

Dennoch diirfte es moglich sein, von einem Mittelpunkt der
Theologie des Alten Testaments zu sprechen. Ich erblicke ihn in zwei
Vorstellungskomplexen: Herrschaft Gottes und Gemeinschaft zwi-
schen Gott und Mensch. Gewil} stellen wir im Alten Testament eine
Vielzahl von religiosen und theologischen Auffassungen und grofle
Unterschiede zwischen den einzelnen theologischen Richtungen und
Stromungen fest. Doch Gottesherrschaft und Gottesgemeinschaft
bilden das einigende Element in der Vielheit. Beide Vorstellungs-

6 Vgl. dazu G. Fohrer, Altes Testament — « Amphiktyonie» und «Bund»?:
Theol. Lit.zeit. 91 (1966), Sp. 801-816, 893-904.

7 A. Jepsen, Berith, ein Beitrag zur Erfassung einer alttestamentlichen
Denkform: Verbannung und Heimkehr. Festschrift W. Rudolph (1961),
S. 161-179.

8 H. Kutsch, Gesetz und Gnade, Probleme des alttestamentlichen Bun-
desbegriffs: Zs. atl. Wiss. 79 (1967), S. 18-35; Der Begriff N3 in vor-
deuteronomischer Zeit: Das ferne und nahe Wort. Festschrift L. Rost (1967),
S. 133-143.

® Kutsch (A. 8), S. 34.



164 Q. Fohrer, Der Mittelpunkt einer Theologie des Alten Testaments

komplexe sind miteinander verbunden und gehéren wie die zwei
Pole einer Ellipse zusammen.

2.

Einige Beispiele sollen das gemeinsame Vorkommen der beiden
Vorstellungskomplexe zeigen und erldutern.

1. Der dritte Teil von Ps. 62 (V. 10-13), eines Vertrauensliedes
des einzelnen, ist in der Art der Weisheitsdichtung gehalten und will
aus dem vorher Gesagten eine allgemein geltende Lehre ziehen. Der
Dichter des Psalms denkt geradezu systematisch, und seine Worte
sind sorgfiltig iiberlegt. Das wird auch daran deutlich, dal er am
SchluB einen Zahlenspruch verwendet, in dem er als gottliche Offen-
barung zwei Dinge aufzihlt, die zusammengehdren :

Eins hat Gott gesprochen,
zwel waren es, die ich horte:
daB die Macht (‘0z) Gottes ist
und dein, Herr, die Verbundenheit (hdsdd)!.

Die Stellung dieser Verse am Schlull des Psalms ist beachtenswert.
In ihnen beschreibt der Dichter, worauf sich sein Vertrauen auf Gott
griindet. Er ist in seiner theologischen Reflexion zu der Einsicht
gelangt, dal sowohl Gottes Macht als Grundlage seines Herrschens
als auch seine Verbundenheit in seinem Handeln am Menschen wirk-
sam sind. Der gesamte Inhalt des Verhéltnisses zwischen Gott und
Mensch wird durch diese beiden zusammengehorigen Vorstellungen
erfal3t. Dabei ist es von Belang, dall zum Ausdruck dessen ein
Zahlenspruch verwendet wird. Denn die darin erfolgende Aufzih-
lung ist zugleich eine Koordination und driickt die Zusammen-
gehorigkeit beider Aussagen aus. Die eine ohne die andere oder die
Unterordnung der einen unter die andere wiirde fiir den Dichter

10 Far diese Bedeutung vgl. N. Glueck, Das Wort hesed im alttestament-
lichen Sprachgebrauch als menschliche und géttliche gemeinschaftsgemiBe
Verhaltensweise (1961%); daher L. Kohler-W. Baumgartner, Lexicon in
Veteris Testamenti libros (1953): «d. Verhalten gegeniiber Andern, zu denen
man im Verwandtschafts-, Freundschafts-, Gast-, Zugehorigkeits- oder
Dienst-Verhiltnis steht, die Gemeinschaftspflicht, Verbundenheit, Solidari-
tdt.» Weitere Lit. bei G. Fohrer, Umkehr und Erlésung beim Propheten
Hosea: Theol. Zeitschr. 11 (1955), S. 161-185, Anm. 15, = Studien (A. 2),
S. 222-241.



G. Fohrer, Der Mittelpunkt einer Theologie des Alten Testaments 165

keine angemessene Bestimmung des Inhaltes seines Glaubens dar-
stellen.

2. In Ps. 66 sind die beiden Vorstellungskomplexe lockerer mit-
einander verbunden. Der Psalm geht von den wunderbaren und
furchtbaren Taten aus, die Gott in der Fiille seiner Macht in den
Tagen Moses und Josuas und bei der Rettung aus dem babyloni-
schen Exil getan und die er weiterhin tun wird - er, der durch seine
Kraft ewig herrscht (mél) (V. 7). Seine Herrschaftstaten aber ge-
schehen wegen des Gemeinschaftsverhiltnisses, in dem er mit Israel
steht. Das gleiche driickt im zweiten Teil des Psalms das Danklied
eines einzelnen aus, der in seinem Leben eine ebensolche wunderbare
Herrschaftstat erlebt hat, die ihn aus der Not rettete. Denn, so
sagt er:

Gepriesen sei Gott,

der nicht genommen hat
<> geine Verbundenheit (hdsid) von mir!!

So sind Herrschaft Gottes und Gemeinschaft mit Gott wieder mit-
einander verbunden.

3. Ein weiteres Beispiel liegt in Ps. 100, 2 vor:

Erkennt, daB3 Jahwe Gott ist!
Er hat uns geschaffen, wir sind sein;
wir sind sein Volk und die Schafe seiner Weide.

Gott ist der Schopfer, der Israel — und den Menschen iiberhaupt —
gemacht hat. Darum ist er sein Herr, von dem Israel abhingig und
auf den es angewiesen ist. Eng verkniipft damit ist der Gedanke der
Verbundenheit: sein Volk und die Schafe seiner Weide. Beides ge-
hort zusammen : einerseits Gottes Herrschaft und die Abhéingigkeit
des Menschen von ihm, andererseits die Hinwendung Gottes zum
Menschen und die Gemeinschaft mit ihm.

4. Auf dieser Grundlage wird die Argumentation versténdlich,
die Amos gegeniiber einem Einwand gegen seine Gerichtsbotschaft
gebraucht:

Nur euch habe ich «erkannt»

von allen Geschlechtern der Erde?

Darum will ich an euch ahnden
alle eure Stinden! (Am. 3, 2)

11 Die Worte «mein Gebet und» miissen wohl als spédterer Zusatz gelten.



166 G. Fohrer, Der Mittelpunkt einer Theologie des Alten Testaments

Der Einwand, den Amos aufgreift, geht von dem engen Verhiltnis
aus, in das Gott zu Israel getreten ist. Allerdings umschreibt das
Wort «erkennen» als Ubersetzung von jd° dieses Verhéltnis hichst
unvollkommen, weil das hebréische Verb geradezu ein Vorlaufer fiir
das spéter verwendete Verb bhr «erwihlen» ist und eine personliche
Gemeinschaft bis zum Geschlechtsverkehr bezeichnen kann. Daher
1aBt sich der erste Langvers auch folgendermaflen wiedergeben:

Gewi1l3, 1hr seid mein «auserwahltes Volk»
auf Erden?2,

Freilich kommt dann der in dem Verb enthaltene Aspekt der per-
sonlichen Gemeinschaft zu kurz. Angemessener wire der Begriff
«vertraut sein» oder «Gemeinschaft haben»:

Nur mit euch bin ich vertraut (habe ich Gemeinschaft)
von allen Geschlechtern der Erde?

Diesem Vertrautsein stellt Amos das Herrscherrecht Gottes an die
Seite, alle Siinden zu ahnden.

5. In umgekehrter Weise geht Hos. 5,15-6,6 von der Strafe
aus und fordert vom Volke an Stelle eines kultischen Bullliedes und
der dargebrachten Opfer, dal3 Israel die rechte Gemeinschaft mit
Gott wiederherstellen soll:

Verbundenheit (hdsdd) will ich und keine Schlachtopfer,
Gottesgemeinschaft (dd‘dt *8lohim), keine Brandopfer (Hos. 6, 6).

a) Nach den Beispielen fiir die Doppelheit von Gottesherrschaft
und Gottesgemeinschaft sollen nunmehr die beiden Vorstellungs-
komplexe im einzelnen beleuchtet werden, zuerst derjenige der
Herrschaft Gottes.

Das erste Gebot des Dekalogs «Du sollst keinen anderen Gott
haben»!3 setzt nicht voraus, daB es lediglich den einen Gott gibt und
dafB} alle anderen Gotter nur Wahngebilde und Nichtse sind, wie es
von Deuterojesaja an zum anerkannten Grundsatz der alttestament-

12 E. Balla, Die Botschaft der Propheten (1959), S. 85.
13 Das jetzt den Satz schlieBende «neben mir» bzw. ¢«gegen mich» ist eine
spatere Erweiterung.



Q. Fohrer, Der Mittelpunkt einer Theologie des Alten Testaments 167

lichen Theologie geworden ist. Vielmehr geht das erste Gebot davon
aus, daf die fremden Gotter als wirkliche Machte existieren und daf3
ihre Existenz eine stdndige Versuchung dazu bildet, vom eigenen
Gott abzufallen und ihnen zu dienen. Fiir das dltere Israel gilt dies
in erster Linie von dem faszinierenden Vitalismus der kanaanii-
schen Religion, die die Fruchtbarkeit des Ackers, die Zeugung neuen
Lebens und die Bezwingung des Schicksals durch begeisternden
Rausch und gesteigertes Lebensgefiihl versprach. Dem tritt das
erste Gebot entgegen, das geradezu das Muster eines Verbots der
Verehrung anderer Gotter darstellt. In ihm spricht sich der aus-
schlieBliche Herrschaftsanspruch Gottes als der allein anzuerken-
nende Herrschaftsanspruch iiberhaupt aus.

Ob dieses Gebot nun aus der Zeit Moses stammt oder nicht - auf
jeden Fall durchzieht der Widerstreit zwischen der unbedingten
Forderung auf die alleinige Anerkennung des géttlichen Herrn und
ihrer Bedrohung durch die andersartige politische und kulturelle
Wirklichkeit Paldstinas die religise Geschichte Israels. Die Ein-
wirkungen anderer Kulturen und Religionen haben sowohl zu
schweren Gefidhrdungen als auch zu immer neuen Prézisierungen des
Gedankens der ausschlieBlichen Herrschaft Gottes gefiihrt.

Einmal wird Gottes Walten als Herrscher betont, indem man ihn
als Herrn der Zebaot bezeichnet. Diese «Heere» sind doch wohl die
Wesen der gottlichen Sphire, darunter depotenzierte Gotter, die
ihm dienen. Sie treten als sein Kriegsheer in Jos. 5, 14 auf, als seine
Boten, sein Hofstaat und seine Ratsversammlung in I Reg. 22,
19ff. und Hi. 1-2, als die Sarafen, die seinen Thron umschweben
und ihn besingen, in Jes. 6, 2f., und als die Keruben, die seinen
Thron durch die Welt tragen, in Ez. 1, 5ff. Werden ihm auf diese
Weise alle Wesen der gottlichen Sphare untergeordnet, so wahlen
die Propheten gern die Bezeichnung «Jahwe Zebaot», wenn sie die
ganze Machtfiille ihres Gottes betonen wollen, und verkiindet Deu-
terojesaja, daB lediglich dieser eine Gott von Ewigkeit zu Ewigkeit
existiert und daf3 alle anderen, die man Gotter nennt, bloB Krfin-
dungen von Menschen sind. Es gibt nur diesen einen Gott, daher
auch nur seinen Herrschaftsanspruch!

Ferner wird die Herrschermacht Gottes auf der Erde ausgeweitet,
als man erkennt, dal} er nicht erst im Falle der Not vom Gottesberg
nach Paldstina eilt, um Israel im Kampf gegen seine Feinde zu hel-
fen, sondern daf} er sténdig im Bereich der natiirlichen Fruchtbar-



168 G. Fohrer, Der Mittelpunikt einer Theologie des Alten Testaments

keit wirkt. Die Verfiigungsgewalt dariiber wird dem kanaanéischen
Gott Baal abgesprochen. Es ist Elia, der dies mit besonderem Nach-
druck tut und der den Herrschaftsanspruch seines Gottes kriftig
betont. Die letzte Folgerung ist dessen Anerkennung als Schopfer
von Welt und Mensch, so daBl Ps. 8, 2 ihn deswegen als Herrscher
voller Hoheit besingt, dessen Name auf der ganzen Erde méchtig
ist. Da der Name das Wesen beschreibt, soweit es durch den Namen
kundgetan wird, bedeutet dies: Gottes Wesen, soweit es fiir den
Menschen erkennbar ist, ist sein Herrschertum iiber die Welt. Dar-
um sollen im folgenden einige Aspekte dieses Herrschertums kurz
erldutert werden.

1. Gott ist ein el qdnna’, ein eifernder, nicht ein eifersiichtiger
Gott. Denn der Ausdruck bezeichnet urspriinglich das Behaupten
der eigenen Rechte unter Ausschlull anderer Anspriiche oder gegen-
iiber anderen angeblichen Rechten. Ebenso verhilt es sich bei der
Anwendung auf Gott: Er ist ein Gott, der seine Herrschaft mit kei-
nem anderen teilen will — weder mit Menschen noch mit einem ande-
ren Gott. Er fordert fiir sich allein die Anerkennung seiner Herr-
schaft; darauf hat er ein unbezweifelbares Recht, das gewohnlich
mit der Rettung Israels aus Agypten begriindet wird. Insgesamt
charakterisiert der Ausdruck die Energie der gottlichen Forderung
und stellt zwar nicht den &dltesten, wohl aber den treffendsten Be-
griff fiir den Herrscherwillen Gottes dar.

2. Neben dem Eifern steht in Jos. 24, 19 und Ez. 39, 25 die Hei-
ligkeit Gottes. Sie ist eine andere Seite seines Rechtseifers, der sich
auf die Durchsetzung seines Herrschaftswillens richtet und der sich
bei dem «Heiligen Israels» scharf auf Israel konzentriert. In sehr
umfassender Weise verwendet Jes. 6 — der Bericht iiber die Be-
rufung des Propheten — den Begriff «heilig». Der Gesang der Sarafen
bekundet a) die Unnahbarkeit des gottlichen Herrschers, seine Ver-
schiedenheit von allem Geschopflichen, seine Erhabenheit, Unbe-
dingtheit und AusschlieBlichkeit und b) seine die Welt durch-
dringende und erfiillende Macht, seine schlechthinnige Weltméch-
tigkeit, da sein kabdd («Herrlichkeit»), der die Erde fiillt, urspriing-
lich seine « Schwere» oder «Wucht» ist. Dazu tritt, daB c) Jesaja die
Heiligkeit als ethische Willensmacht erfdhrt, die im ganzen mensch-
lichen Leben herrschen will, so dafl der siindige Mensch erkennt:
«Weh mir, ich bin verloren!» Wenn Jesaja ferner den Menschen als
«Fleisch» bezeichnet — irdisch, verginglich, ohnmaéchtig, kraftlos —



G. Fohrer, Der Mittelpunkt einer Theologie des Alten Testaments 169

und Gott durch «Geist» - absolute und wirkende Kraft und Macht —
gekennzeichnet sieht (Jes. 31, 3), dann ist der Begriff « Geist» nahezu
gleichbedeutend mit der dreifachen Heiligkeit Gottes, die er im Be-
rufungserlebnis erfahren hat. Er bezeichnet den grundsitzlichen
Unterschied zu allem Nichtgéttlichen, dem Fleisch, die wirkende
Macht Gottes in der Welt, die die Siinder straft, und die Richtung
auf ein religios-ethisches Ziel, die Anerkennung der géttlichen Welt-
herrschaft durch den Menschen.

3. Zur ausdriicklichen Bezeichnung des Herrschens wird das Verb
msl verwendet, so in dem Satz Gideons: «Ich will nicht iiber euch
herrschen, und mein Sohn soll nicht iiber euch herrschen; Jahwe
soll iiber euch herrschen» (Ri. 8, 23). Die verhéltnismédBig schmale
Grundlage, die dieses Verb bietet, wird durch das Verb $p¢ ver-
breitert. Wenn §pf mit Jahwe als Subjekt gebraucht wird, vor allem
in den Psalmen, dann bedeutet es gewthnlich nicht «richten», son-
dern «herrschen»'¢. Das Richten gehtrt zu den Titigkeiten des
Herrschers.

4. Auflerdem sind die Titel «Konig» und «Hirt» zu nennen. Ob-
wohl der Konigstitel zum erstenmal von Jesaja erwiahnt wird (Jes.
6, 5), ist er sicher dlter, zumal der Prophet ihn so selbstverstindlich
gebraucht, wie es mit einem ldngst bekannten Ausdruck geschieht.
Tatsédchlich ist der Titel ein Erbe Kanaans, wo vom Koénigtum Els
und Baals iiber die Gotter gesprochen wurde?!s. Im Alten Testa-
ment besteht ein Zusammenhang zwischen dem Titel «Konig» fiir
Gott, der Bezeichnung Jahwe Zebaot und der Lade als seiner Re-
prasentation (Jes. 6, 5; Jer. 46, 18; 48, 15; 51, 57; Ps. 24, 9f.),
aullerdem im Blick auf Jerusalem (Jes. 52, 7; Jer. 8, 19). Diese Zu-
sammenhénge legen die Annahme nahe, dafl der Kdonigstitel zur
Zeit Salomos oder bald danach auf Jahwe tibertragen worden ist.
Jedoch bezeichnet er nicht mehr die Herrschaft iiber die Gotter wie
im kanaaniischen Bereich, sondern Gottes Herrschaft iiber Israel,
also iiber Menschen, und zwar sowohl seine Macht und Verfiigungs-

14 Vgl. dazu I. H. Eybers, Die Semitiese Stam sh-p-t (Diss. Pretoria 1955);
The Stem s-p-t in the Psalms: Studies on the Psalms. Die Qu Testamentiese
Werkgemeenskap in Suid-Afrika 1963 (1963), S. 58-63; F. C. Fensham, The
Judges and Ancient Israelite Jurisprudence, ebd. 1959 (1959), S. 15-22;
A. van Selms, The Title «Judge», ebd., S. 41-50; W. Richter, Zu den «Rich-
tern Israels»: Zs. atl. Wiss. 77 (1965), S. 40-71.

15 Vgl. W. H, Schmidt, Koénigtum Gottes in Ugarit und Israel (19662).



170  G. Fohrer, Der Mittelpunkt einer Theologie des Alten Testaments

gewalt als auch seinen Schutz und seine Fiursorge. Dagegen ist das
Bild oder der Titel des Hirten wegen seiner urspriinglichen Verwen-
dung fiir den sumerischen Koénig oder Gott Dumuzi und sodann fiir
den irdischen Konig erst gegen Ende des 7.Jahrhunderts hiufiger
als Bezeichnung fiir Gott gebraucht worden. Dieser Begriff bezeich-
net den Schutz und die Hilfe, die dem Herrscher als Aufgabe und
Vorbild vor Augen gehalten werden.

b) Neben der Gottesherrschaft bildet die Gemeinschaft mit Gott
den zweiten Pol. Damit ist die erlebbare und fiir das Alte Testament
auch erlebte Wirklichkeit einer unmittelbaren Gemeinschaft zwi-
schen Gott, dem Herrscher, und dem Menschen in dieser seiner Welt
gemeint. Das Verhiltnis ist freilich weder naturgegeben und die ty-
pische AuBerung der israelitischen Seele noch der israelitischen
Volksreligion als solcher inhirent und aus ihr und ihrer nomadi-
schen Vorzeit herausgewachsen. Vielmehr wird es gewdhnlich auf
die Offenbarung Gottes gegriindet, die durch Mose und die Prophe-
ten vermittelt wird. Vier wichtige Aspekte solcher Gemeinschaft
sind zu erwihnen.

1. Der Mensch wird als imago Dei bezeichnet, geschaffen als ein
Bild und nach der Ahnlichkeit Gottes (Gen. 1, 26f.). Diese theolo-
gische Terminologie der Priesterschaft soll einerseits eine unmittel-
bare positive Beziehung der Gemeinschaft umschreiben, anderer-
seits jede Gleichheit oder Vermischung von Gott und Mensch aus-
schliefen. Eine Folge jener Gemeinschaft ist es dann, da der
Mensch an der Herrschaft Gottes beteiligt, ndmlich mit der Herr-
schaft iiber die Erde beauftragt wird.

2. Vor allem S. Mowinckel hat auf die Bedeutung des Ausdrucks
da‘dat >dlohim hingewiesen!¢: «KErkennen» bedeutet im Alten Testa-
ment das intime Vertrautsein mit dem Charakter, der Denkweise,
der Seele eines anderen. «Gott erkennen» bedeutet demgeméafl: in
einem personlichen und gegenseitigen Verhéltnis des Vertrautseins,
in einem Gemeinschaftsverhiltnis mit ihm stehen, so dall man da-
durch die Richtung, die Qualitiit, den Inhalt und die Direktive des
eigenen Lebens erhilt. Es bedeutet eine Herzenskenntnis, die das

16 S, Mowinckel, Die Erkenntnis Gottes bei den alttestamentlichen Pro-

pheten (1941). Weitere Lit. in dem in Anm. 10 angefiithrten Aufsatz von G.
Fohrer, Anm. 16.



G. Fohrer, Der Mittelpunkt einer Theologie des Alten Testaments 171

Herz des Menschen fordert (Deut. 6, 5); sie fordert die Anerkennung
Gottes im ganzen Leben (Mi. 6, 8).

3. Von da aus erklirt sich die personale Struktur des alttesta-
mentlichen Glaubens: das Wissen um oder das Vertrauen auf die
Fihrung durch Gott, z.B. in den Klage- und Dankpsalmen; die
personale Art der Ethik gemill den apodiktisch formulierten Le-
bens- und Verhaltensregeln, die den Einzelmenschen anreden; die
innere Auseinandersetzung mit der Not und Bedrohung des Lebens
in den Psalmen und im Buche Hiob; die personale Art des Glaubens
an Gott als den Schopfer, der stets zum Menschen in Beziehung
gesetzt wird 17,

4. Der Gedanke der Gemeinschaft mit Gott wirkt sogar in die
Opferpraxis hinein. Das Schlachtopfer ist das Mahl einer Gemein-
schaft von Menschen, bei dem zugleich der wertvollste Teil des ge-
opferten Tiers Gott dargebracht wird, so dall dieser ebenfalls am
Mahl teilnimmt. So bekundet oder bewirkt das Schlachtopfer die
Gemeinschaft der teilnehmenden Menschen miteinander und die
Gemeinschaft dieser Gruppe mit Gott.

4.

SchlieBlich ergeben sich zwes Folgerungen, wenn man von Gottes-
herrschaft und Gottesgemeinschaft als dem Mittelpunkt einer
Theologie des Alten Testaments ausgeht.

1. Auf dieser Grundlage wird eine Theologie des Alten und des
Neuen Testaments als eine biblische Theologie moglich. Wie Jesus
zur Umkehr ruft, weil die Gottesherrschaft im Anbruch ist, so kann
man sagen, dall das Ganze der Verkiindigung Jesu, der Apostel und
des Neuen Testaments insgesamt die Botschaft von der Gottesherr-
schaft ist'8. Damit verbindet sich der Gedanke der Herrschaft
Christi. Das Neue Testament spricht aber ebenso von der Gemein-
schaft mit Gott, mit Christus und von der darin begriindeten Ge-
meinschaft der Glaubenden miteinander. Altes und Neues Testa-
ment stehen zueinander also nicht im Verhiltnis von Verheiflung

17 Vgl. im einzelnen G. Fohrer, The Personal Structure of Biblical Faith:
The Fourth World Congress of Jewish Studies, Papers, 1 (1967), S. 161-166
1 K. L. Schmidt, Theol. Wért., 1 (1933), S. 584.



172  G. Fohrer, Der Mittelpunkt einer Theologie des Alten Testaments

und Erfillung oder von Scheitern und Verwirklichung, sondern im
Verhiiltnis von Beginn und Fortsetzung. Von der beiden gemein-
samen, gesamtbiblischen Botschaft der Gottesherrschaft und Gottes-
gemeinschaft aus 148t sich eine biblische Theologie entwerfen.

2. Das Alte Testament ist und bleibt wichtig als ndhere Ausfiih-
rung der gesamtbiblischen Botschaft und des durch sie geforderten
Glaubens sowie als Erlduterung des Sinnes des menschlichen Daseins
vor Gott und in einer nach wie vor bestehenden Welt. Es ist bei-
spielhaft fiir ein Leben in der zweifachen Beziehung zur Gottes-
herrschaft und Gottesgemeinschaft. Es ist auch fiir den Christen
unentbehrlich, weil dort ein solches Leben in Gelingen und Ver-
sagen vorgelebt wird. Auf dieser Grundlage brauchen wir das Alte
Testament weder abzuwerten noch umzudeuten, sondern kénnen es
in seiner Eigenart ernst nehmen.

Georg Fohrer, Erlangen



	Der Mittelpunkt einer Theologie des Alten Testaments

