
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 24 (1968)

Heft: 3

Artikel: Der Mittelpunkt einer Theologie des Alten Testaments

Autor: Fohrer, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878603

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878603
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
Jahrgang 24 Heft 3 Mai-Juni 1968

Der Mittelpunkt einer Theologie des

Alten Testaments

l.

Das entscheidende Problem im Blick auf die Theologie des Alten
Testaments lautet heute: Gibt es im alttestamentlichen Glauben
einen Mittelpunkt, von dem sie ausgehen kann und um den alles
kreist? Daß diese Frage nicht unbedingt bejaht werden muß,
sondern verneint werden kann, zeigt die Darstellung der Theologie des

Alten Testaments durch G. von Rad1. Nach ihr ist der Gegenstand
dieser Theologie die Welt der Zeugnisse vom Wirken Gottes in der
Geschichte, ob es sich nun um Geschehnisse handelt, die zeitlich
hinter den Zeugen liegen wie im Hexateuch, oder um solche, die
zeitlich vor den Zeugen liegen wie bei den Propheten. Damit fällt
die Theologie des Alten Testaments in eine Vielzahl von Geschichtsund

Erwählungstraditionen auseinander, so daß die Darstellung von
einem systematischen Aufbau absehen und statt dessen eine Reihe

von theologischen Strömungen innerhalb des Alten Testaments
vorfühlen muß2.

Kann man demgegenüber sagen, daß Gott der Mittelpunkt der
Theologie des Alten Testaments ist? Nein, deim das Alte Testament
stellt Gott nicht isoliert in den Mittelpunkt, sondern spricht von
ihm in bezug auf sein Wirken im Leben und Schicksal der Völker
und Menschen, in Schöpfung und Natur. Es spricht nicht vom Sein

1 G. von Rad, Theologie des Alten Testaments, 1 (19665), 2 (19654).
2 Abgesehen davon ist zu fragen, ob sich eine Theologie des Alten Testaments

auf die Geschichte und ihre Uberlieferungen ausrichten kann. Einmal
ist das Reden vom Wirken Gottes in der Geschichte unzutreffend ; man muß
vielmehr von seinem Wirken im Leben und Schicksal der Völker in der
jeweiligen Gegenwart und von seinem Wirken in Schöpfimg und Natur
sprechen. Ferner finden sich die prophetischen Erwählungstraditionen noch nicht
in der vorexilischen Prophétie, sondern erst in der eschatologischen Theologie
der spätexilischen und nachexilischen Zeit und auch dort nur in der Form
von Einzelmotiven. Vgl. dazu G. Fohrer, Prophétie und Geschichte: Studien
zur alttestamentlichen Prophétie [1945-1965] (1967), S. 265-293.

il



162 G. Fohrer, Der Mittelpunkt einer Theologie des Alten Testaments

und Wesen Gottes, wie es an sich und in seiner ganzen Fülle ist,
sondern vom Sein und Handeln Gottes in bezug auf den Menschen.
Als Mose am Sinai darum bittet, die Herrlichkeit Gottes schauen zu
dürfen, antwortet dieser (Ex. 33, 19f.): «Ich will meine ganze Güte
vor dir vorüberziehen lassen und den Namen Jahwe vor dir
ausrufen - also sein Wesen kundtun, soweit es den Menschen betrifft -,
nämlich, daß ich gnädig sein werde, wem ich gnädig bin, und mich
erbarmen werde, wessen ich mich erbarme.» Das ist Gottes Wesen
für den Menschen, wie Mose es erfahren soll: Güte, Gnade und
Erbarmen. Aber: «Du kannst mein Angesicht nicht sehen; denn kein
Mensch kann mich schauen und (dann noch) am Leben bleiben.»
Das bedeutet: Der Mensch sieht mich nicht, wie ich an sich bin.
Denn das Gesicht enthüllt die innerste Persönlichkeit, und bei Gott
bleibt diese dem Menschen verborgen. Er sieht nur dasjenige vom
Wesen Gottes, was ihn betrifft.

Das Alte Testament spricht gewöhnlich von Gott und seinem
Verhältnis zum Menschen und von der Korrelation, die zwischen
dem Handeln Gottes und der Entscheidung des Menschen besteht3.
So sagt Gott bei Jesaja:

Wenn ihr willig seid und gehorcht,
sollt ihr das Gut des Landes essen;

wenn ihr euch aber weigert und widerspenstig seid,
müßt ihr das Schwert 'fressen'4

Daraus ergibt sich eine weitere Frage : Wenn es im Alten Testament
gewöhnlich um das Verhältnis zwischen Gott und Mensch geht, ist
dann nicht der «Bund» als Ausdruck dieses Verhältnisses der Mittelpunkt

einer Theologie des Alten Testaments? Davon ist W. Eichrodt

in seinem Werk ausgegangen5. Demgegenüber ist zweierlei zu
sagen. Erstens hat die Vorstellung von einer berît in bezug auf Gott
und Israel - bei der zudem die übrige Welt noch gar nicht berücksichtigt

ist - nur in zwei Perioden der Geschichte des alttestament-
lichen Glaubens eine Rolle gespielt : zunächst während der nomadischen

Frühzeit in der Religion der Vätergötter der Patriarchen und
im Glauben Moses, der ähnlich zu verstehen ist, danach erst wieder

3 Vgl. dazu G. Fohrer, Action of God and Decision of Man in the Old
Testament: Biblical Essays 1966. Proceedings of the Ninth Meeting of «Die
Ou-Testamentiese Werkgemeenskap in Suid-Afrika», o. J. (1967), S. 31-39.

4 Oder: sollt ihr 'vom' Schwert gefressen werden.
6 W. Eichrodt, Theologie des Alten Testaments, 1 (1957e).



O. Fohrer, Der Mittelpunkt einer Theologie des Alten Testaments 163

von der deuteronomischen Theologie an. In den vielen Jahrhunderten

zwischen Mose (gegen Ende des 13. Jh.) und der deuteronomischen

Theologie (gegen Ende des 7. Jh.) hat die Vorstellung von
einer solchen berît in Glaube und Theologie Israels überhaupt keine
Rolle gespielt6. Zweitens sind das Verständnis von berît als

Verhältnisbegriff und die Übersetzung durch «Bund» wieder fraglich
geworden, wie es auch in früheren Jahrzehnten nahezu Allgemeingut
der alttestamentlichen Wissenschaft gewesen ist, daß berît nicht
«Bund» bedeute. So hat A. Jepsen dargelegt, daß bei einer berît
einer dem anderen oder zwei einander eine feierliche Zusage geben,
ein Versprechen ablegen, eine Verpflichtung übernehmen7. Noch
eindeutiger hat E. Kutsch gezeigt, daß berît die Selbstverpflichtung
und die Verpflichtung eines anderen, daneben die gegenseitige
Verpflichtung (als deren Ergebnis erst der Vertrag oder Bund
geschlossen wird) bedeutet8. «Wo Gott Subjekt der berît ist, erscheint
diese als Gottes Selbstverpflichtung in Form seiner gnädigen Zusage
oder als die Verpflichtung, die Gott dem Menschen auferlegt.»9
Beides, die zeitliche Begrenzung des Vorkommens der berît-Vor-
stellung im religiösen Bereich und die Bedeutung des Begriffs als

«Verpflichtung» im weiteren Sinne schließen die Möglichkeit aus,
einen «Bund» Gottes mit Israel als den Mittelpunkt einer Theologie
des Alten Testaments zu betrachten.

Dennoch dürfte es möglich sein, von einem Mittelpunkt der
Theologie des Alten Testaments zu sprechen. Ich erblicke ihn in zwei

Vorstellungskomplexen: Herrschaft Gottes und Gemeinschaft
zwischen Gott und Mensch. Gewiß stellen wir im Alten Testament eine
Vielzahl von religiösen und theologischen Auffassungen und große
Unterschiede zwischen den einzelnen theologischen Richtungen und
Strömungen fest. Doch Gottesherrschaft und Gottesgemeinschaft
bilden das einigende Element in der Vielheit. Beide Vorstellungs-

6 Vgl. dazu G. Fohrer, Altes Testament - «Amphiktyonie» und «Bund»?:
Theol. Lit.zeit. 91 (1966), Sp. 801-816, 893-904.

' A. Jepsen, Berith, ein Beitrag zur Erfassung einer alttestamentlichen
Denkform: Verbannung und Heimkehr. Festschrift W. Rudolph (1961),
S. 161-179.

8 E. Kutsch, Gesetz und Gnade, Probleme des alttestamentlichen
Bundesbegriffs: Zs. atl. Wiss. 79 (1967), S. 18-35; Der Begriff rV73 in vor-
deuteronomischer Zeit: Das ferne und nahe Wort. Festschrift L. Rost (1967),
S. 133-143.

9 Kutsch (A. 8), S. 34.



164 O. Fohrer, Der Mittelpunkt einer Theologie des Alten Testaments

komplexe sind miteinander verbunden und gehören wie die zwei
Pole einer Ellipse zusammen.

2.

Einige Beispiele sollen das gemeinsame Vorkommen der beiden

Vorstellungskomplexe zeigen und erläutern.
1. Der dritte Teil von Ps. 62 (V. 10-13), eines Vertrauensliedes

des einzelnen, ist in der Art der Weisheitsdichtung gehalten und will
aus dem vorher Gesagten eine allgemein geltende Lehre ziehen. Der
Dichter des Psalms denkt geradezu systematisch, und seine Worte
sind sorgfältig überlegt. Das wird auch daran deutlich, daß er am
Schluß einen Zahlenspruch verwendet, in dem er als göttliche
Offenbarung zwei Dinge aufzählt, die zusammengehören:

Eins hat Gott gesprochen,
zwei waren es, die ich hörte :

daß die Macht ('oz) Gottes ist
und dein, Herr, die Verbundenheit (häsäd)10.

Die Stellung dieser Verse am Schluß des Psalms ist beachtenswert.
In ihnen beschreibt der Dichter, worauf sich sein Vertrauen auf Gott
gründet. Er ist in seiner theologischen Reflexion zu der Einsicht
gelangt, daß sowohl Gottes Macht als Grundlage seines Herrschens
als auch seine Verbundenheit in seinem Handeln am Menschen wirksam

sind. Der gesamte Inhalt des Verhältnisses zwischen Gott und
Mensch wird durch diese beiden zusammengehörigen Vorstellungen
erfaßt. Dabei ist es von Belang, daß zum Ausdruck dessen ein
Zahlenspruch verwendet wird. Denn die darin erfolgende Aufzählung

ist zugleich eine Koordination und drückt die Zusammengehörigkeit

beider Aussagen aus. Die eine ohne die andere oder die

Unterordnung der einen unter die andere würde für den Dichter
10 Für diese Bedeutung vgl. N. Glueck, Das Wort hesed im alttestament-

lichen Sprachgebrauch als menschliche und göttliche gemeinschaftsgemäße
Verhaltensweise (19612); daher L. Köhler-W. Baumgartner, Lexicon in
Veteris Testamenti libros (1953): «d. Verhalten gegenüber Andern, zu denen
man im Verwandtscliafts-, Freundschafts-, Gast-, Zugehörigkeits- oder
Dienst-Verhältnis steht, die Gemeinschaftspflicht, Verbundenheit, Solidarität.»

Weitere Lit. bei G. Fohrer, Umkehr und Erlösung beim Propheten
Hosea: Theol. Zeitschr. 11 (1955), S. 161-185, Anm. 15, Studien (A. 2),
S. 222-241.



G. Fohrer, Der Mittelpunkt einer Theologie des Alten Testaments 165

keine angemessene Bestimmung des Inhaltes seines Glaubens
darstellen.

2. In Ps. 66 sind die beiden Vorstellungskomplexe lockerer
miteinander verbunden. Der Psalm geht von den wunderbaren und
furchtbaren Taten aus, die Gott in der Fülle seiner Macht in den

Tagen Moses und Josuas und bei der Rettung aus dem babylonischen

Exil getan und die er weiterhin tun wird - er, der durch seine

Kraft ewig herrscht (mël) (V. 7). Seine Herrschaftstaten aber
geschehen wegen des Gemeinschaftsverhältnisses, in dem er mit Israel
steht. Das gleiche drückt im zweiten Teil des Psalms das Danklied
eines einzelnen aus, der in seinem Leben eine ebensolche wunderbare
Herrschaftstat erlebt hat, die ihn aus der Not rettete. Denn, so

sagt er :

Gepriesen sei Gott,
der nicht genommen hat

' ' seine Verbundenheit (häsäd) von mir11!

So sind Herrschaft Gottes und Gemeinschaft mit Gott wieder
miteinander verbunden.

3. Ein weiteres Beispiel liegt in Ps. 100, 2 vor:
Erkennt, daß Jahwe Gott ist!

Er hat uns geschaffen, wir sind sein ;

wir sind sein Volk und die Schafe seiner Weide.

Gott ist der Schöpfer, der Israel - und den Menschen überhaupt -
gemacht hat. Darum ist er sein Herr, von dem Israel abhängig und
auf den es angewiesen ist. Eng verknüpft damit ist der Gedanke der
Verbundenheit: sein Volk und die Schafe seiner Weide. Beides
gehört zusammen : einerseits Gottes Herrschaft und die Abhängigkeit
des Menschen von ihm, andererseits die Hinwendung Gottes zum
Menschen und die Gemeinschaft mit ihm.

4. Auf dieser Grundlage wird die Argumentation verständlich,
die Arnos gegenüber einem Einwand gegen seine Gerichtsbotschaft
gebraucht :

Nur euch habe ich «erkannt»
von allen Geschlechtern der Erde

Darum will ich an euch ahnden
alle eure Sünden! (Am. 3, 2)

11 Die Worte «mein Gebet und» müssen wohl als späterer Zusatz gelten.



166 O. Fohrer, Der Mittelpunkt einer Theologie des Alten Testaments

Der Einwand, den Arnos aufgreift, geht von dem engen Verhältnis
aus, in das Gott zu Israel getreten ist. Allerdings umschreibt das

Wort «erkennen» als Übersetzung von jdc dieses Verhältnis höchst
unvollkommen, weil das hebräische Verb geradezu ein Vorläufer für
das später verwendete Verb bhr «erwählen» ist und eine persönliche
Gemeinschaft bis zum Geschlechtsverkehr bezeichnen kann. Daher
läßt sich der erste Langvers auch folgendermaßen wiedergeben :

Gewiß, ihr seid mein «auserwähltes Volk»
auf Erden12.

Freilich kommt dann der in dem Verb enthaltene Aspekt der
persönlichen Gemeinschaft zu kurz. Angemessener wäre der Begriff
«vertraut sein» oder «Gemeinschaft haben»:

Nur mit euch bin ich vertraut (habe ich Gemeinschaft)
von allen Geschlechtern der Erde?

Diesem Vertrautsein stellt Arnos das Herrscherrecht Gottes an die
Seite, alle Sünden zu ahnden.

5. In umgekehrter Weise geht Hos. 5,15-6,6 von der Strafe
aus und fordert vom Volke an Stelle eines kultischen Bußliedes und
der dargebrachten Opfer, daß Israel die rechte Gemeinschaft mit
Gott wiederherstellen soll :

Verbundenheit (häsäd) will ich und keine Schlachtopfer,
Gottesgemeinschaft (dä'ät 'Hohim), keine Brandopfer (Hos. 6, 6).

3.

a) Nach den Beispielen für die Doppelheit von Gottesherrschaft
und Gottesgemeinschaft sollen nunmehr die beiden Vorstellungskomplexe

im einzelnen beleuchtet werden, zuerst derjenige der
Herrschaft Gottes.

Das erste Gebot des Dekalogs «Du sollst keinen anderen Gott
haben»13 setzt nicht voraus, daß es lediglich den einen Gott gibt und
daß alle anderen Götter nur Wahngebilde und Nichtse sind, wie es

von Deuterojesaja an zum anerkannten Grundsatz der alttestament-

12 E. Balla, Die Botschaft der Propheten (1959), S. 85.
13 Das jetzt den Satz schließende «neben mir» bzw. «gegen mich» ist eine

spätere Erweiterung.



O. Fohrer, Der Mittelpunkt einer Theologie des Alten Testaments 167

liehen Theologie geworden ist. Vielmehr geht das erste Gebot davon
aus, daß die fremden Götter als wirkliche Mächte existieren und daß
ihre Existenz eine ständige Versuchung dazu bildet, vom eigenen
Gott abzufallen und ihnen zu dienen. Für das ältere Israel gilt dies
in erster Linie von dem faszinierenden Vitalismus der kanaanäi-
schen Religion, die die Fruchtbarkeit des Ackers, die Zeugung neuen
Lebens und die Bezwingung des Schicksals durch begeisternden
Rausch und gesteigertes Lebensgefühl versprach. Dem tritt das

erste Gebot entgegen, das geradezu das Muster eines Verbots der

Verehrung anderer Götter darstellt. In ihm spricht sich der
ausschließliche Herrschaftsanspruch Gottes als der allein anzuerkennende

Herrschaftsanspruch überhaupt aus.
Ob dieses Gebot nun aus der Zeit Moses stammt oder nicht - auf

jeden Fall durchzieht der Widerstreit zwischen der unbedingten
Forderung auf die alleinige Anerkennung des göttlichen Herrn und
ihrer Bedrohung durch die andersartige politische und kulturelle
Wirklichkeit Palästinas die religiöse Geschichte Israels. Die
Einwirkungen anderer Kulturen und Religionen haben sowohl zu
schweren Gefährdungen als auch zu immer neuen Präzisierungen des

Gedankens der ausschließlichen Herrschaft Gottes geführt.
Einmal wird Gottes Walten als Herrscher betont, indem man ihn

als Herrn der Zebaot bezeichnet. Diese «Heere» sind doch wohl die
Wesen der göttlichen Sphäre, darunter depotenzierte Götter, die
ihm dienen. Sie treten als sein Kriegsheer in Jos. 5, 14 auf, als seine

Boten, sein Hofstaat und seine Ratsversammlung in I Reg. 22,
19 ff. und Hi. 1-2, als die Sarafen, die seinen Thron umschweben
und ihn besingen, in Jes. 6, 2f., und als die Keruben, die seinen
Thron durch die Welt tragen, in Ez. 1, 5ff. Werden ihm auf diese
Weise alle Wesen der göttlichen Sphäre untergeordnet, so wählen
die Propheten gern die Bezeichnung «Jahwe Zebaot», wenn sie die

ganze Machtfülle ihres Gottes betonen wollen, und verkündet Deu-
terojesaja, daß lediglich dieser eine Gott von Ewigkeit zu Ewigkeit
existiert und daß alle anderen, die man Götter nennt, bloß
Erfindungen von Menschen sind. Es gibt nur diesen einen Gott, daher
auch nur seinen Herrschaftsanspruch

Ferner wird die Herrschermacht Gottes auf der Erde ausgeweitet,
als man erkennt, daß er nicht erst im Falle der Not vom Gottesberg
nach Palästina eilt, um Israel im Kampf gegen seine Feinde zu helfen,

sondern daß er ständig im Bereich der natürlichen Fruchtbar-



168 G. Fohrer, Der Mittelpunkt einer Theologie des Alten Testaments

keit wirkt. Die Verfügungsgewalt darüber wird dem kanaanäischen
Gott Baal abgesprochen. Es ist Elia, der dies mit besonderem Nachdruck

tut und der den Herrschaftsanspruch seines Gottes kräftig
betont. Die letzte Folgerung ist dessen Anerkennung als Schöpfer
von Welt und Mensch, so daß Ps. 8, 2 ihn deswegen als Herrscher
voller Hoheit besingt, dessen Name auf der ganzen Erde mächtig
ist. Da der Name das Wesen beschreibt, soweit es durch den Namen
kundgetan wird, bedeutet dies: Gottes Wesen, soweit es für den
Menschen erkennbar ist, ist sein Herrschertum über die Welt. Darum

sollen im folgenden einige Aspekte dieses Herrschertums kurz
erläutert werden.

1. Gott ist ein 5el qänna', ein eifernder, nicht ein eifersüchtiger
Gott. Denn der Ausdruck bezeichnet ursprünglich das Behaupten
der eigenen Rechte unter Ausschluß anderer Ansprüche oder gegenüber

anderen angeblichen Rechten. Ebenso verhält es sich bei der

Anwendung auf Gott : Er ist ein Gott, der seine Herrschaft mit
keinem anderen teilen will - weder mit Menschen noch mit einem anderen

Gott. Er fordert für sich allein die Anerkennung seiner
Herrschaft; darauf hat er ein unbezweifelbares Recht, das gewöhnlich
mit der Rettung Israels aus Ägypten begründet wird. Insgesamt
charakterisiert der Ausdruck die Energie der göttlichen Forderung
und stellt zwar nicht den ältesten, wohl aber den treffendsten
Begriff für den Herrscherwillen Gottes dar.

2. Neben dem Eifern steht in Jos. 24, 19 und Ez. 39, 25 die
Heiligkeit Gottes. Sie ist eine andere Seite seines Rechtseifers, der sich
auf die Durchsetzung seines Herrschaftswillens richtet und der sich
bei dem «Heiligen Israels» scharf auf Israel konzentriert. In sehr
umfassender Weise verwendet Jes. 6 - der Bericht über die
Berufung des Propheten - den Begriff «heilig». Der Gesang der Sarafen
bekundet a) die Unnahbarkeit des göttlichen Herrschers, seine
Verschiedenheit von allem Geschöpflichen, seine Erhabenheit, Unbe-
dingtheit und Ausschließlichkeit und b) seine die Welt
durchdringende und erfüllende Macht, seine schlechthinnige Weltmächtigkeit,

da sein kabod («Herrlichkeit»), der die Erde füllt, ursprünglich

seine «Schwere» oder «Wucht» ist. Dazu tritt, daß c) Jesaja die

Heiligkeit als ethische Willensmacht erfährt, die im ganzen menschlichen

Leben herrschen will, so daß der sündige Mensch erkennt:
«Weh mir, ich bin verloren!» Wenn Jesaja ferner den Menschen als
«Fleisch» bezeichnet - irdisch, vergänglich, ohnmächtig, kraftlos -



Gr. Fohrer, Der Mittelpunkt einer Theologie des Alten Testaments 169

und Gott durch «Geist» - absolute und wirkende Kraft und Macht -
gekennzeichnet sieht (Jes. 31, 3), dann ist der Begriff «Geist» nahezu

gleichbedeutend mit der dreifachen Heiligkeit Gottes, die er im
Berufungserlebnis erfahren hat. Er bezeichnet den grundsätzlichen
Unterschied zu allem Nichtgöttlichen, dem Fleisch, die wirkende
Macht Gottes in der Welt, die die Sünder straft, und die Richtung
auf ein religiös-ethisches Ziel, die Anerkennung der göttlichen
Weltherrschaft durch den Menschen.

3. Zur ausdrücklichen Bezeichnung des Herrschens wird das Verb
msl verwendet, so in dem Satz Gideons: «Ich will nicht über euch

herrschen, und mein Sohn soll nicht über euch herrschen; Jahwe
soll über euch herrschen» (Ri. 8, 23). Die verhältnismäßig schmale

Grundlage, die dieses Verb bietet, wird durch das Verb spt
verbreitert. Wenn spt mit Jahwe als Subjekt gebraucht wird, vor allem
in den Psalmen, dann bedeutet es gewöhnlich nicht «richten»,
sondern «herrschen»14. Das Richten gehört zu den Tätigkeiten des

Herrschers.
4. Außerdem sind die Titel «König» und «Hirt» zu nennen.

Obwohl der Königstitel zum erstenmal von Jesaja erwähnt wird (Jes.

6, 5), ist er sicher älter, zumal der Prophet ihn so selbstverständlich
gebraucht, wie es mit einem längst bekannten Ausdruck geschieht.
Tatsächlich ist der Titel ein Erbe Kanaans, wo vom Königtum Eis
und Baals über die Götter gesprochen wurde15. Im Alten Testament

besteht ein Zusammenhang zwischen dem Titel «König» für
Gott, der Bezeichnung Jahwe Zebaot und der Lade als seiner
Repräsentation (Jes. 6, 5; Jer. 46, 18; 48, 15; 51, 57; Ps. 24, 9f.),
außerdem im Blick auf Jerusalem (Jes. 52, 7 ; Jer. 8, 19). Diese

Zusammenhänge legen die Annahme nahe, daß der Königstitel zur
Zeit Salomos oder bald danach auf Jahwe übertragen worden ist.
Jedoch bezeichnet er nicht mehr die Herrschaft über die Götter wie
im kanaanäischen Bereich, sondern Gottes Herrschaft über Israel,
also über Menschen, und zwar sowohl seine Macht und Verfügungs-

14 Vgl. dazu I. H. Eybers, Die Semitiese Stam sh-p-t (Diss. Pretoria 1955) ;

The Stem s-p-t in the Psalms : Studies on the Psalms. Die Ou Testamentiese
Werkgemeenskap in Suid-Afrika 1963 (1963), S. 58-63; F. C. Fensham, The
Judges and Ancient Israelite Jurisprudence, ebd. 1959 (1959), S. 15-22;
A. van Selms, The Title «Judge», ebd., S. 41-50; W. Richter, Zu den «Richtern

Israels»: Zs. atl. Wiss. 77 (1965), S. 40-71.
16 Vgl. W. H. Schmidt, Königtum Gottes in Ugarit und Israel (19662).



170 G. Fohrer, Der Mittelpunkt einer Theologie des Alten Testaments

gewalt als auch seinen Schutz und seine Fürsorge. Dagegen ist das
Bild oder der Titel des Hirten wegen seiner ursprünglichen Verwendung

für den sumerischen König oder Gott Dumuzi und sodann für
den irdischen König erst gegen Ende des 7. Jahrhunderts häufiger
als Bezeichnung für Gott gebraucht worden. Dieser Begriff bezeichnet

den Schutz und die Hilfe, die dem Herrscher als Aufgabe und
Vorbild vor Augen gehalten werden.

b) Neben der Gottesherrschaft bildet die Gemeinschaft mit Gott
den zweiten Pol. Damit ist die erlebbare und für das Alte Testament
auch erlebte Wirklichkeit einer unmittelbaren Gemeinschaft
zwischen Gott, dem Herrscher, und dem Menschen in dieser seiner Welt
gemeint. Das Verhältnis ist freilich weder naturgegeben und die
typische Äußerung der israelitischen Seele noch der israelitischen
Volksreligion als solcher inhärent und aus ihr und ihrer nomadischen

Vorzeit herausgewachsen. Vielmehr wird es gewöhnlich auf
die Offenbarung Gottes gegründet, die durch Mose und die Propheten

vermittelt wird. Vier wichtige Aspekte solcher Gemeinschaft
sind zu erwähnen.

1. Der Mensch wird als imago Dei bezeichnet, geschaffen als ein
Bild und nach der Ähnlichkeit Gottes (Gen. 1, 26f.). Diese theologische

Terminologie der Priesterschaft soll einerseits eine unmittelbare

positive Beziehung der Gemeinschaft umschreiben, andererseits

jede Gleichheit oder Vermischung von Gott und Mensch
ausschließen. Eine Folge jener Gemeinschaft ist es dann, daß der
Mensch an der Herrschaft Gottes beteiligt, nämlich mit der
Herrschaft über die Erde beauftragt wird.

2. Vor allem S. Mowinckel hat auf die Bedeutung des Ausdrucks
däcät 'älohim hingewiesen16: «Erkennen» bedeutet im Alten Testament

das intime Vertrautsein mit dem Charakter, der Denkweise,
der Seele eines anderen. «Gott erkennen» bedeutet demgemäß: in
einem persönlichen und gegenseitigen Verhältnis des Vertrautseins,
in einem Gemeinschaftsverhältnis mit ihm stehen, so daß man
dadurch die Richtung, die Qualität, den Inhalt und die Direktive des

eigenen Lebens erhält. Es bedeutet eine Herzenskenntnis, die das

16 S. Mowinckel, Die Erkenntnis Gottes bei den alttestamentlichen
Propheten (1941). Weitere Lit. in dem in Anm. 10 angeführten Aufsatz von G.

Fohrer, Anm. 16.



G. Fohrer, Der Mittelpunkt einer Theologie des Alten Testaments 171

Herz des Menschen fordert (Deut. 6, 5) ; sie fordert die Anerkennung
Gottes im ganzen Leben (Mi. 6, 8).

3. Von da aus erklärt sich die personale Struktur des alttesta-
mentlichen Glaubens: das Wissen um oder das Vertrauen auf die

Führung durch Gott, z.B. in den Klage- und Dankpsalmen; die

personale Art der Ethik gemäß den apodiktisch formulierten
Lebens- und Verhaltensregeln, die den Einzelmenschen anreden; die
innere Auseinandersetzung mit der Not und Bedrohung des Lebens
in den Psalmen und im Buche Hiob ; die personale Art des Glaubens
an Gott als den Schöpfer, der stets zum Menschen in Beziehung
gesetzt wird17.

4. Der Gedanke der Gemeinschaft mit Gott wirkt sogar in die

Opferpraxis hinein. Das Schlachtopfer ist das Mahl einer Gemeinschaft

von Menschen, bei dem zugleich der wertvollste Teil des

geopferten Tiers Gott dargebracht wird, so daß dieser ebenfalls am
Mahl teilnimmt. So bekundet oder bewirkt das Schlachtopfer die
Gemeinschaft der teilnehmenden Menschen miteinander und die
Gemeinschaft dieser Gruppe mit Gott.

4.

Schließlich ergeben sich zwei Folgeningen, wenn man von
Gottesherrschaft und Gottesgemeinschaft als dem Mittelpunkt einer
Theologie des Alten Testaments ausgeht.

1. Auf dieser Grundlage wird eine Theologie des Alten und des

Neuen Testaments als eine biblische Theologie möglich. Wie Jesus

zur Umkehr ruft, weil die Gottesherrschaft im Anbruch ist, so kann
man sagen, daß das Ganze der Verkündigung Jesu, der Apostel und
des Neuen Testaments insgesamt die Botschaft von der Gottesherrschaft

ist18. Damit verbindet sich der Gedanke der Herrschaft
Christi. Das Neue Testament spricht aber ebenso von der Gemeinschaft

mit Gott, mit Christus und von der darin begründeten
Gemeinschaft der Glaubenden miteinander. Altes und Neues Testament

stehen zueinander also nicht im Verhältnis von Verheißung

17 Vgl. im einzelnen G. Fohrer, The Personal Structure of Biblical Faith:
The Fourth World Congress of Jewish Studies, Papers, 1 (1967), S. 161-166

18 K. L. Schmidt, Theol. Wort., 1 (1933), S. 584.



172 G. Fohrer, Der Mittelpunkt einer Theologie des Alten Testaments

und Erfüllung oder von Scheitern und Verwirklichung, sondern im
Verhältnis von Beginn und Fortsetzung. Von der beiden gemeinsamen,

gesamthiblischen Botschaft der Gottesherrschaft und
Gottesgemeinschaft aus läßt sich eine biblische Theologie entwerfen.

2. Das Alte Testament ist und bleibt wichtig als nähere Ausführung

der gesamtbiblischen Botschaft und des durch sie geforderten
Glaubens sowie als Erläuterung des Sinnes des menschlichen Daseins

vor Gott und in einer nach wie vor bestehenden Welt. Es ist
beispielhaft für ein Leben in der zweifachen Beziehung zur
Gottesherrschaft und Gottesgemeinschaft. Es ist auch für den Christen
unentbehrlich, weil dort ein solches Leben in Gelingen und
Versagen vorgelebt wird. Auf dieser Grundlage brauchen wir das Alte
Testament weder abzuwerten noch umzudeuten, sondern können es

in seiner Eigenart ernst nehmen.
Georg Fohrer, Erlangen


	Der Mittelpunkt einer Theologie des Alten Testaments

