
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 24 (1968)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


124 O.Michel, «Ich komme» (Jos. Bell. III, 400)

Bezugnahme auf die Prophétie ist allein nicht ausschlaggebend: sie tritt in
den Dienst eines Menschen, der aus einer geschichtlichen Krise einen
entscheidenden Schluß zieht, der sein Schicksal wendet.

Die Frage bleibt offen, ob das präsentische pKuu (Bell. III, 400; Orig. c. Cels.

VII, 9, p. 161, 6ff.) als Aussageform nicht sehr ursprünglich und aktualisiert
ist : Man erinnert sich an perf. präsens im Aramäischen (rPTlRtîiN àirecJTci\r|v

«Gott schickt mich») und an das Problem der synoptischen r|X6ov-Aus-
sagen3. Es scheint mir, daß in den Evangelien vielfach reflektierte und
interpretierende Aussagen vorliegen, die auf eine frühere aktualisierte Redeform
zurückweisen. Es ist zwar bedenklich, die rjXOov-Aussagen einfach präsential
im aramäischen Sinn zu deuten, aber es liegt doch nahe, die aktualisierte
aramäische und hellenistische Präsensfassimg an den Anfang der
Entwicklung zu legen. Otto Michel, Tübingen

3 J. Jeremias, Jesu Verheißimg für die Völker (1956), S. 23.

Rezensionen

Paul Barguet (éd.), Le livre des morts des anciens égyptiens. Introduction,
traduction, commentaire. Collection «Littératures anciennes de Proche
Orient», 1. Paris, Les Éditions du Cerf, 1967. 312 S. Fr. 58.20.

Unter dem Patronat der École Biblique in Jerusalem beginnt in den
Éditions du Cerf eine neue Reihe zu erscheinen; ihr Gegenstand ist die
literarische Hinterlassenschaft der alten Kulturen des Vorderen Orients. In
dieser sehr weit angelegten Reihe haben sich die Herausgeber die Aufgabe
gestellt, die bedeutendsten Werke dieses Kulturraums nun auch einem
größeren Kreise wissenschaftlich Interessierter zu erschließen. Als erster
Band darf hier das ägyptische Totenbuch in der Übersetzung und
Kommentierung durch Paul Barguet, Professor an der Universität Lyon, angezeigt

werden.
Es gibt gewiß zahlreiche Veröffentlichungen zu Einzelfragen des

Totenbuches, ihre Zahl entspricht durchaus der Bedeutung des Totenbuches für
das Verständnis der religiösen Vorstellungswelt Ägyptens. Wenn aber in der
Einleitung dieser Ausgabe darauf hingewiesen wird, daß seit 1882 (Pierret)
keine neue französische Übersetzung mehr erschienen ist, so gilt das fast
genau so für den deutschen Sprachraum. Man könnte zwar auf die
Übersetzung und Kommentierung des Amduat durch Erik Hornung (1963)
hinweisen, aber dabei handelt es sich doch um eine andere Literaturart. Die
Urkunden zur Religion des alten Ägypten, die Roeder 1915 herausgegeben hat,
sind heute auch nur noch schwer zugänglich, bieten zudem nur eine Auswahl.
Die geläufigen Sammlungen der Texte des Alten Orient (Greßmaim, Prit-
chard) beschränken sich ja auf die Wiedergabe des 125. Kapitels, des
Bekenntnisses des Verstorbenen vor dem Totenrichter.



Rezensionen 125

Ist also schon aus diesem Grunde auch für uns Theologen diese Ausgabe
sehr erfreulich, so liegt ihre eigentliche Bedeutung nun zugleich in der
Kommentierung und der Darstellung der Probleme, die mit der Totenbuch-
literatur überhaupt gegeben sind. In einer straffen, aber doch ausführlichen
Einleitung werden die geschichtlichen wie die religionsgeschichtlichen Fragen
dargestellt ; wie sie sich einerseits aus der Entwicklungslinie von Pyramiden -

und Sargtexten bis hin zum Totenbuch ergeben; andererseits aus den
verschiedenen Abschriften und Rezensionen, in der diese Literatur erhalten ist.
Sie werden ja deutlich an dem Unterschied zwischen den Texten des Neuen
Reiches, der sogenannten thebanischen Redaktion, und der Spätzeit,
saitischen Redaktion. Da die Textgestalt einem ständigen Wechsel unterworfen
war, hat die Übersetzungnicht aufdie Gestalt eineseinzigen Papyrus abgestellt,
sondern hat sich darum bemüht, aus verschiedenen Texten und Redaktionen
von unterschiedlichem Wert den zuverlässigsten Text herauszustellen, soweit
er überhaupt zu erreichen ist. In der Darstellung wird jeder der fünf
Hauptabschnitte des Werkes durch eine kurze Übersicht eingeleitet, die ihrerseits
schon eine Art Kommentar darstellt; diese Kommentierung wird durch die
textkritischen und exegetischen Anmerkungen, die der Übersetzimg der
einzelnen Paragraphen beigegeben sind, vertieft. Eine besondere Erwähnung
verdient aber die Beigabe der Zeichnungen zu den einzelnen Kapiteln, die
für das Verständnis des Inhaltes wichtig sind und die dem Totenbuch ja den
besonderen Ruhm des «plus ancien livre illustré du monde» eingetragen
haben. Sie sind nach verschiedenen Texten im Louvre von Mue Françoise le
Saout gezeichnet und scheinen wohl in der Lage, einen nachhaltigen Eindruck
von der Anlage und Art eines Totenbuches zu vermitteln, soweit das beim
notwendigen Verzieht auf Farben möglich ist. Eine ausführliche Bibliographie

und ein Register runden die Ausgabe ab.
Die Fragen, die diese Anlage an die technische Ausgestaltung stellen, sind

mit großer Sorgfalt und glücklich gelöst. Hervorzuheben ist der verhältnismäßig

billige Preis für dieses Buch. So ist ein Werk entstanden, das man mit
Freude und dankbarer Anerkennung, ebenso für die schwierige Arbeit, die
geleistet wurde, wie für die Hilfe, die man daraus empfängt, zur Hand
nimmt und über dem man schon gespannt und mit Freude auf die nächsten
Bände wartet. Hans Joachim Stoebe, Basel

The Saviour God. Comparative Studies in the Concept of Salvation, presented to

Edwin Oliver James. Edited by S. G. F. Brandon. Manchester,
Manchester University Press, 1963. S. XXII + 242. £ 1.17.6.

Zu Ehren des nunmehr 75jährigen Londoner Religionshistorikers erscheint
diese stattliche Festschrift, mit deren Inhalt wir uns kurz befassen wollen.
Wir erhalten einen kurzen Lebenslauf des Jubilars durch S. H. Hooke : «E. O.
James, an Appréciation» (S. IX-XII), begleitet von einem Katalog seiner
wichtigsten Werke (S. XIII-XXII). C. J. Bleeker zeigt uns «Isis as Saviour
Goddess» (S. 1—16), und zwar indem sie das Leben sowohl bringt (die
Wiedererweckung Osiris') als auch spendet (die Geburt des Horus, Sohn des Osiris).



126 Rezensionen

S. G. F. Brandon schreibt über «The Ritual Technique of Salvation in the
Ancient Near East» (S. 17-36), die in Ägypten durch den Osiris-Kult, im
Zweistromland durch das Tammuz-Ritual entwickelt wurde. A. Breiich,
«Politeismo e soteriologia» (S. 37-50) behandelt den nicht-polytheistischen
Charakter der großen Heilsreligionen und den Gebrauch des Titels «Heilsgott»

auch innerhalb des Polytheismus. Nach ihm kennt der Polytheismus
eigentlich, vor dem Einbruch ihm fremder Begriffe, das Heil nicht. F. F.
Bruce, «Our God and Saviour. A Recurring Biblical Pattern» (S. 51-66)
analysiert diesen Spruch im Alten und Neuen Testament. E. Conze behandelt
verschiedene «Buddhist Saviours» (S. 67-82). A. Duchesne-Guillemin, «Some

Aspects ofAnthropomorphism » (S.83-96). untersucht die Gottesebenbildlich-
keit im alten Iran, an Hand des Mikrokosmos-Begriffes. H. D. Lewis, «The
Idea of Creation and Salvation» (S. 97-116) zeigt die Verbindung dieser beiden

Begriffe. E. C. Parrinder untersucht «An African Saviour God» bei den
west-nigerianischen Yoruba (S. 117-128). A. M. Schimmel, «The Veneration
of the Prophet Muhammad as Reflected in Sindhi Poetry» (S. 129-143)
beschreibt dieses grundsätzliche Element islamischer Frömmigkeit im östlichen
Mahometismus. M. Simon bringt «Remarques sur la sotériologie du Nouveau
Testament» (S.144-159), betont die Verankerung in der Geschichte der neu-
testamentlichen Botschaft und bestreitet die Möglichkeit, die Auferstehung
der Toten dem Begriff der Unsterblichkeit der Seele scharf getrennt
gegenüberzustellen. N. Smart, «The Work of Buddha and the Work of Christ»
(S. 160-173) zeigt das Auseinanderklaffen dieser beiden, sonst viel Gemeinsames

enthaltenden Bewegungen am Begriff der Sünde und der Schuld und
in der Exklusivität und Geschichtlichkeit des Christentums. D. H. Smith
studiert «Saviour Gods in Chinese Religion» (S. 174-190) und J. M. Watt
«The Muslim Yearning for a Saviour. Aspects of Early cAbbasid Shicism»
(S. 191-294). Aus der Feder G. Widengrens erhalten wir «Baptism and
Enthronement in some Jewish-Christian Gnostic Documents» (S. 205-217),
worin der Verfasser sein altes Thema in verschiedenen gnostischen Schriften
verfolgt. R. C. Zaehner, «Salvation in the Mahäbärata» untersucht den
hinduistischen Begriff von moksha, der dem christlichen Heilsbegriff am
nächsten kommt (S. 218-225).

Der Band überspannt also mehrere Gebiete und bietet ein reiches Wissen
auf der Ebene der besten britischen und nichtbritischen religionsgeschichtlichen

Tradition. An manchen Orten wird versucht, den Dialog zwischen dem
jüdischen oder christlichen Glauben und den Religionen wieder aufzunehmen,
was auch einen großen Reiz hat. J. Alberto Soggin, Rom

D. Winton Thomas (ed.), Archaeology and Old Testament Study. Jubilee
Volume of the Society for Old Testament Study 1917-1967. Oxford, Clarendon

Press, 1967. xxxvii + 494 S., 19 Bildtafeln, 12 Karten, 1 Zeittafel.
Sh. 75/-.

Die blühende Gesellschaft der Alttestamentler war immer jubiläumsfreudig,

und so hat die jetzt vorliegende Festschrift auch mehrere bekannte



Rezensionen 127

Vorgänger1. Für die Herausgeber war aber nicht die Feierlichkeit, sondern
die Nützlichkeit der Veröffentlichungen maßgebend, wie es bei den
jährlichen Bibliographien der Gesellschaft deutlich ist2.

Thomas ergänzt hier seine Sammelausgabe altorientalischer Dokumente3
durch Sammelberichte über vorderorientalische Ausgrabungsstätten. Sechzehn

erfahrene Theologen und Archäologen in Großbritannien bilden ein
Verfasserteam, das von fünf Experten aus Amerika, drei aus Palästina, zwei
aus Frankreich und einem aus Deutschland verstärkt wird. In gedrängter
Form werden zunächst gewisse Aspekte des Materials aus einigen
Fundstätten in Ägypten, Babylonien, Kleinasien und Syrien behandelt (S. 1—167),

dann folgen ausführlichere Berichte über die wichtigsten archäologischen
Regionen in Palästina (S. 169-455). Während das Motto the Truth of the
Bible im naiven Sinne abgelehnt wird, hebt der Herausgeber mit Recht die
enorme indirekte Bedeutung der Entdeckungen für das Verständnis der
Bibel hervor (S. xxvii). Das prächtig illustrierte und sorgfältig redigierte
Buch ist von erstrangigen Kennern für gewöhnliche Leser geschrieben und
tut uns in diesem Rahmen einen großen Dienst, zumal es bibliographisches
und kartographisches Material zum Weiterstudium enthält.

Bo Reiche, Beisel

H. H. Rowley, Worship in Ancient Israel. Its Forms and Meaning. (Edward
Cadbury Lectures Delivered in the University of Birmingham.) London,
The Society for Promoting Christian Knowledge, 1967. XVT + 307 S.
Sh. 42.-.

Dieses jüngste Buch des mm 77jährigen Altmeisters der englischen Alt-
testamentler ging aus Vorlesungen hervor, die er im Frühjahr 1965 an der
Universität Birmingham gehalten hat. Der Text blieb für den Druck fast
unverändert ; es wurden jedoch Fußnoten hinzugefügt, die «some of the material
on which the lectures were based» dem Leser mitteilen sollen (Preface
S. IXf.). Es muß hier nicht ausgeführt werden, was das bei einem Mann wie
H. H. Rowley bedeutet. Eine wahre Fundgrube ist dieses Buch nun
geworden, das mit seinen oft mehr als die halbe Seite umfassenden Literatmangaben

und Einzelauseinandersetzungen zu vielen Problemen Stellung
nimmt und verläßliche und solide Auskunft erteilt. Überall verspürt man die
Hand eines Mannes, der seit Jahren mit vielerlei Literatm zu einschlägigen

1 A. S. Peake (ed.), The People and the Book (1925); H. W. Robinson
(ed.), Record and Revelation (1938) ; H. H. Rowley (ed.), The Old Testament
and Modern Study (1951); D. W. Thomas (ed.), Documents from Old Testament

Times (1958).
2 Im nächsten Heft besprochen.
3 Thomas (A. 1), Documents.



128 Rezensionen

Fragen umzugehen gewohnt ist und nach sorgfältiger Abwägung vieler
Meinungen sein eigenes Urteil in wohlbegründeter Weise fällt. Dadurch
entsteht ein Gesamtbild, das in imponierender Größe «worship in aneient
Israel» darstellt.

Es geht um nichts weniger als um die Darstellung der Formen und des
Sinnes gottesdienstlichen Handelns und um die Schilderung der diese
speisenden Frömmigkeit in einem Zeitraum von über anderthalbtausend
Jahren. Der erste Teil beginnt mit der Gottesverehrung der Patriarchen
(S. 1-36). Er wird fortgesetzt durch die Ausführungen über die Zeit «from
the Exodus to the founding of the temple» (S. 37-70), die in der Hauptsache
die äußerst wichtige Mosezeit zum Inhalt haben, aber auch die Probleme der
Richterzeit behandeln. Es folgen: 3) «the temple and its place in worship»
(S. 71-110), 4) «the forms and meaning of sacrifice» (S. 111-143), 5) «the
prophets and the cuit» (S. 144-175) und 6) «psalmody and music» (S. 176-
212).

Es ist unmöglich, Einzelfragen zu näherer Beleuchtung herauszugreifen.
Den Kapitelüberschriften ist anzumerken, wo der Schwerpunkt der
Ausführungen Rowley's liegt und worin er sich von dem Buche von H.-J. Kraus
mit dem fast gleichlautenden Titel (Gottesdienst in Israel. Grundriß einer
Geschichte des alttestamentlichen Gottesdienstes, 21962) unterscheidet.
Dieser behandelt die einzelnen Themen in systematischer Weise, während
H. H. Rowley den geschichtlichen Ablauf zum Ausgangspunkt nimmt.
Immer wird dabei die ganze Breite des Materials, auch außerisraelitischer
Herkunft, dargestellt (besonders in Teil 4—6) und sodann nach dem Wesen und
Kern der israelitischen Ausformung gefragt («for worship the interpretation
is more important than the origin or the form of a rite», S. 3). Auch bei der
Behandlung der Bedeutung des Opferdienstes ist dieses Bemühen, nach dem
Wesen der Handlung zu fragen, zu verspüren: «The ritual was believed to be
effective only when it was the organ of the spirit.»

Der Intention des Verfassers entspricht es nun auch, daß mit den
beschriebenen Inhalten der Themenkreis des Buches noch keineswegs erschöpft
ist. War schon gelegentlich der Blick auf die Bedeutimg des dargestellten
Stoffes auch für das Neue Testament gerichtet worden (S. 108ff.), so macht
das 7. Kapitel («the synagogue», S. 213-245) diese Blickrichtung des
Verfassers besonders deutlich. Entstehung und Bedeutung des
Synagogengottesdienstes werden gerade im Hinblick auf den Gottesdienst der neu-
testamentlichen Zeit dargestellt. Man wird dem Verfasser für dieses Kapitel
besonderen Dank sagen müssen, werden doch oft gerade die Fragen der nach-
exilischen Zeit sehr am Rande behandelt.

Das letzte Kapitel («the forms and the spirit», S. 246-271) stellt die
Frömmigkeit des alttestamentlichen Beters in systematischer Weise dar,
wobei zumeist die Aussagen der Psalmen ausgewertet werden. Das Werk,
das eine kleine Theologie des Alten Testaments genannt zu werden verdient,
weil von einem Thema her viele dieses Thema berührende Gesichtspunkte
angegangen werden, kommt auf diese Weise zu einem schönen Abschluß.
Sach-, Namens- und Bibelstellenregister erschließen das reiche Material des
Buches. Georg Sauer, Erlangen



Rezensionen 129

Claus Westermann, Oenesis. — Biblischer Kommentar, Altes Testament, 1.

Lief. 1. Neukirchen-Vluyn, Neukirchener Verlag des Erziehungsvereins,
1966. 80 S. DM 7.75.

Die vorliegenden ersten drei Paragraphen der Einleitung zur Urgeschichte
lassen ein überaus interessantes und in manchem neue Wege beschreitendes
Buch erwarten. In konsequenter Abkehr von der üblichen einseitigen
Wertschätzung der urgeschichtlichen Erzählungen, unter ihnen besonders der
Kap. 1-3, setzt der Verfasser mit einer formgeschichtlichen Analyse der
Aufzählungen, d. h. der Genealogien ein, die nicht nur signifikante Differenzen
zwischen jahwistischen und priesterlichen Aufzählungen zutage fördert,
sondern vor allem grundsätzlich Ort, Funktion und Theologie der Genealogien
bedenkt. (Ob die theologische Bedeutsamkeit der Genealogien mit ihrem
Verständnis als Explikation von Gen. 1, 28 jedoch zureichend erfaßt ist, ist
fraglich. Müßte hier nicht der von der altorientalischen Genealogien-Praxis
her vorgegebene «kosmopolitische» Horizont der Genealogien interpretiert
und damit theologisch nach dem Verhältnis des Schöpfergottes zum
umfassenden [Menschen-JKosmos gefragt werden Daß hier altorientalische
Parallelen beizuziehen sind, versteht sich von selbst. Original und einleuchtend

ist die These, daß die vieldiskutierte Anwendung des Begriffs der töledöt
in Gen. 2, 4 als Rest der vor-alttestamentlichen Darstellung der Kosmogonie
als Theogonie bzw. -genealogie anzusehen ist1.

Die Erzählungen von Gen. 1-11 lassen sich aufteilen in die drei Gruppen,
«Schöpfungserzählungen», «Erzählungen von Schuld und Strafe»,
«Erzählungen von den Errungenschaften», die unter Beiziehung von reichem
altorientalischem Material durchbesprochen werden. Man ist gespannt, was
diese neue, inhaltliche Gruppierung, die nach anderen als formgeschichtlichen
Grundsätzen vorgeht2, für die Exegese abgeben wird, und wie der Vergleich
mit den altorientalischen Texten in der Einzelauslegung theologisch bedeutsam

wird.
Gerne wartet man auch auf die Explikation mancher kurz hingeworfener

Bemerkungen; als Beispiel sei nur das Problem des Verhältnisses von
Urgeschichte und Anfang der Geschichte hinsichtlich Gen. 1-11 genannt.

Hans Heinrich Schmid, Zürich

Georg Sauer, Die Sprüche Agurs. Beiträge zur Wissenschaft vom A.T.
und N.T., 5. Folge, 4. Stuttgart, W. Kohlhammer, 1963. 144 S. DM 19.-.

Die vorliegende Abhandlung bietet eine gründliche Untersuchung des

Zahlenspruchs im Alten Orient, besonders in Ugarit, dann im Alten Testament
mit spezieller Berücksichtigung von Prov. 30, und ferner eine allgemeine
Einführung in die Ugaritologie für den Alttestamentler. Es ist also möglich, dieses
erfreuliche Werk von verschiedenen Gesichtspunkten zu benützen.

1 Der Verfasser hat diese These schon 1965 in Genfam 5. Alttestamentler -

Kongreß vorgetragen.
2 Vorarbeiten dazu finden sich bei C. Westermann, Arten der Erzählung

in der Genesis, in : Forschung am Alten Testament (1964), S. 9-91.

9



130 Rezensionen

Nach der Entdeckung und der fortschreitenden Bearbeitung der ugari-
tischen Schriften dürfte die Wiedereinführung des Alten Testaments in seinen
altorientalischen Zusammenhang als eine vollendete Tatsache gelten. Das
zeigt sich u.a. an der Möglichkeit, viele bis vor kurzem unverständliche, oft
als korrupt erachtete alttestamentliche Stellen durch Ugarit zu erklären; aber
auch an der Tatsache, daß viel ugaritisches Material aus dem Alten Testament

Erklärungen und Ergänzungen erfährt. Unter den betreffenden
Materialien befindet sich der Zahlenspruch, mit allen an den verschiedenen
Nummern haftenden Vorstellungen. Er bildet eine besonders interessante
Gattung, die im Alten Testament häufig vorkommt, und doch wurde ihm
außer in Nachschlagewerken noch keine eingehende Untersuchung gewidmet.
Gerade zu den Zahlensprüchen gehört ein großer Teil der «Worte Agurs», an
denen der Verfasser seine Thesen erläutert. Es wird aus der Behandlung der
Texte unzweideutig ihr kananäischer Hintergrund klar; dies läßt sich sowohl
an der Sprache als auch am Inhalt zweifelsohne beweisen, was ferner auch
für manche älteren Schriften des Alten Testaments gilt. «Die Kanäle, durch
die die israelitische Literatur mit der kananäischen Umwelt verbunden
gewesen ist, dürften vielfältiger Art sein»: eine grundsätzliche Verwandtschaft,
eine direkte Übernahme in der Frühzeit, wobei auch die Nachbarvölker in
Betracht kommen, Berührungen während der ersten Jahrhunderte des 1.

Jahrtausends mit den kulturell höher stehenden umliegenden Ländern
(S. 122 f.).

Die Arbeit ist gründlich, ihre Bibliographie vollständig; der Verfasser
beherrscht das Thema, ohne je von ihm verführt zu werden, und verfällt
deswegen nie der Gefahr eines «Pan-Kanaanismus». Somit darf man sein Werk
wohl als ein Musterbeispiel dafür hinnehmen, wie solche vergleichenden
Untersuchungen geführt werden sollen. J. Alberto Soggin, Rom

Hubertus C. M. Vogt, Studie zur nachexilischen Gemeinde in Esra-Nehemia.
Werl, Dietrich Coelde Verlag, 1966. XIX + 162 S. DM 32.-.

Die Studie setzt sich das Ziel, über die «theologischen Kreise, aus denen
der Chronist hervorging, über ihre religiöse Gemeinde des beginnenden dritten
Jahrhunderts v. Chr.» (S. V) den Leser aufzuklären. Eine derartige Arbeit
war schon längst fällig: redet man doch sehr oft über den Chronisten (seine
Theologie, den historischen Wert seines Geschichtswerkes oder der einzelnen
Berichte usw.), ohne daß der Versuch unternommen wurde, den Hintergrund
zu klären, aus dem seine Schrift hervorgegangen ist. Es hier versucht zu
haben, ist eines der großen Verdienste des Verfassers. Gruppen, die unter den
Bezeichnungen goläh, pelîtâh, nis'ârîm, Israel, Juda, 'om, qähäl, bêt hä'abot,
die Reichen und die Armen, 'ah erscheinen, ferner Priester, Leviten, Laien,
Proselyten (höchstwahrscheinlich in Esr. 6, 21 bezeugt) und auch Feinde:
gôjîm, cammê hä'äres, fremde Frauen usw. werden ausführlich behandelt.
Auf die einzelnen Erklärungen ist hier nicht einzugehen. Wie immer, können
gewisse Texte und Wörter auch anders gedeutet werden. Da es sich um ein
ziemlich neues Terrain handelt, ist dies nicht verwunderlich.



Rezensionen 131

Aus zeitlichen Gründen konnte der Verfasser zu einem Aufsatz von R. J.
Coggins, in dem der vorexilische 'am hä'äres wiedergefunden wird, nicht mehr
Stellung nehmen1. Am Ende des Buches erscheint ein Autorenverzeichnis,
das man bei der ausführlichen Bibliographie (S. XV-XIX) gut hätte
entbehren können und das man lieber durch ein Stellen- und Begriffsregister
(soweit sie nicht im ausführlichen Inhaltsverzeichnis vermerkt sind) ersetzt
gesehen hätte. ./. Alberto Soggin, Rom

Maurice Sznycer, Les passages puniques en transcription latine dans le
« Poenulus» de Plaute. Etudes et Commentaires, 65. Paris, C. Klinck-
sieck, 1967. 173 S. Fr. 30.-.

Seit mehr als drei Jahrhunderten beschäftigt sich die Semitistik mit der
in zwei parallelen Fassungen überlieferten, zehn Verse umfassenden Rede
des Karthagers Hanno in der plautinischen Komödie «Poenulus» (V. Akt,
1. Szene, V. 930-939, 940-949). Was für die Zuhörer damals eine amüsante
Einlage bildete, ist für uns heute das längste erhaltene literarische
Sprachdenkmal des Punischen, d.h. des im westlichen Mittelmeergebiet
gesprochenen, sonst nur in zahlreichen, aber unvokalisierten und meist stereotypen
Inschriften überlieferten Kolonial-Phönizischen.

Mit großer Sachkenntnis imd Akribie unternimmt es der in Paris als
Schüler von J.-G. Février und A. Dupont-Sommer tätige Semitist Maurice
Sznycer, den Text nach dem Stande der heutigen Wissenschaft neu zu
bearbeiten und philologisch zu erklären. Die Schwierigkeiten der Aufgabe
liegen nicht nur in der für eine semitische Sprache wenig geeigneten
lateinischen Transkription, sondern bereits in den textgeschichtlichen und
literarkritischen Problemen, die der Plautus-Text bietet. Die des Punischen
unkundigen Abschreiber haben den Text mannigfach entstellt, wohl auch
unbewußt «latinisiert». Das Verhältnis der beiden Parallelfassungen zu
einander und zur lateinischen Übersetzung (V. 950-960) ist nicht eindeutig
geklärt. Andererseits ist gerade das Vorhandensein von Paralleltext und
Übersetzung oft ein unschätzbares Hilfsmittel, die Probleme überhaupt
lösen zu können. Dazu verfügt der Verfasser über das ganze Rüstzeug seiner
Wissenschaft, die in der Erforschung älterer und in der Entdeckimg und
Herausgabe neuer punischer Inschriften seit der letzten Gesamtbearbeitung
des Poenulus-Textes durch L. H. Gray (1923) beträchtliche Fortschritte
gemacht hat. So kann der Verfasser neben der Bestätigung bisheriger
Ergebnisse an manchen Stellen neue Emendationen und verbesserte Deutungen

vorlegen, denen man in den meisten Fällen zustimmen wird. Um
wenigstens ein Beispiel zu nennen: yth binim (V. 936) entspricht eius filium
(V. 957) und erweist die Endung -im als Suffix der 3. masc. auch des Singulars
(nicht nur des Plurals; hebr. 'ät-benö), wie dies schon von Février (und
später auch von Friedrich) für die Inschriften erkannt worden ist. Auch
wenn manche Aufstellungen hypothetisch bleiben müssen, was beim

1 R. J. Coggins, The Interpretation of Ezra IV 4: Journ. Theol. Stud. 16

(1965), S. 124-127.



132 Rezensionen

Schwierigkeitsgrad der Aufgabe nicht anders möglich ist, verdient die
Arbeit Sznycers dankbare Anerkennung. Sie ist zudem dank einer
Zusammenfassung der Ergebnisse in bezug auf das Vokabular und die Grammatik
des plautinischen Punisch und dank ihrer Register ein gut benützbares
Arbeitsinstrument. Ernst Jenni, Basel

Julian Morgenstern, Some Significant Antecedents of Christianity.
Studia Post-Biblica, 10. Leiden, E. J. Brill 1966. XII + 111 S. Gld 26.-.

Im vorliegenden Buch faßt der bekannte Alttestamentler und Religionshistoriker

zusammen, was er in langjähriger Arbeit und vielen Artikeln
immer wieder angestrebt hat: nämlich von seiner Sicht aus ein Bild des

religionsgeschichtlichen Hintergrundes der frühchristlichen liturgischen
Tradition und ihrer theologischen Sprachformen zu entwerfen. Es ist ein
imponierendes Gebäude, das da vor unsern Augen entsteht: ausgehend von
Kalenderstudien, auf Grund deren ein altertümliches westsemitisches Jahr
mit 50-Tages-Perioden erschlossen werden kann1, gelangt Morgenstern zur
Uberzeugung, daß nicht nur in davidischer Zeit die Woche von Palmsonntag
bis Ostern eine ausgezeichnete sakrale Rolle spielte, sondern daß sie bis in
neutestamentliche Zeit, wenigstens in gewissen galiläischen Bauernkreisen
(aus denen Jesus und seine ersten Jünger hervorgingen), ihren
liturgischsymbolischen Gehalt bewahrt hat.

Man ist versucht, Morgensterns Thesen entweder en bloc anzunehmen
(was schwierig sein dürfte), oder ebenso en bloc abzulehnen, da jede einzelne
Beweisführung ständig auf eine andere zurückverweist und für sich allein
auch wirklich oft die Last des Beweises nicht zu tragen vermag. Trotzdem
würde man dem Verfasser damit Unrecht tun; denn seine knappen
Ausführungen bergen originelle und auch für den Neutestamentierweiterführende
Beobachtungen. Man muß sie nur aus den traditionellen Thesen und aus den
weniger überzeugenden oder ganz und gar abenteuerlichen Vermutungen
herauszuschälen wissen.

Traditionell sind die Kapitel, die den Titeln «der Lehrer» (S. Iff.2), «der
leidende Gottesknecht» (S. 41ff.) und «der Menschensohn» (S. 61ff.)
gewidmet sind; aus ihnen ist nichts Neues zu lernen. - Abenteuerlich sind die
Kapitel über den religionsgeschichtlichen Hintergrund der Passionswoche
(S. 16ff.; 8Iff.; vgl. die Zusammenfassung S. 97ff.): Morgenstern macht uns
weis, schon zu Davids Zeiten hätte man eine Palmzweigprozession auf den
Ölberg gemacht; David sei dann sieben Tage lang auf dem Ölberg in einer
Grotte verblieben, im Kampf mit dem «Zerstörer», dem Gott der Unterwelt,
über den er aber am Neujahrstag Ostertag) siegreich hervorgegangen sei.

1 Cf. J. und H. Lewy: Hebr. Un. Coll. Ann. 17 (1942-43), S. 1-152.
Morgenstern glaubt sicher zu Unrecht, daß der Qumran-Kalender auf
demselben Jahrschema aufgebaut ist: S. 23.

2 Die Parallele des «Lehrers der Gerechtigkeit» wird herangezogen;
übrigens sieht Morgenstern hier fast die einzige Parallele zwischen Qumran
und dem N.T. (vgl. S. 104f.).



Rezensionen 133

All das spiegele altkanaanäische Fruchtbarkeitsriten des sterbenden und
auferstehenden Erntegottes; Jesus habe bewußt daran angeknüpft (in der
Eucharistie ißt man die Reste des sterbenden Erntegottes!), und die
Gemeinde habe auf Grund dieser Mythologie die Theologumena der Jungfrauengeburt

Geburt aus der Mutter Erde) und der Trinität Göttertriade)
ausgebildet.

Wirklich interessant scheint mir aber (u. a.) der neue Lösungsvorschlag
für die Differenz zwischen der Passionschronologie der Synoptiker und des

Johannes, denn er ist nicht auf die Mißlichkeiten der Hypothese von Frl. A.
Jaubert angewiesen (Jesus habe das Passamahl bereits am Dienstagabend
gegessen), bestätigt aber auf neue und differenzierte Weise die These von J.
Jeremias (das letzte Mahl Jesu war ein Passamahl). Morgenstern macht es

wahrscheinlich, daß die Synoptiker die Tagdauer von Morgen bis Morgen
rechneten (cf. jetzt die Qumranbelege), während Johannes der offiziellen
Tagberechnung (von Abend bis Abend) folgte. Dieselbe Divergenz erscheint
in der Passionschronologie: Johannes folgt dem jüdischen (und zugleich
offiziellen?) Ansatz, daß sowohl das Passamahl wie der Beginn der
Ungesäuerten Brote auf den Abend des 15. Nisan fallen, während die Synoptiker
die ältere Tradition erkennen lassen, wonach am Abend des 14. Nisan das
Passa gegessen wird und erst am Morgen des 15. die Tage der Ungesäuerten
Brote beginnen. Nach Johannes war also das letzte Mahl Jesu kein Passamahl,

wohl aber nach den Synoptikern (wobei sich dieses Mahl dadurch
auszeichnet, daß noch gewöhnliches Brot gegessen wird).

Willy Rordorf, Neuchâtel

[G. H. C. Macgregor.] The New Testament in Historical and Contemporary
Perspective. Essays in Memory of C. H. C. Macgregor. Ed. by IT. Anderson
& W. Barclay. Oxford, B. Blackwell, 1965. VIII + 280 S. 45.-.

H. Andersen und W. Barclay haben diesen Aufsatzband zu Ehren von
Dr. Macgregor herausgegeben, der 30 Jahre lang bis 1963 Professor für
Biblical Criticism an der Universität Glasgow gewesen ist. Sein Hauptwerk
ist ein Kommentar zum 4. Evangelium in der Kommentarreihe von Moffatt.
Darüber hinaus wurde er durch andere Arbeiten, u. a. auch über «Die neu-
testamentliche Basis des Pazifismus», sowie durch die Verwendung des

Computors zur Lösung literarischer Probleme im Neuen Testament bekannt.
Die Aufsätze des Sammelbandes behandeln die Hauptgebiete neutesta-

mentlicher Forschung. M. Black, G. D. Kilpatrick, A. Q. Morton und W.
Barclay befassen sich mit Fragen der Textübersetzimg, des Kanons und des
Verhältnisses von Neuem Testament und Papyri. H. Anderson gibt eine
treffliche, kritische Übersicht über die wichtigsten Probleme bei der
Erforschung der Ostertexte des Neuen Testaments in seinem Beitrag «Das
Osterzeugnis der Evangelisten». N. Alexander und W. Neil gehen der Frage
nach, inwiefern es trotz der Verschiedenheit zwischen den biblischen Schriften
doch eine Einheit der Bibel gibt. A. M. Hunter erfaßt die Hauptzüge neu-
testamentlicher Theologie in seiner meisterhaften Skizze «Moderne Trends
in der neutestamentlichen Theologie». J. C. G. Greig schreibt über «Das



134 Rezensionen

eschatologische Amt», G. Johnston über «Schrift und Prophétie». Im
abschließenden Beitrag «Der Christus des Glaubens» deckt J. S. Stewart in
wohl abgewogener Weise die Stärken und Schwächen der kerygmatischen
Theologie R. Bultmanns auf.

Auf dem Umschlag des Buches ist zu lesen, daß Herausgeber und
Verfasser der Beiträge wünschten, die letzte Entwicklung auf dem Gebiete neu-
testamentlicher Studien zu erfassen. Das ist ihnen im Blick auf die deutsche
Forschung insofern nicht ganz gelungen, als sie noch zu sehr an R. Bultmann
orientiert sind, während man im deutschen Raum schon von einer Aera
«post Bultmann locutum» spricht. Zwar werden oftmals Schüler R.
Bultmanns wie G. Bornkamm, H. Conzelmann, G. Ebeling, E. Fuchs, W. Marx-
sen, E. Schweizer u. a. zitiert. Aber einmal vermißt man eine Stellungnahme
zu E. Käsemann und H. Braun. Und zum anderen wird nicht wirklich die
Gesamtebene der Generation nach R. Bultmann gewürdigt. R. Bultmanns
Schüler radikalisierten vielfach seine Thesen und verschärften dadurch die
Gegensätze zwischen den theologischen Forschern. Hätte dies W. Keil in
seiner Übersicht berücksichtigt, dann wäre sein Urteil über die theologische
Situation in unserer Generation (S. 241) wohl weniger optimistisch ausgefallen.

Andererseits erhält der deutsche Forscher durch diesen Aufsatzband
einen guten Einblick in die angelsächsische Forschung in unserer Zeit. Er
erfährt auch so nebenbei, wie viele deutsche Arbeiten inzwischen ins
Englische übersetzt wurden. Übrigens fällt dem deutschen Leser auf, wie oft
in den angelsächsischen Arbeiten im Unterschied zum deutschen exegetischen
Schrifttum, K. Barth zustimmend zitiert wird. Das sollte den deutschen
Forschern zu denken geben. Helmut Wenz, Bad Lauterberg/Harz

Wiaed Pofkes, Christus traditus. Eine Untersuchung zum Begriff der Dahin-
gabe im Neuen Testament. Abhandlungen zur Theologie des Alten und
Neuen Testaments, 49. Zürich und Stuttgart, Zwingli Verlag, 1967.
317 S. DM/sFr. 28.40.

Die vorliegende Abhandlung ist die unter Leitung von Eduard Schweizer
entstandene und 1965 von der Theologischen Fakultät der Universität Zürich
angenommene Inauguraldissertation des Autors. Sie besteht aus zwei Hauptteilen.

Der erste Teil untersucht die Verwendung des Verbums paradid&nai und
seiner Äquivalente im vor- und außerneutestamentlichen Bereich.
Entsprechend dem neutestamentlichen Interesse des Verfassers wird hier
(S. 11-129) zwar «einerseits die ganze Weite der Verwendungsmöglichkeiten
dargelegt, andererseits jedoch das Material bevorzugt behandelt, das für die
Interpretation des ,Christus traditus' direkt oder indirekt von Wichtigkeit
ist» (S. 9). An die Darstellung des alttestamentlichen Befundes (LXX, hebr.
Text, Targumim u. a. Übersetzungen) schließt sich die Untersuchung der
alttestamentlichen Apokryphen und Pseudepigraphen, der rabbinischen und
der qumranischen Texte an. Nach einem großen Exkurs «Zum Problem des
Leidens im Judentum» behandelt Popkes den Gebrauch der Verbgruppe im
Griechentum und Hellenismus sowie bei Josephus und Philo. Um den neu-



Rezensionen 135

testamentlichen Teil zu entlasten, erfolgt die Befragung der gnostischen und
frühkirchlichen Schriften schon innerhalb des ersten Hauptteils der Abhandlung.

— Der zweite Teil des Buches ist der Dahingabe im Neuen Testament
gewidmet (S. 131-295). Zunächst untersucht Popkes die nicht auf Christi
Passion bezogenen Aussagen (allgemeiner Sprachgebrauch; Dahingabe des
Täufers und der Nachfolger Jesu), dann diejenigen Texte des Neuen
Testaments, die von Dahingabe und Selbsthingabe Jesu handeln (davon gesondert:

1. Kor. 11, 23b; Joh. 3, 16; Luk. 22, 19b). Den umfangreichen
Abschluß des Werkes bilden religions-, sprach-, traditionsgeschichtliche und
theologische Analysen. Ein Literaturverzeichnis (S. 297-302) sowie Register
der neutestamentlichen Stellen und der zitierten Autoren (S. 303-310) sind
angefügt.

Der Wert der außerordentlich fleißig und solide gearbeiteten Studie beruht
nächst dem Materialreichtum, der sich nur dem Benutzer dieses «Kompendiums

zu paradidônai» (S. 9) erschließt, vor allem in den forschungsgeschichtlich
bedeutsamen Querschnitten der Exkurse, etwa in dem scharfsinnigen

und kritischen Exkurs zu Test. Benj. 3, 8 (S. 47-55) und in den nicht minder
ergiebigen zur Dahingabe in Jes. 53 (S. 27-36) oder zum Problem des Leidens
im Judentum (S. 74-81). Mancherlei Einzelergebnisse können nur
angedeutet werden, so der Ertrag der traditionsgeschichtlichen Analyse (S. 269f.)
mit der Erkenntnis der Abhängigkeit des Römerbriefs (4, 25) von Mark. 9, 31

als der ältesten aller Dahingabe-Aussagen (8. 266). Ein besonderes Verdienst
des Autors liegt darin, daß er sich nicht mit dem Historischen begnügt,
sondern innerhalb einer «theologischen Analyse» eine systematisch-theologische
Orientierung und eine kerygmatische Wegweisung wagt (S. 290-295). Popkes
verschweigt nicht die soteriologischen und eschatologischen Konsequenzen
seiner Untersuchungen ; « Gott gab sich dahin » darf nicht bedeuten « Gott ist
tot», «denn wir wissen ja nicht nur von Christi Sterben, sondern auch von
seinem Auferstehen» (S. 295). Otto Röcher, Mainz

August Strubel, Kerygma und Apokalyptilc. Ein religionsgeschichtlicher und
theologischer Beitrag zur Christusfrage. Göttingen, Vandenhoeck &
Ruprecht, 1967. 206 S.

Nach dem Verfasser war Jesus in seiner eschatologischen Erwartung durch
das apokalyptische Weltbild bestimmt (S. 37). Er griff in der Frage seines

Sendungsbewußtseins auf den apokalyptischen Termin «Menschensohn»
zurück, wobei Strobel die Aussagen vom leidenden und auferstehenden
Menschensohn als sekundär ausklammert (S. 82). Auch in seiner Verkündigung

benutzte er das Grundschema der messianisch-apokalyptischen
Zeitdeutung. Nach den Passionstexten war es Jesu Tod, der «das von der
zeitgenössischen Apokalyptik... erwartete Telos» markierte (S. 140). Bei Ostern
ist die Hauptsache nicht der Geschehenscharakter der Auferstehung (S. 141),
sondern daß «Gott im Tode Jesu war und als der Lebendige handelte» (S. 181).

Die Bedeutung dieses Buches kann man darin sehen, daß es den Gegensatz
zwischen der Eschatologie und der Apokalyptik als falsch aufweist. Was die
Eschatologie ist, läßt sich nur «durch den dauernden Rückgriff auf die



136 Rezensionen

apokalyptischen Vorstellungen des spätjüdischen Messianismus verdeutlichen»

(S. 24). Daraus folgt, daß das Wesensmerkmal der neutestament-
üchen Eschatologie nicht der Entscheidungsruf, sondern gerade die
verschmähte futurisch-endzeitliche Komponente ist (S. 12). Dabei wird alles
auf das Kreuz Jesu konzentriert, das den Grund der Christologie bildet, in
dem Offenbarung Geschichte geworden ist und dem allein die Rolle der
hermeneutischen Kategorie zusteht (S. 190-193). Wollen wir heute der
säkular apokalyptischen Hoffnung etwas Ebenbürtiges entgegensetzen, dürfen

wir nicht in der ausschließlich anthropologischen Orientierung verharren.
Apokalyptisch-endzeitliches Denken öffnet uns in der theologia crucis die
Hoffnung auch in der Situation «etsi deus non daretur».

Es scheint uns aber, daß Strobel nicht genug scharf das Gebiet der
Apokalyptik von dem der Eschatologie abgrenzt. Seine Ausführungen auf
S. 128-133 lassen die Frage offen, ob die Eschatologie bloß ein Teil der
Apokalyptik sei. Bedenklich scheint uns auch das zu sein, daß Strobel zwar
von der Benutzung der Apokalyptik bei Jesus, aber nirgends von ihrer
Umformung spricht. Die Urkirche wehrte sich nach ihm gegen die apokalyptische
Verdinglichung bei der Deutung der Auferstehung (S. 186). Sollte es Jesus
verwehrt bleiben, das apokalyptische Zeitschema nicht nur zu benutzen,
sondern auch zu sprengen? - Bei der Deutung der Auferstehung verwendet
er rein anthropologische Kategorien, obgleich er selbst solches Verfahren als
tödlich bezeichnet (S. 122). Ist die Auferstehung nicht zuerst eine
Angelegenheit zwischen Gott und seinem Christus?

L'udovit Fazekas, Benätky n.J., Tschechoslowakei

Odo Kiefer, Die Hirtenrede. Analyse und Deutung von Joh. 10, 1-18.
Stuttgarter Bibelstudien, 23. Stuttgart, Verlag Katholisches Bibelwerk,
1967. 92 S. DM 5.80.

Die Heftenreihe «Stuttgarter Bibelstudien» demonstriert die positive
Absicht der heutigen katholischen Kirche, den Gläubigen frei und unbeschränkt
einen Blick in das Arbeitszimmer des modernen Exegeten zu geben1. Man
will die Öffentlichkeit auch außerhalb der oft allzu engen Kreise der Fachleute

über Methoden und Resultate der kritischen Exegese informieren, um
auch die Diskussion voranzutreiben. Nicht alle Hefte in der Reihe sind zwar
den Laien gleich leicht zugänglich. Die hier vorliegende Untersuchung der
Hirtenrede in Joh. 10, eine Lizentiatenarbeit an der Theologischen Fakultät
in Würzburg, wird wohl in erster Reihe Theologen interessieren. Z. T. sind

1 Wertvoll sind auch folgende neutestamentliche Bände derselben Reihe :

Wilhelm Pesch, Matthäus der Seelsorger. Das neue Verständnis der
Evangelien, dargestellt am Beispiel von Matthäus 18. Stuttgarter Bibelstudien,
2. 1966. 80 S. - Jacob Kremer, Das älteste Zeugnis von der Auferstehung
Christi. Eine bibeltheologische Studie zur Aussage und Bedeutung von
1. Kor. 15, 1—11. Stuttgarter Bibelstudien, 17. 1966. 155 S. - Josef
Blinzler, Die Brüder und Schwestern Jesu. Stuttgarter Bibelstudien, 21.
1967. 158 S.



Rezensionen 137

Griechisch-Kenntnisse erforderlich, um der oft ziemlich «technisch»geprägten
Untersuchung folgen zu können.

Kiefer arbeitet gründlich und methodisch. Vor der Auslegung gibt er
zuerst eine Formanalyse. Er sieht die Rede als eine literarische Einheit:
V. 1-5 ist eine «Rätselrede», die dann in doppeltem Ansatz durch je zwei
Ego eimi-Worte (die Tür-Worte V. 7 und 9 und die Hirtenworte V. 11 und 14)

gedeutet wird. In der Auslegung legt Kiefer besonders darauf Wert, zu zeigen,
wie die Bilder der Sache völlig untergeordnet sind. Aus den Bildern eine
anschauliche Einheit herzustehen, ist unmöglich. Die ganze Rede ist «eine
lehrhafte Darstellung des Verhältnisses von Christus zu den Seinen in einem
von dem Alten Testament geformten und geprägten Bild» (S. 37). Johannes
entwickelt «eine besondere Sicht des vielschichtigen Geheimnisses der Kirche,
die man christologisch nennen muß» (S. 84). Die Person Christi steht überall
im Vordergrund, aber es geht nie um seine Person an sich, sondern um ihre
Bedeutung für die Glieder der Kirche. Christologie und Ekklesiologie sind
nicht voneinander zu trennen.

Natürlich kann von einer Arbeit dieses Umfangs keine vollständige
Behandlung der rätselhaften Hirtenrede verlangt werden. Viele wichtige Fragen

müssen deshalb offen bleiben. Es ist aber dem Verfasser gelungen, eine
einheitliche und überzeugende Auslegung der Rede zu geben.

Björn Sandvik, Basel

Max-Axain Chevallier, Esprit de Dieu, paroles d'hommes. Le rôle de

l'esprit dans les ministères de la parole selon l'apôtre Paul. (Bibliothèque
théologique.) Neuchâtel, Delachaux et Niestlé, 1966. 251 pp.
Dans cette thèse de doctorat, M.-A. Chevallier, professeur à la Faculté

de théologie protestante de l'Université de Strasbourg, poursuit ses investigations

sur le Saint-Esprit1.
Il étudie ici les liens qui unissent, dans les épîtres pauliniennes, l'Esprit

aux ministères de la parole.
Après un état de la question qui révèle l'influence de la méthode

religionsgeschichtlich jusque sur les travaux les plus récents, l'auteur en vient, dans
une première partie, à souligner la diversité fonctionnelle des ministères de
la parole. Comme point de départ, il utilise les images de la plantation et de
l'édification (1 Cor. 3, 9c-15). Son analyse le conduit à distinguer le ministère
apostolique des autres ministères de la parole. C'est à l'apostolat, réalité
unique, véritable médiation entre le Kurios et les hommes, qu'est consacrée
la deuxième partie de cette monographie. Une exégèse approfondie de
2 Cor. 3 donne l'occasion au professeur Chevallier d'aborder la notion de
Nouvelle Alliance et de dégager le rôle de l'Esprit dans cette économie
nouvelle. Par le Pneuma, qui tout à la fois supprime les obstacles en l'homme
et transforme les cœurs, Dieu révèle le Kurios. (Dans un chapitre centré
sur 1 Cor. 2, 6-16, l'auteur montre comment, dans une deuxième étape,
l'Esprit, après avoir transmis le Kérygme fondé sur la croix, peut donner

1 Cf. son ouvrage antérieur: L'Esprit et le Messie dans le Bas-Judaïsme
et le Nouveau Testament (1958).



138 Rezensionen

aux pneumatiques la Sagesse, révélation plus parfaite qui manifeste le plein
dessein de Dieu, insiste donc sur la gloire.) Sans que Paul ne précise leurs
relations, l'apôtre apparaît comme le collaborateur de l'Esprit dans cette
entreprise de salut.

La troisième partie, «Les autres ministères de la Parole et l'Esprit de

Dieu», est sans conteste la plus originale: elle apporte une solution inédite
aux problèmes des charismes et jette une lumière nouvelle sur le thème
de l'institution et de l'événement. L'auteur se propose «une révision
systématique des textes où apparaît chez Paul le mot charisma, en évitant
d'utiliser... le terme moderne de <charisme>» (p. 142). Pourquoi? Parce que,
selon lui, le mot charisme est une traduction trompeuse du mot grec
charisma. Ce mot, chez l'apôtre, nous dit M.-A. Chevallier, a toujours le
même sens et ce sens est le sens habituel de «cadeau», de «dispensation
gratuite». L'élément pneumatique n'est pas lié, par définition, au charisma.
Une exégèse serrée de 1 Cor. 12-14 amène l'auteur à distinguer les charismata
des pneumatika. Les charismata sont des dons de Dieu pour les hommes en
vue de la communauté. Transmis par l'Esprit, ils ne se limitent pas à la
prophétie et à la glossolalie (deux chapitres sont consacrés à ces réalités),
puisque, selon la vraie articulation de 1 Cor. 12-14, la charité est le charisma
le plus élevé.

Il est impossible, dans les limites d'un bref compte rendu, de résumer la
richesse de ces pages aussi denses que précises. Disons simplement que
l'auteur conçoit finalement les ministères de la parole (un chapitre est
encore consacré à l'enseignement et la conclusion parle des prédicateurs
successeurs des apôtres) en dehors de l'alternative événement ou institution.
Paul, selon lui, envisage les ministères comme des «dispensations» de Dieu,
donc comme des fonctions ecclésiales. La glossolalie elle-même doit
s'intégrer dans le culte de la communauté non pour des raisons pratiques, mais

pour une raison théologique: elle est don de Dieu. Ainsi compris, les charismata

ne sont ni des charismes pneumatiques désordonnés, ni des ministères
institutionnels inamovibles.

La thèse de M.-A. Chevallier apparaît donc comme une contribution
importante à la science néotestamentaire en général et au problème des
ministères en particulier. François Bovon, Genève

Robin Sceoggs, The Last Adam. A Study in Pauline Anthropology.
Philadelphia, Fortress Press, 1966. 139 S. $ 4.25.

Nach einem kurzen kritischen Überblick über die bisherige Diskussion
der Adam-Christus-Typologie beschreibt der Verfasser in den ersten drei
Kapiteln, wie Adam im Alten Testament, in den Apokryphen und Pseude-

pigraphen sowie in der rabbinischen Literatur dargestellt wird. Seine
Ausführungen sind auf sorgfältiges Quellenstudium gegründet und führen zu
einem klaren, überzeugenden Ergebnis. Die an die Gestalt Adams geknüpften
Spekulationen sind vom Interesse an der Anthropologie geleitet. Sie suchen
einerseits zu erklären, wie die ursprüngliche Herrlichkeit verlorengegangen



Rezensionen 139

ist und Sünde, Tod und Leid über die Menschen gekommen sind; andererseits
aber heben sie die Gestalt des ersten Menschen heraus, indem sie ihn als
Ahnvater Israels, als dem Gesetz gehorsam und mit Weisheit und Herrlichkeit

begabt schildern, und knüpfen daran die Erwartung, im Eschaton werde
der Glanz des Ursprungs wiederhergestellt werden. Das heißt: «The first
man serves as a description of God's intent for man» (S. 52). Zutreffend wird
festgestellt «that no evidence exists for the assertion of a relation between
Adam and Messiah, such that Adam is in any way involved in the process
of Israel's redemption» (S. 56). Denn «the rabbis are not interested in making
Adam into a savior figure who has a personal involvement in the acts or
results of the eschatological events» (S. 58).

Die Folgerungen, die sich aus diesem Befund für die Interpretation der
paulinischen Theologie ziehen lassen, werden in den Kapiteln IV und V
dargelegt, die von der alten und neuen Schöpfung sowie dem ersten und letzten
Adam handeln. Dabei geht der Verfasser von der Voraussetzung aus, die
Adamspekulationen seien im palästinischen Judentum entwickelt worden,
d. h. «both temporally and geographically, Jewish Adamic thought centered
in areas which were also those of the earliest church» (S. 32). Ob jedoch
Philos Aussagen über Adam als Aufnahme rabbinischer Vorstellungen
hinreichend erklärt werden können (S. 115-122), steht dahin. Vor allem aber
wäre zu prüfen, ob wirklich die paulinische Begrifflichkeit von den
Voraussetzungen des palästinischen Judentums her sachgerecht erfaßt werden kann.
Die Behauptimg «Paul's relationship with Hellenistic Judaism is a complex
problem and need not be treated here» (S. 116) genügt keineswegs, zumal
sich doch für die Gegenüberstellung Adam-Christus kein unmittelbares Vorbild

im palästinischen Judentum aufweisen läßt. Die Bedeutung der Typologie

darf auch nicht durch die unbefriedigende Auskunft eingeschränkt
werden, die Wendung Tuiroç toCi \ièXkovtoç (Rom. 5, 14) könne auf Mose

statt auf Christus bezogen werden (S. 81). Nicht erfaßt ist ferner die
Dialektik der Aussage von Rom. 5, 12, nach der einerseits durch Adams Tat die
Sündenmacht Eingang in die Welt fand, andererseits alle Menschen schuldhaft

Sünder sind. Die Erklärung, Adam sei «the necessary but not sufficient
cause for the sin of other men» (S. 79), gibt zwar die jüdische Auffassung
zutreffend wieder, schwächt jedoch die Schärfe der paulinischen Aussage ab-
Auch trifft es nicht zu, daß «Paul's statement, 'Through one man sin
entered into the world', would have surprised no rabbi» (S. 78). Denn nirgendwo

ist im Judentum von der Sünde als einer kosmischen Gewalt die Rede.
Paulus knüpft zwar an apokalyptische Aussagen an, radikalisiert sie aber,
weil er weiß, daß durch Christus die Macht der apapfla gebrochen ist. Die
These, die paulinische Anthropologie schließe auch eine «substantival side»

(S. 60) ein, bleibt am Ende ohne Begründung und überzeugt daher nicht.
Mit Recht hebt der Verfasser hervor, daß Paulus im Unterschied zum

Judentum seine Anthropologie von der Christologie her entwickelt. Während
im Judentum der Mensch vom ersten Adam her betrachtet wird, versteht
Paulus den Menschen in der Gegenüberstellung mit dem letzten Adam
(S. 59). Wenn auch zu manchen exegetischen Einzelheiten Fragen an den
Verfasser zu richten sind, so dürfte doch das Verhältnis von Christologie und



140 Rezensionen

Anthropologie grundsätzlich richtig gesehen sein. Der Vergleich mit den
jüdischen Vorstellungen über Adam, wie er in dieser solide gearbeiteten
Untersuchung vorgenommen wird, trägt dazu bei, die paulinischen Aussagen
deutlicher zu erfassen. Damit ist freilich noch nicht entschieden, in welchem
Umfang Paulus palästinische Anschauungen aufgenommen hat und ob nicht
auch mit dem Einwirken von Vorstellungen aus der hellenistischen Umwelt
in weit stärkerem Maße gerechnet werden muß. Das religionsgeschichtliche
Problem der Adam-Christus-Typologie bleibt vielmehr nach wie vor offen.

Eduard Lohse, Göttingen

John Bligh, Galatians in Greek. A Structural Analysis of St. Paul's Epistle
to the Galatians with Notes on the Greek. Detroit, Mich., University of
Detroit Press, 1966. 239 pp. f 5.00.

Ce volume, qui se divise en deux parties, n'est pas à proprement parler
un commentaire de l'épître aux Galates. Il forme bien plutôt la base d'un
futur commentaire. La première partie (pp. 2-70) présente le plan détaillé
de l'épître aux Galates, épître composée, selon l'auteur, avec la plus grande
attention. Au lieu donc de l'épître aux Galates écrite dans la hâte et la
colère, J. Bligh nous propose une lettre rédigée avec un soin si parfait que
le tout s'organise en une merveilleuse imbrication de chiasmes innombrables
(chiasme primaire: 1, 1-6, 18; chiasmes secondaires: 1, 1-3, 4; 3, 5-4, 31 et
5, 1-6, 18; chiasmes tertiaires: 1, 1-1, 12; 1, 6-2, 10; 2, 11-3, 4; 3, 5-3, 30;
4, 1-4, 10; 4, 11-4, 31; 5, 1-5, 13a; 5, 13b-6, 2; 5, 22-6, 18). La reconstruction,

appelée Structural Analysis (ces termes ne recouvrent pas ce
qu'aujourd'hui l'on nomme analyse structurale en français) est trop belle pour
convaincre. En certains passages, toutefois, l'auteur découvre judicieusement
des chiasmes oubliés.

La deuxième partie (pp. 71-227) révèle un excellent helléniste: sous
forme de questions et de réponses, prévues pour les étudiants, J. Bligh
initie au grec du Nouveau Testament par le biais de l'épître aux Galates.
Les solutions qu'il donne aux problèmes philologiques de notre épître sont
le plus souvent séduisantes. Un appendice (pp. 228-239) émet l'hypothèse
que non seulement Gai. 2, 14-21, mais en fait la plus grande partie de la
lettre (Gai. 2, 14—6, 18) constitue le discours prononcé par Paul à l'adresse
de Pierre et des Judéo-chrétiens lors de l'incident d'Antioche.

François Bovon, Genève

Pierre Grelot, La Bible parole de Dieu. Introduction théologique à l'étude
de l'Ecriture sainte. Paris, Tournai, Desclée & Co., 1965. 418 S. bFr. 330.

« Darf man davon träumen, daß wir... ausgehend vom wörtlichen Sinn
(der biblischen Texte im Unterschied zur alten Lehre vom vierfachen Schriftsinn),

sehen werden, wie sich ein neues Konzept theologischer Exegese
herausformen wird, das uns gestattet, an die wesentlichen Werte der altkirchlichen

Exegese anzuknüpfen Die Zersplitterung der Disziplinen... war doch
kein glückliches theologisches Ergebnis. Stellen wir uns eine Zeit vor, da



Rezensionen 141

sich die Theologie, die Predigt und das geistliche Leben ganz von der Schrift
her zum Ausdruck bringen, weil sie sich darauf verstehen, die Texte zu
durchforschen, um in ihnen die geheime Tiefe zu erreichen, die uns Kunde
gibt vom Mysterium Jesu Christi... Vielleicht wird unsere Zeit es erleben,
daß sich diese Einheit christlichen Denkens, deren Instrument die Exegese
der Frühzeit gewesen ist, wieder einstellt» (so H. de Lubac)1.

Mit diesem Wunschtraumzitat läßt Grelot, Professor am Institut Catholique

in Paris, seine umfangreiche Monographie ausklingen. Auf dies Ziel
hin hat er offensichtlich seine reichlich differenzierten 6 Kapitel dargelegt,
um sich im 7. über den literarischen und über den Vollsinn (sens plénier)
der biblischen Texte zu verbreiten. Weil er seine Allgemeinaussagen an
Beispielen aus dem A.T. und dem N.T. illustriert, ist zu hoffen, daß die
Adepten katholischer Theologie dabei Neues erfahren über ihre traditionelle
Christenlehre hinaus, deren summarische Zusammenfassung der Autor
sozusagen als Präambel voransetzt und abschließt mit der Aussage: «Gott
läßt sich durch sein Eingreifen in der Zeit feststellen. Weil aber sein
biblisches Wort nicht nur dynamische, schöpferische Wirklichkeit ist (Jes. 55,
11), sondern auch seinen Heilsplan erkennen läßt, ist es auch von religiöser
Bedeutsamkeit, die allerdings nur der Erkenntnis des Glaubens zugänglich
ist... Damit aber der erkennbare Inhalt des Wortes Gottes unserm Geist
zugänglich werde, muß er sich in der kleinen Münze menschlicher Worte
erläutern, d.h. Boten entsenden, deren Botschaft den Sinn der Ereignisse
enthüllt und sie als Gottes Aktionen erkennen läßt. In ihrem Munde nimmt
das Wort Gottes die Gestalt deutlicher Sprache an. Die Mysterien, welche
durch das Wort den Menschen zur Kontemplation dargeboten werden,
bewahren wohl ihren unerschöpflichen Reichtum in jeder Hinsicht ; immerhin
aber erweisen sich einige ihrer Aspekte als positiv enthüllt, nämlich in
solchen Worten ausgedrückt, die uns zugänglich sind... Es gehört zur
Ökonomie des Wortes Gottes, daß es sich in Etappen mitteilt: im A.T. hat
der Logos durch die Propheten gesprochen, im N.T. ist er Fleisch geworden
und hat sich unter den Menschen persönlich kundgetan, unser Heil enthüllt
und sodann seine Apostel entsendet, damit sie sein Evangelium für alle
Menschen aufzeichnen.»

Das ist also (mit vollem Bedacht des Autors) keine sprachphilosophische
Erklärung der rätselhaften Zusammenhänge, die das Reden Gottes durch
die Heilige Schrift mit uns enträtselt, vielmehr ist es selbst eine schlichte
Glaubensaussage, die auf dem Erlebnis der «Wahrheit» gründet. Sie wird
dann auch ein wenig rational feegründet. Grelot gibt nämlich zu bedenken,
daß sowohl die Schriften A.T.s als auch N.T.s nur durch Vermittlung der
ungeschriebenen Tradition, d.h. des Glaubens und des frommen Wirkens
der Kirche, zustande gekommen sind, und daß auch nur die Kirche dadurch,
daß sie vom Hl. Geist unterstützt wird, Verständnis der durch den Hl.
Geist inspirierten Schrift hat (K. Rahner). Mit «inspirierter Schrift» ist
alles gemeint, was sich innerhalb der Buchdeckel der ganzen Bibel vorfindet.

Hier also wird vorweg ausgesagt, was ein solches Lehrbuch schrittweise

1 H. de Lubac, Rev. bibl. 71 (1964), S. 416.



142 Rezensionen

erarbeiten sollte. Es ist die traditionelle scholastische Methode, der es

nicht auf synthetische Forschung und Anleitung zur Forschung ankommt,
sondern auf die Mitteilung eines längst gültigen Lehrgebäudes, einer fable
convenue, um nicht zu sagen einer von lebendiger Offenbarung
unterschiedenen starren Ideologie, auch wenn diese Elemente der biblischen
Offenbarung zur Voraussetzung hat. Dieses analytische Vorgehen wird
freilich weiterhin reichlich synthetisch ergänzt, doch nicht durch die klassischen

Argumente Luthers oder Calvins hinsichtlich des biblischen Wortes
Gottes, wohl aber durch die der modernen protestantischen Hermeneutik,
also K. Barths, M. Dibelius', O. Cullmanns, R. Bultmanns, G. Ebelings und
verschiedener Mitarbeiter des Kitteischen Wörterbuches zum N.T. Kaum
kommt originelle deutsche katholische Theologie zu Wort, wohl aber Autoren,
welche der französisch-belgischen Theologie die Problematik der deutschen
Protestanten erläutern (Lengsfeld, Geiselmann, Schnackenburg u.a.). Um
zu erweisen, daß alles hier Übernommene in Ordnung geschehe, werden die
päpstlichen Enzykliken, die sich auf das Schriftstudium beziehen, und die
Winke der römischen Bibelkommission (Kardinal Bea) zitiert. Grelots Buch
ist denn auch mit dem kirchlichen Imprimatur versehen worden.

Zweifellos ist darin viel Gelehrsamkeit zum Zuge gekommen, und auch
der protestantisch-theologische Leser mag allerlei daraus lernen. Er wird
wohl mit besonderem Interesse nachlesen, was in dem Kapitel «Von der
Renaissance zur modernen Zeit» über unsere Heilige-Schrift-Lehre und über
das Problem der Bibelexegese in der katholischen Theologie ausgeführt
wird (S. 199-217). Er mag aber auch kritisch fragen: warum wird gar nicht
in Betracht gezogen, daß der für den Start aufgegriffene locus classicus
2. Tim. 3, 16 in seiner griechischen Fassung auch einschränkend verstanden
werden kann? («alle Schrift, sofern von Gott eingehaucht, ist auch nützlich

...») ; warum ist gar nicht bedacht, daß Joh. 14, 26 in der Vulgata lautet :

spiritus sanctus... suggeret (ûuogvfujei) vobis omnia quaecunque dixero
(eiirov) vobis — der Hl. Geist wird euch ins Unterbewußtsein einpflanzen
alles, was ich euch sagen werde (die protestantischen Dogmatiker des
17. Jahrhunderts waren hart an solchem Verständnis angelangt, als sie die
suggestio rerum et verborum der inspirierten Autoren lehrten) ; warum ist
gar nicht der Versuch unternommen, etwa von Phil. 3, 12 (das Ergriffensein
durch Christus) und Joh. 6, 68 her zu dem Sachgeheimnis des Wortes Gottes
synthetisch vorzustoßen und die einzige «Wahrheit» des johanneischen
Christus, welche alle anderen sogenannten Wahrheiten als philosophische
Ontologieaussagen unter sich zurückläßt, als das eigentliche Wort Gottes
in der Bibel (Luther: das, was Christum treibt) zu erfassen und in seiner
Infallibilität sicherzustellen? u.a.m.

Wozu Grelot anleiten will, das ist immerhin eine christologisch-eschato-
logische Interpretation der biblischen Texte bis hinein in eine mariologisch
akzentuierte Ekklesiologie. Tropologisches Moralisieren will er ersetzt sehen
durch ein existentielles Verständnis der heilsgeschichtlichen Fakten und
seelsorgerlichen Mahnungen. — Also möchten wir sein Lehrbuch unter die
literarischen ökumenischen Bemühungen der Römischen Kirche einreihen.

Erwin E. Schneider, Wien



Rezensionen 143

Chbistian Matjbeb, Wahrheit und Wahrhaftigkeit - ein Orundproblem kriti¬
scher Theologie. Theol. Existenz heute, 128. München, Chr. Kaiser Verlag,

1966. 61 S. Fr. 6.30.

Der Verfasser geht im ersten grundsätzlichen Teil von der neutestament-
lichen Osterbotschaft aus und findet von daher ein klärendes Wort für das

heutige Dilemma zwischen historisch-kritischer Wissenschaft und
christlichem Glauben an die Wahrheit des Evangeliums. Wenn an Ostern Gott
tatsächlich gehandelt hat, so sei gerade von daher die Sorglosigkeit der
Jünger in der Wahl der Darstellungsmittel verständlich. Während die
Forschung von der Aussage her zum Gemeinten vordringt, macht Maurer
darauf aufmerksam, daß gerade die Klarheit und Wahrheit der Sache zur
freien Form des Sagens ermächtigen kann.

Daß aber die neutestamentlichen Zeugen trotzdem nicht willkürlich,
sondern theologisch folgerichtig und sachgemäß geredet haben, zeigt der
Verfasser im 2. Teil des Heftes unter dem Titel: Der Auftrag der Kirche nach
dem Matthäusevangelium. Ausgehend von der in Matth. 28, 18 bezeugten
Macht des Christus fragt er, wie Matthäus in seinem an Judenchristen
gerichteten Evangelium diesen universalen Anspruch Jesu aufzeigt und wie
er im historischen Verhalten Jesu ihn fundiert sieht.

Es gelingt Maurer, darzutun, wie ernsthaftes Ringen um die Wahrheit
des Evangeliruns ehrlichem Forschen keinen Riegel schiebt. Er zeigt aber
auch, daß auf sich gestellte Forschung nicht zum Ziel führt. M. E. hätte man
auch im ersten Teil deutlicher machen sollen, daß und warum die Weise des

Sagens nicht beliebig ist (vgl. Gal. 1, 8). Das Neue Testament gibt weder
dem Sein vor dem Sagen noch dem Sagen vor dem Sein den Vorzug, es kennt
weder Heilsontologie (vgl. die Anspielung S. 23) noch leere Heilsrethorik,
wohl aber kennt es die Treue Gottes, die sich auch in der Wahl der Apostel
und in der Sachtreue ihrer Verkündigung erweist.

Heini Schmid, Hauptwil, Kt. Thurgau

Hebmann Langebbeck, Aufsätze zur Gnosis. Aus dem Nachlaß hrsg. von
Hermann Dörries. Abh. der Akad. der Wiss. in Göttingen, Phil.-hist.
Kl., III, 69. Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1967. 216 S. DM 34.-.

«Über das Thema dieser Aufsätze plante der Verfasser ein Buch, dessen

Grundgedanken sie vorbilden und das sie deshalb vertreten mögen.» So

writes Prof. Dörries in his foreword, adding by way of comment : « Die hier
bezogene Position ist zu bedeutsam, als daß sie unbekannt bleiben dürfte.
Sie hat Anspruch darauf, auch bei der Interpretation der neuen Gnosisfunde
berücksichtigt zu werden.»

For the past thirty years and more the dominant theory among German
scholars has been that "Gnosis" was not in origin a merely Christian heresy,
as an older generation held ; it was a religion in its own right, emerging from
the Middle East as the rival and competitor to Christianity, and of
incalculable importance for the growth and development of the Christian faith



144 Rezensionen

itself. This theory Langerbeck challenges in the opening essay, reviewing
the literature and especially the work of Hans Jonas. "Das antike Weltbild",
he writes, "ist in der Tat 'gnostisch', darin hat Bultmann völlig recht, nur ist
gnostisch philosophisch." Langerbeck's own position is a return to that
of Harnack and de Faye, but with this difference, that he regards Gnosticism
not as a degradation but as a legitimate attempt to understand Christianity
in the light of Greek philosophy. Which of course is not to say that it was
a successful attempt.

The second essay develops the theme by examining the anthropology of
Alexandrian Gnosis in the light of the fragments of Basilides and Valentinus
preserved by Clement and Origen, while the third is concerned with Paul
and Hellenism. The fourth deals with Aristotelian and Christian elements in
the philosophy of Ammonius Saccas, and the fifth discusses theology and
popular religion in the Roman church of the mid-second century. Here
Langerbeck argues that the situation was not "Dogma gegen Dogma und
Lehrer gegen Lehrer, sondern Theologie überhaupt gegen den Gemeindeglauben",

the radical Paulinism of the educated on the one hand and the
legalistic conservatism of naive popular religion on the other. The sixth
essay, "Der geistesgeschichtliche Humanismus", is a plea for Christian
humanism in the highest sense, written as a tribute for Werner Jaeger's
sixtieth birthday.

Four of the papers were previously unpublished, one appeared in a
Festschrift, and the sixth was printed in English in a shortened form.
Together they form a serious contribution from the side of classical scholarship,

and fully deserve to be taken into consideration. The problems of
Gnosis and Gnosticism are not to be resolved by Neutestamentler andhistorians
of religion alone. The Greek language was the lingua franca of the eastern
Mediterranean, and Greek philosophy provided the intellectual basis for
religion and theology. On the other hand it is something of an over-simplification

to reduce the problem to the equation: Gnosis Christianity plus
Platonism. For one thing, there have been Platonising interpretations of
Christianity which simply were not Gnostic at all. This equation does not
do justice to all the factors in a very complex phenomenon. There is a case
for the view that Hebraic and barbaric names and terminology in Gnosticism
are secondary, marks of a decline; but it is by no means certain that the
movement began as a purely philosophical presentation on an elevated level,
and went steadily downhill. The graph would probably show undulation,
with numerous peaks and hollows, rather than a steady slope. The main
point is, however, that Langerbeck draws attention to things all too often
overlooked.

Prof. Dörries' foreword is not the conventional few lines of commendation,
but a skilful drawing together of the threads to present a clear outline of
Langerbeck's position. The documentation has been brought up to date by
Carsten Colpe, who has missed nothing of significance in recent study.
The one addition necessary is that the Messina Colloquium papers have now
been published as Le Origini dello Gnosticismo (Leiden 1967).

Robert McLachlan Wilson, St. Andrews



Rezensionen 145

Adolf-Martin Ritter, Das Konzil von Konstantinopel und sein Symbol.
Studien zur Geschichte und Theologie des II. ökumenischen Konzils.
Forsch, z. Kirchen- u. Dogmengesch., 15. Göttingen, Vandenhoeck &
Ruprecht, 1965. 316 S. DM 36.-.

Im ersten Hauptteil seines überaus willkommenen Buches gibt Ritter eine
umfassende Darstellung des Konzils und seiner Vorgeschichte, im zweiten
setzt er sich mit der Ursprungsfrage des als Nicaeno-Constantinopolitanum
(C) bekannten Glaubensbekenntnisses auseinander. Daß Ritter die bisherige
wissenschaftliche Diskussion ausführlich wiedergibt und bespricht,
ermöglicht auch dem NichtSpezialisten einen Einblick in die Problemlage.
Besonders erwähnt sei die Behandlung der Frage, was denn als ökumenisches
Konzil angesprochen werden könne, sowie die gute Darlegung über die
Bedeutung des «homousios» (Exkurs IV). Ein ausführliches Register ermöglicht

die Benützung als Nachschlagewerk.
Sowohl in der Echtheitsfrage wie in der Chronologie des Konzils glaubt

Ritter vor allem durch die Heranziehung des autobiographischen Gedichtes
Gregors von Nazianz weiterzukommen. Insbesondere meint er den Versen
1703ff. (PG 37, 1148ff.) Hinweise auf die Verhandlungen mit den Pneuma-
tomachen entnehmen zu können. Leider sind ihm dabei folgenschwere
Übersetzungsfehler unterlaufen. In Vers 1754 steht gerade nichts von «vermittelnden

Lehraussagen», sondern ausdrücklich, daß das offizielle Dogma orthodox

war. Eine sorgfältige Interpretation des ganzen Abschnittes zeigt, daß
es darin primär nicht um dogmatische Fragen geht, sondern der alte
Vorkämpfer der Orthodoxie fühlt sich im Augenblick des Sieges von gewissenlosen

Opportunisten überspielt (nicht von «dogmatischemMischmasch»,
sondern vom «Abschaum der Christuskrämer» ist in 1756 die Rede). Es ist ärgerlich

für den Historiker, daß die stilistischen Prinzipien des Rhetors und
Poeten präzise Details ausschließen; für die Echtheit von C läßt sich aus
diesem Abschnitt jedenfalls nichts gewinnen. Dazu fallen die Anhaltspunkte
für die Datierimg der Verhandlungen mit den Pneumatomachen sowie mancher

Schluß über das Verhältnis von Kaiser und Konzil. Der Leser muß sich
also über weite Strecken fragen, wie weit Ritters Darstellung auch
unabhängig von seiner mißglückten Gregor-Interpretation Bestand hat.

Christoph Jungck, Basel

Paul Hacker, Das Ich im Glauben bei Martin Luther. Graz, Verlag Styria,
1966. 353 S. DM 28.-.

Nim haben wir zur Abwechslung wieder einen «protestantischen» Luther,
nach dem der «katholische» (gemäß Meissinger) nicht mehr viel von sich
reden macht. Auch wenn Hacker (dem Vernehmen nach ein Nichttheologe)
nur eine bestimmte Sonderlehre bei Luther aufgreift, so handelt es sich doch
in diesem Werk um ein Totalurteil über den Reformator, und in gewisser
Hinsicht auch über die gesamte Reformation und den Protestantismus
überhaupt, wie aus den ständigen Deutungen seines «Zusammenbruches» und
seines «Versagens» (vgl. das ganze 3. Kap. S. 97—151 «Von der Kreuzes-

10



146 Rezensionen

théologie zum Zusammenbruch», bes. S. 149) hervorgeht. Dem Verfasser ist
sicherlich keineswegs ernstes Wollen, bewundernswertes Bemühen und sachliche

Leidenschaft in der Wahrheitssuohe, wie er sie versteht, abzusprechen.
Es ist ihm auch nicht abzusprechen, daß er mit seiner Sicht einen wesentlichen

und zugleich wunden Punkt einer bestimmten protestantischen
Entwicklung getroffen habe, so daß gewisse Wahrheitsmomente in diesem Werke
durchaus angesprochen werden.

Freilich kann die Behauptung, daß «dieses Allbekanntsein kaum je ins
Licht beobachtender Erkenntnis gerückt» worden sei (S. 12), nicht
hingenommen werden, weil diese Momente jedenfalls der Sache nach unzählige
Male behandelt worden sind, so daß das hier vorgeführte Lutherbild und die
Auseinandersetzung mit ihm seit langem zum täglichen Brot derjenigen
gehört, die sich mit dem Katholizismus in einem Dialog befinden. Man kann
sich dies aber eigentlich nur so erklären, daß der Verfasser der Sekundärliteratur

über Luthers «Glauben» eine allzu bescheidene Aufmerksamkeit
geschenkt hat, soweit dies jedenfalls aus der angezogenen Literatur sowie aus
der allgemeinen Argumentation zu erkennen ist. Es zeigt sich eine bekannte
Schwierigkeit, die häufig dann eintritt, wenn jemand ohne intensivere Kenntnis

der Sekundärliteratm', die ihm wenigstens die Intentionen des besprochenen

Theologen vermitteln könnte, und darum «unbelastet» von dieser, in die
Quellenlektüre eintritt : es passiert dann jedenfalls sehr leicht, daß er in
«naiver» Unschuld das Kampffeld der Problematik betritt. — So passiert es,
daß z. B. für den Verfasser Luthers theologische Bestreitimg der scholastischen

Formel von der « fides caritate formata» infolge der selbstverständlichen
Voraussetzung von deren unbedingter und sinnvoller Gültigkeit das Urteil
fällig ist, bei Luther befänden sich Glaube und Liebe in einem heillosen
Nicht-Bezug (S. 152ff. u. ö.), was angesichts der Nichtberücksichtigung der
Predigttätigkeit Luthers eine doch etwas kühne Behauptung darstellt. Oder
aber, es wird z. B. Rudolf Bultmanns Behauptung, im Johannesevangelium
gäbe es keine unmittelbare und direkte Jesus- oder Gotteshebe, nur als
typisch «protestantisch» verrechnet, ohne daß sich der Verfasser die Mühe
nimmt, den Wahrheitsgehalt dieser Behauptung im Johannesevangelium
nachzuprüfen (S. 154). Dies nur an Stelle vieler Beispiele — es sei sonst nur
noch auf die phantasievolle Behauptung verwiesen, daß die «evangelische
Freiheit» ausschließlich «Abbruch, Auflösung, Zerstörung» bedeute (S. 256).
Angesichts solcher apodiktischer Urteile, die sich gehäuft vorfinden, ist mir,
offengestanden, nicht einsichtig geworden, wie Joseph Ratzinger in seiner,
allerdings vorsichtig-zurückhaltenden, Empfehlung dieser Arbeit sagen kann,
dieses Buch unterfange sich nicht, von einem fertigen Standpunkt aus, ein
Tribunal aufzurichten (S. 8).

Nun aber zur Hauptthese des Verfassers. Sie wird mit monotoner
Eindringlichkeit wiederholt, so daß sie zum einzig passenden Schlüssel für
Luthers Theologie erscheint. Der Reformator habe nämlich seit 1517/18
(Hacker geht in gewisser Hinsicht mit den Thesen von Ernst Bizer einig,
wenngleich er diesem das Recht zu seinen Schlüssen absprechen möchte,
S. 330ff.) den Glauben als «fides reflexiva» verstanden, wobei er freilich
selbst zugibt, daß Luther im höheren Alter selbst einmal ausdrücklich einen



Rezensionen 147

reflexiven Glauben ernsthaft kritisiert (S. 35). Was der Autor nun unter dem
reflexiven Glauben («Rückbeugung des Glaubens», S. 27) versteht, ist nichts
anderes als Luthers unbedingter Personalbezug des Glaubens im Zusammenhang

der Heilsgewißheit und der Kategorie des «pro me» sowie der
Verheißungstheologie. Dies alles vermag der Autor gemäß einer einstens einmütigen
katholischen Tradition überhaupt nicht zu würdigen (S. 49ff., 52ff.). Die
soteriologisch-christologisch-pneumatologische Bedeutsamkeit der
Herausstellung des personalen Ich im Zusammenhang mit der Kategorie des pro me
ist dem Denken des Autors einfach fremd. Nur so erklärt es sich, daß er sich
in seiner Lutherdeutung in den Bahnen eines liberalen Protestantismus
bewegt. Die ernsthafte innerprotestantisehe Kritik gegen ein subjektivistisches
Verständnis des glaubenden Ich als einer im eigentlichen Sinne «statuierenden»

Heilsgröße (S. 37ff.) ist ihm nicht unbekannt, er vermag sie aber in
ihrer Ernsthaftigkeit nicht einmal bei H. J. Iwand (S. 199) zu ermessen. Die
Folge ist die, daß er die Rechtfertigungstheologie des Reformators völlig
verzeichnet: so verschweigt der Verfasser z. B., daß Luther in den Schmal-
kaldischen Artikeln, als er den berühmten Satz vom «articulus stantis et
cadentis ecclesiae» schrieb, genau der Forderung des Autors entsprach
(S. 65-66) und nicht Sätze über «das Glauben», also über die sog. «fides qua»,
sondern ausschließlich christologische Sätze (fides quae) als Begründung
anführte.

Das Buch ist als eine gutgemeinte Abwehr der Gefahr eines lutherischen
Subjektivismus zu werten. Als historische Leistung ist es fragwürdig, und
als Beitrag für den Okumenismus von heute doch wohl problematisch. Wer
so, von jeder Selbstkritik unangefochten, die römische Tradition in allen
Funkten gutheißt und, als letztes Beispiel erwähnt, die römische Sakramentsdoktrin

in ihrer klassischen Trilogie von dispositio - obex - opus operatum
(S. 236) vorbehaltlos als Wahrheitsgrundlage voraussetzt, dem wird es
schwer werden, das «ökumenische» Ohr der nichtrömischen Christen zu
finden. Wilhelm Dantine, Wien

Heinbich Bobnkamm (Hrsg.), Luthers Vorreden zur Bibel. Furche-
Bücherei, 238. Hamburg, Furche-Verlag, 1967. 190 S. DM 9.80.

Früher waren in deutschen Bibeln oft die Vorreden Martin Luthers zum
A.T., N.T. und zu einzelnen Büchern abgedruckt, aber in den modernen
revidierten Ausgaben findet man sie nicht. Um so mehr ist diese höchst
sachkundig eingeleitete und sorgfältig ausgestaltete Sammelausgabe zu
begrüßen.

Luther schätzte das A.T im Sinne eines Gesetzbuchs, das auf das N.T.
im Sinne eines Gnadenbuchs bezogen ist (Vorrede zum A.T. 1523). Innerhalb
des N.T. wollte er nur ein Evangelium sehen, das er im Joh., Rom., Gal.,
Eph. lind 1. Petr. am reinsten ausgestaltet fand (Vorrede zum N.T. 1522,
ursprüngliche Fassung). Seine heute so gerne angeführten Bemerkungen
gegen Jak. und Off. in den Vorreden von 1522 hat er ausdrücklich als rein
gefühlsmäßige Reaktionen ohne verpflichtenden Charakter dargestellt.



148 Rezensionen

Übrigens wurden 1530 jene kritische Vorrede zum Jak. etwas gemildert und
die zur Off. (buch eine positive ersetzt. Letzere richtet sich gegen einen in
jeder Zeit auftretenden Typ, der als «grober Klügling» angeredet wird, und
gipfelt in diesem Trostwort: «Darum laß Ärgernis, Rotten, Ketzerei und
Gebrechen sein und schaffen, was sie vermögen. Wenn allein das Wort des

Evangelii bei uns rein bleibt und wir's lieb und wert haben, so sollen wir
nicht zweifeln, Christus sei bei und mit uns, wenn's gleich aufs ärgste geht. »

Bo Reiche, Basel

Julius H. Bodensieck (Hrsg., im Auftrag der) Lutheran World Federation,
The Encyclopedia of the Lutheran Church. 1-3. Minneapolis, Minn., Augsburg

Publishing House, 1965. 2575 S. $ 37.50.

J. Bodensieck, 1894 in Hameln an der Weser geboren und Professor am
Wartburg Theological Seminary in Dubuque, Iowa, erhielt 1954 durch
Landesbischof H. Lilje den Auftrag des Lutherischen Weltbundes, diese

Enzyklopädie in Angriff zu nehmen. Nahezu 800 Gelehrte aus aller Welt -
«a veritable Lutheran galaxy» (S. VIII) — haben daran mitgearbeitet. Mit
ihrer Hilfe ist ein Informationswerk geschaffen worden, das in konfessioneller
Verbundenheit und ökumenischer Offenheit über das Luthertum in seiner
Geschichte und in seiner heutigen gegenwärtigen Verfassung einen
reichhaltigen Überblick bietet.

Insgesamt sind die Haupterscheinungen des Luthertums in theologischer,
historischer, liturgisch-kunstgeschichtlicher, missionarischer, sozialer,
pädagogischer und kirchlicher Hinsicht unter weltweitem Aspekt eingefangen
worden. So findet der Leser ausgezeichnete Artikel nicht nur über die
Geschichte der alten lutherischen Kirche in Deutschland, Skandinavien und
im baltischen Raum, sondern ebenso über deren Tochterkirchen in Afrika,
Amerika und Asien, wobei dann speziell der jeweiligen theologischen
Entwicklung gesonderte Abschnitte oder Artikel gewidmet sind. Es gibt kein
Land, keinen Kontinent, die sich übergangen fühlen könnten. Unter dem
Stichwort «Theological Schools» (III, S. 2341-2384) sind z. B. alle
einschlägigen lutherischen Hochschulen in aller Welt beschrieben, einschließlich
sämtlicher deutscher Universitäten und amerikanischer lutherischer
Hochschulen und Seminare (III, S. 2373-2384). Der 3. Band bietet auch eine
englische Übertragung aller 95 Thesen Luthers (S. 2388-2391), und die
Kurzbiographien bedeutender Lutheraner aus aller Welt (nur die lebenden
sind ausgelassen) bieten ein reiches historisches Tatsachengut.

Überhaupt stehen die Artikel und Beiträge dieser Lutheran Encyclopedia
auf hohem Niveau. Die Mehrzahl von ihnen ist mit den einschlägigen
Literaturangaben des neuesten internationalen Standes versehen, und durchweg

sind die Artikel bei ausgesprochener Wissenschaftlichkeit doch
allgemeinverständlich gehalten. Die vielen ausgezeichneten Bildbeigaben,
graphischen Darstellungen und Illustrationen erhöhen die Anschaulichkeit
des Werkes, für dessen mustergültige drucktechnische Gestaltung das Augsburg

Publishing House offensichtlich keine Kosten und Mühen gescheut hat.
Weil hier eine Selbstdarstellung der lutherischen Kirche geschaffen worden



Rezensionen 149

ist, die zugleich eine ständige Selbstbesinnung und ökumenische Offenheit
erkennen läßt, wird dieses Werk für alle kirchlich engagierten Laien und
Theologen ein international unentbehrliches Handbuch werden.

Ernst-Wilhelm Kohls, Erlangen

Wilhelm Averbeck, Der Opfercharakter des Abendmahls in der neueren
evangelischen Theologie. Konfessionskundl. und kontroverstheol.
Studien, 19. Paderborn, Verlag Bonifacius-Druckerei, 1967. 846 S. DM 48.-.

Die vorliegende Arbeit greift ein für die katholische Theologie entscheidendes

Thema auf, das seit der Zeit der Reformation Gegenstand heftiger
Kontroversen gewesen ist. Vielleicht wurde der Verfasser zur Themenwahl
deshalb veranlaßt, weil in der gegenwärtigen evangelischen Theologie immer
wieder Tendenzen auftauchen, die den Opfergedanken zu neuem
Durchdenken aufgenommen haben. Obwohl diese Richtungen oft schon früheren
Wurzeln entstammen, ist doch der hauptsächliche Anlaß gewesen, sich näher
mit anderen theologischen Traditionen zu beschäftigen und die Frage auch
in der lutherischen Theologie neu aufzugreifen. Sicher ist das Problem
bedeutend und für die künftige ökumenische Diskussion mit der katholischen
Kirche entscheidend, aber den Rezensenten hat die Frage nicht losgelassen,
ob denn das Thema einer solchen Ausführlichkeit wert gewesen sei. Jedenfalls

hat der Verfasser eine riesige Arbeit geleistet, indem er der theologischen
Entwicklung innerhalb des Zeitraums von 1917 bis 1958 nachgegangen ist.
Wenn man in Rechnung stellt, daß er für diese Zeitspanne nur die
lutherischen und dazu eigentlich nur die deutschen Theologen behandelt hat,
dann versteht man, welche Kleinarbeit hinter dieser Abhandlung steht.

Im ersten Teil wird die Entwicklung von Luther bis in unser
Jahrhundert skizziert (S. 1—85). Alles übrige schildert die theologische Debatte
von vier Jahrzehnten. Nur am Schluß (S. 776-805) wird ein bescheidener
Versuch zu einigen zusammenfassenden und kritischen Bemerkungen
gemacht. Alles andere ist schlicht und kurz Referat von Büchern und
Aufsätzen. Der Verfasser hat sich methodisch für eine «Bestandsaufnahme»
entschlossen und eine kritische (katholische) Stellungnahme nicht
vorgenommen; der genannte Schlußteil ist eigentlich auch nur Referat im
Anschluß an leitende katholische Theologen der Gegenwart.

Er hat diese Aufgabe sicherlich mit größter Akribie gelöst. Die bei einem
so riesigen Material notwendigen Gruppierungen der verschiedenen
Verfasser hat er ohne Fehlklassierungen vorgenommen. Er hat dies dadurch
erreichen können, daß er sich dem geschichtlichen Gang angeschlossen hat.
Einige Male hat er sich zur Darstellung des Materials von theologischen
Grundgedanken existierender Gruppen und Gemeinschaften (wie z.B.
Hochkirche, Michaelisbruderschaft) oder offizieller kirchlicher Dokumente
(Agendenentwicklung der VELKD), ein anderes Mal von theologischen
Disziplinen (Exegese, Reformationsgeschichte, Dogmatik) leiten lassen. Kann
man dem Verfasser auch nicht bestreiten, daß er die ihm gestellte Aufgabe
redlich gelöst hat, so kann man doch nicht ohne eine kritische Frage an
dieser Methode vorbeigehen. Vollständigkeit ist nicht immer eine Tugend.



150 Rezensionen

Von einem Wissenschaftler müßte man erwarten, daß er auch den Mut
aufbringt, eine gewisse Auslese in seinem Material zu wagen. Hier ist sicherlich

zu viel angeboten. Gewiß sollte man sich hüten, in einer Rezension
vorzuschlagen, welche Theologen man ruhig hätte auslassen können. Aber ob
jeder kleine Aufsatz, der irgendwie zum Thema spricht, notwendig referiert
werden sollte, ist schon eine Frage. Man könnte einwenden, daß das Buch
als «Nachschlagewerk für katholische Theologen» dienen soll. Wäre es aber
nicht eine bessere Methode gewesen, das zu leisten, was U. Valeske bei einer
parallelen Aufgabe getan hat: leitende Grundgedanken ausarbeiten und in
einem gesonderten Band eine vollständige Bibliographie vorlegen? Es
macht wirklich keine Freude beim Lesen, wenn einem auf jeder Seite ein
Text geboten wird, der mit bibliographischen Angaben vollgestopft ist.
Andererseits ist ein langatmiges Referat über den Inhalt von noch so
bedeutenden Büchern kaum vor der Gefahr geschützt, daß der Leser sich
mit der Nachschlagewerk-Methode begnügt und nicht zum eigentlichen Text
der geschilderten Verfasser zurückgreift. Eine Anleitung zum Studium der
evangelischen Theologie wäre deshalb m.E. wünschenswerter gewesen.
Der Wunsch mag als eine Frage der Methode erscheinen. Er ist aber von der
sachlichen Notwendigkeit bedingt. Könnte die besprochene Arbeit jemanden
zu einer solchen Darstellung anregen, so wäre sie der Mühe wert gewesen.
Dies sei dem fleißigen Verfasser von Herzen gewünscht.

Vilmos Vajta, Strasbourg

Friedrich von Bodelschwingh, Ausgewählte Schriften. 2. Veröffentlichungen
aus den Jahren 1872 bis 1910. Hrsg. von A. Adam. Bethel bei Bielefeld,
Verlagshandlung der Anstalt Bethel, 1964. 727 S. DM 19.80.

Dem 1955 veröffentlichten I. Band, der die Jahre von 1850 bis 1871
umschloß, folgt im vorliegenden Band eine ausgewählte Zusammenfassung des
literarischen Schaffens von Bodelschwinghs in seinen Mannes- und
Altersjahren.

Alfr. Adam hat die einzelnen Texte sorgfältig ausgesucht und sie nach
übergreifenden Gesichtspunkten sachlich gruppiert: I. Vorträge und
Aufsätze (S. 11-169); II. Kampf- und Verteidigungsschriften (S. 171-355);
III. Jahresberichte und Rundschreiben (S. 355-422); IV. Predigten und
Ansprachen (S. 423-526); V. Reden (S. 527—586); VI. Kollektenblätter und
Aufrufe (S. 587-656). Dazu kommt ein längerer «Anhang» (S. 657-697) mit
wertvollen kritischen Anmerkungen des Herausgebers sowie einer ausführlichen

Bibliographie, die bis ins Todesjahr Bodelschwinghs reicht und auch
posthum Veröffentlichtes notiert. Sehr förderlich sind die beiden Register
über Bibelstellen und «Namen und Sachen» (S. 699-727).

Es ist sehr schwer, aus der Fülle des Dargebotenen das Wichtigste zu
nennen. Vielleicht verzichtet man auf dieses naheliegende Verlangen und
macht sich zuerst einmal deutlich, daß der Band eine Epoche der Theologie-
Geschichte zum Rahmen hat, die mit zu den bedeutendsten und zugleich
tragischsten der Neuzeit gehört. Während Bodelschwingh die soziale Frage
zentral vom Evangelium her sieht und anpackt, wandern die Arbeitermassen



Rezensionen 151

bereits aus der Kirche aus. Während Ritsehl und zunehmend J. Wellhausen
die theologische Situation beherrschen, verlangt der Betheler Theologe in
einer 1895 herausgegebenen Flugschrift eine «freie theologische Fakultät»
(S. 217ff.). In ihr finden sich Sätze, die ebensogut 1966 geschrieben sein
könnten : «... so ist es noch viel imbarmherziger, einen jungen Theologen erst
in Unglauben und Zweifel an Gottes Wort und die Bekenntnisse der Kirche
hineinzustürzen, um dann später zu versuchen, ihn aus der grausamen Grube
wieder herauszuziehen» (S. 224). Die damals schon brennende Frage der
Kirchenzucht angesichts einer sich auflösenden Volkskirche wird ebenso
laut wie Probleme der politischen Verantwortung des Christen. Daneben
nehmen die unmittelbaren Belange der Anstalt Bethel einen breiten Raum
ein.

Der Band zeigt in fesselnder Plastik, daß Bodelschwingh mehr war als

nur ein Vater und Freund der Epileptiker und Schwachsinnigen. Die Lektüre
läßt den Leser in einem anspruchsvollen Engagement Jahrzehnte
nacherleben, deren genaues Studium sich niemand vorenthalten sollte, dem das
Verstehen der Gegenwart auf dem Hintergrund der Vergangenheit etwas
bedeutet. In jedem Falle bringt das Buch einen - wenn auch begrenzten -
Ausschnitt aus dem Leben der deutschen evangelischen Kirche des 19.
Jahrhunderts, der zwar weithin seiner sozialen, aber längst nicht in gleicher
Weise seiner theologischen Relevanz nach bekannt ist. - Kritisch sei

angemerkt, daß die Kapitelziffern im Inhaltsverzeichnis in römischen, im Text
selber aber in arabischen Zahlen erscheinen. Der Fraktur-Satz wirkt zwar
altertümlich, dürfte aber bei jüngeren deutschen und vielen ausländischen
Lesern auf Schwierigkeiten stoßen. Gotthold Müller, Basel

Kahl Barth, Das christliche Leben (Fragment). Die Taufe als Begründung
des christlichen Lebens. — Die kirchliche Dogmatik, IV, 4. Zürich, EVZ-
Verlag, 1967. XV + 247 S. Fr. 30.-.

Hat man mit der kirchlichen Dogmatik Karl Barths seit 1932 gelebt,
nimmt man diesen letzten Teilband in die Hand mit einem Gemisch von
Dankbarkeit, Ehrerbietung und Wehmut, wozu noch kommt ein Bedauern
darüber, daß gerade dieses letzte Bändchen, dieses «Fragment», in seiner
zentralen Ausrichtung so «anstößig» für viele Verehrer des Verfassers sein
wird. Vor allem aber bedauert man, daß es dem Verfasser nicht möglich
geworden ist, den ganzen Teilband IV fertigzubringen. Das Problem der
Ethik der Versöhnimg, eine Fortsetzung von III, 4, ist also auf die Lehre
von der Taufe als Anfang und Begründung des christlichen Lebens
beschränkt worden. Wir wissen alle, warum, und Barth gibt selber in einem
«Vorwort» genaue Auskunft darüber. Mit Recht fragt aber Barth, ob nun
die vielen, die gespannt auf den letzten großen Band, die Lehre von der
Erlösung, warteten, das vorliegende Material wirklich bearbeitet haben.
Barth bittet um «Verständnis und Entschuldigung». Ein Rezensent würde
ganz andere Worte, Worte der Dankbarkeit und Bewunderung, verwenden.

Schon im Vorwort zu IV, 2 (1955) hat Barth kurz angedeutet, was von
seiner Lehre von der Taufe und vom Abendmahl zu erwarten wäre. Die



152 Rezensionen

«Sakramente» sollen «so etwas wie eine respektvolle umsichtige ,Ent-
mythologisierung ' » erfahren oder erleiden, mit dem Ergebnis, daß sie nun
ihre «sachgemäße und würdige Stellung» als «Grundlegung und Krönung
des vierten ethischen Teils der Versöhnungslehre » finden würden. Die
Lehre vom heiligen Abendmahl hat Barth zwar nicht so durchgearbeitet,
daß er sie hat drucken lassen wollen. Es ist aber klar, wie die Hauptlinie
gezogen werden sollte. Wir haben somit in dieser Arbeit eine entschiedene
Radikalisierung der 1943 vorgetragenen Auffassung («Die kirchliche Lehre
von der Taufe»). Hier versuchte doch Karl Barth, im wesentlichen Anschluß
an Calvin eine sakramentale Auffassung der Taufe auszuarbeiten. Das ist
jetzt preisgegeben. Und Barth unterstreicht, wie stark er sich von dem
Buch seines ältesten Sohnes Markus Barth «Die Taufe ein Sakrament?»
(1951) hat beeinflussen lassen müssen.

Es wäre aber verhängnisvoll, falls man in dem hier besprochenen Buch
nur das «Negative» hervorheben würde: daß Barth die nahezu allen
Konfessionen gemeinsame Sakramentslehre verwirft, und daß er die Säuglingstaufe

ablehnt, wozu doch zu bemerken ist, daß er weder 1943 noch jetzt
eine Wiedertaufe befürwortet, im Gegenteil. Barth hat, und wie sollte es
anders möglich sein, auch hier ein durch und durch positives Anliegen.
Es geht ihm darum, daß derjenige, der durch den Heiligen Geist berufen
und getauft worden ist und so unter die Gnade in Jesus Christus gestellt
wurde, versteht, daß er hiermit in die Nachfolge Jesu Christi hineingeführt
worden ist. Und der erste Schritt auf diesem geschenkten und gebotenen
Weg ist das Sich-mit-Wasser- (auf den Namen Christi hin) Taufen-Lassen.

Barth weiß, daß er sich mit seiner Tauflehre in deutlicher Nähe zur
Lehre Zwingiis befindet. Zwinglianer ist er aber nicht. Er redet von «der

merkwürdig sterilen Tauflehre Zwingiis» (S. 142) und beanstandet vor
allem, daß man bei Zwingli nichts von dem spürt, was für Barth so zentral
ist; die Taufe als menschliche Antwort auf Gottes Werk und Wort.

Sehr wesentlich ist es für Barth, zu unterscheiden zwischen der Taufe
mit dem Heiligen Geist, der Gottes Tim allein ist und bleibt, und der Taufe
mit Wasser, das ganz und gar des Menschen Tun ist (S. 79 f.). Und doch?
In der Lehre von der Taufe mit dem Heiligen Geist vertritt Barth keine
«christomonistische» Auffassung, keine Alleinwirksamkeit Gottes. Dies
würde bedeuten, daß alle Anthropologie und Soteriologie in die Christologie
verschlungen wäre. Und zwar ist die Taufe mit Wasser des Menschen erster
Schritt auf dem Weg des Gehorsams; sie ist «eine freie menschliche Antwort
auf die Tat und den Ruf des freien Gottes» (S. 112). Aber vergessen wir ja
nicht, daß Gott die Burg ist, «in der die Gemeinde und ihre Täuflinge in
Sicherheit tun dürfen und sollen, was sie tun» (S. 146). Keine «Moralische
Aufrüstung», eher eine «Abrüstung». Denn alles geschieht doch im Gehorsam

gegen Gottes Gebot und im Vertrauen auf seine Verheißung, ja schließlich
im Blick auf die Gnade des ewigen Bundes.

Man wird verstehen, daß der eigentliche, grundlegende Tauftext nicht
etwa Matth. 28, 18-20 ist, sondern die Geschichte von Jesu Taufe. Wie der
Herr in ein neues Dasein hineingetauft wurde, so werden es auch seine

Jünger. Das heißt selbstverständlich nicht, daß die christliche Taufe ganz



Rezensionen 153

einfach eine Weiterführung der Johannestaufe wäre. Christus ist dazwischengekommen,

auf seinen Namen, in seinen Schutz hinein werden wir getauft.
Seine Nachfolge wird hier exemplarisch verwirklicht. Natürlich weiß Barth,
daß es nirgends ausdrücklich gesagt wird, daß die Geschichte von Jesu
Taufe diesen Sinn, dieses telos, hat. Er meint aber, dies wäre den ersten
Christen so selbstverständlich, daß es nicht gesagt werden müßte.

Mit großer Sorgfalt untersucht mm Barth die neutestamentlichen Stellen,
wo man meinen könnte, daß eine sakramentale Auffassimg der Taufe
vorläge, und kommt zu dem Ergebnis, daß dies bisweilen ausgeschlossen,
bisweilen weniger wahrscheinlich als eine nichtsakramentale Auffassung ist.
Einmal, in Beziehimg auf Mark. 16, 16 und 1. Petr. 3, 21, begnügt er sich mit
folgender Feststellung: «Ein sakramentaler' Sinn der Taufe ist aus diesen
beiden Stellen kaum abzuleiten.» Hier und dort wundert man sich, daß ihm
die Texte doch nicht zu «gewaltig» geworden sind. Auch die Frage der
Säuglingstaufe wird vom Neuen Testament her negativ beantwortet. Auf
diese strittige Frage kann ich natürlich hier nicht eingehen.

Barths eigentliches Anliegen ist doch wohl ein Kampf gegen «die billige
Gnade», gegen eine Auffassung von der Taufe, wo kaum mehr hörbar zur
Nachfolge Christi aufgerufen wird. Mit H. U. von Balthasar sagt Barth,
daß die Entscheidung für die Kindertaufe «die folgenschwerste aller
Entscheidungen der Kirchengeschichte» gewesen ist. Diese Entscheidung, die
das Corpus Christianum ermöglicht hat, muß rückgängig gemacht werden.
Die Kirche muß sich damit abfinden, als «eine kleine, sehr unansehnliche
Fremdlingschaft» zu existieren, damit sie «als eine von viel bloßem Ballast
befreite und so mobile Bruderschaft inmitten der Völker, der Gesellschaft,
der Staaten existieren müßte und dürfte» (S. 185).

Auch diejenigen, die an der sakramentalen Auffassung der Taufe
festhalten und die Kindertaufe freudig und dankbar bejahen, müssen hier
aufhorchen. Bonhoeffer redet einmal («Nachfolge», S. 6) von dem «wachsamen
religiösen Instinkt des Menschen für den Ort, an dem die Gnade am billigsten
zu haben ist». Dieser «Ort» ist zweifelsohne in vielen heutigen Kirchen die
Kindertaufe. Und doch ist diese Taufe, wenn ich richtig sehe, die stärkste
und echteste Verkündigung der freien göttlichen Barmherzigkeit. Hiermit
sollte das Problem angedeutet sein, welches dieser letztes Band der Barth-
schen Dogmatik uns in neuer Weise auferlegt. Gewissermaßen ist es das

Zentralproblem der ganzen Dogmatik und somit auch des theologischen
Einsatzes Karl Barths. Niels H. See, Kopenhagen

Oecumenica. Jahrbuch für ökumenische Forschung. Annales de recherche

œcuménique.) Hrsg. von F. W. Kantzenbach & V. Vajta. 1-2. Gütersloh,
Gerd Mohn; Neuchâtel, Delachaux & Niestlé; Minneapolis, Augsburg
Publishing House, 1966-67. 253 S.; 248 S. DM 36.-.

Die vierte Plenarsitzung des Lutherischen Weltbundes 1963 trug auch
eine allgemeinkirchliche Frucht: die Einrichtung des Centre d'études
œcuméniques in einem schönen Privathaus in Strasbourg, das am 31. Januar
1965 eingeweiht wurde. Unter der Leitung des Kirchenhistorikers Prof.



154 Rezensionen

Kantzenbach und des Systematikers Prof. Vajta werden dort eine
internationale Forschung und ein ökumenisches Studium betrieben, die allen
Kirchen zugutekommen. In den zwei ersten Bänden des Jahrbuchs finden
sich (z. T. im Institut gehaltene) Vorträge von bekannten Vertretern der
römischen, orthodoxen und anglikanischen Weltkirchen sowie des Luthertums

und des Reformiertentums. Ekklesiologie, apostolische Succession,
Amtsbegriff, markante Persönlichkeiten wie Newman und Söderblom
gehören zu den behandelten Themen. Der zweite Band ist dem Initiator des

Instituts, dem Kopenhagener Systematiker K. E. Skydsgaard, gewidmet.
Ein nach innen gediegenes und nach außen doch offenes Luthertum wird
durch seine Stellung zwischen den rechts und links strebenden Kirchen für
den Gedankenaustausch besonders fruchtbar sein. Bo Reiche, Basel

Kahl Rahneb S.J. u.a. (Hrsg.), Sacramentum Mundi. Theologisches Lexikon
für die Praxis. Hrsg. im Auftrag der Hermann-Herder-Stiftung Basel-
Montreal. 1. Abendland bis Existenz. Freiburg-Basel-Wien, Herder, 1967.

XLVIII + 1313 Sp.

Vorliegendes Werk ist eine indirekte Frucht des 2. Vatikanischen Konzils.
Die auf vier Bände angelegte und in sechs Sprachen gleichzeitig erseheinende
Enzyklopädie will «die heutige Entwicklung im Glaubensverständnis auf
der Grundlage der gegenwärtigen theologischen Arbeit in den Grund- und
Schlüsselbegriffen der theologischen Disziplinen formulieren und für den
reflexen Glaubensvollzug wie für die Praxis fruchtbar machen». Die Modernität

des Werkes beweist sich vor allem in zwei Merkmalen : im Ernstnehmen
der geschichtlichen Dimension nicht im Sinne des Historismus, sondern in
der gelassenen Anerkenntnis geschichtlicher Gewordenheit angeblich
absoluter spekulativer Daten samt der dazugehörenden zukunftsgerichteten
Ausrichtung, sodann in der Offenheit für die anderen christlichen Kirchen,
die außerchristlichen Religionen und die moderne Welt überhaupt, also für
die soziale Dimension. Das Werk versteht sich selbst als Hilfsbuch für die
Durchführung des vom Vaticanum II (Dekret über die Ausbildung der
Priester «Optatam totius» n. 14) geforderten theologischen Einführungskurses.

Dabei wird von der Analogik zwischen dem in den Philosophien sich
aussprechenden menschlichen Selbstverständnis und dem Heilsmysterium
ausgegangen. Es ergibt sich damit ein neues wissenschaftstheoretisches
Formalobjekt: die Erhellung der transzendental-anthropologischen Dimension

der fundamentalen Glaubenswahrheiten.
Von dem eben skizzierten Zweck des Werkes her ergibt sich dann auch

die Auswahl der Stichworte. In diesem Lexikon findet man nicht wie etwa in
«Religion in Geschichte und Gegenwart» oder «Lexikon für Theologie und
Kirche» alles, was je in den geschichtlichen Horizont der Herausgeber
getreten ist, sondern es wird bewußt nach den angegebenen Gesichtspunkten
ausgewählt. Es fehlen daher alle rein historischen und biographischen
Artikel, dagegen finden sich alle, die unter dem Blickpunkt des Vaticanum II
wichtig sind und die man zum Teil nicht in einem solchen Werk suchen
würde, also Stichworte der kirchlichen Praxis wie Ablaß (K. Rahner),



Rezensionen 155

Brevier (A. Häußling), Bücherzensur (O. Heggelbacher), Buß-Sakrament
(Rahner), Erziehung (R. Mühlbauer), Eucharistie (J. Betz), Exerzitien
(J. Iparraguirre - E. Niermann), solche der Kirchenkunde (Anglikanische
Kirchengemeinschaft (B. Leeming), Bekenntnisschriften (W. Lohff),
Calvinismus (J. Witte), Dialog zwischen den Kirchen (Rahner) und des
modernen Selbstverständnisses wie Abendland (0. Köhler), Anthropologie
(Rahner), Arbeit (M.-D. Chenu), Atheismus (Rahner), Bildung (M. Müller),
Dialekt. Materialismus (G. A. Wetter), Evolution (Rahner), Existenz
(E. Simons).

Ganz besonderes Gewicht wird auf die Darstellung biblischer Forschung
gelegt. So schreibt P. G. Duncker über Bibelkritik und kann diese auch für
die katholische Theologie bejahen, S. Munoz-Iglesias sieht in der Evangelienkritik

eine Herausforderung, das Problem des Verhältnisses von Exegese
und Dogmatik neu zu durchdenken, A. Vögtle entwickelt die
Grundprinzipien der biblischen Hermeneutik und R. Marié die Grundsätze der
existentialen Interpretation. Die Artikel zeichnen sich durch einen hohen
Grad von wissenschaftlicher Objektivität aus und lassen auch die Stimmen
der nicht-katholischen Autoren ausgiebig zu Wort kommen. Bezeichnend
für die Gesamteinstellung ist Rahners Votum in seinem Artikel «Christentum»:

Theologische Kirchengeschichte muß in die Zukunft sehen, um die
Vergangenheit richtig erblicken zu können. Dieses Werk verspricht eine der
repräsentativen Enzyklopädien zu werden, in denen sich die durch das
Vaticanum II erreichte Reflexionsstufe des modernen Katholizismus
niederschlägt und das darum weit über den katholischen Raum hinaus Interesse
finden dürfte. Heinz-Horst Schrey, Heidelberg

Rudolf Bohben, Laienfrage und Predigt. Studientage für die Pfarrer, 5.

Bern & Stuttgart, P. Haupt, 1966. 74 S. Fr. 6.80.

In der Reihe «Studientage für die Pfarrer» teilt der Synodalrat der
Evangelisch-reformierten Landeskirche des Kantons Bern Tagungsvorträge
namhafter Theologen einer weiteren Öffentlichkeit mit (bisher Beiträge von
J. J. Stamm, H. Dürr, K. Guggisberg). Heft 5 enthält drei auch innerlich
zusammenhängende Vorträge des in Wuppertal lehrenden praktischen
Theologen R. Bohren.

In « Die Laienfrage als Frage an die Predigt » stellt Bohren den Zusammenhang

zwischen der Frage nach dem (wiederentdeckten und viel umfragten)
Laien und derjenigen nach dem Heiligen Geist heraus: «Denn der Geist
macht den Laien!» (S. 12), und: «Die Laien verändern sich, wenn sie anders
beten! Die Frage ist, ob sie dies in unserer Predigt lernen» (S. 60).

In «Die Gesetzlichkeit in der Predigt» wird unter Bezugnahme auf
M. Josuttis (Gesetzlichkeit in der Predigt der Gegenwart, 1966) diese Seuche
so bohrend polymorph und universal aufgespürt, daß man sich fragt, wie
Bohren selbst und wie das Neue Testament dem Verdikt entgehen wollen?
Bohren meint aber mit Gesetzlichkeit dasjenige Streben und Mahnen, das

vergißt oder nicht sieht, daß Gott auf dem Plan ist, das darum z.B. nicht
im «Fürdank» steht (S. 50).



156 Rezensionen

«Predigt und Gebet» schließlich entfaltet Predigt als Gebetsanleitung und
das Gebet als Predigthilfe. Die Gemeinde soll «nach der Predigt etwas zu
danken haben... Vielfach hat die liebe Gemeinde nichts, aber auch gar
nichts, zu danken - und auch nichts zu lachen!» (S. 60). «Das erste und
beste, was wir Prediger der Gemeinde zu geben haben, ist unsere Armut, die
die Gemeinde in Bewegung setzt, indem sie dieselbe zur Fürbitte ruft»
(S. 70).

R. Bohren zeichnet sich aus durch seine Synoptik biblischer, systematischer

und praktischer Theologie, der Theologie und der säkularen Literatur,
der Wissenschaft und der Wirklichkeit der Kirche, des Geistigen und des
Geistlichen, durch seine Verbindimg von Pionierleidenschaft und Umsicht,
gedanklicher Nähe und Originalität. Er verdient darum, in Theologie und
Kirche gehört zu werden. Jürgen Fangmeier, Wuppertal

Hans-Martin Thelemann & Hartmttt Aschermann (Hrsg.), Horizonte des

Glaubens. Arbeitsbuch für den evangelischen Religionsunterricht. Frankfurt

a. M., Verlag Moritz Diesterweg, 1967. XVT + 302 S. DM 12.80.

Der Religionsunterricht an Höheren Mittelschulen ist auf Sammlungen
von Quellentexten angewiesen. Der vorliegende Band ist eine brauchbare
Auswahl, mit der Kirchengeschichte chronologisch oder thematisch (z. B.
christlicher Glaube und Naturwissenschaft, die soziale Verantwortung des
Christen, die politische Verantwortimg - mit einigen Texten von A. Rieh)
behandelt und eine Einführung in Hinduismus, Buddhismus und Islam
geboten werden kann. Dabei sind auch Stimmen vorhanden, die einen der christlichen

Auffassung entgegengesetzten Standpunkt vertreten. Welche Texte
aus der Gegenwart Gespräch und Nachdenken von Gymnasiasten anregen,
ist eine Ermessensfrage. Ich vermute, daß man mit Äußerungen eines Zeugen
Jehovas und mit dem von Ghana inzwischenverworfenen Glaubensbekenntnis
zu Kwame Nkrumah die Schüler nur zu oberflächlichen Urteilen verleitet.
Neben solchen problematischen Stoffen enthält das Lehrbuch aber so viel
Repräsentatives, daß man damit für einige Schuljahre Arbeit mit einer geistig
wachen Klasse bekommt. Walter Neidhart, Basel

Karte der Religionen und Missionen der Erde. 4. Aufl. Stuttgart, Evangelischer

Missionsverlag, und Bern, Kümmerly & Frey, 1966. Maßstab 1:23
Mill.

Diese bewährte Religionskarte basiert in der neuen Auflage auf Statistiken
aus den Jahren 1961-1964. Unten in den Tabellen werden für Römisch-
Katholische 512, Orthodoxe 100, Lutheraner 73 und für Reformierte 50
Millionen angegeben. Darüber breitet sich die Karte aus, die eine lehrreiche
Ubersicht der geistigen Lage unserer Zeit vermittelt. Bo Reiche, Basel


	Rezensionen

