Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 24 (1968)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

124 O. Michel, « Ich komme» (Jos. Bell. I11, 400)

Bezugnahme auf die Prophetie ist allein nicht ausschlaggebend: sie tritt in
den Dienst eines Menschen, der aus einer geschichtlichen Krise einen ent-
scheidenden Schluf3 zieht, der sein Schicksal wendet.

Die Frage bleibt offen, ob das présentische fikw (Bell. I1I, 400; Orig. c. Cels.
VII, 9, p. 161, 6ff.) als Aussageform nicht sehr urspriinglich und aktualisiert
ist : Man erinnert sich an perf. priisens im Araméischen (N™TRYR = dweotdiny
= «Gott schickt mich») und an das Problem der synoptischen fHA3ov-Aus-
sagen3. Es scheint mir, da in den Evangelien vielfach reflektierte und inter-
pretierende Aussagen vorliegen, die auf eine frithere aktualisierte Redeform
zurtickweisen. Es ist zwar bedenklich, die #ASov-Aussagen einfach prisential
im aramiischen Sinn zu deuten, aber es liegt doch nahe, die aktualisierte
araméische und hellenistische Prisensfassung an den Anfang der Ent-
wicklung zu legen. Otto Michel, Tubingen

3 J. Jeremias, Jesu VerheilBung fur die Volker (1956), S. 23.

Rezensionen

PavuLr BARGUET (éd.), Le livre des morts des anciens égyptiens. Introduction,
traduction, commentaire. — Collection «Littératures anciennes de Proche
Orient», 1. Paris, Les Editions du Cerf, 1967. 312 S. Fr. 58.20.

Unter dem Patronat der Kcole Biblique in Jerusalem beginnt in den
Editions du Cerf eine neue Reihe zu erscheinen; ihr Gegenstand ist die
literarische Hinterlassenschaft der alten Kulturen des Vorderen Orients. In
dieser sehr weit angelegten Reihe haben sich die Herausgeber die Aufgabe
gestellt, die bedeutendsten Werke dieses Kulturraums nun auch einem
groBBeren Kreise wissenschaftlich Interessierter zu erschlieBen. Als erster
Band darf hier das #gyptische Totenbuch in der Ubersetzung und Kom-
mentierung durch Paul Barguet, Professor an der Universitdt Lyon, ange-
zeigt werden.

Es gibt gewill zahlreiche Verdffentlichungen zu Einzelfragen des Toten-
buches, ihre Zahl entspricht durchaus der Bedeutung des Totenbuches fiir
das Verstiindnis der religiosen Vorstellungswelt Agyptens. Wenn aber in der
Einleitung dieser Ausgabe darauf hingewiesen wird, daf seit 1882 (Pierret)
keine neue franzosische Ubersetzung mehr erschienen ist, so gilt das fast
genau so fiir den deutschen Sprachraum. Man kénnte zwar auf die Uber-
setzung und Kommentierung des Amduat durch Erik Hornung (1963) hin-
weisen, aber dabel handelt es sich doch um eine andere Literaturart. Die Ur-
kunden zur Religion des alten Agypten, die Roeder 1915 herausgegeben hat,
sind heute auch nur noch schwer zugiéinglich, bieten zudem nur eine Auswahl.
Die geldufigen Sammlungen der Texte des Alten Orient (GrelJmann, Prit-
chard) beschrinken sich ja auf die Wiedergabe des 125. Kapitels, des Be-
kenntnisses des Verstorbenen vor dem Totenrichter.



Rezensionen 125

Ist also schon aus diesem Grunde auch fir uns Theologen diese Ausgabe
sehr erfreulich, so liegt ihre eigentliche Bedeutung nun zugleich in der Kom-
mentierung und der Darstellung der Probleme, die mit der Totenbuch-
literatur iiberhaupt gegeben sind. In einer straffen, aber doch ausfiihrlichen
Einleitung werden die geschichtlichen wie die religionsgeschichtlichen Fragen
dargestellt ; wie sie sich einerseits aus der Entwicklungslinie von Pyramiden-
und Sargtexten bis hin zum Totenbuch ergeben; andererseits aus den ver-
schiedenen Abschriften und Rezensionen. in der diese Literatur erhalten ist.
Sie werden ja deutlich an dem Unterschied zwischen den Texten des Neuen
Reiches, der sogenannten thebanischen Redaktion, und der Spétzeit, saiti-
schen Redaktion. Da die Textgestalt einem stindigen Wechsel unterworfen
war, hat die Ubersetzung nicht auf die Gestalt eines einzigen Papyrus abgestellt,
sondern hat sich darum bemiiht, aus verschiedenen Texten und Redaktionen
von unterschiedlichem Wert den zuverléassigsten Text herauszustellen, soweit
er iiberhaupt zu erreichen ist. In der Darstellung wird jeder der fiunf Haupt-
abschnitte des Werkes durch eine kurze Ubersicht eingeleitet, die ihrerseits
schon eine Art Kommentar darstellt; diese Kommentierung wird durch die
textkritischen und exegetischen Anmerkungen, die der Ubersetzung der ein-
zelnen Paragraphen beigegeben sind, vertieft. Eine besondere Erwéhnung
verdient aber die Beigabe der Zeichnungen zu den einzelnen Kapiteln, die
fir das Verstédndnis des Inhaltes wichtig sind und die dem Totenbuch ja den
besonderen Ruhm des «plus ancien livre illustré du monde» eingetragen ha-
ben. Sie sind nach verschiedenen Texten im Louvre von Mlle Frangoise le
Saout gezeichnet und scheinen wohl in der Lage, einen nachhaltigen Eindruck
von der Anlage und Art eines Totenbuches zu vermitteln, soweit das beim
notwendigen Verzicht auf Farben mdéglich ist. Eine ausfiihrliche Bibliogra-
phie und ein Register runden die Ausgabe ab.

Die Fragen, die diese Anlage an die technische Ausgestaltung stellen, sind
mit grofler Sorgfalt und glacklich gelost. Hervorzuheben ist der verhéltnis-
mafig billige Preis fiir dieses Buch. So ist ein Werk entstanden, das man mit
Freude und dankbarer Anerkennung, ebenso fiir die schwierige Arbeit, die
geleistet wurde, wie fiir die Hilfe, die man daraus empfingt, zur Hand
nimmt und tiber dem man schon gespannt und mit Freude auf die néchsten
Binde wartet. Hans Joachim Stoebe, Basel

The Saviour God. Comparative Studies tn the Concept of Salvation, presented to
Epwin Orrver James. Edited by S. G. F. Brandon. Manchester, Man-
chester University Press, 1963. S. XXII 4 242. £ 1.17.6.

Zu Ehren des nunmehr 75jdhrigen Londoner Religionshistorikers erscheint
diese stattliche Festschrift, mit deren Inhalt wir uns kurz befassen wollen.
Wir erhalten einen kurzen Lebenslauf des Jubilars durch S. H. Hooke: «E. O.
James, an Appreciation» (S. IX—XTT), begleitet von einem Katalog seiner
wichtigsten Werke (8. XTIT-XXTI). C. J. Bleeker zeigt uns «Isis as Saviour
Goddess» (S. 1-16), und zwar indem sie das Leben sowohl bringt (die Wieder-
erweckung Osiris’) als auch spendet (die Geburt des Horus, Sohn des Osiris).



126 Rezensionen

S. G. F. Brandon schreibt iiber «The Ritual Technique of Salvation in the
Ancient Near East» (8. 17-36), die in Agypten durch den Osiris-Kult, im
Zweistromland durch das Tammuz-Ritual entwickelt wurde. A. Brelich,
«Politeismo e soteriologia» (S. 37-50) behandelt den nicht-polytheistischen
Charakter der grofen Heilsreligionen und den Gebrauch des Titels «Heils-
gott» auch innerhalb des Polytheismus. Nach ihm kennt der Polytheismus
eigentlich, vor dem Einbruch ihm fremder Begriffe, das Heil nicht. F. F.
Bruce, «Our God and Saviour. A Recurring Biblical Pattern» (S. 51-66) ana-
lysiert diesen Spruch im Alten und Neuen Testament. E., Conze behandelt
verschiedene «Buddhist Saviours» (S. 67-82). A. Duchesne-Guillemin, « Some
Aspects of Anthropomorphism» (8. 83-96). untersucht die Gottesebenbildlich-
keit im alten Iran, an Hand des Mikrokosmos-Begriffes. H. D. Lewis, «The
Idea of Creation and Salvation» (S. 97-116) zeigt die Verbindung dieser bei-
den Begriffe. E. C. Parrinder untersucht «¢An African Saviour God» bei den
west-nigerianischen Yoruba (8. 117-128). A. M. Schimmel, «The Veneration
of the Prophet Muhammad as Reflected in Sindhi Poetry» (S. 129-143) be-
schreibt dieses grundsétzliche Element islamischer Fréommigkeit im éstlichen
Mahometismus. M. Simon bringt «Remarques sur la sotériologie du Nouveau
Testament» (S.144-159), betont die Verankerung in der Geschichte der neu-
testamentlichen Botschaft und bestreitet die Moglichkeit, die Auferstehung
der Toten dem Begriff der Unsterblichkeit der Seele scharf getrennt gegen-
iiberzustellen. N. Smart, «The Work of Buddha and the Work of Christ»
(S. 160-173) zeigt das Auseinanderklaffen dieser beiden, sonst viel Gemein-
sames enthaltenden Bewegungen am Begriff der Siinde und der Schuld und
in der Exklusivitat und Geschichtlichkeit des Christentums. D. H. Smith
studiert «Saviour Gods in Chinese Religion» (8. 174-190) und J. M. Watt
«The Muslim Yearning for a Saviour. Aspects of Early cAbbasid Shicism»
(S. 191-294). Aus der Feder G. Widengrens erhalten wir «Baptism and
Enthronement in some Jewish-Christian Gnostic Documents» (S. 205-217),
worin der Verfasser sein altes Thema in verschiedenen gnostischen Schriften
verfolgt. R. C. Zaehner, «Salvation in the Mahabéarata» untersucht den
hinduistischen Begriff von moksha, der dem christlichen Heilsbegriff am
néchsten kommt (S. 218-225).

Der Band uberspannt also mehrere Gebiete und bietet ein reiches Wissen
auf der Ebene der besten britischen und nichtbritischen religionsgeschicht-
lichen Tradition. An manchen Orten wird versucht, den Dialog zwischen dem
judischen oder christlichen Glauben und den Religionen wieder aufzunehmen,
was auch einen groBen Reiz hat. J. Alberto Soggin, Rom

D. WintoN TrHOMAS (ed.), Archaeology and Old Testament Study. Jubilee
Volume of the Society for Old Testament Study 1917-1967. Oxford, Claren-
don Press, 1967. xxxvii 4494 S., 19 Bildtafeln, 12 Karten, 1 Zeittafel.
Sh. 75/-.

Die blithende Gesellschaft der Alttestamentler war immer jubildums-
freudig, und so hat die jetzt vorliegende Festschrift auch mehrere bekannte



Rezensionen 127

Vorgénger!. Fir die Herausgeber war aber nicht die Feierlichkeit, sondern
die Niitzlichkeit der Verdffentlichungen mafBgebend, wie es bei den jahr-
lichen Bibliographien der Gesellschaft deutlich ist?2.

Thomas ergénzt hier seine Sammelausgabe altorientalischer Dokumente?
durch Sammelberichte liber vorderorientalische Ausgrabungsstitten. Sech-
zehn erfahrene Theologen und Archiologen in Grof3britannien bilden ein
Verfasserteam, das von finf Experten aus Amerika, drei aus Palistina, zwei
aus Frankreich und einem aus Deutschland verstirkt wird. In gedrdngter
Form werden zun&chst gewisse Aspekte des Materials aus einigen Fund-
stidtten in Agypten, Babylonien, Kleinasien und Syrien behandelt (S. 1-167),
dann folgen ausfiihrlichere Berichte iber die wichtigsten arch#ologischen
Regionen in Palédstina (S. 169-455). Wihrend das Motto the Truth of the
Bible im naiven Sinne abgelehnt wird, hebt der Herausgeber mit Recht die
enorme indirekte Bedeutung der Entdeckungen fiir das Verstédndnis der
Bibel hervor (S. xxvii). Das prédchtig illustrierte und sorgfiltig redigierte
Buch ist von erstrangigen Kennern fiir gewdhnliche Leser geschrieben und
tut uns in diesem Rahmen einen grofen Dienst, zumal es bibliographisches
und kartographisches Material zum Weiterstudium enthalt.

Bo Reicke, Basel

H. H. RowLEYy, Worship in Ancient Israel. Its Forms and Meaning. (Edward
Cadbury Lectures Delivered in the University of Birmingham.) London,
The Society for Promoting Christian Knowledge, 1967. XVI 4+ 307 S.
Sh. 42.—-.

Dieses jungste Buch des nun 77jéhrigen Altmeisters der englischen Alt-
testamentler ging aus Vorlesungen hervor, die er im Frihjahr 1965 an der
Universitét Birmingham gehalten hat. Der Text blieb fiir den Druck fast un-
veréndert ; es wurden jedoch Fuinoten hinzugefiigt, die «some of the material
on which the lectures were based» dem Leser mitteilen sollen (Preface
S. IXf.). Es muB hier nicht ausgefiihrt werden, was das bei einern Mann wie
H. H. Rowley bedeutet. Eine wahre Fundgrube ist dieses Buch nun ge-
worden, das mit seinen oft mehr als die halbe Seite umfassenden Literatur-
angaben und Einzelauseinandersetzungen zu vielen Problemen Stellung
nimmt und verliBliche und solide Auskunft erteilt. Uberall verspiirt man die
Hand eines Mannes, der seit Jahren mit vielerlei Literatur zu einschligigen

1 A, 8. Peake (ed.), The People and the Book (1925); H. W. Robinson
(ed.), Record and Revelation (1938); H. H. Rowley (ed.), The Old Testament
and Modern Study (1951); D. W. Thomas (ed.), Documents from Old Testa-
ment Times (1958).

2 Im néchsten Heft besprochen.

3 Thomas (A. 1), Documents.



128 Rezensionen

Fragen umzugehen gewohnt ist und nach sorgfiltiger Abwigung vieler
Meinungen sein eigenes Urteil in wohlbegriindeter Weise féallt. Dadurch ent-
steht ein Gesamtbild, das in imponierender GréBle «worship in ancient
Israel» darstellt.

Es geht um nichts weniger als um die Darstellung der Formen und des
Sinnes gottesdienstlichen Handelns und um die Schilderung der diese
gpeisenden Frommigkeit in einem Zeitraum von tber anderthalbtausend
Jahren. Der erste Teil beginnt mit der Gottesverehrung der Patriarchen
(S. 1-36). Er wird fortgesetzt durch die Ausfithrungen iiber die Zeit «from
the Exodus to the founding of the temple» (S. 37-70), die in der Hauptsache
die dulerst wichtige Mosezeit zum Inhalt haben, aber auch die Probleme der
Richterzeit behandeln. Es folgen: 3) «the temple and its place in worship»
(S. 71-110), 4) «the forms and meaning of sacrifice» (S. 111-143), 5) «the
prophets and the cult» (8. 144-175) und 6) «psalmody and music» (S. 176-
212).

Es ist unmoglich, Einzelfragen zu néherer Beleuchtung herauszugreifen.
Den Kapiteliiberschriften ist anzumerken, wo der Schwerpunkt der Aus-
fuhrungen Rowley’s liegt und worin er sich von dem Buche von H.-J. Kraus
mit dem fast gleichlautenden Titel (Gottesdienst in Israel. GrundriB einer
Geschichte des alttestamentlichen Gottesdienstes, 21962) unterscheidet.
Dieser behandelt die einzelnen Themen in systematischer Weise, wihrend
H. H. Rowley den geschichtlichen Ablauf zum Ausgangspunkt nimmt. Im-
mer wird dabei die ganze Breite des Materials, auch auBerisraelitischer Her-
kunft, dargestellt (besonders in Teil 4-6) und sodann nach dem Wesen und
Kern der israelitischen Ausformung gefragt («for worship the interpretation
is more important than the origin or the form of a rite», S. 3). Auch bei der
Behandlung der Bedeutung des Opferdienstes ist dieses Bemiihen, nach dem
Wesen der Handlung zu fragen, zu verspiiren: «The ritual was believed to be
effective only when it was the organ of the spirit.»

Der Intention des Verfassers entspricht es nun auch, daBl mit den be-
schriebenen Inhalten der Themenkreis des Buches noch keineswegs erschépft
ist. War schon. gelegentlich. der Blick auf die Bedeutung des dargestellten
Stoffes auch fiir das Neue Testament gerichtet worden (S. 108ff.), so macht
das 7. Kapitel («the synagogue», S. 213-245) diese Blickrichtung des Ver-
fassers besonders deutlich. Entstehung und Bedeutung des Synagogen-
gottesdienstes werden gerade im Hinblick auf den Gottesdienst der neu-
testamentlichen Zeit dargestellt. Man wird dem Verfasser fiir dieses Kapitel
besonderen Dank sagen miissen, werden doch oft gerade die Fragen der nach-
exilischen Zeit sehr am Rande behandelt.

Das letzte Kapitel («the forms and the spirit», S. 246-271) stellt die
Frommigkeit des alttestamentlichen Beters in systematischer Weise dar,
wobei zumeist die Aussagen der Psalmen ausgewertet werden. Das Werk,
das eine kleine Theologie des Alten Testaments genannt zu werden verdient,
weil von einem Thema her viele dieses Thema beriihrende Gesichtspunkte
angegangen werden, kommt auf diese Weise zu einem schénen AbschluB.
Sach-, Namens- und Bibelstellenregister erschlieflen das reiche Material des
Buches. Georg Sauer, Erlangen



Rezensionen 129

Craus WESTERMANN, (enesis. = Biblischer Kommentar, Altes Testament, 1.
Lief, 1. Neukirchen-Vluyn, Neukirchener Verlag des Erziehungsvereins,
1966. 80 S. DM 7.75.

Die vorliegenden ersten drei Paragraphen der Einleitung zur Urgeschichte
lassen ein iiberaus interessantes und in manchem neue Wege beschreitendes
Buch erwarten. In konsequenter Abkehr von der iiblichen einseitigen Wert-
schidtzung der urgeschichtlichen HErzdhlungen, unter ihnen besonders der
Kap. 1-3, setzt der Verfasser mit einer formgeschichtlichen Analyse der
Awufzihlungen, d. h. der Genealogien ein, die nicht nur signifikante Differenzen
zwischen jahwistischen und priesterlichen Aufziahlungen zutage fordert, son-
dern vor allem grundsétzlich Ort, Funktion und Theologie der Genealogien
bedenkt. (Ob die theologische Bedeutsamkeit der Genealogien mit ihrem
Verstindnis als Explikation von Gen. 1, 28 jedoch zureichend erfalit ist, ist
fraglich. Mu3te hier nicht der von der altorientalischen Genealogien-Praxis
her vorgegebene «kosmopolitischey Horizont der Genealogien interpretiert
und damit theologisch nach dem Verhéltnis des Schoépfergottes zum um-
fassenden [Menschen-]Kosmos gefragt werden ?) Dafl hier altorientalische
Parallelen beizuziehen sind, versteht sich von selbst. Original und einleuch-
tend ist die These, daf} die vieldiskutierte Anwendung des Begriffs der toledot
in Gen. 2, 4 als Rest der vor-alttestamentlichen Darstellung der Kosmogonie
als Theogonie bzw. -genealogie anzusehen ist!.

Die Erzéhlungen von Gen. 1-11 lassen sich aufteilenin die drei Gruppen,
«Schopfungserzahlungen», «Erzdhlungen von Schuld und Strafe», «Er-
zahlungen von den Errungenschaften», die unter Beiziehung von reichem
altorientalischem Material durchbesprochen werden. Man ist gespannt, was
diese neue, inhaltliche Gruppierung, die nach anderen als formgeschichtlichen
Grundsétzen vorgeht?, fiir die Exegese abgeben wird, und wie der Vergleich
mit den altorientalischen Texten in der Einzelauslegung theologisch bedeut-
sam wird.

Gerne wartet man auch auf die Explikation mancher kurz hingeworfener
Bemerkungen; als Beispiel sei nur das Problem des Verhéltnisses von Ur-
geschichte und Anfang der Geschichte hinsichtlich Gen. 1-11 genannt.

Hans Heinrich Schmid, Zurich

GEORG SAUER, Die Spriiche Agurs. = Beitrige zur Wissenschaft vom A.T.
und N.T., 5. Folge, 4. Stuttgart, W. Kohlhammer, 1963. 144 S. DM 19.—.

Die vorliegende Abhandlung bietet eine griindliche Untersuchung des
Zahlenspruchs im Alten Orient, besonders in Ugarit, dann im Alten Testament
mit spezieller Beriicksichtigung von Prov. 30, und ferner eine allgemeine Ein-
fithrung in die Ugaritologie fiir den Alttestamentler. Es ist also moglich, dieses
erfreuliche Werk von verschiedenen Gesichtspunkten zu beniitzen.

1 Der Verfasser hat diese These schon 1965 in Genfam 5. Alttestamentler-
Kongrel3 vorgetragen.

Z Vorarbeiten dazu finden sich bei C. Westermann, Arten der Erzdhlung
in der Genesis, in : Forschung am Alten Testament (1964), S. 9-91.

9



130 Rezenstonen

Nach der Entdeckung und der fortschreitenden Bearbeitung der ugari-
tischen Schriften diirfte die Wiedereinfithrung des Alten Testaments in seinen
altorientalischen Zusammenhang als eine vollendete Tatsache gelten. Das
zeigt sich u.a. an der Moglichkeit, viele bis vor kurzem unverstéandliche, oft
als korrupt erachtete alttestamentliche Stellen durch Ugarit zu erkldren ; aber
auch an der Tatsache, daBl viel ugaritisches Material aus dem Alten Testa-
ment Erklirungen und Erginzungen erfidhrt. Unter den betreffenden Ma-
terialien befindet sich der Zahlenspruch, mit allen an den verschiedenen
Nummern haftenden Vorstellungen. Er bildet eine besonders interessante
Gattung, die im Alten Testament héufig vorkommt, und doch wurde ihm
auller in Nachschlagewerken noch keine eingehende Untersuchung gewidmet.
Gerade zu den Zahlenspriichen gehort ein groBer Teil der «Worte Agurs», an
denen der Verfasser seine Thesen erldautert. Es wird aus der Behandlung der
Texte unzweideutig ihr kananéischer Hintergrund klar; dies 148t sich sowohl
an der Sprache als auch am Inhalt zweifelsohne beweisen, was ferner auch
fiir manche &lteren Schriften des Alten Testaments gilt. «Die Kanile, durch
die die israelitische Literatur mit der kanan#ischen Umwelt verbunden ge-
wesen ist, diirften vielfdltiger Art sein»: eine grundsétzliche Verwandtschaft,
eine direkte Ubernahme in der Friihzeit, wobei auch die Nachbarvélker in
Betracht kommen, Beriihrungen wihrend der ersten Jahrhunderte des 1.
Jahrtausends mit den kulturell héher stehenden umliegenden Léndern
(S. 122f.).

Die Arbeit ist griindlich, ihre Bibliographie vollstindig; der Verfasser be-
herrscht das Thema, ohne je von ihm verfithrt zu werden, und verfallt des-
wegen nie der Gefahr eines «Pan-Kanaanismus». Somit darf man sein Werk
wohl als ein Musterbeispiel dafiir hinnehmen, wie solche vergleichenden Un-
tersuchungen gefiithrt werden sollen. J. Alberto Soggin, Rom

HuserTUs C. M. Voar, Studie zur nachexilischen Gemeinde in Esra-Nehemaa.
Werl, Dietrich Coelde Verlag, 1966. XIX -+ 162 S. DM 32.-.

Die Studie setzt sich das Ziel, {iber die «theologischen Kreise, aus denen
der Chronist hervorging, tiber ihre religiése Gemeinde des beginnenden dritten
Jahrhunderts v. Chr.» (S. V) den Leser aufzukldren. Eine derartige Arbeit
war schon lédngst fillig: redet man doch sehr oft iiber den Chronisten (seine
Theologie, den historischen Wert seines Geschichtswerkes oder der einzelnen
Berichte usw.), ohne da der Versuch unternommen wurde, den Hintergrund
zu kldren, aus dem seine Schrift hervorgegangen ist. Es hier versucht zu
haben, ist eines der groflen Verdienste des Verfassers. Gruppen, die unter den
Bezeichnungen gélah, pelitah, ni§'arim, Israel, Juda, ‘am, qahal, bét ha’abét,
die Reichen und die Armen, ’ah erscheinen, ferner Priester, Leviten, Laien,
Proselyten (hochstwahrscheinlich in Esr. 6, 21 bezeugt) und auch Feinde:
gojim, ‘ammé hd’dares, fremde Frauen usw. werden ausfiihrlich behandelt.
Auf die einzelnen Erklérungen ist hier nicht einzugehen. Wie immer, kénnen
gewisse Texte und Worter auch anders gedeutet werden. Da es sich um ein
ziemlich neues Terrain handelt, ist dies nicht verwunderlich.



Rezensionen 131

Aus zeitlichen Griinden konnte der Verfasser zu einem Aufsatz von R. J.
Coggins, in dem der vorexilische ‘am ha’ares wiedergefunden wird, nicht mehr
Stellung nehmen!. Am Ende des Buches erscheint ein Autorenverzeichnis,
das man bei der ausfiihrlichen Bibliographie (S. XV-XIX) gut hitte ent-
behren kénnen und das man lieber durch ein Stellen- und Begriffsregister
(soweit sie nicht i ausfiihrlichen Inhaltsverzeichnis vermerkt sind) ersetzt

gesehen hatte. J. Alberto Soggin, Rom

MAURICE SZNYCER, Les passages puniques en transcription latine dans le
«Poenulus» de Plaute. = Etudes et Commentaires, 65. Paris, C. Klinck-
sieck, 1967. 173 S. Fr. 30.—.

Seit mehr als drei Jahrbunderten beschéftigt sich die Semitistik mit der
in zwel parallelen Fassungen tiiberlieferten, zehn Verse umfassenden Rede
des Karthagers Hanno in der plautinischen Komédie «Poenulus» (V. Akt,
1. Szene, V. 930-939, 940-949). Was fiir die Zuhorer damals eine amiisante
Einlage bildete, ist fiir uns heute das léngste erhaltene literarische Sprach-
denkmal des Punischen, d.h. des im westlichen Mittelmeergebiet gespro-
chenen, sonst nur in zahlreichen, aber unvokalisierten und meist stereotypen
Inschriften tiberlieferten Kolonial-Phonizischen.

Mit groBer Sachkenntnis und Akribie unternimmt es der in Paris als
Schiiler von J.-G. Février und A. Dupont-Sommer tidtige Semitist Maurice
Sznycer, den Text nach dem Stande der heutigen Wissenschaft neu zu
bearbeiten und philologisch zu erkliaren. Die Schwierigkeiten der Aufgabe
liegen nicht nur in der fur eine semitische Sprache wenig geeigneten
lateinischen Transkription, sondern bersits in den textgeschichtlichen und
literarkritischen Problemen, die der Plautus-Text bietet. Die des Punischen
unkundigen Abschreiber haben den Text mannigfach entstellt, wohl auch
unbewult «latinisiert». Das Verhéltnis der beiden Parallelfassungen zu
einander und zur lateinischen Ubersetzung (V. 950-960) ist nicht eindeutig
geklért. Andererseits ist gerade das Vorhandensein von Paralleltext und
Ubersetzung oft ein unschitzbares Hilfsmittel, die Probleme iiberhaupt
losen zu kénnen. Dazu verfiigt der Verfasser iiber das ganze Riistzeug seiner
Wissenschaft, die in der Erforschung élterer und in der Entdeckung und
Herausgabe neuer punischer Inschriften seit der letzten Gesamtbearbeitung
des Poenulus-Textes durch L. H. Gray (1923) betriachtliche Fortschritte
gemacht hat. So kann der Verfasser neben der Bestidtigung bisheriger
Ergebnisse an manchen Stellen neue Emendationen und verbesserte Deutun-
gen vorlegen, denen man in den meisten Féllen zustimmen wird. Um
wenigstens ein Beispiel zu nennen: yth binim (V. 936) entspricht eius filzuwm
(V. 957) und erweist die Endung -im als Suffix der 3. masc. auch des Singulars
(nicht nur des Plurals; hebr. ’d¢-bend), wie dies schon von Février (und
spiter auch von Friedrich) fiir die Inschriften erkannt worden ist. Auch
wenn manche Aufstellungen hypothetisch bleiben miissen, was beim

1 R. J. Coggins, The Interpretation of Ezra IV 4: Journ. Theol. Stud. 16
(1965), S. 124-127.



132 Rezensionen

Schwierigkeitsgrad der Aufgabe nicht anders moglich ist, verdient die
Arbeit Sznycers dankbare Anerkennung. Sie ist zudem dank einer Zusam-
menfassung der Ergebnisse in bezug auf das Vokabular und die Grammatik
des plautinischen Punisch und dank ihrer Register ein gut beniitzbares
Arbeitsinstrument. Ernst Jenni, Basel

JULIAN MORGENSTERN, Some Significant Antecedents of Christianity., =
Studia Post-Biblica, 10. Leiden, E. J. Brill 1966. XII + 111 S. Gld 26.—.

Im vorliegenden Buch faBt der bekannte Alttestamentler und Religions-
historiker zusammen, was er in langjdhriger Arbeit und vielen Artikeln
immer wieder angestrebt hat: ndmlich von seiner Sicht aus ein Bild des
religionsgeschichtlichen Hintergrundes der frithchristlichen liturgischen Tra-
dition und ihrer theologischen Sprachformen zu entwerfen. Es ist ein im-
ponierendes Gebdude, das da vor unsern Augen entsteht: ausgehend von
Kalenderstudien, auf Grund deren ein altertiimliches westsemitisches Jahr
mit 50-Tages-Perioden erschlossen werden kann!, gelangt Morgenstern zur
Uberzeugung, daB nicht nur in davidischer Zeit die Woche von Palmsonntag
bis Ostern eine ausgezeichnete sakrale Rolle spielte, sondern daf} sie bis in
neutestamentliche Zeit, wenigstens in gewissen galiliischen Bauernkreisen
(aus denen Jesus und seine ersten Junger hervorgingen), ihren liturgisch-
symbolischen Gehalt bewahrt hat.

Man ist versucht, Morgensterns Thesen entweder en bloc anzunehmen
(was schwierig sein diirfte), oder ebenso en bloc abzulehnen, da jede einzelne
Beweisfithrung sténdig auf eine andere zuriickverweist und fiir sich allein
auch wirklich oft die Last des Beweises nicht zu tragen vermag. Trotzdem
wiirde man dem Verfasser damit Unrecht tun; denn seine knappen Aus-
fithrungen bergen originelle und auch fir den Neutestamentler weiterfithrende
Beobachtungen. Man muB sie nur aus den traditionellen Thesen und aus den
weniger Uberzeugenden oder ganz und gar abenteuerlichen Vermutungen
herauszuschélen wissen.

Traditionell sind die Kapitel, die den Titeln «der Lehrer» (S. 1£f.2), «der
leidende Gottesknecht» (S. 41ff.) und «der Menschensohn» (S. 61ff.) ge-
widmet sind ; aus ihnen ist nichts Neues zu lernen. — Abenteuerlich sind die
Kapitel iiber den religionsgeschichtlichen Hintergrund der Passionswoche
(S. 16ff.; 81ff.; vgl. die Zusammenfassung S. 971f.) : Morgenstern macht uns
weis, schon zu Davids Zeiten héitte man eine Palmzweigprozession auf den
Olberg gemacht; David sei dann sieben Tage lang auf dem Olberg in einer
Grotte verblieben, im Kampf mit dem «Zerstorer», dem Gott der Unterwelt,
tiber den er aber am Neujahrstag (= Ostertag) siegreich hervorgegangen sei.

1 Cf. J. und H. Lewy: Hebr. Un. Coll. Ann. 17 (1942-43), S. 1-152.
Morgenstern glaubt sicher zu Unrecht, daB3 der Qumran-Kalender auf dem-
selben Jahrschema aufgebaut ist: S. 23.

2 Die Parallele des «Lehrers der Gerechtigkeit» wird herangezogen;
iibrigens sieht Morgenstern hier fast die einzige Parallele zwischen Qumran
und dem N.T. (vgl. S. 104f.).



Rezensionen 133

All das spiegele altkanaandische Fruchtbarkeitsriten des sterbenden und
auferstehenden Erntegottes; Jesus habe bewult daran angekniipft (in der
Eucharistie iBt man die Reste des sterbenden Erntegottes!), und die Ge-
meinde habe auf Grund dieser Mythologie die Theologumena der Jungfrauen-
geburt (= Geburt aus der Mutter Erde) und der Trinitdt (= Gottertriade)
ausgebildet.

Wirklich interessant scheint mir aber (u. a.) der neue Losungsvorschlag
fir die Differenz zwischen der Passionschronologie der Synoptiker und des
Johannes, denn er ist nicht auf die Mifllichkeiten der Hypothese von Frl. A.
Jaubert angewiesen (Jesus habe das Passamahl bereits am Dienstagabend
gegessen), bestitigt aber auf neue und differenzierte Weise die These von J.
Jeremias (das letzte Mahl Jesu war ein Passamahl). Morgenstern macht es
wahrscheinlich, daB die Synoptiker die Tagdauer von Morgen bis Morgen
rechneten (cf. jetzt die Qumranbelege), wihrend Johannes der offiziellen
Tagberechnung (von Abend bis Abend) folgte. Dieselbe Divergenz erscheint
in der Passionschronologie: Johannes folgt dem jiidischen (und zugleich
offiziellen?) Ansatz, dall sowohl das Passamahl wie der Beginn der Unge-
séuerten Brote auf den Abend des 15. Nisan fallen, wihrend die Synoptiker
die altere Tradition erkennen lassen, wonach am Abend des 14. Nisan das
Passa gegessen wird und erst am Morgen des 15. die Tage der Ungeséuerten
Brote beginnen. Nach Johannes war also das letzte Mahl Jesu kein Passa-
mahl, wohl aber nach den Synoptikern (wobei sich dieses Mahl dadurch
auszeichnet, daB3 noch gewshnliches Brot gegessen wird).

Willy Rordorf, Neuchétel

[G. H. C. MACGREGOR.] The New Testament in Historical and Contemporary
Perspective. Bssays in Memory of G. H. C. Macgregor. Ed. by H. Anderson
& W. Barelay. Oxford, B. Blackwell, 1965. VIII + 280 S. 45.—.

H. Andersen und W. Barclay haben diesen Aufsatzband zu Ehren von
Dr. Macgregor herausgegeben, der 30 Jahre lang bis 1963 Professor fir
Biblical Criticism an der Universitidt Glasgow gewesen ist. Sein Hauptwerk
ist ein Kommentar zum 4. Evangelium in der Kommentarreihe von Moffatt.
Daruiber hinaus wurde er durch andere Arbeiten, u. a. auch uber «Die neu-
testamentliche Basis des Pazifismus», sowie durch die Verwendung des
Computors zur Losung literarischer Probleme im Neuen Testament bekannt.

Die Aufséitze des Sammelbandes behandeln die Hauptgebiete neutesta-
mentlicher Forschung. M. Black, G. D. Kilpatrick, A. Q. Morton und W.
Barclay befassen sich mit Fragen der Textiibersetzung, des Kanons und des
Verhiltnisses von Neuem Testament und Papyri. H. Anderson gibt eine
treffliche, kritische Ubersicht iiber die wichtigsten Probleme bei der Er-
forschung der Ostertexte des Neuen Testaments in seinem Beitrag «Das
Osterzeugnis der Evangelisten». N. Alexander und W. Neil gehen der Frage
nach, inwiefern es trotz der Verschiedenheit zwischen den biblischen Schriften
doch eine Einheit der Bibel gibt. A. M. Hunter erfalt die Hauptziige neu-
testamentlicher Theologie in seiner meisterhaften Skizze «Moderne Trends
in der neutestamentlichen Theologie». J. C. G. Greig schreibt iiber «Das



134 Rezensionen

eschatologische Amt», G. Johnston iiber «Schrift und Prophetie». Im ab-
schlieBenden Beitrag «Der Christus des Glaubens» deckt J. S. Stewart in
wohl abgewogener Weise die Stédrken und Schwichen der kerygmatischen
Theologie R. Bultmanns auf.

Auf dem Umschlag des Buches ist zu lesen, dal Herausgeber und Ver-
fasser der Beitrdge winschten, die letzte Entwicklung auf dem Gebiete neu-
testamentlicher Studien zu erfassen. Das ist ihnen im Blick auf die deutsche
Forschung insofern nicht ganz gelungen, als sie noch zu sehr an R. Bultmann
orientiert sind, wiahrend man im deutschen Raum schon von einer Aera
«post Bultmann locutum» spricht. Zwar werden oftmals Schiiler R. Bult-
manns wie G. Bornkamm, H. Conzelmann, G. Ebeling, E. Fuchs, W. Marx-
sen, E. Schweizer u. a. zitiert. Aber einmal vermif3t man eine Stellungnahme
zu E. Kédsemann und H. Braun. Und zum anderen wird nicht wirklich die
Gesamtebene der Generation nach R. Bultmann gewiirdigt. R. Bultmanns
Schiiler radikalisierten vielfach seine Thesen und verschérften dadurch die
Gegensidtze zwischen den theologischen Forschern. Hatte dies W. Neil in
seiner Ubersicht beriicksichtigt, dann wire sein Urteil iiber die theologische
Situation in unserer Generation (S. 241) wohl weniger optimistisch ausge-
fallen. Andererseits erhilt der deutsche Forscher durch diesen Aufsatzband
einen guten Einblick in die angelsdchsische Forschung in unserer Zeit. Er
erfahrt auch so nebenbei, wie viele deutsche Arbeiten inzwischen ins Eng-
lische iibersetzt wurden. Ubrigens fiallt dem deutschen Leser auf, wie oft
in den angelsichsischen Arbeiten im Unterschied zum deutschen exegetischen
Schrifttum, K. Barth zustimmend zitiert wird. Das sollte den deutschen
Forschern zu denken geben. Helmut Wenz, Bad Lauterberg/Harz

Wiarp PorkEs, Ohristus traditus. Eine Untersuchung zum Begriff der Dahin-
gabe im Neuen Testament. = Abhandlungen zur Theologie des Alten und
Neuen Testaments, 49. Zurich und Stuttgart, Zwingli Verlag, 1967.
317 S. DM/sFr. 28.40.

Die vorliegende Abhandlung ist die unter Leitung von Eduard Schweizer
entstandene und 1965 von der Theologischen Fakultdt der Universitat Ziirich
angenommene Inauguraldissertation des Autors. Sie besteht aus zwei Haupt-
teilen.

Der erste Teil untersucht die Verwendung des Verbums paradidénas und
seiner Aquivalente im vor- und auBerneutestamentlichen Bereich. Ent-
sprechend dem neutestamentlichen Interesse des Verfassers wird hier
(S. 11-129) zwar «einerseits die ganze Weite der Verwendungsmoglichkeiten
dargelegt, andererseits jedoch das Material bevorzugt behandelt, das fiir die
Interpretation des ,Christus traditus‘ direkt oder indirekt von Wichtigkeit
ist» (S. 9). An die Darstellung des alttestamentlichen Befundes (LXX, hebr.
Text, Targumim u. a. Ubersetzungen) schlieBt sich die Untersuchung der
alttestamentlichen Apokryphen und Pseudepigraphen, der rabbinischen und
der qumranischen Texte an. Nach einem groflen Exkurs «Zum Problem des
Leidens im Judentum» behandelt Popkes den Gebrauch der Verbgruppe im
Griechentum und Hellenismus sowie bei Josephus und Philo. Um den neu-



Rezenstonen 135

testamentlichen Teil zu entlasten, erfolgt die Befragung der gnostischen und
frithkirchlichen Schriften schon innerhalb des ersten Hauptteils der Abhand-
lung. — Der zweite Teil des Buches ist der Dahingabe im Neuen Testament ge-
widmet (S. 131-295). Zunéchst untersucht Popkes die nicht auf Christi
Passion bezogenen Aussagen (allgemeiner Sprachgebrauch; Dahingabe des
Téufers und der Nachfolger Jesu), dann diejenigen Texte des Neuen Testa-
ments, die von Dahingabe und Selbsthingabe Jesu handeln (davon geson-
dert: 1. Kor. 11, 23b; Joh. 3, 16; Luk. 22, 19b). Den umfangreichen Ab-
schluB des Werkes bilden religions-, sprach-, traditionsgeschichtliche und
theologische Analysen. KEin Literaturverzeichnis (S. 297-302) sowie Register
der neutestamentlichen Stellen und der zitierten Autoren (S. 303—310) sind
angefiigt.

Der Wert der aullerordentlich fleiBig und solide gearbeiteten Studie beruht
néchst dem Materialreichtum, der sich nur dem Benutzer dieses «Kompen-
diums zu paradidonai» (S. 9) erschliel3t, vor allem in den forschungsgeschicht-
lich bedeutsamen Querschnitten der Exkurse, etwa in dem scharfsinnigen
und kritischen Exkurs zu Test. Benj. 3, 8 (S. 47-55) und in den nicht minder
ergiebigen zur Dahingabe in Jes. 53 (S. 27-36) oder zum Problem des Leidens
im Judentum (S. 74-81). Mancherlei HEinzelergebnisse kénnen nur ange-
deutet werden, so der Ertrag der traditionsgeschichtlichen Analyse (S. 269f.)
mit der Erkenntnis der Abhéngigkeit des Rémerbriefs (4, 25) von Mark. 9, 31
als der iltesten aller Dahingabe-Aussagen (S. 266). Ein besonderes Verdienst
des Autors liegt darin, daB er sich nicht mit dem Historischen begniigt, son-
dern innerhalb einer «theologischen Analyse» eine systematisch-theologische
Orientierung und eine kerygmatische Wegweisung wagt (S. 290-295). Popkes
verschweigt nicht die soteriologischen und eschatologischen Konsequenzen
seiner Untersuchungen; «Gott gab sich dahin» darf nicht bedeuten «Gott ist
tot», ¢denn wir wissen ja nicht nur von Christi Sterben, sondern auch von
seinem Auferstehen» (S. 295). Otto Bécher, Mainz

AvucusT STROBEL, Kerygma und Apokalyptik. Ein religionsgeschichtlicher und
theologischer Bettrag zur Christusfrage. Gottingen, Vandenhoeck & Ru-
precht, 1967. 206 S.

Nach dem Verfasser war Jesus in seiner eschatologischen Erwartung durch
das apokalyptische Weltbild bestimmt (S. 37). Er griff in der Frage seines
SendungsbewuBtseins auf den apokalyptischen Termin «Menschensohny»
zuriick, wobei Strobel die Aussagen vom leidenden und auferstehenden
Menschensohn als sekundéir ausklammert (S. 82). Auch in seiner Verkiindi-
gung benutzte er das Grundschema der messianisch-apokalyptischen Zeit-
deutung. Nach den Passionstexten war es Jesu Tod, der «das von der zeit-
gendssischen Apokalyptik... erwartete Telos» markierte (S. 140). Bei Ostern
ist die Hauptsache nicht der Geschehenscharakter der Auferstehung (S. 141),
sondern daBl «Gott im Tode Jesu war und als der Lebendige handelte» (S. 181).

Die Bedeutung dieses Buches kann man darin sehen, daB es den Gegensatz
zwischen der Eschatologie und der Apokalyptik als falsch aufweist. Was die
Eschatologie ist, laBt sich nur «durch den dauernden Rickgriff auf die



136 Rezensionen

apokalyptischen Vorstellungen des spétjidischen Messianismus verdeut-
lichen» (S. 24). Daraus folgt, daB das Wesensmerkmal der neutestament-
lichen Eschatologie nicht der Entscheidungsruf, sondern gerade die ver-
schméhte futurisch-endzeitliche Komponente ist (S. 12). Dabei wird alles
auf das Kreuz Jesu konzentriert, das den Grund der Christologie bildet, in
dem Offenbarung Geschichte geworden ist und dem allein die Rolle der
hermeneutischen Kategorie zusteht (S. 190-193). Wollen wir heute der
sdkular apokalyptischen Hoffnung etwas Ebenbiirtiges entgegensetzen, diir-
fen wir nicht in der ausschliefllich anthropologischen Orientierung verharren.
Apokalyptisch-endzeitliches Denken 6ffnet uns in der theologia crucis die
Hoffnung auch in der Situation ¢etsi deus non dareturs.

Es scheint uns aber, daB Strobel micht genug scharf das Gebiet der
Apokalyptik von dem der Eschatologie abgrenzt. Seine Ausfithrungen auf
S. 128-133 lassen die Frage offen, ob die Eschatologie bloB ein Teil der
Apokalyptik sei. Bedenklich scheint uns auch das zu sein, daf3 Strobel zwar
von der Benutzung der Apokalyptik bei Jesus, aber nirgends von ihrer Um-
formung spricht. Die Urkirche wehrte sich nach ihm gegen die apokalyptische
Verdinglichung bei der Deutung der Auferstehung (S. 186). Sollte es Jesus
verwehrt bleiben, das apokalyptische Zeitschema nicht nur zu benutzen,
sondern auch zu sprengen? — Bei der Deutung der Auferstehung verwendet
er rein anthropologische Kategorien, obgleich er selbst solches Verfahren als
todlich bezeichnet (S. 122). Ist die Auferstehung nicht zuerst eine Ange-
legenheit zwischen Gott und seinem Christus?

L'udovit Fazekas, Benatky n.J., Tschechoslowakei

Opo KierER, Die Hirtenrede. Analyse und Deutung von Joh. 10, 1-18. =
Stuttgarter Bibelstudien, 23. Stuttgart, Verlag Katholisches Bibelwerk,
1967. 92 S. DM 5.80.

Die Heftenreihe «Stuttgarter Bibelstudien» demonstriert die positive Ab-
gicht der heutigen katholischen Kirche, den Glaubigen frei und unbeschréankt
einen Blick in das Arbeitszimmer des modernen Exegeten zu geben!. Man
will die Offentlichkeit auch auBerhalb der oft allzu engen Kreise der Fach-
leute iiber Methoden und Resultate der kritischen Exegese informieren, um
auch die Diskussion voranzutreiben. Nicht alle Hefte in der Reihe sind zwar
den Laien gleich leicht zuginglich. Die hier vorliegende Untersuchung der
Hirtenrede in Joh. 10, eine Lizentiatenarbeit an der Theologischen Fakultit
in Wirzburg, wird wohl in erster Reihe Theologen interessieren. Z. T. sind

1 Wertvoll sind auch folgende neutestamentliche Bédnde derselben Reihe:
Wilhelm Pesch, Matthédus der Seelsorger. Das neue Versténdnis der Evan-
gelien, dargestellt am Beispiel von Matthéus 18. = Stuttgarter Bibelstudien,
2. 1966. 80 S. — Jacob Kremer, Das dlteste Zeugnis von der Auferstehung
Christi. Eine bibeltheologische Studie zur Aussage und Bedeutung von
1. Kor. 15, 1-11. = Stuttgarter Bibelstudien, 17. 1966. 155 S. — Josef
Blinzler, Die Briider und Schwestern Jesu. = Stuttgarter Bibelstudien, 21.
1967. 158 S.



Rezensionen 137

Griechisch-Kenntnisse erforderlich, um der oft ziemlich «technisch» gepréagten
Untersuchung folgen zu kénnen.

Kiefer arbeitet grindlich und methodisch. Vor der Auslegung gibt er
zuerst eine Formanalyse. Er sieht die Rede als eine literarische Einheit:
V. 1-5 ist eine «Rétselrede», die dann in doppeltem Ansatz durch je zwei
Ego eimi-Worte (die Tiir-Worte V. 7 und 9 und die Hirtenworte V. 11 und 14)
gedeutet wird. In der Auslegung legt Kiefer besonders darauf Wert, zu zeigen,
wie die Bilder der Sache vollig untergeordnet sind. Aus den Bildern eine an-
schauliche Einheit herzustellen, ist unmoglich. Die ganze Rede ist «eine
lehrhafte Darstellung des Verhéltnisses von Christus zu den Seinen in einem
von dem Alten Testament geformten und gepréigten Bild» (S. 37). Johannes
entwickelt «eine besondere Sicht des vielschichtigen Geheimnisses der Kirche,
die man christologisch nennen muf3» (S. 84). Die Person Christi steht iiberall
im Vordergrund, aber es geht nie um seine Person an sich, sondern um ihre
Bedeutung fiir die Glieder der Kirche. Christologie und Ekklesiologie sind
nicht voneinander zu trennen.

Nattirlich kann von einer Arbeit dieses Umfangs keine vollsténdige Be-
handlung der ratselhaften Hirtenrede verlangt werden. Viele wichtige Fra-
gen miissen deshalb offen bleiben. Es ist aber dem Verfasser gelungen, eine
einheitliche und uberzeugende Auslegung der Rede zu geben.

Bjorn Sandvik, Basgel

Max-ArATN CHEVALLIER, Esprit de Dieu, paroles d’hommes. Le réle de
Uesprit dans les ministéres de la parole selon Papdtre Paul. (Bibliothéque
théologique.) Neuchatel, Delachaux et Niestlé, 1966. 251 pp.

Dans cette thése de doctorat, M.-A. Chevallier, professeur & la Faculté
de théologie protestante de 1’Université de Strasbourg, poursuit ses investiga-
tions sur le Saint-Esprit!.

Il étudie ici les liens qui unissent, dans les épitres pauliniennes, I’Esprit
aux ministéres de la parole.

Apres un état de la question qui révéle I'influence de la méthode religions-
geschichilich jusque sur les travaux les plus récents, I'auteur en vient, dans
une premiére partie, & souligner la diversité fonctionnelle des ministéres de
la parole. Comme point de départ, il utilise les images de la plantation et de
I’édification (1 Cor. 3, 9c—15). Son analyse le conduit & distinguer le ministére
apostolique des autres ministéres de la parole. C’est & l'apostolat, réalité
unique, véritable médiation entre le Kurios et les hommes, qu’est consacrée
la deuxiéme partie de cette monographie. Une exégese approfondie de
2 Cor. 3 donne l'occasion au professeur Chevallier d’aborder la notion de
Nouvelle Alliance et de dégager le rble de I’Esprit dans cette économie
nouvelle. Par le Pneuma, qui tout & la fois supprime les obstacles en ’homme
et transforme les coeurs, Dieu révéle le Kurios. (Dans un chapitre centré
gsur 1 Cor. 2, 6-16, 'auteur montre comment, dans une deuxieme étape,
I’Esprit, aprés avoir transmis le Kérygme fondé sur la croix, peut donner

1 Cf. son ouvrage antérieur: L’Esprit et le Messie dans le Bas-Judaisme
et le Nouveau Testament (1958).



138 Rezensionen

aux pneumatiques la Sagesse, révélation plus parfaite qui manifeste le plein
dessein de Dieu, insiste donc sur la gloire.) Sans que Paul ne précise leurs
relations, 'apdtre apparait comme le collaborateur de I’Esprit dans cette
entreprise de salut.

La troisiéme partie, «Les autres ministéres de la Parole et I’Esprit de
Dieu», est sans conteste la plus originale: elle apporte une solution inédite
aux problémes des charismes et jette une lumiére nouvelle sur le théme
de linstitution et de 'événement. L’auteur se propose «une révision
systématique des textes ol apparait chez Paul le mot charisma, en évitant
d’utiliser... le terme moderne de (charisme)» (p. 142). Pourquoi? Parce que,
selon lui, le mot charisme est une traduction trompeuse du mot grec
charisma. Ce mot, chez 'ap6tre, nous dit M.-A. Chevallier, a toujours le
méme sens et ce sens est le sens habituel de «cadeau», de «dispensation
gratuite». L’élément pneumatique n’est pas lié, par définition, au charisma.
Une exégese serrée de 1 Cor. 12-14 ameéne I'auteur a distinguer les charismata
des pneumatika. Les charismata sont des dons de Dieu pour les hommes en
vue de la communauté. Transmis par I’Esprit, ils ne se limitent pas & la
prophétie et & la glossolalie (deux chapitres sont consacrés & ces réalités),
puisque, selon la vraie articulation de 1 Cor. 12-14, la charité est le charisma
le plus élevé.

Il est impossible, dans les limites d’un bref compte rendu, de résumer la
richesse de ces pages aussi denses que précises. Disons simplement que
l’auteur congoit finalement les ministéres de la parole (un chapitre est
encore consacré a l’enseignement et la conclusion parle des prédicateurs
successeurs des apoétres) en dehors de I'alternative événement ou institution.
Paul, selon lui, envisage les ministéres comme des «dispensations» de Dieu,
donc comme des fonctions ecclésiales. La glossolalie elle-méme doit s’in-
tégrer dans le culte de la communauté non pour des raisons pratiques, mais
pour une raison théologique: elle est don de Dieu. Ainsi compris, les chares-
mata ne sont ni des charismes pneumatiques désordonnés, ni des ministéres
institutionnels inamovibles.

La thése de M.-A. Chevallier apparait donc comme une contribution
importante & la science néotestamentaire en général et au probléme des
ministéres en particulier. Frangois Bovon, Genéve

RoBin Scrocas, The Last Adam. A Study in Pauline Anthropology. Phila-
delphia, Fortress Press, 1966. 139 S. $ 4.25.

Nach einem kurzen kritischen Uberblick iiber die bisherige Diskussion
der Adam-Christus-Typologie beschreibt der Verfasser in den ersten drei
Kapiteln, wie Adam im Alten Testament, in den Apokryphen und Pseude-
pigraphen sowie in der rabbinischen Literatur dargestellt wird. Seine Aus-
fihrungen sind auf sorgfiltiges Quellenstudium gegriindet und fithren zu
einem klaren, iberzeugenden Ergebnis. Die an die Gestalt Adams gekniipften
Spekulationen sind vom Interesse an der Anthropologie geleitet. Sie suchen
einerseits zu erklédren, wie die urspriingliche Herrlichkeit verlorengegangen



Rezensionen 139

ist und Siinde, Tod und Leid tiber die Menschen gekommen sind ; andererseits
aber heben sie die Gestalt des ersten Menschen heraus, indem sie ihn als
Ahnvater Israels, als dem Gesetz gehorsam und mit Weisheit und Herrlich-
keit begabt schildern, und kniipfen daran die Erwartung, im Eschaton werde
der Glanz des Ursprungs wiederhergestellt werden. Das heillt: «The first
man serves as a description of God’s intent for man» (8. 52). Zutreffend wird
festgestellt «that no evidence exists for the assertion of a relation between
Adam and Messiah, such that Adam is in any way involved in the process
of Israel’s redemption» (8. 56). Denn «the rabbis are not interested in making
Adam into a savior figure who has a personal involvement in the acts or
results of the eschatological events» (S. 58).

Die Folgerungen, die sich aus diesem Befund. fiir die Interpretation der
paulinischen Theologie ziehen lassen, werden in den Kapiteln IV und V dar-
gelegt, die von der alten und neuen Schépfung sowie dem ersten und letzten
Adam handeln. Dabei geht der Verfasser von der Voraussetzung aus, die
Adamspekulationen seien im paldstinischen Judentum entwickelt worden,
d. h. «both temporally and geographically, Jewish Adamic thought centered
in areas which were also those of the earliest church» (8. 32). Ob jedoch
Philos Aussagen tiber Adam als Aufnahme rabbinischer Vorstellungen hin-
reichend erklirt werden kénnen (S. 115-122), steht dahin. Vor allem aber
wire zu prifen, ob wirklich die paulinische Begrifflichkeit von den Voraus-
setzungen des palistinischen Judentums her sachgerecht erfaflit werden kann.
Die Behauptung «Paul’s relationship with Hellenistic Judaism is a complex
problem and need not be treated here» (S. 116) geniigt keineswegs, zumal
sich doch fiir die Gegeniiberstellung Adam—Christus kein unmittelbares Vor-
bild im palédstinischen Judentum aufweisen 148t. Die Bedeutung der Typo-
logie darf auch nicht durch die unbefriedigende Auskunft eingeschrinkt
werden, die Wendung timog Tod uélhovrog (Rém. 5, 14) koénne auf Mose
statt auf Christus bezogen werden (S. 81). Nicht erfal3t ist ferner die Dia-
lektik der Aussage von Rém. 5, 12, nach der einerseits durch Adams Tat die
Siindenmacht Eingang in die Welt fand, andererseits alle Menschen schuld-
haft Siinder sind. Die Erklirung, Adam sei «the necessary but not sufficient
cause for the sin of other men» (8. 79), gibt zwar die jlidische Auffassung
zutreffend wieder, schwicht jedoch die Schérfe der paulinischen Aussage ab-
Auch trifft es nicht zu, dall «Paul’s statement, “Through one man sin en-
tered into the world’, would have surprised no rabbi» (S. 78). Denn nirgend-
wo ist im Judentum von der Sinde als einer kosmischen Gewalt die Rede.
Paulus knupft zwar an apokalyptische Aussagen an, radikalisiert sie aber,
weil er weil3, dal durch Christus die Macht der duaptic gebrochen ist. Die
These, die paulinische Anthropologie schlieBe auch eine «substantival side»
(8. 60) ein, bleibt am Ende ohne Begrindung und {iberzeugt daher nicht.

Mit Recht hebt der Verfasser hervor, daB Paulus im Unterschied zum
Judentum. seine Anthropologie von der Christologie her entwickelt. Wahrend
im Judentum der Mensch vom ersten Adam her betrachtet wird, versteht
Paulus den Menschen in der Gegeniiberstellung mit dem letzten Adam
(8. 59). Wenn auch zu manchen exegetischen Einzelheiten Fragen an den
Verfasser zu richten sind, so diirfte doch das Verhéltnis von Christologie und



140 _ Rezensionen

Anthropologie grundsétzlich richtig gesehen sein. Der Vergleich mit den
judischen Vorstellungen iiber Adam, wie er in dieser solide gearbeiteten Un-
tersuchung vorgenommen wird, trigt dazu bei, die paulinischen Aussagen
deutlicher zu erfassen. Damit ist freilich noch nicht entschieden, in welchem
Umfang Paulus paléstinische Anschauungen aufgenommen hat und ob nicht
auch mit dem Einwirken von Vorstellungen aus der hellenistischen Umwelt
in weit stérkerem MaBe gerechnet werden muB. Das religionsgeschichtliche
Problem der Adam-Christus-Typologie bleibt vielmehr nach wie vor offen.
Eduard Lohse, Gottingen

JouN BricH, Galatians in Greek. A Structural Analysis of St. Paul’s Epistle
to the Galatians with Notes on the Greek. Detroit, Mich., University of
Detroit Press, 1966. 239 pp. §5.00.

Ce volume, qui se divise en deux parties, n’est pas & proprement parler
un commentaire de 1’épitre aux Galates. Il forme bien plutét la base d’'un
futur commentaire. La premiére partie (pp. 2-70) présente le plan. détaillé
de I’épitre aux Galates, épitre composée, selon ’'auteur, avec la plus grande
attention. Au lieu donc de I'épitre aux Galates écrite dans la héite et la
colére, J. Bligh nous propose une lettre rédigée avec un soin si parfait que
le tout s’organise en une merveilleuse imbrication de chiasmes innombrables
(chiasme primaire: 1, 1-6, 18; chiasmes secondaires: 1, 1-3, 4; 3, 5—4, 31 et
5, 1-6, 18; chiasmes tertiaires: 1, 1-1, 12; 1, 6-2, 10; 2, 11-3, 4; 3, 5-3, 30;
4, 1-4, 10; 4, 114, 31; 5, 1-5, 13a; 5, 13b-6, 2; 5, 22-6, 18). La reconstruec-
tion, appelée Structural Analysis (ces termes ne recouvrent pas ce qu’au-
jourd’hui 'on nomme analyse structurale en francais) est trop belle pour
convaincre. En certains passages, toutefois, I’auteur découvre judicieusement
des chiasmes oubliés.

La deuxiéme partie (pp. 71-227) réveéle un excellent helléniste: sous
forme de questions et de réponses, prévues pour les étudiants, J. Bligh
initie au grec du Nouveau Testament par le biais de I'épitre aux Galates.
Les solutions qu’il donne aux problémes philologiques de notre épitre sont
le plus souvent séduisantes. Un appendice (pp. 228—-239) émet I’hypothése
que non seulement Gal. 2, 14-21, mais en fait la plus grande partie de la
lettre (Gal. 2, 14-6, 18) constitue le discours prononcé par Paul a I’adresse
de Pierre et des Judéo-chrétiens lors de I'incident d’Antioche.

Frangois Bovon, Genéve

PierrRE GRrELOT, La Bible parole de Diew. Introduction théologique a U'étude
de U Heriture sainte. Paris, Tournai, Desclée & Co., 1965. 418 S. bFr. 330.

«Darf man davon trdumen, daB wir... ausgehend vom wdirtlichen Sinn
(der biblischen Texte im Unterschied zur alten Lehre vom vierfachen Schrift-
sinn), sehen werden, wie sich ein neues Konzept theologischer Exegese her-
ausformen wird, das uns gestattet, an die wesentlichen Werte der altkirch-
lichen Exegese anzukniipfen ? Die Zersplitterung der Disziplinen... war doch
kein gluckliches theologisches Ergebnis. Stellen wir uns eine Zeit vor, da



RBezenstonen 141

sich die Theologie, die Predigt und das geistliche Leben ganz von der Schrift
her zum Ausdruck bringen, weil sie sich darauf verstehen, die Texte zu
durchforschen, um in ihnen die geheime Tiefe zu erreichen, die uns Kunde
gibt vom Mysterium Jesu Christi... Vielleicht wird unsere Zeit es erleben,
daB sich diese Einheit christlichen Denkens, deren Instrument die Exegese
der Friihzeit gewesen ist, wieder einstellt» (so H. de Lubac)?®.

Mit diesem Wunschtraumzitat laBt Grelot, Professor am Institut Catho-
lique in Paris, seine umfangreiche Monographie ausklingen. Auf dies Ziel
hin hat er offensichtlich seine reichlich differenzierten 6 Kapitel dargelegt,
um sich im 7. tiber den literarischen und iiber den Vollsinn (sens plénier)
der biblischen Texte zu verbreiten. Weil er seine Allgemeinaussagen an
Beispielen aus dem A.T. und dem N.T. illustriert, ist zu hoffen, dal} die
Adepten katholischer Theologie dabei Neues erfahren tiber ihre traditionelle
Christenlehre hinaus, deren summarische Zusammenfassung der Autor
sozusagen als Pridambel voransetzt und abschlieBt mit der Aussage: «Gott
1aBt sich durch sein Eingreifen in der Zeit feststellen. Weil aber sein bib-
lisches Wort nicht nur dynamische, schépferische Wirklichkeit ist (Jes. 55,
11), sondern auch seinen Heilsplan erkennen 1483t, ist es auch von religiser
Bedeutsamkeit, die allerdings nur der Erkenntnis des Glaubens zugédnglich
igt... Damit aber der erkennbare Inhalt des Wortes Gottes unserm Geist
zugdnglich werde, mul3 er sich in der kleinen Miumnze menschlicher Worte
erlautern, d.h. Boten entsenden, deren Botschaft den Sinn der Kreignisse
enthiillt und sie als Gottes Aktionen erkennen 148t. In ihrem Munde nimmt
das Wort Gottes die Gestalt deutlicher Sprache an. Die Mysterien, welche
durch das Wort den Menschen zur Kontemplation dargeboten werden,
bewahren wohl ihren unerschépflichen Reichtum in jeder Hinsicht ; immerhin
aber erweisen sich einige ihrer Aspekte als positiv enthallt, namlich in
solchen Worten ausgedriickt, die uns zuginglich sind... Es gehért zur
Okonomie des Wortes Gottes, daB3 es sich in Etappen mitteilt: im A.T. hat
der Logos durch die Propheten gesprochen, im N.T. ist er Fleisch geworden
und hat sich unter den Menschen persénlich kundgetan, unser Heil enthiillt
und sodann seine Apostel entsendet, damit sie sein Evangelium fiir alle
Menschen aufzeichnen.»

Das ist also (mit vollem Bedacht des Autors) keine sprachphilosophische
Erklirung der rdtselhaften Zusammenhéinge, die das Reden Gottes durch
die Heilige Schrift mit uns entritselt, vielmehr ist es selbst eine schlichte
Glaubensaussage, die auf dem Krlebnis der «Wahrheit» griindet. Sie wird
dann auch ein wenig rational begriindet. Grelot gibt némlich zu bedenken,
da sowohl die Schriften A.T.s als auch N.T.s nur durch Vermittlung der
ungeschriebenen Tradition, d.h. des Glaubens und des frommen Wirkens
der Kirche, zustande gekommen sind, und daf auch nur die Kirche dadurch,
daB sie vom HI. Geist unterstiitzt wird, Verstiandnis der durch den HI.
Geist inspirierten Schrift hat (K. Rahner). Mit «inspirierter Schrift» ist
alles gemeint, was sich innerhalb der Buchdeckel der ganzen Bibel vorfindet.

Hier also wird vorweg ausgesagt, was ein solches Lehrbuch schrittweise

! H. de Lubac, Rev. bibl. 71 (1964), S. 416.



142 Rezenstonen

erarbeiten sollte. Es ist die traditionelle scholastische Methode, der es
nicht auf synthetische Forschung und Anleitung zur Forschung ankommt,
sondern auf die Mitteilung eines lingst giltigen Lehrgeb#udes, einer fable
convenue, um nicht zu sagen einer von lebendiger Offenbarung unter-
schiedenen starren Ideologie, auch wenn diese Elemente der biblischen
Offenbarung zur Voraussetzung hat. Dieses analytische Vorgehen wird
freilich weiterhin reichlich synthetisch ergénzt, doch nicht durch die klassi-
schen Argumente Luthers oder Calvins hinsichtlich des biblischen Wortes
Gottes, wohl aber durch die der modernen protestantischen Hermeneutik,
also K. Barths, M. Dibelius’, O. Cullmanns, R. Bultmanns, G. Ebelings und
verschiedener Mitarbeiter des Kittelschen Worterbuches zum N.T. Kaum
kommt originelle deutsche katholische Theologie zu Wort, wohl aber Autoren,
welche der franzdsisch-belgischen Theologie die Problematik der deutschen
Protestanten erldutern (Lengsfeld, Geiselmann, Schnackenburg u.a.). Um
zu erweisen, daB alles hier Ubernommene in Ordnung geschehe, werden die
papstlichen Enzykliken, die sich auf das Schriftstudium beziehen, und die
Winke der rémischen Bibelkommission (Kardinal Bea) zitiert. Grelots Buch
ist denn auch mit dem kirchlichen Imprimatur versehen worden.

Zweifellos ist darin viel Gelehrsamkeit zum Zuge gekommen, und auch
der protestantisch-theologische Leser mag allerlei daraus lernen. Er wird
wohl mit besonderem Interesse nachlesen, was in dem Kapitel «Von der
Renaissance zur modernen Zeit» iber unsere Heilige-Schrift-Lehre und {iber
das Problem der Bibelexegese in der katholischen Theologie ausgefiihrt
wird (S. 199-217). Er mag aber auch kritisch fragen: warum wird gar nicht
in Betracht gezogen, daf der fiir den Start aufgegriffene locus classicus
2. Tim. 3, 16 in seiner griechischen Fassung auch einschrinkend verstanden
werden kann? («alle Schrift, sofern von Gott eingehaucht, ist auch niitz-
lich...»); warum ist gar nicht bedacht, da3 Joh. 14, 26 in der Vulgata lautet:
spiritus sanctus... suggeret (Umopvrioel) vobis omnia quaecunque dixero
(eimov) vobis — der HI. Geist wird euch ins UnterbewulBtsein einpflanzen
alles, was ich euch sagen werde (die protestantischen Dogmatiker des
17. Jahrhunderts waren hart an solchem Verstéindnis angelangt, als sie die
suggestio rerum et verborum der inspirierten Autoren lehrten); warum ist
gar nicht der Versuch unternommen, etwa von Phil. 3, 12 (das Ergriffensein
durch Christus) und Joh. 6, 68 her zu dem Sachgeheimnis des Wortes Gottes
synthetisch vorzustoBen und die einzige «Wahrheit» des johanneischen
Christus, welche alle anderen sogenannten Wahrheiten als philosophische
Ontologieaussagen unter sich zuriicklifBt, als das eigentliche Wort Gottes
in der Bibel (Luther: das, was Christum treibt) zu erfassen und in seiner
Infallibilitét sicherzustellen? u.a.m.

Wozu Grelot anleiten will, das ist immerhin eine christologisch-eschato-
logische Interpretation der biblischen Texte bis hinein in eine mariologisch
akzentuierte Ekklesiologie. Tropologisches Moralisieren will er ersetzt sehen
durch ein existentielles Verstédndnis der heilsgeschichtlichen Fakten und
seelsorgerlichen Mahnungen. — Also méchten wir sein Lehrbuch unter die
literarischen okumenischen Bemithungen der Rémischen Kirche einreihen.

Erwin K. Schneitder, Wien



Rezensionen 143

CHRISTIAN MAURER, Wahrheit und Wahrhaftigkeit — ein Grundproblem kriti-
scher Theologie. = Theol. Existenz heute, 128. Miinchen, Chr. Kaiser Ver-
lag, 1966. 61 S. Fr. 6.30. '

Der Verfasser geht im ersten grundséatzlichen Teil von der neutestament-
lichen Osterbotschaft aus und findet von daher ein klirendes Wort fiir das
heutige Dilemma zwischen historisch-kritischer Wissenschaft und christ-
lichem Glauben an die Wahrheit des Evangeliums. Wenn an Ostern Gott
tatsidchlich gehandelt hat, so sei gerade von daher die Sorglosigkeit der
Junger in der Wahl der Darstellungsmittel versténdlich. Wihrend die
Forschung von der Aussage her zum Gemeinten vordringt, macht Maurer
darauf aufmerksam, dall gerade die Klarheit und Wahrheit der Sache zur
freien Form des Sagens erméchtigen kann.

Dal} aber die neutestamentlichen Zeugen trotzdem nicht willkiirlich, son-
dern theologisch folgerichtig und sachgemif3 geredet haben, zeigt der Ver-
fasser im 2. Teil des Heftes unter dem Titel: Der Auftrag der Kirche nach
dem Matthéusevangelium. Ausgehend von der in Matth. 28, 18 bezeugten
Macht des Christus friagt er, wie Matthéus in seinem an Judenchristen ge-
richteten Evangelium diesen universalen Anspruch Jesu aufzeigt und wie
er im historischen Verhalten Jesu ihn fundiert sieht.

Es gelingt Maurer, darzutun, wie ernsthaftes Ringen um die Wahrheit
des Evangeliums ehrlichem Forschen keinen Riegel schiebt. Er zeigt aber
auch, dafl auf sich gestellte Forschung nicht zum Ziel fithrt. M. E. hiitte man
auch im ersten Teil deutlicher machen sollen, dal und warum die Weise des
Sagens nicht beliebig ist (vgl. Gal. 1, 8). Das Neue Testament gibt weder
dem Sein vor dem Sagen noch dem Sagen vor dem Sein den Vorzug, es kennt
weder Heilsontologie (vgl. die Anspielung S. 23} noch leere Heilsrethorik,
wohl aber kennt es die Treue Gottes, die sich auch in der Wahl der Apostel
und in der Sachtreue ihrer Verkiindigung erweist.

Heini Schmid, Hauptwil, Kt. Thurgau

HerMANN LANGERBECK, Aufsditze zur Gnosis. Aus dem Nachla hrsg. von
Hermann Dérries. = Abh. der Akad. der Wiss. in Géttingen, Phil.-hist.
Kl., ITI, 69. Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1967. 216 S. DM 34.—.

«Uber das Thema dieser Aufsitze plante der Verfasser ein Buch, dessen
Grundgedanken sie vorbilden und das sie deshalb vertreten mégen.» So
writes Prof. Dorries in his foreword, adding by way of comment: «Die hier
bezogene Position ist zu bedeutsam, als dal sie unbekannt bleiben diirfte.
Sie hat Anspruch darauf, auch bei der Interpretation der neuen Gnosisfunde
beriicksichtigt zu werden.»

For the past thirty years and more the dominant theory among German
scholars has been that “Gnosis’” was not in origin a merely Christian heresy,
as an older generation held; it was a religion in its own right, emerging from
the Middle East as the rival and competitor to Christianity, and of in-
calculable importance for the growth and development of the Christian faith



144 Rezensionen

itself. This theory Langerbeck challenges in the opening essay, reviewing
the literature and especially the work of Hans Jonas. “‘Das antike Weltbild”,
he writes, ‘‘ist in der Tat ‘gnostisch’, darin hat Bultmann véllig recht, nur ist
gnostisch = philosophisch.” Langerbeck’s own position is a return to that
of Harnack and de Faye, but with this difference, that he regards Gnosticism
not as a degradation but as a legitimate attempt to understand Christianity
in the light of Greek philosophy. Which of course is not to say that it was
a successful attempt.

The second essay develops the theme by examining the anthropology of
Alexandrian Gnosis in the light of the fragments of Basilides and Valentinus
preserved by Clement and Origen, while the third is concerned with Paul
and Hellenism. The fourth deals with Aristotelian and Christian elements in
the philosophy of Ammonius Saccas, and the fifth discusses theology and
popular religion in the Roman church of the mid-second century. Here
Langerbeck argues that the situation was not ‘“Dogma gegen Dogma und
Lehrer gegen Lehrer, sondern Theologie iiberhaupt gegen den Gemeinde-
glauben”, the radical Paulinism of the educated on the one hand and the
legalistic conservatism of naive popular religion on the other. The sixth
essay, ‘‘Der geistesgeschichtliche Humanismus”, is a plea for Christian
humanism in the highest sense, written as a tribute for Werner Jaeger’s
sixtieth birthday.

Four of the papers were previously unpublished, one appeared in a
Festschrift, and the sixth was printed in English in a shortened form.
Together they form a serious contribution from the side of classical scholar-
ship, and fully deserve to be taken into consideration. The problems of
Gnosis and Gnosticism are not to be resolved by Neutestamentler and historians
of religion alone. The Greek language was the lingua franca of the eastern
Mediterranean, and Greek philosophy provided the intellectual basis for
religion and theology. On the other hand it is something of an over-simplifi-
cation to reduce the problem to the equation: Gnosis = Christianity plus
Platonism. For one thing, there have been Platonising interpretations of
Christianity which simply were not Gnostic at all. This equation does not
do justice to all the factors in a very complex phenomenon. There is a case
for the view that Hebraic and barbaric names and terminology in Gnosticism
are secondary, marks of a decline; but it is by no means certain that the
movement began as a purely philosophical presentation on an elevated level,
and went steadily downbhill. The graph would probably show undulation,
with numerous peaks and hollows, rather than a steady slope. The main
point is, however, that Langerbeck draws attention to things all too often
overlooked.

Prof. Dérries’ foreword is not the conventional few lines of commendation,
but a skilful drawing together of the threads to present a clear outline of
Langerbeck’s position. The documentation has been brought up to date by
Carsten Colpe, who has missed nothing of significance in recent study.
The one addition necessary is that the Messina Colloquium papers have now
been published as Le Origint dello Gnosticismo (Leiden 1967).

Robert McLachlan Wilson, St. Andrews



Rezenstonen 145

ApoLF-MARTIN RITTER, Das Konzil von Konstantinopel und sein Symbol.
Studien zur Geschichte und Theologie des II. Okumenischen Konzils. =
Forsch. z. Kirchen- u. Dogmengesch., 15. Gottingen, Vandenhoeck &
Ruprecht, 1965. 316 S. DM 36.—.

Im ersten Hauptteil seines iiberaus willkommenen Buches gibt Ritter eine
umfassende Darstellung des Konzils und seiner Vorgeschichte, im zweiten
setzt er sich mit der Ursprungsfrage des als Nicaeno-Constantinopolitanum
(C) bekannten Glaubensbekenntnisses auseinander. Dafl Ritter die bisherige
wigssenschaftliche Diskussion ausfiithrlich wiedergibt und bespricht, er-
moglicht auch dem Nichtspezialisten einen Einblick in die Problemlage. Be-
sonders erwihnt sei die Behandlung der Frage, was denn als 6kumenisches
Konzil angesprochen werden koénne, sowie die gute Darlegung iiber die
Bedeutung des <homousios» (Exkurs IV). Ein ausfiihrliches Register ermég-
licht die Beniitzung als Nachschlagewerk.

Sowohl in der Echtheitsfrage wie in der Chronologie des Konzils glaubt
Ritter vor allem durch die Heranziehung des autobiographischen Gedichtes
Gregors von Nazianz weiterzukommen. Insbesondere meint er den Versen
1703ff, (PG 37, 1148ff.) Hinweise auf die Verhandlungen mit den Pneuma-
tomachen entnehmen zu kénnen. Leider sind ihm dabei folgenschwere Uber-
setzungsfehler unterlaufen. In Vers 1754 steht gerade nichts von «vermit-
telnden Lehraussagen», sondern ausdriicklich, daf das offizielle Dogma ortho-
dox war. Eine sorgfiltige Interpretation des ganzen Abschnittes zeigt, da3
es darin primér nicht um dogmatische Fragen geht, sondern der alte Vor-
kémpfer der Orthodoxie fiihlt sich im Augenblick des Sieges von gewissen-
losen Opportunisten iiberspielt (nicht von «dogmatischem Mischmasch», son-
dern vom «Abschaum der Christuskramer» ist in 1756 die Rede). Es ist drger-
lich fir den Historiker, daB} die stilistischen Prinzipien des Rhetors und
Poeten prézise Details ausschlieBen; fiir die Echtheit von C laBt sich aus
diesem Abschnitt jedenfalls nichts gewinnen. Dazu fallen die Anhaltspunkte
fiir die Datierung der Verhandlungen mit den Pneumatomachen sowie man-
cher SchluB} Giber das Verhiiltnis von Kaiser und Konzil. Der Leser muf} sich
also tiber weite Strecken fragen, wie weit Ritters Darstellung auch unab-
héngig von seiner mifigliickten Gregor-Interpretation Bestand hat.

Christoph Jungck, Basel

PavL HAcCkER, Das Ich im Glauben bei Martin Luther. Graz, Verlag Styria,
1966. 353 S. DM 28.—.

Nun haben wir zur Abwechslung wieder einen «protestantischen» Luther,
nach dem der «katholische» (gemiall Meissinger) nicht mehr viel von sich
reden macht. Auch wenn Hacker (dem Vernehmen nach ein Nichttheologe)
nur eine bestimmte Sonderlehre bei Luther aufgreift, so handelt es sich doch
in diesem Werk um ein Totalurteil tiber den Reformator, und in gewisser
Hinsicht auch tiber die gesamte Reformation und den Protestantismus tiber-
haupt, wie aus den stdndigen Deutungen seines «Zusammenbruches» und
seines «Versagens» (vgl. das ganze 3. Kap. S. 97-151 «Von der Kreuzes-

10



146 Rezensionen

theologie zum Zusammenbruchy, bes. S. 149) hervorgeht. Dem Verfasser ist
sicherlich keineswegs ernstes Wollen, bewundernswertes Bemiithen und sach-
liche Leidenschaft in der Wahrheitssuche, wie er sie versteht, abzusprechen.
Es ist ihm auch nicht abzusprechen, da3 er mit seiner Sicht einen wesent-
lichen und zugleich wunden Punkt einer bestimmten protestantischen Ent-
wicklung getroffen habe, so dal gewisse Wahrheitsmomente in diesem Werke
durchaus angesprochen werden.

Freilich kann die Behauptung, dal} «dieses Allbekanntsein kaum je ins
Licht beobachtender Erkenntnis geriickt» worden sei (S. 12), nicht hinge-
nommen werden, weil diese Momente jedenfalls der Sache nach unzéhlige
Male behandelt worden sind, so daf3 das hier vorgefiihrte Lutherbild und die
Auseinandersetzung mit ihm seit langem zum téglichen Brot derjenigen
gehort, die sich mit dem Katholizismus in einem Dialog befinden. Man kann
sich dies aber eigentlich nur so erkldren, daff der Verfasser der Sekundir-
literatur tiber Luthers « Glauben» eine allzu bescheidene Aufmerksamkeit ge-
schenkt hat, soweit dies jedenfalls aus der angezogenen Literatur sowie aus
der allgemeinen Argumentation zu erkennen ist. Es zeigt sich eine bekannte
Schwierigkeit, die hdufig dann eintritt, wenn jemand ohne intensivere Kennt-
nis der Sekundairliteratur, die ihm wenigstens die Intentionen des besproche-
nen Theologen vermitteln kénnte, und darum «unbelastet» von dieser, in die
Quellenlektiire eintritt: es passiert dann jedenfalls sehr leicht, daB er in
«naiver» Unschuld das Kampffeld der Problematik betritt. — So passiert es,
daB z. B. fur den Verfasser Luthers theologische Bestreitung der scholasti-
schen Formel von der «fides caritate formata» infolge der selbstversténdlichen
Voraussetzung von deren unbedingter und sinnvoller Giiltigkeit das Urteil
fallig ist, bei Luther befidnden sich Glaube und Liebe in einem heillosen
Nicht-Bezug (S. 1562ff. u. 6.), was angesichts der Nichtberiicksichtigung der
Predigttiatigkeit Luthers eine doch etwas kithne Behauptung darstellt. Oder
aber, es wird z. B. Rudolf Bultmanns Behauptung, im Johannesevangelium
gébe es keine unmittelbare und direkte Jesus- oder Gottesliebe, nur als
typisch «protestantisch» verrechnet, ohne daB sich der Verfasser die Miihe
nimmt, den Wahrheitsgehalt dieser Behauptung im Johannesevangelium
nachzupriifen (S. 154). Dies nur an Stelle vieler Beispiele — es sei sonst nur
noch auf die phantasievolle Behauptung verwiesen, daff die «evangelische
Freiheit» ausschlieBlich « Abbruch, Auflésung, Zerstorung» bedeute (S. 256).
Angesichts solcher apodiktischer Urteile, die sich gehduft vorfinden, ist mir,
offengestanden, nicht einsichtig geworden, wie Joseph Ratzinger in seiner,
allerdings vorsichtig-zuriickhaltenden, Empfehlung dieser Arbeit sagen kann,
dieses Buch unterfange sich nicht, von einem fertigen Standpunkt aus, ein
Tribunal aufzurichten (S. 8).

Nun aber zur Hauptthese des Verfassers. Sie wird mit monotoner Ein-
dringlichkeit wiederholt, so dafl sie zum einzig passenden Schlissel fiir
Luthers Theologie erscheint. Der Reformator habe néamlich seit 1517/18
(Hacker geht in gewisser Hinsicht mit den Thesen von Ernst Bizer einig,
wenngleich er diesem das Recht zu seinen Schliissen absprechen mdchte,
S. 330ff.) den Glauben als «fides reflexiva» verstanden, wobei er freilich
selbst zugibt, dall Luther im hoheren Alter selbst einmal ausdriicklich einen



Rezenstonen 147

reflexiven Glauben ernsthaft kritisiert (S. 35). Was der Autor nun unter dem
reflexiven Glauben («Riickbeugung des Glaubens», 8. 27) versteht, ist nichts
anderes als Luthers unbedingter Personalbezug des Glaubens im Zusammen-
hang der Heilsgewifheit und der Kategorie des «pro me» sowie der Verhei-
Bungstheologie. Dies alles vermag der Autor gemél einer einstens einmiitigen
katholischen Tradition tiberhaupt nicht zu wirdigen (S. 49ff., 52ff.). Die
soteriologisch-christologisch-pneumatologische Bedeutsamkeit der Heraus-
stellung des personalen Ich im Zusammenhang mit der Kategorie des pro me
ist dem Denken des Autors einfach fremd. Nur so erklart es sich, daf} er sich
in seiner Lutherdeutung in den Bahnen eines liberalen Protestantismus be-
wegt. Die ernsthafte innerprotestantische Kritik gegen ein subjektivistisches
Versténdnis des glaubenden Ich als einer im eigentlichen Sinne «statuieren-
den» HeilsgroBe (S. 37ff.) ist ihm nicht unbekannt, er vermag sie aber in
ihrer Ernsthaftigkeit nicht einmal bei H. J. Iwand (S. 199) zu ermessen. Die
Folge ist die, daB er die Rechtfertigungstheologie des Reformators voéllig
verzeichnet: so verschweigt der Verfasser z. B., dafl Luther in den Schmal-
kaldischen Artikeln, als er den beruhmten Satz vom «articulus stantis et
cadentis ecclesiae» schrieb, genau der Forderung des Autors entsprach
(8. 65—66) und nicht Satze iiber «das Glauben», also iiber die sog. «fides quan»,
sondern ausschlieBlich christologische Sitze (fides quae) als Begriindung
anfiihrte.

Das Buch ist als eine gutgemeinte Abwehr der Gefahr eines lutherischen
Subjektivismus zu werten. Als historische Leistung ist es fragwiirdig, und
als Beitrag fiir den Okumenismus von heute doch wohl problematisch. Wer
g0, von jeder Selbstkritik unangefochten, die rémische Tradition in allen
Punkten guthei3t und, als letztes Beispiel erwéhnt, die rémische Sakraments-
doktrin in ihrer klassischen Trilogie von dispositio — obex — opus operatum
(S. 236) vorbehaltlos als Wahrheitsgrundlage voraussetzt, dem wird es
schwer werden, das «6kumenische» Ohr der nichtromischen Christen zu
finden. Wilhelm Dantine, Wien

Hemwrice Bornkamm (Hrsg.), Luthers Vorreden zur Bibel. = Furche-
Bicherei, 238. Hamburg, Furche-Verlag, 1967. 190 S. DM 9.80.

Frither waren in deutschen Bibeln oft die Vorreden Martin Luthers zum
A.T., N.T. und zu einzelnen Biichern abgedruckt, aber in den modernen
revidierten Ausgaben findet man sie nicht. Um so mehr ist diese héchst
sachkundig eingeleitete und sorgfiltig ausgestaltete Sammelausgabe zu be-
griilen.

Luther schitzte das A.T im Sinne eines (Gesetzbuchs, das auf das N.T.
im Sinne eines Gnadenbuchs bezogen ist (Vorrede zum A.T. 1523). Innerhalb
des N.T. wollte er nur ein Evangelium sehen, das er im Joh., Rom., Gal.,
Eph. und 1. Petr. am reinsten ausgestaltet fand (Vorrede zum N.T. 1522,
urspriingliche Fassung). Seine heute so gerne angefiihrten Bemerkungen
gegen Jak. und Off. in den Vorreden von 1522 hat er ausdriicklich als rein
gefiithlsméafige Reaktionen ohne verpflichtenden Charakter dargestellt.



148 Rezensionen

Ubrigens wurden 1530 jene kritische Vorrede zum Jak. etwas gemildert und
die zur Off. durch eine positive ersetzt. Letzere richtet sich gegen einen in
jeder Zeit auftretenden Typ, der als «grober Kligling» angeredet wird, und
gipfelt in diesem Trostwort: «Darum laB Argernis, Rotten, Ketzerei und
Gebrechen sein und schaffen, was sie vermoégen. Wenn allein das Wort des
Evangelii bei uns rein bleibt und wir’s lieb und wert haben, so sollen wir
nicht zweifeln, Christus sei bei und mit uns, wenn’s gleich aufs drgste geht.»

Bo Reicke, Basel

Jurius H. BopeENsiEck (Hrsg., im Auftrag der) Lutheran World Federation,
The Encyclopedia of the Lutheran Church. 1-3. Minneapolis, Minn., Augs-
burg Publishing House, 1965. 2575 8. § 37.50.

J. Bodensieck, 1894 in Hameln an der Weser geboren und Professor am
Wartburg Theological Seminary in Dubuque, Iowa, erhielt 1954 durch
Landesbischof H. Lilje den Auftrag des Lutherischen Weltbundes, diese
Enzyklopddie in Angriff zu nehmen. Nahezu 800 Gelehrte aus aller Welt —
«a veritable Lutheran galaxy» (S. VIII) — haben daran mitgearbeitet. Mit
ihrer Hilfe ist ein Informationswerk geschaffen worden, das in konfessioneller
Verbundenheit und &kumenischer Offenheit iiber das Luthertum in seiner
Geschichte und in seiner heutigen gegenwértigen Verfassung einen reich-
haltigen Uberblick bietet.

Insgesamt sind die Haupterscheinungen des Luthertums in theologischer,
historischer, liturgisch-kunstgeschichtlicher, missionarischer, sozialer, pé-
dagogischer und kirchlicher Hinsicht unter weltweitem Aspekt eingefangen
worden. So findet der Leser ausgezeichnete Artikel nicht nur iber die Ge-
schichte der alten lutherischen Kirche in Deutschland, Skandinavien und
im baltischen Raum, sondern ebenso iiber deren Tochterkirchen in Afrika,
Amerika und Asien, wobei dann speziell der jeweiligen theologischen Ent-
wicklung gesonderte Abschnitte oder Artikel gewidmet sind. Es gibt kein
Land, keinen Kontinent, die sich iibergangen fithlen kénnten. Unter dem
Stichwort «Theological Schoolsy (III, S. 2341-2384) sind z. B. alle ein-
schlédgigen lutherischen Hochschulen in aller Welt beschrieben, einschlieBlich
sdmtlicher deutscher Universititen und amerikanischer lutherischer Hoch-
schulen und Seminare (ITI, S. 2373-2384). Der 3. Band bietet auch eine
englische Ubertragung aller 95 Thesen Luthers (S. 2388-2391), und die
Kurzbiographien bedeutender Lutheraner aus aller Welt (nur die lebenden
sind ausgelassen) bieten ein reiches historisches Tatsachengut.

Uberhaupt stehen die Artikel und Beitrige dieser Lutheran Encyclopedia
auf hohem Niveau. Die Mehrzahl von ihnen ist mit den einschligigen Li-
teraturangaben des neuesten internationalen Standes versehen, und durch-
weg sind die Artikel bei ausgesprochener Wissenschaftlichkeit doch all-
gemeinverstindlich gehalten. Die vielen ausgezeichneten Bildbeigaben,
graphischen Darstellungen und Illustrationen erhéhen die Anschaulichkeit
des Werkes, fiir dessen mustergiiltige drucktechnische Gestaltung das Augs-
burg Publishing House offensichtlich keine Kosten und Miithen gescheut hat.
Weil hier eine Selbstdarstellung der lutherischen Kirche geschaffen worden



Rezensionen 149

ist, die zugleich eine stéandige Selbstbesinnung und 6kumenische Offenheit

erkennen laf3t, wird dieses Werk fiir alle kirchlich engagierten Laien und

Theologen ein international unentbehrliches Handbuch werden.
Hrnst-Wilhelm Kokhls, Erlangen

WiLHELM AVERBECK, Der Opfercharakter des Abendmahls in der neueren
evangelischen Theologie. = Konfessionskundl. und kontroverstheol. Stu-
dien, 19. Paderborn, Verlag Bonifacius-Druckerei, 1967. 846 S. DM 48.—.

Die vorliegende Arbeit greift ein fir die katholische Theologie entschei-
dendes Thema auf, das seit der Zeit der Reformation Gegenstand heftiger
Kontroversen gewesen ist. Vielleicht wurde der Verfasser zur Themenwahl
deshalb veranlaft, weil in der gegenwiértigen evangelischen Theologie immer
wieder Tendenzen auftauchen, die den Opfergedanken zu neuem Durch-
denken aufgenommen haben. Obwohl diese Richtungen oft schon fritheren
Wurzeln entstammen, ist doch der hauptsichliche Anlal gewesen, sich néher
mit anderen theologischen Traditionen zu beschéftigen und die Frage auch
in der lutherischen Theologie neu aufzugreifen. Sicher ist das Problem
bedeutend und fur die kiinftige 6kumenische Diskussion mit der katholischen
Kirche entscheidend, aber den Rezensenten hat die Frage nicht losgelassen,
ob denn das Thema einer solchen Ausfiihrlichkeit wert gewesen sei. Jeden-
falls hat der Verfasser eine riesige Arbeit geleistet, indem er der theologischen
Entwicklung innerhalb des Zeitraums von 1917 bis 1958 nachgegangen ist.
Wenn man in Rechnung stellt, daf3 er fiir diese Zeitspanne nur die luthe-
rischen und dazu eigentlich nur die deutschen Theologen behandelt hat,
dann versteht man, welche Kleinarbeit hinter dieser Abhandlung steht.

Im ersten Teil wird die Entwicklung von Luther bis in unser Jahr-
hundert skizziert (S. 1-85). Alles tbrige schildert die theologische Debatte
von vier Jahrzehnten. Nur am Schlu3 (5. 776-805) wird ein bescheidener
Versuch zu einigen zusammenfassenden und kritischen Bemerkungen ge-
macht. Alles andere ist schlicht und kurz Referat von Biichern und Auf-
gidtzen. Der Verfasser hat sich methodisch fiir eine «Bestandsaufnahmen»
entschlossen und eine kritische (katholische) Stellungnahme nicht vor-
genommen; der genannte SchluBlteil ist eigentlich auch nur Referat im
Anschluf3 an leitende katholische Theologen der Gegenwart.

Er hat diese Aufgabe sicherlich mit gro8ter Akribie gelost. Die bei einem
so riesigen Material notwendigen Gruppierungen der verschiedenen Ver-
fasser hat er ohne Fehlklassierungen vorgenommen. Er hat dies dadurch
erreichen konnen, daf er sich dem geschichtlichen Gang angeschlossen hat.
Einige Male hat er sich zur Darstellung des Materials von theologischen
Grundgedanken existierender Gruppen und Gemeinschaften (wie z.B.
Hochkirche, Michaelisbruderschaft) oder offizieller kirchlicher Dokumente
(Agendenentwicklung der VELKD), ein anderes Mal von theologischen Dis-
ziplinen (Exegese, Reformationsgeschichte, Dogmatik) leiten lassen. Kann
man dem Verfasser auch nicht bestreiten, daf3 er die ihm gestellte Aufgabe
redlich gelést hat, so kann man doch nicht ohne eine kritische Frage an
dieser Methode vorbeigehen. Vollstdndigkeit ist nicht immer eine Tugend.



150 Rezensionen

Von einem Wissenschaftler miilte man erwarten, daBl er auch den Mut
aufbringt, eine gewisse Auslese in seinem Material zu wagen. Hier ist sicher-
lich zu viel angeboten. Gewill sollte man sich hiiten, in einer Rezension vor-
zuschlagen, welche Theologen man ruhig hétte auslassen kénnen. Aber ob
jeder kleine Aufsatz, der irgendwie zum Thema spricht, notwendig referiert
werden sollte, ist schon eine Frage. Man kénnte einwenden, da3 das Buch
als «Nachschlagewerk fiir katholische Theologen» dienen soll. Wire es aber
nicht eine bessere Methode gewesen, das zu leisten, was U. Valeske bei einer
parallelen Aufgabe getan hat: leitende Grundgedanken ausarbeiten und in
einem gesonderten Band eine vollstdndige Bibliographie vorlegen? Es
macht wirklich keine Freude beim Lesen, wenn einem auf jeder Seite ein
Text geboten wird, der mit bibliographischen Angaben vollgestopft ist.
Andererseits ist ein langatmiges Referat iiber den Inhalt von noch so be-
deutenden Biichern kaum vor der Gefahr geschiitzt, dafl3 der Leser sich
mit der Nachschlagewerk-Methode begniigt und nicht zum eigentlichen Text
der geschilderten Verfasser zuriickgreift. Hine Anleitung zum Studium der
evangelischen Theologie wire deshalb m.HE. wiinschenswerter gewesen.
Der Wunsch mag als eine Frage der Methode erscheinen. Er ist aber von der
sachlichen Notwendigkeit bedingt. Kénnte die besprochene Arbeit jemanden
zu einer solchen Darstellung anregen, so wére sie der Mithe wert gewesen.
Dies sei dem fleiBigen Verfasser von Herzen gewiinscht.

Vilmos Vajta, Strasbourg

FrIEDRICH VON BODELSCHWINGH, Ausgewdhlte Schriften. 2. Verdffentlichungen
aus den Jahren 1872 bis 1910. Hrsg. von A. Adam. Bethel bei Bielefeld,
Verlagshandlung der Anstalt Bethel, 1964. 727 S. DM 19.80.

Dem 1955 veroffentlichten 1. Band, der die Jahre von 1850 bis 1871 um-
schlof3, folgt im vorliegenden Band eine ausgewi#hlte Zusammenfassung des
literarischen Schaffens von Bodelschwinghs in seinen Mannes- und Alters-
jahren.

Alfr. Adam hat die einzelnen Texte sorgfaltig ausgesucht und sie nach
tibergreifenden Gesichtspunkten sachlich gruppiert: I. Vortrage und Auf-
sitze (S. 11-169); II. Kampf- und Verteidigungsschriften (S. 171-355);
III. Jahresberichte und Rundschreiben (8. 355-422); IV. Predigten und
Ansprachen (S. 423-526); V. Reden (S. 527-586); VI. Kollektenblatter und
Aufrufe (S. 587-656). Dazu kommt ein lingerer «Anhang» (S. 657—697) mit
wertvollen kritischen Anmerkungen des Herausgebers sowie einer ausfiihr-
lichen Bibliographie, die bis ins Todesjahr Bodelschwinghs reicht und auch
posthum Veroffentlichtes notiert. Sehr foérderlich sind die beiden Register
uber Bibelstellen und « Namen und Sachen» (S. 699-727).

Es ist sehr schwer, aus der Fulle des Dargebotenen das Wichtigste zu
nennen. Vielleicht verzichtet man auf dieses naheliegende Verlangen und
macht sich zuerst einmal deutlich, da} der Band eine Epoche der Theologie-
Geschichte zum Rahmen hat, die mit zu den bedeutendsten und zugleich
tragischsten der Neuzeit gehért. Wihrend Bodelschwingh die soziale Frage
zentral vom Evangelium her sieht und anpackt, wandern die Arbeitermassen



Rezenstonen 151

bereits aus der Kirche aus. Wiahrend Ritschl und zunehmend J. Wellhausen
die theologische Situation beherrschen, verlangt der Betheler Theologe in
einer 1895 herausgegebenen Flugschrift eine «freie theologische Fakultat»
(S. 217ff.). In ihr finden sich Sitze, die ebensogut 1966 geschrieben sein
koénnten: «... so ist es noch viel unbarmherziger, einen jungen Theologen erst
in Unglauben und Zweifel an Gottes Wort und die Bekenntnisse der Kirche
hineinzustiirzen, um dann spéter zu versuchen, ihn aus der grausamen Grube
wieder herauszuziehen» (S. 224). Die damals schon brennende Frage der
Kirchenzucht angesichts einer sich auflésenden Volkskirche wird ebenso
laut wie Probleme der politischen Verantwortung des Christen. Daneben
nehmen die unmittelbaren Belange der Anstalt Bethel einen breiten Raum
ein,
Der Band zeigt in fesselnder Plastik, daBl Bodelschwingh mehr war als
nur ein Vater und Freund der Epileptiker und Schwachsinnigen. Die Lektiire
laBt den Leser in einem anspruchsvollen Engagement Jahrzehnte nach-
erleben, deren genaues Studium sich niemand vorenthalten sollte, dem das
Verstehen der Gegenwart auf dem Hintergrund der Vergangenheit etwas
bedeutet. In jedem Falle bringt das Buch einen — wenn auch begrenzten —
Ausschnitt aus dem Leben der deutschen evangelischen Kirche des 19. Jahr-
hunderts, der zwar weithin seiner sozialen, aber ldngst nicht in gleicher
Weise seiner theologischen Relevanz nach bekannt ist. — Kritisch sei an-
gemerkt, dal3 die Kapitelziffern im Inhaltsverzeichnis in rémischen, im Text
selber aber in arabischen Zahlen erscheinen. Der Fraktur-Satz wirkt zwar
altertiumlich, durfte aber bel jingeren deutschen und vielen auslédndischen
Lesern auf Schwierigkeiten stoBen. Gotthold Miiller, Basel

KArL BarTH, Das christliche Leben (Fragment). Die Taufe als Begriindung
des christlichen Lebens. = Die kirchliche Dogmatik, IV, 4. Zirich, EVZ-
Verlag, 1967. XV + 247 S. Fr. 30.—.

Hat man mit der kirchlichen Dogmatik Karl Barths seit 1932 gelebt,
nimmt man diesen letzten Teilband in die Hand mit einem Gemisch von
Dankbarkeit, Ehrerbietung und Wehmut, wozu noch kommt ein Bedauern
dariber, dal gerade dieses letzte Béndchen, dieses «Fragment», in seiner
zentralen Ausrichtung so «anst6Big» fir viele Verehrer des Verfassers sein
wird. Vor allem aber bedauert man, dafl es dem Verfasser nicht méglich
geworden ist, den ganzen Teilband IV fertigzubringen. Das Problem der
Ethik der Versshnung, eine Fortsetzung von III, 4, ist also auf die Lehre
von der Taufe als Anfang und Begrindung des christlichen Lebens be-
schriankt worden. Wir wissen alle, warum, und Barth gibt selber in einem
«Vorwort» genaue Auskunft dariiber. Mit Recht fragt aber Barth, ob nun
die vielen, die gespannt auf den letzten groBen Band, die Lehre von der
Erlosung, warteten, das vorliegende Material wirklich bearbeitet haben.
Barth bittet um «Verstdndnis und Entschuldigung»s. Ein Rezensent wirde
ganz andere Worte, Worte der Dankbarkeit und Bewunderung, verwenden.

Schon im Vorwort zu IV, 2 (1955) hat Barth kurz angedeutet, was von
seiner Lehre von der Taufe und vom Abendmahl zu erwarten wire. Die



152 Rezensionen

«Sakramente» sollen «so etwas wie eine respektvolle umsichtige ,Ent-
mythologisierung ‘» erfahren oder erleiden, mit dem Ergebnis, dafl sie nun
ihre «sachgemifBle und wiirdige Stellung» als «Grundlegung und Krénung
des vierten ethischen Teils der Versohnungslehre» finden wiirden. Die
Lehre vom heiligen Abendmahl hat Barth zwar nicht so durchgearbeitet,
daB er sie hat drucken lassen wollen. Es ist aber klar, wie die Hauptlinie
gezogen werden sollte. Wir haben somit in dieser Arbeit eine entschiedene
Radikalisierung der 1943 vorgetragenen Auffassung («Die kirchliche Lehre
von der Taufe»). Hier versuchte doch Karl Barth, im wesentlichen Anschluf3
an Calvin eine sakramentale Auffassung der Taufe auszuarbeiten. Das ist
jetzt preisgegeben. Und Barth unterstreicht, wie stark er sich von dem
Buch seines éltesten Sohnes Markus Barth «Die Taufe ein Sakrament ?»
(1951) hat beeinflussen lassen miissen.

Es wére aber verhingnisvoll, falls man in dem hier besprochenen Buch
nur das «Negative» hervorheben wiirde: daB3 Barth die nahezu allen Kon-
fessionen gemeinsame Sakramentslehre verwirft, und daB er die Sauglings-
taufe ablehnt, wozu doch zu bemerken ist, daBl er weder 1943 noch jetzt
eine Wiedertaufe befiirwortet, im Gegenteil. Barth hat, und wie sollte es
anders moéglich sein, auch hier ein durch und durch positives Anliegen.
Es geht ihm darum, dafl derjenige, der durch den Heiligen Geist berufen
und getauft worden ist und so unter die Gnade in Jesus Christus gestellt
wurde, versteht, dal er hiermit in die Nachfolge Jesu Christi hineingefiihrt
worden ist. Und der erste Schritt auf diesem geschenkten und gebotenen
Weg ist das Sich-mit-Wasser- (auf den Namen Christi hin) Taufen-Lassen.

Barth wei3, daB er sich mit seiner Tauflehre in deutlicher Nahe zur
Lehre Zwinglis befindet. Zwinglianer ist er aber nicht. Er redet von «der
merkwiirdig sterilen Tauflehre Zwinglis» (S. 142) und beanstandet vor
allem, dal man bei Zwingli nichts von dem spiirt, was fiir Barth so zentral
ist: die Taufe als menschliche Antwort auf Gottes Werk und Wort.

Sehr wesentlich ist es fiir Barth, zu unterscheiden zwischen der Taufe
mit dem Heiligen Geist, der Gottes Tun allein ist und bleibt, und der Taufe
mit Wasser, das ganz und gar des Menschen Tun ist (S. 79 f.). Und doch?
In der Lehre von der Taufe mit dem Heiligen Geist vertritt Barth keine
«christomonistische» Auffassung, keine Alleinwirksamkeit Gottes. Dies
wiirde bedeuten, daB alle Anthropologie und Soteriologie in die Christologie
verschlungen wire. Und zwar ist die Taufe mit Wasser des Menschen erster
Schritt auf dem Weg des Gehorsams; sie ist «eine freie menschliche Antwort
auf die Tat und den Ruf des freien Gottes» (S. 112). Aber vergessen wir ja
nicht, daBl Gott die Burg ist, «in der die Gemeinde und ihre T&uflinge in
Sicherheit tun dirfen und sollen, was sie tun» (S. 146). Keine «Moralische
Aufristung», eher eine «Abriistung». Denn alles geschieht doch im Gehorsam
gegen Gottes Gebot und im Vertrauen auf seine VerheiBung, ja schlieBlich
im Blick auf die Gnade des ewigen Bundes.

Man wird verstehen, daB der eigentliche, grundlegende Tauftext nicht
otwa Matth. 28, 18-20 ist, sondern die Geschichte von Jesu Taufe. Wie der
Herr in ein neues Dasein hineingetauft wurde, so werden es auch seine
Jinger. Das hei3t selbstversténdlich nicht, dal3 die christliche Taufe ganz



Rezenstonen 153

einfach eine Weiterfithrung der Johannestaufe wire. Christus ist dazwischen-
gekommen, auf seinen Namen, in seinen Schutz hinein werden wir getauft.
Seine Nachfolge wird hier exemplarisch verwirklicht. Natiirlich weil3 Barth,
daBl es nirgends ausdriicklich gesagt wird, daBl die Geschichte von Jesu
Taufe diesen Sinn, dieses telos, hat. Er meint aber, dies wire den ersten
Christen so selbstverstéindlich, daB es nicht gesagt werden miBte.

Mit groBer Sorgfalt untersucht nun Barth die neutestamentlichen Stellen,
wo man meinen konnte, daf} eine sakramentale Auffassung der Taufe
vorlage, und kommt zu dem Ergebnis, dal dies bisweilen ausgeschlossen,
bisweilen weniger wahrscheinlich als eine nichtsakramentale Auffassung ist.
Einmal, in Beziehung auf Mark. 16, 16 und 1. Petr. 3, 21, begniigt er sich mit
folgender Feststellung: «Ein ,sakramentaler‘ Sinn der Taufe ist aus diesen
beiden Stellen kaum abzuleiten.» Hier und dort wundert man sich, daf3 ihm
die Texte doch nicht zu «gewaltigr geworden sind. Auch die Frage der
Sauglingstaufe wird vom Neuen Testament her negativ beantwortet. Auf
diese strittige Frage kann ich natiirlich hier nicht eingehen.

Barths eigentliches Anliegen ist doch wohl ein Kampf gegen «die billige
Gnade», gegen eine Auffassung von der Taufe, wo kaum mehr horbar zur
Nachfolge Christi aufgerufen wird. Mit H. U. von Balthasar sagt Barth,
dall die Entscheidung fir die Kindertaufe «die folgenschwerste aller Ent-
scheidungen der Kirchengeschichte» gewesen ist. Diese Entscheidung, die
das Corpus Christianum erméglicht hat, mul} riickgéingig gemacht werden.
Die Kirche mull sich damit abfinden, als «eine kleine, sehr unansehnliche
Fremdlingschaft» zu existieren, damit sie «als eine von viel bloBem Ballast
befreite und so mobile Bruderschaft inmitten der Voélker, der Gesellschaft,
der Staaten existieren miite und dirfte» (S. 185).

Auch diejenigen, die an der sakramentalen Auffassung der Taufe fest-
halten und die Kindertaufe freudig und dankbar bejahen, miissen hier auf-
horchen. Bonhoeffer redet einmal (¢« Nachfolge», S. 6) von dem «wachsamen
religiosen Instinkt des Menschen fiir den Ort, an dem die Gnade am billigsten
zu haben ist». Dieser «Ort» ist zweifelsohne in vielen heutigen Kirchen die
Kindertaufe. Und doch ist diese Taufe, wenn ich richtig sehe, die stéirkste
und echteste Verkiindigung der freien gdéttlichen Barmherzigkeit. Hiermit
sollte das Problem angedeutet sein, welches dieser letztes Band der Barth-
schen Dogmatik uns in neuer Weise auferlegt. Gewissermafllen ist es das
Zentralproblem der ganzen Dogmatik und somit auch des theologischen
Einsatzes Karl Barths. Niels H. Soe, Kopenhagen

Oecumenica. Jahrbuch fiir dkumenische Forschung. (= Annales de recherche
ccuménique.) Hrsg. von F. W. Kantzenbach & V. Vajta. 1-2. Giitersloh,
Gerd Mohn; Neuchétel, Delachaux & Niestlé; Minneapolis, Augsburg
Publishing House, 1966-67. 253 S.; 248 S, DM 36.—.

Die vierte Plenarsitzung des Lutherischen Weltbundes 1963 trug auch
eine allgemeinkirchliche Frucht: die Einrichtung des Centre d’études cecu-
méniques in einem schénen Privathaus in Strasbourg, das am 31. Januar
1965 eingeweiht wurde. Unter der Leitung des Kirchenhistorikers Prof.



154 Rezensionen

Kantzenbach und des Systematikers Prof. Vajta werden dort eine inter-
nationale Forschung und ein 6kumenisches Studium betrieben, die allen
Kirchen zugutekommen. In den zwei ersten Bédnden des Jahrbuchs finden
gich (z. T. im Institut gehaltene) Vortrdge von bekannten Vertretern der
romischen, orthodoxen und anglikanischen Weltkirchen sowie des Luther-
tums und des Reformiertentums. Ekklesiologie, apostolische Succession,
Amtsbegriff, markante Persoénlichkeiten wie Newman und Séderblom ge-
horen zu den behandelten Themen. Der zweite Band ist dem Initiator des
Instituts, dem Kopenhagener Systematiker K. E. Skydsgaard, gewidmet.
Ein nach innen gediegenes und nach aullen doch offenes Luthertum wird
durch seine Stellung zwischen den rechts und links strebenden Kirchen fir
den Gedankenaustausch besonders fruchtbar sein. Bo Reicke, Basel

KARL RAENER S.J. u.a. (Hrsg.), Sacramentum Mundsi. Theologisches Lexikon
fiir die Praxis. Hrsg. im Auftrag der Hermann-Herder-Stiftung Basel-
Montreal. 1. Abendland bis Existenz. Freiburg-Basel-Wien, Herder, 1967.
XLVIII + 1313 Sp.

Vorliegendes Werk ist eine indirekte Frucht des 2. Vatikanischen Konzils.
Die auf vier Béande angelegte und in sechs Sprachen gleichzeitig erscheinende
Enzyklopddie will «die heutige Entwicklung im Glaubensverstindnis auf
der Grundlage der gegenwirtigen theologischen Arbeit in den Grund- und
Schliisselbegriffen der theologischen Disziplinen formulieren und fiir den
reflexen Glaubensvollzug wie fiir die Praxis fruchtbar machen». Die Moder-
nitét des Werkes beweist sich vor allem in zwei Merkmalen : im Ernstnehmen
der geschichtlichen Dimension nicht im Sinne des Historismus, sondern in
der gelassenen Anerkenntnis geschichtlicher Gewordenheit angeblich ab-
soluter spekulativer Daten samt der dazugehdrenden zukunftsgerichteten
Ausrichtung, sodann in der Offenheit fiir die anderen christlichen Kirchen,
die auBerchristlichen Religionen und die moderne Welt iiberhaupt, also fir
die soziale Dimension. Das Werk versteht sich selbst als Hilfsbuch fir die
Durchfithrung des vom Vaticanum II (Dekret iiber die Ausbildung der
Priester «Optatam totius» n. 14) geforderten theologischen Einfiihrungs-
kurses. Dabei wird von der Analogik zwischen dem in den Philosophien sich
aussprechenden menschlichen Selbstverstéindnis und dem Heilsmysterium
ausgegangen. Es ergibt sich damit ein neues wissenschaftstheoretisches
Formalobjekt: die Erhellung der transzendental-anthropologischen Dimen-
sion der fundamentalen Glaubenswahrheiten.

Von dem eben skizzierten Zweck des Werkes her ergibt sich dann auch
die Auswahl der Stichworte. In diesem Lexikon findet man nicht wie etwa in
«Religion in Geschichte und Gegenwart» oder «Lexikon fiir Theologie und
Kirche» alles, was je in den geschichtlichen Horizont der Herausgeber
getreten ist, sondern es wird bewuf3t nach den angegebenen Gesichtspunkten
ausgewihlt. Es fehlen daher alle rein historischen und biographischen
Artikel, dagegen finden sich alle, die unter dem Blickpunkt des Vaticanum IT
wichtig sind und die man zum Teil nicht in einem solchen Werk suchen
wiirde, also Stichworte der kirchlichen Praxis wie Abla3 (K. Rahner),



Rezensionen 155

Brevier (A. H&uBling), Bicherzensur (O. Heggelbacher), Bull-Sakrament
(Rahner), Erziehung (R. Miihlbauer), Eucharistie (J. Betz), Exerzitien
(J. Iparraguirre — E. Niermann), solche der Kirchenkunde (Anglikanische
Kirchengemeinschaft (B. Leeming), Bekenntnisschriften (W. Lohff), Cal-
vinismus (J. Witte), Dialog zwischen den Kirchen (Rahner) und des mo-
dernen Selbstverstidndnisses wie Abendland (0. Kohler), Anthropologie
(Rahner), Arbeit (M.-D. Chenu), Atheismus (Rahner), Bildung (M. Miller),
Dialekt. Materialismus (G. A. Wetter), Evolution (Rahner), Existenz
(E. Simons).

Ganz besonderes Gewicht wird auf die Darstellung biblischer Forschung
gelegt. So schreibt P. G. Duncker iiber Bibelkritik und kann diese auch fur
die katholische Theologie bejahen, S. Mufioz-Iglesias sieht in der Evangelien-
kritik eine Herausforderung, das Problem des Verhiltnisses von Exegese
und Dogmatik neu zu durchdenken, A. Vigtle entwickelt die Grund-
prinzipien der biblischen Hermeneutik und R. Marlé die Grundsitze der
existentialen Interpretation. Die Artikel zeichnen sich durch einen hohen
Grad von wissenschaftlicher Objektivitéit aus und lassen auch die Stimmen
der nicht-katholischen Autoren ausgiebig zu Wort kommen. Bezeichnend
fir die Gesamteinstellung ist Rahners Votum in seinem Artikel «Christen-
tum»: Theologische Kirchengeschichte muf} in die Zukunft sehen, um die
Vergangenheit richtig erblicken zu kénnen. Dieses Werk verspricht eine der
repriasentativen Enzyklopiddien zu werden, in denen sich die durch das
Vaticanum IT erreichte Reflexionsstufe des modernen Katholizismus nieder-
schligt und das darum weit iiber den katholischen Raum hinaus Interesse
finden diirfte. Heinz-Horst Schrey, Heidelberg

Ruporr BouREN, Laienfrage und Predigt. = Studientage fir die Pfarrer, 5.
Bern & Stuttgart, P. Haupt, 1966. 74 S. Fr. 6.80.

In der Reihe «Studientage fiir die Pfarrer» teilt der Synodalrat der
Evangelisch-reformierten Landeskirche des Kantons Bern Tagungsvortrige
nambhafter Theologen einer weiteren Offentlichkeit mit (bisher Beitriige von
J. J. Stamm, H. Durr, K. Guggisberg). Heft 5 enthélt drei auch innerlich
zusammenhéngende Vortrige des in Wuppertal lehrenden praktischen
Theologen R. Bohren.

In «Die Laienfrage als Frage an die Predigt» stellt Bohren den Zusammen-
hang zwischen der Frage nach dem (wiederentdeckten und viel umfragten)
Laien und derjenigen nach dem Heiligen Geist heraus: «Denn der Geist
macht den Laien!» (S. 12), und: «Die Laien veréndern sich, wenn sie anders
beten! Die Frage ist, ob sie dies in unserer Predigt lernen» (S. 60).

In ¢Die Gesetzlichkeit in der Predigt» wird unter Bezugnahme auf
M. Josuttis (Gesetzlichkeit in der Predigt der Gegenwart, 1966) diese Seuche
80 bohrend polymorph und universal aufgespiirt, daBl man sich fragt, wie
Bohren selbst und wie das Neue Testament dem Verdikt entgehen wollen?
Bohren meint aber mit Gesetzlichkeit dasjenige Streben und Mahnen, das
vergiBBt oder nicht sieht, dafl Gott auf dem Plan ist, das darum z.B. nicht
im ¢«Firdank» steht (S. 50).



156 Rezensionen

«Predigt und Gebet» schlieBlich entfaltet Predigt als Gebetsanleitung und
das Gebet als Predigthilfe. Die Gemeinde soll «nach der Predigt etwas zu
danken haben... Vielfach hat die liebe Gemeinde nichts, aber auch gar
nichts, zu danken — und auch nichts zu lachen!» (S. 60). «Das erste und
beste, was wir Prediger der Gemeinde zu geben haben, ist unsere Armut, die
die Gemeinde in Bewegung setzt, indem sie dieselbe zur Fiirbitte ruft»
(S. 70).

R. Bohren zeichnet sich aus durch seine Synoptik biblischer, systema-
tischer und praktischer Theologie, der Theologie und der sékularen Literatur,
der Wissenschaft und der Wirklichkeit der Kirche, des Geistigen und des
Geistlichen, durch seine Verbindung von Pionierleidenschaft und Umsicht,
gedanklicher Nihe und Originalitit. Er verdient darum, in Theologie und
Kirche gehort zu werden. Jiirgen Fangmeier, Wuppertal

HANs-MARTIN THELEMANN & HARTMUT ASCHERMANN (Hrsg.), Horizonte des
Glaubens. Arbeitsbuch fiir den evangelischen Religionsunterricht. Frank-
furt a. M., Verlag Moritz Diesterweg, 1967. XVI+302 S. DM 12.80.

Der Religionsunterricht an Hoheren Mittelschulen ist auf Sammlungen
von Quellentexten angewiesen. Der vorliegende Band ist eine brauchbare
Auswahl, mit der Kirchengeschichte chronologisch oder thematisch (z. B.
christlicher Glaube und Naturwissenschaft, die soziale Verantwortung des
Christen, die politische Verantwortung — mit einigen Texten von A. Rich)
behandelt und eine Einfithrung in Hinduismus, Buddhismus und Islam ge-
boten werden kann. Dabei sind auch Stimmen vorhanden, die einen der christ-
lichen Auffassung entgegengesetzten Standpunkt vertreten. Welche Texte
aus der Gegenwart Gesprdch und Nachdenken von Gymnasiasten anregen,
ist eine Ermessensfrage. Ich vermute, da man mit AuBerungen eines Zeugen
Jehovas und mit dem von Ghana inzwischen verworfenen Glaubensbekenntnis
zu Kwame Nkrumah die Schiiler nur zu oberflachlichen Urteilen verleitet.
Neben solchen problematischen Stoffen enthélt das Lehrbuch aber so wviel
Reprasentatives, daB man damit fur einige Schuljahre Arbeit mit einer geistig
wachen Klasse bekommt. Walter Neidhart, Basel

Karte der Religionen und Missionen der Erde. 4. Aufl. Stuttgart, Evange-
lischer Missionsverlag, und Bern, Kiimmerly & Frey, 1966. Malistab 1:23
Mill.

Diese bewihrte Religionskarte basiert in der neuen Auflage auf Statistiken
aus den Jahren 1961-1964. Unten in den Tabellen werden fiir Rémisch-
Katholische 512, Orthodoxe 100, Lutheraner 73 und fiir Reformierte 50 Mil-
lionen angegeben. Dariiber breitet sich die Karte aus, die eine lehrreiche
Ubersicht der geistigen Lage unserer Zeit vermittelt. Bo Reicke, Basel



	Rezensionen

