
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 24 (1968)

Heft: 2

Rubrik: Miszelle

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszelle

«Ich komme» (Jos. Bell. III, 400)

R. Bultmann hat die Frage offengelassen, wie weit die f|\6ov-Aussagen in
der synoptischen Überlieferung Gemeindebildung sind oder nicht. Das
«Gekommensein» des Propheten sei keine durch das Alte Testament
vorgegebene Stilform im technischen Sinn1. Dort findet sich auch der Hinweis
auf Orig. c. Cels. VII, 9, p. 161, 6ff. : auch der hellenistische Prophet sagt f|xuj.

Vielleicht ist in diesem Zusammenhang auch an Jos. Bell. III, 400 zu
erinnern, wo der im kleinsten Kreis vor dem Kaiser sich präsentierende
Josephus sich den gleichen hellenistischen Präsentationsstil zuschreibt: «Du
glaubst, Vespasian, in Josephus lediglich einen Kriegsgefangenen in die Hand
bekommen zu haben, ich komme aber zu dir als Künder großer Ereignisse
(ëpià bè âfYeXoç rjKUj aoi peiZövwv). Denn wäre ich nicht von Gott gesandt, so
hätte ich gewußt, was das Gesetz der Juden bestimmt und wie es einem
Feldherrn zu sterben geziemt (pr) pàp ûttô ôeoû upompiTÔpevoç)...». Während
im vorangehenden Text geschildert wird, daß die Situation der Gefangennahme

des Josephus in Titus den Gedanken an die Macht des «Geschicks»
(tûxp) und an den schnellen Umschlag des Kriegsglücks und die Unsicherheit
aller menschlichen Dinge hervorhebt (Bell. III, 396), ist der prophetische
Präsentationsstil in Bell. III, 400 vom TÙxri-Verständnis scharf abgesetzt:
die Weissagung soll in einer anderen Denk- und Stilform zum Ausdruck
kommen. Die hellenistische Interpretation der politischen Geschichte durch
die TÙxr| ist zwar für das Bellum des Josephus von entscheidender Wichtigkeit,

doch für die Rolle des Propheten imbrauchbar. Hier spielt das épiù bè f|xuj
und fnrô OeoO irpoirepTropevoç eine entscheidende Rolle. Präsens und Partizip
drücken den Augenblick höchster Aktualität aus: jetzt in der Begegnung
vollzieht sich die prophetische Ansage der zukünftigen Ereignisse.

Doch darf man nicht übersehen, daß in gewisser Weise die auf Titus
eingestellte tûxp-Szene in § 396 der «prophetischen» Ankündigimg in III, 400
sachlich vorläuft: Die «Erinnerung» (uvapipvijaxtfföai) und das «Verstehen»
(voeîv) - die beiden Grundelemente echter Erkenntnis bei Josephus -
vollziehen einen Umschwung, der nicht ohne Bedeutung für den Fortgang der
Geschichte ist: die t0xü hat in Titus einen geeigneten Sachwalter gefunden,
der den geschichtlichen Prozeß nach vorne treiben kann. Josephus spielt als
«Prophet» nicht die Rolle eines Trägers alttestamentlicher Überlieferung,
sondern ist zunächst vom pragmatischen Geschichtsdenken aus zu verstehen.
Sowohl die prophetisch-hermeneutische Aussage und Ansage wie auch das

schwerwiegende xùxr|-Element, das ihn ja ebenfalls vom Pharisäismus
trennt - A. Schlatters Gesamtdeutung der Theologie des Josephus läßt sich
nicht halten2 -, gehören eng miteinander zusammen. Die alttestamentliche

1 R. Bultmann, Geschichte der synoptischen Tradition, 3. Aufl. (1957),
S. 168; vor allem dort Anm. 2.

2 A Schlatter, Die Theologie des Judentums nach dem Bericht des Josephus
(1932). Schlatter verstand Josephus vom Pharisäismus aus.



124 O.Michel, «Ich komme» (Jos. Bell. III, 400)

Bezugnahme auf die Prophétie ist allein nicht ausschlaggebend: sie tritt in
den Dienst eines Menschen, der aus einer geschichtlichen Krise einen
entscheidenden Schluß zieht, der sein Schicksal wendet.

Die Frage bleibt offen, ob das präsentische pKuu (Bell. III, 400; Orig. c. Cels.

VII, 9, p. 161, 6ff.) als Aussageform nicht sehr ursprünglich und aktualisiert
ist : Man erinnert sich an perf. präsens im Aramäischen (rPTlRtîiN àirecJTci\r|v

«Gott schickt mich») und an das Problem der synoptischen r|X6ov-Aus-
sagen3. Es scheint mir, daß in den Evangelien vielfach reflektierte und
interpretierende Aussagen vorliegen, die auf eine frühere aktualisierte Redeform
zurückweisen. Es ist zwar bedenklich, die rjXOov-Aussagen einfach präsential
im aramäischen Sinn zu deuten, aber es liegt doch nahe, die aktualisierte
aramäische und hellenistische Präsensfassimg an den Anfang der
Entwicklung zu legen. Otto Michel, Tübingen

3 J. Jeremias, Jesu Verheißimg für die Völker (1956), S. 23.

Rezensionen

Paul Barguet (éd.), Le livre des morts des anciens égyptiens. Introduction,
traduction, commentaire. Collection «Littératures anciennes de Proche
Orient», 1. Paris, Les Éditions du Cerf, 1967. 312 S. Fr. 58.20.

Unter dem Patronat der École Biblique in Jerusalem beginnt in den
Éditions du Cerf eine neue Reihe zu erscheinen; ihr Gegenstand ist die
literarische Hinterlassenschaft der alten Kulturen des Vorderen Orients. In
dieser sehr weit angelegten Reihe haben sich die Herausgeber die Aufgabe
gestellt, die bedeutendsten Werke dieses Kulturraums nun auch einem
größeren Kreise wissenschaftlich Interessierter zu erschließen. Als erster
Band darf hier das ägyptische Totenbuch in der Übersetzung und
Kommentierung durch Paul Barguet, Professor an der Universität Lyon, angezeigt

werden.
Es gibt gewiß zahlreiche Veröffentlichungen zu Einzelfragen des

Totenbuches, ihre Zahl entspricht durchaus der Bedeutung des Totenbuches für
das Verständnis der religiösen Vorstellungswelt Ägyptens. Wenn aber in der
Einleitung dieser Ausgabe darauf hingewiesen wird, daß seit 1882 (Pierret)
keine neue französische Übersetzung mehr erschienen ist, so gilt das fast
genau so für den deutschen Sprachraum. Man könnte zwar auf die
Übersetzung und Kommentierung des Amduat durch Erik Hornung (1963)
hinweisen, aber dabei handelt es sich doch um eine andere Literaturart. Die
Urkunden zur Religion des alten Ägypten, die Roeder 1915 herausgegeben hat,
sind heute auch nur noch schwer zugänglich, bieten zudem nur eine Auswahl.
Die geläufigen Sammlungen der Texte des Alten Orient (Greßmaim, Prit-
chard) beschränken sich ja auf die Wiedergabe des 125. Kapitels, des
Bekenntnisses des Verstorbenen vor dem Totenrichter.


	Miszelle

