
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 24 (1968)

Heft: 2

Artikel: Das Problem der Ethik bei Paulus

Autor: Niederwimmer, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878599

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878599
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
Jahrgang 24 Heft 2 März-April 1968

Das Problem der Ethik bei Paulus

Wir pflegen das Problem der paulinischen Ethik an der «änigma-
tischen Antinomie» des Indikativ-Imperativ-Yerhältnisses
darzustellen: ei Cdmev irveupcm, Ttveugaxi Kai crroixtupev1 (Gal. 5, 25)2. Das
Rätsel der Antinomie besteht darin, daß die ethische Forderung
verlangt, was ihre Voraussetzung bereits als verwirklichtes Heil
zuspricht3. An die Auflösung dieser Antinomie ist viel Mühe verwandt
worden4. Man kann nicht sagen, daß sich eine opinio communis
gebildet hätte. Eine der Ursachen für das Scheitern der Exegese an
dieser Stelle scheint mir darin zu liegen, daß die hier vorliegende

1 0XOIX6ÎV ist nicht mit «wandeln» zu übersetzen, sondern bedeutet
«übereinstimmen», «mit etwas im Einklang stehen», vgl. G. Delling, Theol. Wort., 7

(1964), S. 668f. Der Sinn ist demnach; «angesichts der Tatsache, daß wir
im Geist leben, laßt uns auch unsere Lebensführung nach dem Geist
ausrichten». Im Vordersatz ist Pneuma die Kraft, im Nachsatz die Norm, des

neuen Seins.
2 Die Hauptparallelen: Rom. 6, 2-ll + 12ff.; Gal. 3, 27 + Rom. 13, 14;

1. Kor. 5, 6f.; 6, 8-11; Kol. 3, Iff.
3 Daß Indikativ und Imperativ inhaltsgleich sind, trifft aber gerade für

Rom. 6; Gal. 5, 25; Kol. 3, Iff. nicht zu.
4 Darstellung der Forschungsgeschichte bei P. Althaus, Paulus und Luther

über den Mensehen, 2. Aufl. (1951), S. 17ff. ; A. Kirchgäßner, Erlösung und
Sünde im Neuen Testament (1950), S. 3ff. ; H. M. Schenke, Indikativ und
Imperativ bei Paulus (1957), S. 6ff. Aus der neueren Literatur ist besonders
zu vergleichen: W. Joest, Paulus und das lutherische Simul Iustus et Pec-
cator: Ker. u. Dogm. 1 (1955), S. 269ff.; O. Kuß, Der Römerbrief (1957ff.),
S. 314ff., 396ff. ; H. Braun, Rom. 7, 7—25 und das Selbstverständnis des

Qumranfrommen: Zs. Theol. Ki. 56 (1959), S. Iff.; W. Schräge, Die
konkreten Einzelgebote in der paulinischen Paränese. Ein Beitrag zur neu-
testamentlichen Ethik (1961), S. 14ff., 26ff., 81ff. e.p.; E. Käsemann,
Gottesgerechtigkeit bei Paulus: Zs. Theol. Ki. 58 (1961), S. 367ff., Exegetische
Versuche und Besinnungen, 2 (1964), S. 181 ff. ; ders., Paulus und der
Frühkatholizismus: Zs. Theol. Ki. 60 (1963), S. 75ff., Exeget. Vers. u. Bes., 2,
S. 239ff. ; R. C. Tannehill, Dying and Rising with Christ. A Study in Pauline
Theology: Zs. ntl. Wiss. Beih. 32 (1966), S. 77ff.; J. M. Robinson, Kerygma
und Geschichte im Neuen Testament: Zs. Theol. Ki. 62 (1965), S. 294ff.;
E. Gräßer, Kol. 3, 1-4 als Beispiel einer Interpretation secundum homines
recipientes: ebd. 64 (1967), S. 147ff.

6



82 K. Niederwimmer, Das Problem der Ethik bei Paulus

Problemverschlingung nicht genügend berücksichtigt worden ist.
Wir haben zu unterscheiden zwischen (1) einer allgemeinen oder
formalen Problematik (sie ist mit exegetischen Mitteln nicht zu
lösen, weil sie in den Texten nicht reflex ist, sie kann aber
systematisch-theologisch vermittelt werden) und (2) einer speziellen,
historischen Problematik (sie ist nur sachkritisch zu lösen, weil die
konkrete Bestimmtheit der Antinomie auf widerspruchsvolle Motive in
der paulinischen Theologie verweist). Die folgenden Erwägungen
versuchen, beide Problembereiche darzustellen.

1.

Paulus hat bewußt und absichtsvoll an einigen Stellen die
indikativische Heilszusage und die Imperativische Forderung zusammengestellt

(Rom. 6, 3ff. und 12fï".; 1. Kor. 5, 6ff.; 6, 9-11; Gal. 5, 25;
Kol. 3, Iff.); er will die Imperative aus den Indikativen ableiten;
vielleicht darf man sogar so weit gehen, zu sagen, daß er, der Paradoxa

liebte, den paradoxen Charakter des Indikativ-Imperativ-
Verhältnisses erkannte bzw. bewußt paradox formulierte. Indessen :

Paulus hat das Problem, das in der Indikativ-Imperativ-Verbindung
enthalten ist, weder als theologisches Problem thematisiert

(was er mit anderen Problemen durchaus zu tun imstande war), noch
hat er eine Lösung angegeben. Das bedeutet aber methodisch, daß
wir die Lösung nicht direkt aus den Texten erheben können.

Vielleicht ist aber die Tatsache, daß Paulus das Problem nicht
thematisierte, kein Zufall. Das Indikativ-Imperativ-Verhältnis als

formale Struktur ist keine Besonderheit der christlichen Existenz.
Es gehört auch nicht zu den Einsichten, die Paulus aus der theologia
crucis gewonnen hat5. Expliziert man das in den Indikativ-Impera-
tiv-Formeln enthaltene allgemeine anthropologische Phänomen,
dann ließe sich etwa sagen: die Indikativ-Imperativ-Verbindung
gründet in der «formalen», oder besser: «essentiellen» Freiheit des

5 Daß das Indikativ-Imperativ-Verhältnis nicht erst durch die eschato-
logische Situation begründet wird, sondern formal eine allgemein menschliche

Bestimmung beschreibt, hat H. H. Rex, Das ethische Problem in der
eschatologischen Existenz bei Paulus (1954), S. 7f. e. p., herausgestellt.
Der Art und Weise, wie Rex seinen Ansatz expliziert, vermag ich freilich
nicht zuzustimmen.



K. Niederwimmer, Das Problem der Ethik bei Paulus 83

Menschen6. Der Mensch ist als endliche Unendlichkeit immer schon

mehr, als er faktisch verwirklicht (Indikativ). Er ist in seiner
Existenz aufgerufen, jeweils erst sein Sein einzuholen (Imperativ). Er
muß immer erst werden, was er ist, um zu sein, was er ist, und er
kann nicht bleiben, was er geworden ist, ohne es jeweils neu
«einzuholen». Diese allgemeine, formale Struktur der menschlichen
Existenz gilt sowohl für das Dasein extra Christum wie für das
Dasein in Christo. Der durch Christus heraufgeführte Wandel
ändert nichts an der formalen Struktur der essentiellen Freiheit.
Vielmehr : während (nach Paulus) der Mensch extra Christum sein eigenes

Sein immer schon verfehlt hat (bzw. je neu verfehlt), sich also

gerade nicht einholt, sondern gerade in und durch die Akte der
Selbstverwirklichung selbst zerstört, ist dem Dasein in Christus die

Selbstverwirklichung geschenkt. Zwar ist auch der Christ aufgerufen,

zu werden, was er ist (also gilt auch für die eschatologische
Existenz das Indikativ-Imperativ-Verhältnis; die geschöpfliche
Freiheit darf ja nicht zerstört werden), aber seine Selbstverwirk-
lichung führt jetzt nicht mehr zur Selbstzerstörung (oder muß
wenigstens nicht mehr dazu führen), sondern sie führt dazu, daß er
sein Gott-gewolltes Dasein erreicht.

Diese Deutung darf freilich nicht dazu führen, mit R. Bultmann
den Indikativ im Imperativ «aufzuheben». Nach Bultmanns Deutung

bezeichnen die indikativischen Aussagen ein transempirisches,
göttliches Geschehen, ein göttliches Urteil, das nicht anschaulich
wird und daher auch der menschlichen Nachprüfung nicht unterliegt7.

Die Gerechtigkeit, die Gott schenkt, kann nur geglaubt
werden8, sie vermittelt keine neue sittliche Qualität, sie verändert den
Menschen nicht ontisch9, sie ist überhaupt nur in der Entscheidung

des Glaubens gegenwärtig, so daß es darum auch keine
Gerechtigkeit außerhalb des Aktes des Glaubensgehorsams gibt,
sondern immer nur in ihm. Der Mensch ist in seiner Entscheidung. Mit
dieser Deutung geht Bultmann bereits über die rein formale
Bestimmung hinaus ; Brütmanns Deutung läßt sich daher auch bereits

6 Vgl. K. Niederwimmer, Der Begriff der Freiheit im Neuen Testament
(1966), S. 90ff. e. p.

7 R. Bultmann, Das Problem der Ethik bei Paulus: Zs. ntl. Wiss. 23
(1924), S. 123ff. ; vgl. 135f.

8 Ebd., S. 136.
9 Ebd., S. 139 e. p.



84 K. Niederwimmer, Das Problem der Ethik bei Paulus

an den Texten nachprüfen. Dabei stellt sich heraus, daß sie nicht
zu halten ist. Es ist keineswegs richtig, daß Paulus das neue Sein
als absolut transempirisch vorgestellt hätte (der Imperativ soll
vielmehr die geschenkte Sündenfreiheit und Heiligkeit empirisch
machen). Die indikativischen Aussagen blicken auf die Vergangenheit

zurück. Der alte Mensch ist tot, er ist in der Taufe zugrunde
gegangen, der Sündenleib ist vernichtet, der Geist ist gegeben. Der
Neuanfang, der durch Taufe und Geistverleihung gesetzt ist, ist
nicht der, der «alle Morgen neu» geschieht, sondern er ist einmal
und ein für allemal geschehen10.

Ist es aber so, dann bleibt keine andere Möglichkeit als die, die
indikativischen Aussagen als ontologische Qualifikationen zu verstehen,

die durch das Sakrament begründet worden sind. Die Impara-
tive rufen dann dazu auf, das neue Sein zur Erscheinung zu
bringen11. Denn als Verwirklichung eines «Ideals» kann das Ziel der
imperativischen Aussage schon deshalb nicht verstanden werden,
weil für Paulus das neue Sein kein Ideal, sondern eschatologische
Wirklichkeit ist; und an eine Entfaltung des bloß keimhaft
Angelegten ist aus eben diesem Grund nicht zu denken: der Imperativ
bringt zum Indikativ nichts hinzu. Er mehrt das von Gott
geschenkte Sein nicht. Eher noch könnte man von der Verwirklichung
neuer Möglichkeiten sprechen (und das insbesondere im Blick darauf,

daß für Paulus durch die Taufe das posse non peccare gesetzt
ist). Indessen ist auch diese Formel mißverständlich, es sei denn,
man expliziert sie so, daß der baptizatus jetzt jene Möglichkeiten
zu verwirklichen aufgerufen wird, die bei Gott bereits volle
Wirklichkeit sind12.

Was der Indikativ aussagt, ist vielmehr die (aller Entscheidung
vorausgehende) und bereits ein für allemal vollzogene radikale
Veränderung der Bedingungen des Handelns. Diese Veränderung ist
nach Paulus (und hier folgt er nur seiner Tradition) durch das

Taufgeschehen bewirkt, sie ist nicht durch bewußte Akte der freien
Entscheidung heraufgeführt. Sie ist nicht «gemacht», sondern «erworben».

Auch das Kerygma hat seine besondere Bestimmtheit darin,

10 Zur Kritik an Bultmann vgl. H. Windisch, Das Problem des pau-
linischen Imperativs: Zs. ntl. Wiss. 23 (1924), S. 265ff. ; H. Schlier, Der
Brief an die Galater, 12. Aufl. (1962), S. 266f.

11 Schlier, a. a. O.; ders., Der Brief an die Epheser, 2. Aufl. (1968), S. 218f.
12 Niederwimmer (A. 6), S. 190f.



K. Niederwimmer, Das Problem der Ethik bei Paulus 85

daß es nicht bloße Mitteilung von etwas ist, sondern «Offenbarung».
Es erscheint nicht als Wort unter Worten, sondern ändert die
Bedingungen des Handelns. Ich kann also (nach Paulus) nicht mit
meiner versuchten Selbstverwirklichung zugleich auch neue
Bedingungen meiner Selbstverwirklichung schaffen (eben darum
scheitert das Gesetz als Gesetz), sondern ich kann mich erst dann
selbst verwirklichen, wenn - vorgängig aller willentlichen
Anstrengung, aber auch vorgängig aller Leistung des Verzichts auf
alles Leistenwollen! - eine Veränderung der Bedingungen stattgefunden

hat, die mein Handeln auf eine neue Grundlage stellt und
Selbstverwirklichung erst sinnvoll macht. Zwar muß auch der bap-
tizatus, wie Paulus zeigt, erst jeweils im Akt des Gehorsams sich
selbst einholen, er muß erst als das heraustreten, was er ist, und dazu
muß er sich «vom Geist normieren lassen», «die Werke der Finsternis

ablegen, die Waffen des Lichts anziehen», «den Herrn Jesus
Christus anziehen», das Imperium der Sünde bekämpfen; die essentielle

Freiheit bleibt ja auch im eschatologischen Dasein gewahrt;
aber darin haben sich nach Paulus die Bedingungen jetzt entscheidend

geändert, daß der baptizatus nicht mehr erst etwas werden
muß, was er noch nicht ist, sondern daß er aufgerufen wird, zu sein,
was er bereits ist, daß er aufgerufen wird, das neue Sein zu aktualisieren.

2.

Erst an dieser Stelle wird das spezifische Problem der paulini-
schen Ethik sichtbar. Die Veränderung der Verhältnisse, durch die
die Existenz der baptizati eine neue Grundlage erhalten hat, wird
von Paulus als eschatologische Veränderung interpretiert. Beweise

erübrigen sich. Im Blick auf das menschliche Handeln ist lediglich
an ein Doppeltes zu erinnern: in der Taufe ist durch einen Akt
sakraler Hinrichtung der Sündenleib getötet worden (Rom. 6, 6. 11);
was aus dem Taufgrab aufersteht, ist nur mehr der Todesleib (6, 12).
Die Jesus Christus angehören, haben ihr Fleisch mit seinen
Leidenschaften und Begierden bereits gekreuzigt (Gab 5, 24; vgl. auch
Rom. 8, 10). Dabei ist nicht nur auf den Aorist in Gal. 5, 24
hinzuweisen, sondern (im Blick auf unseren Zusammenhang) vor allem
darauf, daß der baptizatus durch den Akt eschatologischer
Sündenbefreiung nicht bloß in ein neues sittliches Verhältnis gesetzt, son-



86 K. Niederwimmer, Das Problem der Ethik bei Paulus

dern überhaupt der Sünde entnommen ist. Man muß also annehmen,
daß die Periode der Versklavung des Menschen unter der Sünde ihr
Ende gefunden hat. In den Getauften hat die Geschichte des
Menschen ihr Ziel erreicht. Dem entspricht dann das andere : das
Einwohnen Christi im Getauften hat den Konflikt zwischen endlicher
und unendlicher Freiheit aufgehoben. Hieß es vom Menschen extra
Christum oiikcti èfùi KaxepidZo|ucn oaixö dXXà r) okoûcra èv èpoi dpapxîa

(Rom. 7, 20), so gilt jetzt vom baptizatus: Zw bè oùkéxi èpiL, Zr) bè èv

èpoi XpiGTÔç (Gai. 2,20). Das läßt sich aber, wenn man die Aussagen
ernst nimmt, nur so verstehen, daß jetzt, durch die eschatologische
Heilstat Christi, die Entfremdung aufgehoben ist. Die Fortexistenz
des Menschen év erupt«, im irdischen Äon, ist dabei an und für sich
nicht geeignet, den vollen eschatologischen Anspruch einzuschränken.

Das beweist allein schon die Theologie der korinthischen
«Gnostiker», die selbstverständlich die Fortexistenz èv crap id nicht
geleugnet haben, nicht zu leugnen brauchten, um an der vollen
eschatologischen Aussage ttüvtci pot ë£ecrxiv (1. Kor. 6, 12; vgl. 10, 23)
festhalten zu können. Eine Relevanz hat das Fortexistieren èv crapKi

erst dann, wenn es in besonderer Weise qualifiziert wird. Doch stellen

wir diese Frage zunächst zurück.
Die Herkunft der eben skizzierten Auffassung ist leicht zu

bestimmen. Paulus hat sie aus dem urchristlichen Enthusiasmus, dessen

Voraussetzungen er im Ansatz teilt. Man tut dem Apostel
unrecht, wenn man die Aufnahme bestimmter Formeln der korinthischen

Enthusiasten nur als kluge «seelsorgerliche» Anpassung
versteht - als wollte Paulus nicht sofort alle Brücken abbrechen13. In
Wirklichkeit läßt sich gerade die paulmische Rechtfertigungs- und
Gesetzeslehre nicht ohne den enthusiastischen Ansatz seiner Theologie

verstehen. Paulus steht den «Gnostikern» viel näher als den

Judaisten. Das wird allein schon dadurch deutlich, daß der Apostel
sich mehrfach gegen den Trend seiner eigenen theologischen
Intentionen zur Wehl- setzen muß. So treibt ihn die innere Logik seiner

Ausführungen über Gottes Wahl (Rom. 9, 11 ff.) zur Annahme der
dbiKia bei Gott, und d.h. letztlich zu einem dualistischen Gottesbegriff.

Paulus lehnt (offenbar von alttestamentlichen Motiven
bestimmt) diese Konsequenz noch ab (die Ultrapauliner haben sie

dann gezogen). Aber es ist ja bezeichnend, daß er sich nur mehr
is Vgl. etwa H. Chadwick, All things to all men (I Cor. IX 22) : New Test.

Stud. 1 (1954/55), S. 261ff.



K. Niederwimmer, Das Problem der Ethik bei Paulus 87

affektiv, nicht mehr sachlich dieser Konsequenz erwehren kann. Er
löst das Problem nicht, er verbietet das Denken (Rom. 9, 20ff.).
Womöglich noch deutlicher wird das im Blick auf seine Gesetzeslehre.

Die Abwertung des Gesetzes in Gal. 3, lOff. führt zuletzt
nicht zufällig in das religionsgeschichtliche Milieu der frühen Gnosis

(3, 19f.)14. Die Ausführungen des Paidus laufen darauf hinaus, daß
das Gesetz ein Fremdkörper ist, gegeben nicht von Gott, sondern

lediglich von Engelmächten êv xeipi ueörrou. Zwar: auch hier hält
Paulus an der èvÔTriç Gottes fest, und eben damit «beweist» er, daß
das Gesetz nicht unmittelbar auf Gott selbst zurückgeht (V. 20);
aber die fatale Nähe zu einer im Grunde dualistischen Konzeption
ist nicht zu übersehen16.

Andererseits ist nicht zu verkennen - gerade die letzten Beispiele
haben es deutlich gemacht -, daß Paulus die vollen Konsequenzen
seines enthusiastischen Ansatzes nicht tragen will. An entscheidender
Stelle weicht er von der eingeschlagenen Richtung ab - und den

14 Vgl. Niederwimmer (A. 6), S. 131 u. Anm. 136.
15 Zum Verständnis der Stelle vgl. A. Oepke, Der Brief des Paulus an die

Galater, 2. Aufl. (1957), S. 80ff.; Schlier, Gal. (A. 10), S. 151ff. Die
Kommentare zeigen unwillkürlich, daß Paulus hier nur Motive zur Sprache bringt.
Eine klare gedankliche Vermittlung ist ihm nicht geglückt. Schlier hat
(S. 157ff.) klar herausgestellt, daß sich die paulinische Argumentation nur
begreifen läßt, wenn man annimmt, daß Paulus hier Motive der frühen
Gnosis verwendet. «Paulus war, wenn man so will, auf dem Wege dahin»
(seil, auf dem Weg zu einem gnostischen Verständnis des Gesetzes, S. 158),
nur ist er - so müßte man m. E. fortsetzen - auf halbem Weg stehengeblieben.
Schliers Unterscheidung zwischen der «geschichtlichen Auswirkung» und
dem «Wesen» des Gesetzes (ebd.) verdeckt das Problem. In Wirklichkeit
greift Paulus hier zu einem frühgnostischen Theologumenon (die Ableitung
der Tora von den Engelmächten dient ihm nicht ad majorem gloriam legis,
sondern dazu, die Inferiorität der Tora auszudrücken; vgl. A. Oepke, Der
Brief des Paulus an die Galater, 2. Aufl. [1957], S. 82), wagt es aber nicht, die
Konsequenzen zu ziehen (nämlich das Gesetz von Gott ganz zu trennen). —

Die Verwendung gnostischer Motive ist jüngst wieder geleugnet worden:
R. Bring, Der Mittler mid das Gesetz. Eine Studie zu Gal. 3, 20: Ker. u.
Dogm. 12 (1966), S. 292ff. ; U. Mauser, Gal. III, 20. Die Universalität des

Heils: New Test. Stud. 13 (1967), S. 258ff. ; doch ist m. E. keiner der beiden
Versuche überzeugend. - Im übrigen ist es kein Zufall, daß Paulus gerade
innerhalb seiner Theologie des Gesetzes zur Adaptation frühgnostischer
Mythologumena kommt: schon im Grundansatz der paulinischen Gesetzeslehre

(das Gesetz ist von Gott - das Gesetz tötet) ist eine dualistische
Tendenz verborgen, die der Apostel (natürlich nicht absichtlich) zu verdecken
bemüht war.



88 K. Niederwimmer, Das Problem der Ethik bei Paulus

Konsequenzen aus. Man kann das an dem Widerspruch aufzeigen,
der sich (nun nicht aus der formalen Struktur, wohl aber) aus der
konkreten eschatologischen Bestimmtheit des Indikativ-Imperativ-
Verhältnisses ergibt. Paulus vermochte den vollen eschatologischen
Anspruch, den sein Kerygma stellte, in der Ethik nicht durchzuhalten.

Im Blick auf den «Indikativ» läßt sich das leicht zeigen. Paulus
übernimmt zwar die traditionelle Aussage vom Tod des Sündenleibes

in der Taufe - er braucht diese Aussage ja auch, um den
radikalen Bruch zu vermitteln, der sich auch nach seiner
Auffassung vollzogen hat. Es ist aber auffällig, daß er schon in Rom.
6, 6 den aus der Tauftradition übernommenen Gedanken ô ixuXaioç

ijpujv avhpiuTroç cruvecTTaupdihri, iva KaTapqrihr) to crwpa Ttjç àpapTiaç in
folgender Weise interpretiert : xoû priKéxi öouXeuetv îjpâç xr) «uapxi«.
Und noch deutlicher tritt die Korrektur in 6,12 hervor. Die
Konsequenzen, die aus dem «Tot-Sein für die Sünde, Leben für Gott» (6,
11 gezogen werden, implizieren nach Paulus nun eben nicht, wie man
erwarten müßte, das non posse peccare, sondern das posse non
peccare16. Es leidet keinen Zweifel, daß Paulus die in der Taufe
geschehene Befreiung nicht als absolute Befreiung von der sittlichen
Verpflichtung, sondern als Einsetzimg in ein neues sittliches
Verhältnis versteht, das den Kampf gegen die Sünde fordert. Was sich
wirklich verändert hat, ist im Sinn des Paulus dies: zuvor mußten
wir, unter Sünde und Gesetz versklavt, der Sünde dienen; jetzt
müssen wir das nicht mehr. Die Taufe bewirkt die Befreiung vom
Sündigen-Müssen und fordert das Nichtsündigen. Dabei ist gewiß
das posse non peccare nicht als bloß formale Wahlmöglichkeit
verstanden, sondern vielmehr material durch die infusio caritatis
(Rom. 5, 5) bestimmt, wie denn auch an die Stelle der Sündenherrschaft

die Herrschaft Gottes getreten ist (Rom. 6, 15ff.). Wer als

Geliebter liebt, wer unter der Herrschaft der Gerechtigkeit steht,
der und nur der hat die facultas non peccandi. Aber andererseits ist
nicht zu verkennen, daß mit dieser Explikation die eschatologische
Aussage vom Tod des Sündenleibes zurückgenommen ist. Der Sündenleib

ist, da Sünde nach wie vor möglich bleibt, nun doch nicht tot,
nicht aufgehoben, nicht vernichtet. Zu sagen «der Sündenleib ist

16 Die Inkonsequenz betonte mit Recht bereits Windisch (A. 10), S. 269ff. ;

vgl. noch H. Lietzmann, An die Römer, 4. Aufl. (1933), S. 66; Kuß (A. 4),
S. 397. 410f.



K. Niederwimmer, Das Problem der Ethik bei Paulus 89

tot» ist das eine; zu sagen «die Sünde übt keinen Zwang mehr aus»
ist das andere17. Beide Aussagen lassen sich streng genommen nicht
vereinen. Nur die erste bleibt im strengen Sinn eschatologisch.

Der gleiche Verzicht auf den vollen eschatologischen Anspruch
läßt sich auch beim «Imperativ» beobachten. Die Indikativ-Imperativ-Verbindung

ist gewiß vorpaulinisch18. Sie ist nicht von Paulus

geprägt worden und läßt sich auch keineswegs allein innerhalb seines

theologischen Ansatzes verstehen. Eine Formulierung wie Gal. 5, 25

wäre auch in einem gnostisierenden System sinnvoll. Die Frage ist
ja nur, worin konkret das uveupaxi Oxoixeîv besteht! Nicht die
spannungsgeladene Verbindung von Indikativ und Imperativ ist
die besondere Leistung des Paulus19; die besondere Leistung des

Paulus bestand vielmehr darin, daß er das Ttveupaxi oxoixeîv nicht im
Sinn der Enthusiasten interpretierte, sondern mit konkreten
Einzelgeboten, bis hin zu Tugend- und Lasterkatalogen, verband. Auf die
Sache gesehen ist das konsequent : besteht die Sündenfreiheit lediglich

im posse non peccare, dann bedarf es der konkreten Einzelweisung.

«Dogmengeschichtlich» gesehen war es - wenigstens im
Ansatz - ein Rückgriff auf ältere Tradition: Paulus greift auf die
ursprüngliche Verbindung von Taufe und Paränese zurück20.

3.

Faktisch ergibt sich daraus das Problem: wie kann der eschatologisch

motivierte Imperativ mit der konkreten Einzelparänese
verknüpft werden Denn : ist wirklich die Entfremdung zwischen end-
lich-geschöpflioher und unendlich-göttlicher Freiheit èv uveupcm
aufgehoben, hat der TTveupaxiKÔç wirklich Christus als sein innerstes
Selbst, so daß seine Handlung nun zugleich aus ihm selbst und aus

17 Der Hinweis auf den Todesleib hilft natürlich nicht.
18 So schon Windisch (A. 10), S. 268f. Ausführlicher E. Dinkier, Zum

Problem der Ethik bei Paulus. Rechtsnahme und Rechtsverzicht (1. Kor. 6,

1-11): Zs. Theol. Ki. 49 (1952), S. 194ff. Ich vermag freilich Dinkier nicht
in allem zuzustimmen.

19 So Dinkier (A. 18), S. 197ff.
20 Die ursprüngliche Verbindung von Taufe und Paränese ist wohl so zu

denken: die Taufe gilt anfangs noch nicht als Todestaufe, sondern als

Reinigungsritus. Die Paränese ruft dann die baptizati auf, die erhaltene
kultische Reinheit zu bewahren. Vgl. Dinkier (A. 18), S. 194ff.



90 K. Niederwimmer, Das Problem der Ethik bei Paulus

Gott kommt, weil ja eben sein Selbst in Gottes Selbst zurückgenommen

und aufgehoben ist21 - wie kann dann von diesem Dasein der
Gehorsam gegenüber paränetischen Einzelgeboten verlangt werden,
die ihrem Wesen nach heteronomen Charakter tragen? Die Versuche,
den heteronomen Charakter der Einzelparänese durch das Prinzip
der Agape zu paralysieren, sind ja zum Scheitern verurteilt. Das

Ergebnis solcher Bemühungen kann nur das einer geDiilderten
Gesetzlichkeit sein. Die Charakteristiken der eschatologischen
Existenz sind jedenfalls verlassen22.

Sind diese Zusammenhänge richtig gesehen, dann würde die Position

des Paulus in einem besonderen Licht erscheinen. Paidus ist
nur vom gnostisierenden Enthusiasmus her zu verstehen, dessen

Grundansatz er teilt. Was als sein «proprium» erscheint, ist in Wahrheit

Folge der Restriktion des urchristlichen Enthusiasmus23. Die
Restriktion ist zweifellos vom alttestamentlichen Schöpfungsglauben

her bestimmt. Paulus unterscheidet sich von den Enthusiasten

nicht dadurch, daß er keiner wäre, sondern dadurch, daß

er die Konsequenzen vermeidet. Die vorchristlichen Grundlagen
der paulinischen Theologie liegen wohl im Grenzgebiet zwischen

21 Niederwimmer (A. 6), S. 183ff., 193. Die von Paulus festgehaltene
Differenz zwischen göttlichem und menschlichem Pneuma reicht nicht aus,
die Heteronomie der Einzelparänese zu begründen.

22 Schräge (A. 4), S. 82ff., hat richtig herausgestrichen, daß die konkrete
Paränese des Apostels über die Indikativ-Imperativ-Beziehung hinausgeht,
bzw. sich von dieser her nicht zureichend erklären läßt. «Vom Indikativ-
Imperativ-Verhältnis und seiner Losung (,Werde, der du bist') her sind also
kaum konkrete Normen für den christlichen Wandel zu gewinnen» (S. 82).
Schräge stellt damit (sachlich wiederum ganz zu Recht) die Beobachtung
zusammen, daß nach Paulus der Wille Gottes auch für den Christen die
voluntas externa bleibt und daß insofern von einer Selbstgesetzgebimg nicht
die Rede sein kann (S. 83ff.). Indessen: mit diesen Beobachtungen ist nicht,
wie Schräge meint, erwiesen, daß der augustinische Grundsatz «dilige, et
quod vis, fac» (Tract, in 1. Joh. 7, 8; MPL 35, 2033) Paulus falsch
interpretiert. Die Argumentation ist m. E. andersherum zu führen: der augustinische

Grundsatz interpretiert Paulus ganz zu Recht, blickt man auf den
eschatologischen Anspruch der paulinischen Verkündigung. Die
Einzelparänese, die allerdings im Widerspruch zu diesem Grundsatz steht, erweist
den eschatologischen Anspruch nicht als unpaulinisch, sondern deckt einen
Widerspruch innerhalb der paulinischen Theologie auf!

23 Auch die «theologia crucis» des Apostels steht nicht außerhalb dieses

Zusammenhanges.



K. Niederwimmer, Das Problem der Ethik bei Paulus 91

Apokalyptik und Gnosis24. In Jesus von Nazareth hat Paidus die

(freilich paradoxe und radikal kritische) Sinnerfüllung seiner
theologischen Motive gefunden, im Empfang des Pneumas das neue
Sein der Endzeit erfahren. Was ihn gleichwohl in Gegensatz zu den
enthusiastischen Pneumatikern brachte, war das leidenschaftliche
Festhalten an der Relevanz der sichtbaren, geschaffenen Welt, der
Welt des Leibes, des Nächsten in seiner leiblichen Wirklichkeit, der
Welt des Leidens. Von da aus ist seine Theologie als «gehemmter»
Enthusiasmus zu bezeichnen. Es ist eine Position, die sowohl an
der Gegenwart des neuen Seins festhalten möchte wie auch an der
Relevanz der Bedingungen der Endlichkeit. Es ist eine Position,
die zu einer Theologie der Paradoxa führen muß. Faktisch drohen
dabei freilich beide Seiten zu kurz zu kommen. Die Bedingungen
der Endlichkeit werden doch nicht radikal ernst genommen : Paulus
will sie ja nicht mehr verändern! Das Leben im Geist soll innerhalb
der (modern gesprochen) geltenden psychologischen und soziologischen

Bedingungen geführt werden. Das Gefühl der Verantwortung
für die Bedingungen «draußen» in der «Welt» fehlt, desgleichen der
Mut, diese Bedingungen zu ändern. Für die baptizati sind sie in
Christus verborgen aufgehoben, und sie werden in etwa innerhalb
der christlichen Bruderschaft gewandelt. Aber auch hier sind bald
Grenzen gesetzt. Gerade im Kampf gegen den gnostischen Radikalismus

bedient sich Paulus des Rückgriffs auf die (wenn auch nicht
ungebrochenen) Ordnungen der Tradition. Rückwirkend bekommt
dadurch aber auch das neue Sein der Glaubenden ideologische
Elemente, sofern aus ihm ja nur in einem sehr beschränkten Bereich
Konsequenzen gezogen werden dürfen. Man wird urteilen müssen,
daß Paulus mit seiner anti-enthusiastischen Polemik - bei
gleichzeitigem Festhalten am eschatologischen Anspruch des christlichen
Daseins - den «frühkatholischen» Standpunkt vorbereiten half25.

Das eigentliche Problem der paulinischen Ethik resultiert aus
dem Widerspruch zwischen enthusiastischen und regressiven Elemen-

24 K. Niederwimmer, Erkennen und Lieben. Gedanken zum Verhältnis
von Gnosis und Agape im ersten Korintherbrief : Ker. u. Dogm. 11 (1965),
S. 75ff.

25 Zu Begriff und Sache vgl. vor allem E. Käsemann, Paulus und der
Frühkatholizismus: Exegetische Versuche und Besinnungen, 2 (1964),
S. 239ff. Die vorliegende Untersuchimg beurteilt die Position des Apostels
freilich etwas anders, als es bei Käsemann geschieht.



92 K. Niederwimmer, Das Problem der Ethik bei Paulus

ten. Die «Leistung» des Paulus ist nicht gering zu veranschlagen.
Weder der absolute Libertinismus noch die radikale Askese hätten
die Kirche lebensfähig erhalten26. Das energische Festhalten an der
Relevanz der sichtbaren, geschaffenen Welt, an der Verantwortlichkeit

hier im sarkischen Bereich, hat das Dasein der baptizati
aufgeschlossen für den Nächsten und sie davor zu bewahren gesucht, die
Gaben des Geistes im autistischen Selbstgenuß zu konsumieren.
Andererseits ist durch die schon bei Paulus nachweisbare
frühkatholische Regression der «revolutionäre» Charakter des Ursprungs
verlorengegangen. In gewisser Hinsicht kann man an bestimmten
gnostischen Maximen deutlicher ablesen, was die eigentlich treibenden

Motive bei der Entstehung des Christentums gewesen sind, als

an der widerspruchsvollen Form der paulinischen Theologie.

Kurt Niederwimmer, Wien

26 Die Bedeutung des Paulus für die Entwicklung der Kirche im 1. und
im Anfang des 2. Jahrhunderts darf freilich nicht überschätzt werden. Daß
seine Briefe wenigstens zum Teil erhalten blieben, verdanken wir wohl
gerade dem Kompromißcharakter der paulinischen Theologie. Vielleicht
haben andere, verlorengegangene (unterdrückte?) diesen Charakter weniger
deutlich getragen? Paulus dürfte wegen der «frühkatholischen» Elemente
seiner Theologie in den Kanon gelangt sein.


	Das Problem der Ethik bei Paulus

