
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 24 (1968)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Arnold Gamper, Gott als Richter in Mesopotamien und im Alten Testament.
Zum Verständnis einer Gebetsbitte. Innsbruck, Universitätsverlag Wagner,
1966. VIII + 256 S.

Besonders im Klagelied des Einzelnen (in dem, was H. Schmidt für das
A. T. «das Gebet des Angeklagten» genannt hat) erscheint sowohl im
Zweistromland als auch im A. T. der Ausruf: «richte mich...!», was nach dem
Zusammenhang nicht als Wunsch einer höheren Gerechtigkeit oder größeren
Fairneß, sondern ganz im Interesse des Beters gleich «schaffe mir Recht»,
bzw. «hilf mir» gedeutet werden muß. Dabei ist der Sprecher nicht ohne
weiteres schuldfrei, was der Aussage einen merkwürdigen Unterton verleiht.

Der Verfasser dieses anregenden Buches möchte nun diesen Tatbestand
klären. Dazu standen ihm zwei mögliche Ausgangspunkte zur Verfügung:
1. das Studium der Rechtsordnungen beider Länder, besonders mit Hinsicht
auf das Problem, wie und wo eventuell die Gottheit einzugreifen pflegt;
2. eine neue Untersuchung der vielstudierten Gattung des Klageliedes des
Einzelnen. Der Verfasser hat den ersteren, der Rezensent hätte den zweiten
gewählt, denn er erscheint ihm dem Gegenstand besser angepaßt. Anderseits
kommt durch die Fragestellung des Verfassers ein großer Teil der mesopo-
tamischen Gerichtsbarkeit und der Befugnisse des Richteramtes zum
Vorschein, von der Ur-III Zeit bis zum Neuassyrischen Reich, die nicht ohne
weiteres vom Alttestamentler und noch weniger vom allgemeinen Theologen
beachtet werden ; die Extraarbeit hat sich also doch gelohnt

Die mesopotamische Gerichtsbarkeit kennt Eingriffe der Gottheit
hauptsächlich durch den im Tempel geleisteten Eid oder durch Ordal ; die göttliche
Intervention auf Veranlassung des Angeklagten wird von gewissen Namen,
Gebeten und Hymnen indirekt bezeugt (1. Teil). Eine ähnliche Behandlung
des alttestamentlichen Materials (nach einer chronologischen Untersuchung
der in Betracht kommenden Stellen, wobei die Reihenfolge die der biblischen
Bücher ist) gelangt zu folgenden Schlüssen: 1. spt heißt im A. T. nicht
notwendigerweise, von sich aus, «zum Recht verhelfen», wie oft behauptet wird.
2. Es heißt auch nicht an sich «regieren», obwohl es in gewissen Zusammenhängen

einen solchen Sinn erhalten kann. 3. Im A. T. übt Jahwe viel öfter,
als im Zweistromland die betreffenden Götter es tun, einen unmittelbaren
Einfluß auf die irdische Gerichtsbarkeit aus, einmal als Gesetzgeber, dann
mittels der engen Verbindungen des Rechts mit Kult und Bund, was auch
durch den Rechtsspruch im Namen Jahwes zutage tritt. Es gibt natürlich
auch mittelbare Interventionen wie im Zweistromland: durch den Eid der
an der Verhandlung Beteiligten und durch Gottesurteil. 4. Jahwe richtet
unmittelbar auch Israel und die Völker, besonders bei den vorexilischen und
exilischen Propheten, ohne daß dies das Gericht des Einzelnen ausschließt.
Dieser Gedanke wird vom nachexilischen Judentum durch die Eschatologie
übernommen und zu einem Letzten Gericht verarbeitet.

Bei dieser Fragestellung und diesen Lösungen ist es wirklich zu bedauern,
daß «die äußeren Umstände» (S. VII) es dem Verfasser nicht möglich ge-



Rezensionen 53

macht haben, für den 1. Teil die seit 1961, für den 2. Teil die seit 1963/64
erschienene Literatur zu berücksichtigen; das heißt, daß der Verfasser die
zwischen 1963 und 1965 erschienenen Studien von W. Richter, die den Sinn
der Wurzel spt und des Richteramts im westsemitischen Raum z. T. geklärt
haben, nicht benutzen konnte. Das ist um so bedauerlicher, als Gamper
sich offensichtlich darüber klar war, daß der ostsemitische Gebrauch der
Wurzel spt aus dem westsemitischen Sprachgebrauch stammt.

Es wäre der semantische Unterschied im Akkadischen der Wurzeln djn und
spt zu untersuchen. Soweit ich sehen kann, kann man nach den vom
Verfasser angeführten und größtenteils in der Urfassung zitierten Texten
folgendes feststellen: Während djn und Derivativa praktisch immer für
Verfahren und Ämter des Prozesses benutzt werden (der Verfasser übersetzt,
oder besser umschreibt den «Richter» als «Rechtshelfer», S. 98, was ganz
richtig scheint), hat spt öfters (nicht immer, vgl. S. 68), den Sinn «herrschen,
regieren». So z. B. S. 68ff. und 88, im Era Epos I, 181, wo es heißt: «Fürst
Marduk..., bis dahin will ich deine Nachfolge antreten und das Gericht über
Himmel und Erde sichern. » Der Begriff « ein Gericht sichern » klingt
merkwürdig und steht nicht im Parallelismus mit dem vorhergehenden Satz ; die
Schwierigkeit löst sich aber sofort, wenn wir «das Reich, das Regiment»
übersetzen, wodurch auch der Parallelismus wiederhergestellt wird. Das
erkennt auch Gamper selbst, wenn er auf der nächsten Seite schreibt: «Nach
dem Zusammenhang dürfte hier mit dem ,Gericht über Himmel und Erde'
eine Art Befehlsgewalt über die ganze Welt gemeint sein»; da es sich mm
über eine Vertretung des obersten Gottes handelt, würde ich sogar «eine
Art» fallen lassen. Doch die Sache wird noch interessanter, wenn wir
beobachten, daß vielleicht sogar das sumerische d i k u5, das normalerweise mit
«richten» und Derivativa übersetzt wird, den selben Doppelsinn von spt zu
haben scheint. Vgl. die Statue E von Gudea, 4: 3ff. (S. 69), wo Baba
erscheint als «... die Herrin, die in Girsu das Schicksal entscheidet, die Herrin,
die Richterin ihrer Stadt». Man kann auch hier kaum leugnen, daß
«Herrscherin» besser als «Richterin» ist, so an weiteren Stellen im selben Text.
Ähnlich ist die Lage im Gudea-Backstein G: «Ningirsu... seinem König hat
Gudea... seinen Tempel... erbaut und darinnen die Zedernhalle, den Ort
seines Richtspruches, errichtet» (ähnlich im Zyl. A, 142 und 114 und in der
Bauhymne, Zyl. A, 27, 14f., wo von einem «äußeren Thronsaal» die Rede
ist). Diese Beschreibungen erinnern stark an die mit dem ugaritischen
Terminus drkt, «Herrschergewalt» verbundenen Schilderungen, die dadurch
eine mögliche Verbindung zu Vorstellungen des alten Zweistromlandes
offenbaren. Es scheint mir, daß genügend Ansätze vorhanden sind, um einmal
den sumerischen und akkadischen Wortbestand diesbezüglich zu
untersuchen.

Erst recht ist spt im A. T. als «herrschen» belegt, obwohl der Verfasser
auch gegen diese Übersetzung S. 121 und 199ff. Einwände hat. Das wird u. a.
von den Ps. mälak Jahwe bezeugt, bei denen der Verfasser wohl allgemein
die Gegenwart des Herrschermotivs anerkennt, spt aber mit «richten»
übersetzt. Ein Blick auf Ps. 96, 10 und 98, 9, vgl. noch 67, 15 und 75, 7-8, dürfte
dies zur Genüge klarmachen: im ersten Fall verlangt der Parallelismus



54 Rezensionen

«herrschen», im zweiten kann Jahwe nur dann richten, wenn er erst die
Gewalt innehat; im vierten Fall ist Jahwe der, «der einen erniedrigt, den
anderen erhöht», was gut zum damaligen Begriff des Königtums, nicht aber
zu dem des Richteramtes (das jede Willkür ausschließt, weil es an das
Gesetz gebunden ist) paßt. Ähnlich ist die Lage an solchen Stellen, wo von
« Königen, Fürsten und Richtern » die Rede ist. Dadurch ist natürlich spt gleich
«richten» nicht ausgeschaltet.

Die erwähnte Bitte «richte mich», gleich «steh mir bei», stammt zwar aus
dem Gerichtsverfahren, wendet sich jedoch an den «obersten» Richter Jahwe.
Dieses Motiv ist auch im Zweistromland vorhanden, wurde aber bald durch
Zauber überschattet. Bei Israel bildet hingegen der Bundesbegriff die Grundlage

der Bitte: durch ihn kann das Gottesvolk auf Jahwe immer wieder
vertrauen: wo der menschliche Richter nicht verzeihen kann bzw. darf, ist
Jahwe dazu mächtig, ja es gehört nach Ps. 86, 5 beinahe zu seinen
Eigenschaften so zu handeln. Es verwundert also nicht, daß so eine Gesinnung
besonders im Falle echten Schuldbewußtseins hervortritt.

J. Alberto Soggin, Rom

Hendrik van Oyen, Ethik des Alten Testaments. Geschichte der Ethik, 2.

Gütersloh, Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn, 1967. 208 S. DM 25.-.

Als Teil der von ihm und Prof. Dr. Hans Reiner herausgegebenen
Geschichte der Ethik hat Prof. Dr. Hendrik van Oyen (mit Assistenten) den
Band über die Ethik des Alten Testaments geschrieben. Es ist ihm
gelungen, in großen Linien die Resultate der modernen Bibelforschung, welche
in die Problematik religiös-sittlicher Lebensgestaltung Einsicht geben
können, so nachzuzeichnen, daß auch der nicht fachwissenschaftlich
gebildete Leser daraus seinen Nutzen ziehen kann.

Die Ethik des Alten Testaments hat ihre eigene Problematik. Sie ruht in
tiefen religiösen Voraussetzungen. Ethos und Glaube sind nicht zu trennen.
Das muß immer in Betracht gezogen werden, wenn man über alttestament-
liche Ethik spricht. Die starre Konfrontierung von Gesetz und Evangelium,
die in der Urkirche so gewöhnlich war, muß aber in Frage gestellt werden,
van Oyen schließt sich hier Martin Noth an, wenn er konstatiert, daß das
Gesetz im A.T. nicht genügend stark in den Vordergrund trete, um eine

Identifizierung vom A.T. und Gesetz zu verantworten, daß vielmehr das

A.T. eine vielgestaltete, aus den verschiedensten Elementen zusammengesetzte

Größe sei. Nach van Oyens Auffassung hat eine neue Wertung der
alttestamentlichen Botschaft eingesetzt, und sie ist hier, nach seiner Ansicht,
zum erstenmal in einer Geschichte der Ethik zur Anwendung gelangt.

Bestimmend für die alttestamentliche Ethik sind «die Feststellung einer
mit der Umwelt verglichenen völlig einzigartigen Gottesvorstellung
(unmythologisch und geschichtlich) und die Proklamierung einer Forderimg
an die Existenz, sozial und individuell, welche das Spiegelbild dieses daraus
gefolgerten göttlichen Verhaltens darstellen soll (Heiligung des heiligen
Gottes)» (S. 21).

Von dieser Grundlage aus behandelt van Oyen in einer schönen und
vorbildlichen Weise die theologischen Grundlagen, das Menschenbild, das Ethos



Rezensionen 55

der Tora, der Propheten, der Weisheit, des sozialen Lebens, des politischen
Lebens. Gute Register machen das Buch noch nützlicher.

van Oyen ist über die neueste Forschung gut orientiert, und er hat eine
vorzügliche Übersicht über die Ethik des Alten Testaments gegeben, eine
der besten vorliegenden. Er verdient großen Dank für diese Arbeit.

Arvid S. Kapelrud, Oslo

Christian D. Ginsburg, Introduction to the Masoretico-Critical Edition of
the Hebrew Bible. 2nd ed., with a Prolegomenon by Harry M. Orlinsky.
New York, Ktav Publishing House, 1966. LI + 1028 S. $ 22.50.

Ginsburg (1831-1914) war Jude von Geburt, aber mit fünfzehn Jahren
zum Christentum übergetreten und in Liverpool in der Judenmission tätig.
1863 gab er das auf und widmete fortan sein ganzes Leben biblischen Studien.
In vier Foliobänden stellte er alles ihm erreichbare massoretische Material
zusammen und gründete darauf seine Textausgaben des Alten Testaments,
die zweite im Auftrag der Britischen und Ausländischen Bibelgesellschaft
(1908ff.). Die vorliegende «Einleitung» von 1897 begleitete eine frühere
Ausgabe von 1894. Sie behandelt Reibenfolge und Abteilung der alttestament-
lichen Bücher, Zählung der Wörter und Buchstaben, Orthographie, Wort-
und Versabteilung, Einführung der Finalbuchstaben, Ketib und Qere, Die
Unterschiede zwischen östlicher und westlicher Rezension, zwischen Ben
Ascher- und Ben Naftalitexten, das Aufkommen und die Geschichte der
Masora, ihre Handschriften und Textausgaben bis zur vierbändigen
Rabbinerbibel mit dem Text des Jakob ben Chajjim und der Massora, und der
Bombergbibel von 1525-28. Als Höhepunkt einer schon länger blühenden
Periode massoretischer Forschung hat das Buch heute noch seine Bedeutung,
ist aber rar geworden und fehlt oft auch in guten öffentlichen Bibliotheken,
so daß ein Neudruck sehr zu begrüßen ist.

Mit der Herausgabe desselben wurde H. M. Orlinsky, Professor für
Bibelwissenschaft am Hebrew Union College in New York, betraut, der als
strammer Verteidiger der so gut wie absoluten Überlegenheit des massore-
tischen Textes bekannt ist. Er schickt ein längeres «Prolegomenon» voraus,
eine kritische Aufzählung aller seit der Bombergiana bis heute erschienenen
Textausgaben. Seiner scharfen Ablehnung der «Jerusalem-Bibel» von 1953

stimmt man gerne zu, dagegen ist er Kittels « Bib lia Hebraica» von 1905/06
wirklich nicht gerecht geworden. Er beanstandet mit Recht gewisse Einzelheiten,

unterläßt es aber, das ganze Werk als das Novum zu würdigen, das
es in der Verbindung von Jakob ben Chajjims Text mit einem kritischen
Apparat unter Verzicht auf alle massoretischen Vorschriften tatsächlich
darstellt. Im übrigen geht es ihm dabei wesentlich um zweierlei: einmal
darum, daß weder der Text des Jakob ben Chajjim, noch der Leningradensis,
den Kahle der dritten Auflage der Biblia Hebraica zugrunde legte, noch der
Aleppotext, den die Hebräische Universität bei ihrem Bibelprojekt
verwendet, noch irgendein anderer Text als «der» massoretische Text gelten
könne, da es einen solchen gar nie gegeben habe ; und weiter darum, daß beim
Auseinandergehen von Ketib und Qere das Qere nicht als Korrektur,
sondern bloß als Variante zum Ketib anzusehen sei. Der erstere Punkt ist wich-



56 Rezensionen

tiger und erinnert an den ähnlichen Streitfall bei der Septuaginta, wo gerade
Kahle die von Lagarde-Rahlfs-Katz vertretene These nur einer zugrunde
liegenden und später dann verwilderten Ubersetzung angefochten hat. Stellt
man in unserem Fall die genannten Texte mit all ihren Differenzen
nebeneinander, so dürfte Orlinskys These in der Tat den Vorzug verdienen; sie
ist übrigens auch schon von A. Sperber vertreten worden1. So hat das
«Prolegomenon» seinen Wert, auch wenn man ihm nicht in allem beipflichten
kann. Walter Baumgartner, Basel

Samuel G. F. Brandon, Jesus and the Zealots. A Study of the Political
Factor in Primitive Christianity. Manchester, Manchester University
Press, 1967. XVI + 413 S., 13 Tafeln. Sh. 55/-.
Nach einer Einführung in die interessante Problemstellung (Kap. 1) gibt

der Verfasser im ersten Hauptteil der Untersuchung ein gründliches Referat
der Angaben des Josephus über Aufrührer und Zeloten in Palästina 4 v. Chr. —

73 n. Chr. (Kap. 2-3). Hinweise auf antike Quellen und moderne Studien
werden fleißig geboten. Dem jüdischen Historiker wird eine oberflächliche
Darstellung zugeschrieben, den zelotischen Aktivisten eine dementsprechend
tiefgehende Bedeutung, wobei sich der Verfasser bewußt von modernen
Analogien hat beeindrucken lassen.

Zwischen den Seiten 144 und 145 illustrieren zwölf schöne Kunstdrucktafeln

zeitgenössische Inschriften und Münzen. Gleich danach beginnt der
zweite Hauptteil, der sich mit Jesus und den Christen beschäftigt (Kap. 4—7).

Eingehend werden hier alle Notizen erörtert, die auf Berührungen mit dem
Zelotismus hinweisen können (wie Apg. 21, 20). Brandon ist aber mit dem
Bilde, das von den Texten vermittelt wird, nicht zufrieden. In gewisser
Ähnlichkeit mit R. Eisler möchte er vielmehr beweisen, daß Jesus ein
aktivistisches messianisches Programm vertrat. Berührungen mit dem
Zelotismus lagen nach Brandon tatsächlich vor, obgleich Jesus kaum selber
Zelot war und nur die Priester, nicht die Römer angreifen wollte (S. 354-356).

Diese für manche Leser vielleicht provozierende These wird mit ähnlichen
Argumenten untermauert, wie sie allgemein in Jesusbüchern und Evangelienstudien

von Forschern verschiedenster Richtungen gebraucht werden. Man
geht von einem vorher bestimmten Porträt des Meisters aus und bemüht
sich, das vermeintlich echt historische Jesusbild der Forschung und das
vermeintlich spät und falsch überlieferte Jesusbild der Texte zu trennen.
Ob nun der eine Forscher den Zelotismus, der andere lieber die Bergpredigt,
die Gleichnisse, sog. ipsissima Verba oder ein anderes Element als Wesenskern
auswählt, bleibt die Methode selektiv. Brandons inhaltlich betrachtet
originelle Untersuchung führt methodisch gesehen einfach die geläufige
Denkweise ehrlich und konsequent durch. Bo Reiche, Basel

Joachim Rohde, Die redaktionsgeschichtliche Methode. Einführung und
Sichtung des Forschungsstandes. Hamburg, Furche-Verlag, 1966. 247 S.

Im Jahre 1924 erschien der umfangreiche und sorgfältige Bericht von
Erich Fascher über «Die formgeschichtliche Methode» (Gießen). Sein Buch

1 A. Sperber, A Grammar of Masoretic Hebrew (1959), S. 50ff.



Rezensionen 57

hatte damals nicht wenig dazu beigetragen, die für den entscheidenden
Neuansatz der exegetischen Forschung wichtigen Arbeiten von Schmidt, Di-
belius und Bultmann bekannt zu machen. Faschers Werk wie auch dor 1957

von Gerhard Iber veröffentlichte abgewogene Aufsatz «Zur Formgeschichte
der Evangelien»1 gingen weit über den Charakter eines Referates hinaus und
bildeten selbständige und weiterführende Beiträge zur Methodik der
Formgeschichte. - Der hier vorliegende Teildruck einer überarbeiteten Dissertation
der .Humboldt-Universität in Berlin aus dem Jahre 1962 möchte nun als ein
Pendant dazu «Die redaktionsgeschichtliche Methode» darbieten.

Nach einer Einführung über das forschungsgeschichtliche und sachliche
Verhältnis der Formgeschichte zur Redaktionsgeschichte bespricht Rohde
in einer langen Reihe S. 44-194 «Die vorliegenden redaktionsgeschichtlichen
Arbeiten». Für das Matthäusevangelium werden die Untersuchungen von
Bornkamm und seiner Schüler Barth und Held, von Trilling, Fiedler,
Strecker, Hummel und eine noch inigedruckte Greifswalder Dissertation von
Manfred Punge über «Endgeschehen und Heilsgeschichte im
Matthäusevangelium» herangezogen. Für das Markusevangelium beschränkt er sich
neben einzelnen Aufsätzen anderer Autoren auf die Arbeiten von Marxsen
und Robinson, für das Lukasevangelium und die Apostelgeschichte auf
Conzelmann, Grundmann, Wilckens und Klein. Rohde durchbricht dabei die
Grenzen eines oft interessanten und bisweilen recht eingehenden Referates
kaum. Indessen ist er mit dieser Beschränkung nicht zu belasten. Sein
Unternehmen ist viel schwieriger als das seiner Lehrmeister. Wie er selber gut
aufzuzeigen weiß, sind die Grenzen zwischen Formgeschichte und Redaktions-
geschichte in der konkreten Einzeluntersuchung oft verwischt. Dazu muß
berücksichtigt werden, daß trotz der zahlreich vorliegenden und beständig
neu erscheinenden Veröffentlichungen heute noch lange nicht eine
ausreichende Basis für eine abschließende redaktionstheologische
Gesamtdarstellung vorhanden ist. Selbst die umfangreichen und immer wieder neu
aufgelegten Arbeiten von Trilling, Conzelmann und Marxsen wollen
ausdrücklich als « Studien » verstanden werden. Mit Recht wurde in den letzten
Jahren die Veröffentlichung der redaktionsgeschichtlichen Beiträge vorsichtiger,

und man wählte immer mehr die Form des Zeitschriftenaufsatzes. Nur
die konkrete Einzeluntersuchung erlaubt eigentliche Fortschritte auf dem
sich überraschend weit öffnenden Feld. Andererseits steht die Erhebung der
redaktionsgeschichtlichen Fakten in den johanneischen, paulinischen und
weitern Schriften des N.T. noch ganz in den Kinderschuhen. Summa: Wir
stehen erst am Anfang, und das Buch von Rohde kommt zu früh Dennoch
aber leistet der Verfasser vor allem dem Studenten den sehr willkommenen
und praktischen Dienst einer vorläufigen Orientierung. Leider erschweren
die oft unschönen indirekten Sätze die Lesbarkeit, und die Unterteilung in
die verschiedenen Abschnitte läßt viele Wünsche offen. Als Arbeitsbuch
mangelt ihm auch ein umfassendes Stellen- und Autorenregister. Wenn
schon aus sachlichen Gründen die Referate über die Methode keine ge-

1 G. Iber, Theol. Rundschau 24 (1956—57), S. 283—338.



58 Rezensionen

schlossene Methodik zu leisten vermögen, so macht das Ganze doch auch in
formaler Hinsicht einen recht unfertigen Eindruck.

Diese angedeuteten Mängel kennzeichnen aber deutlich die heutige
Übergangssituation auf dem Gebiet der exegetischen Methodik überhaupt. Es
muß noch klarer geklärt werden, was wir mit der Redaktionsgeschichte
erreichen wollen und was sie nun einmal nicht zu leisten vermag. Wir sollten
scharf unterscheiden zwischen der Erhebung der historischen Tatbestände
und der Erfassung der kerygmatischen Funktion der Tradition. Symptomatisch

für die hier noch herrschende Unsicherheit ist die unterschiedliche
Terminologie. Die einen sprechen von Traditionsgeschichte und meinen die
Theologiegeschichte eines sich wandelnden Kerygmas, die andern von
Redaktionsgeschichte lind denken an die verschiedenen Sitze im Leben der
Gemeinden. Die Forschung wird sorgfältiger unterscheiden müssen, welchen
traditionsgeschichtlichen Weg die einzelnen Komplexe hinter dem heutigen
Textbestand zurückgelegt haben und worin die tragenden, theologischen
Aussagen bestehen, die sich bis und mit dem Abschluß eines Evangeliums
oder eines Briefes damit verbunden haben. Vielleicht vermögen die neuesten
Veröffentlichungen von Ed. Schweizer (Markuskommentar, 1967) und von
S. Schulz (Die Stunde der Botschaft, 1967) dieser gewünschten Distinktion
näherzukommen. Freilich fallen hier gewisse Entscheidungen, welche die
kanonische Gültigkeit der Schriftaussage berühren und was unter dem Ke-
rygma denn auch tatsächlich zu verstehen ist. Zu diesen Konsequenzen aber
dürfte man heute bei einem gewissen Trend zu einer neuen, fundamentali-
sierenden Historisierung nicht überall bereit sein.

Victor Hasler, Solothurn

Jübgen" Roloff, Apostolat — Verkündigung — Kirche. Ursprung, Inhalt und
Funktion des kirchlichen Apostelamtes nach Paulus, Lukas und den
Pastoralbriefen. Gütersloh, Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn, 1965. 296 S.

Begriffe wie «apostolisch» und «katholisch» sind im Laufe der Jahrhunderte

für die Legitimität der Kirche von einzigartiger Bedeutung geworden.
Sie spielen auch im ökumenischen Gespräch der Gegenwart eine
hervorragende Rolle. Während aber der Begriff «katholisch» erst im nachapostolischen

Zeitalter hervortritt, ist der Apostolat schon für die Kirche des N.T.
von grundlegender Bedeutung. Es ist deshalb zu begrüßen, daß der Verfasser
dieser Hamburger Dissertation den neutestamentlichen Apostolat nach
seinem Ursprung imd Inhalt sowie in seiner Bedeutung für die Verkündigung,
die Kirche und die Entstehung des kirchlichen Amtes kritisch untersucht.
Das Thema ist um so aktueller, als es in der Forschung der letzten Jahrzehnte
oft voneinander widersprechenden Hypothesen belastet und unter den
verschiedensten Aspekten behandelt wurde.

Die zahlreichen Bemühungen um die Klärung des neutestamentlichen
Apostolates werden vom Verfasser einleitend skizziert; er selbst führt aber
die Diskussion nicht mit Hilfe einer neuen begriffsgeschichtlichen Analyse
weiter, sondern bemüht sich «um eine Ortsbestimmimg des [urchristlichen]
Phänomens ,Apostolat1 im Kraftfeld der Christologie und Ekklesiologie der
frühen Kirche» (S. 272). Dies ermöglicht ihm jede «ungeschichtliche Har-



Rezensionen 59

monistik» zurückzuweisen und die kritische Analyse der verschiedene
literarischen Schichten des N.T. für die Interpretation des Apostolats
fruchtbar zu machen (S. 35f.). - Als Ausgangspunkt wählt der Verfasser das

paulinische Schrifttum, welches im Neuen Testament den Begriff und die
Funktion des Apostolates am breitesten dokumentiert, und erarbeitet anhand
desselben das Selbstverständnis Paulus' als «Apostels Jesu Christi». Bei
Paulus ist der Apostolat christologisch und ekklesiologisch fundiert. Er
gründet im geschichtlich einmaligen Akt der Selbstoffenbarung und Sendung
des auferstandenen Christus, verwirklicht sich in der Diakonie des
Evangeliums, welches die durch Christus geschehene Erlösung bezeugt, und dient
dem Bau der Kirche als des erwählten, neuen Gottesvolkes. Mit diesem
Verständnis des Apostolats stellt sich Paulus neben die Zwölf, die er fraglos
auch zu den «Aposteln Jesu Christi» rechnet. Nun läßt sich allerdings der
Apostolat der Zwölf nicht in die Erdentage Jesu zurückführen, aber es
lassen sich doch «bereits Ansätze für den nachösterlichen Apostolat im Erdenleben

Jesu lokalisieren» (S. 166). Denn mit der Einsetzung der Zwölf als
seiner bevollmächtigten Boten und Stellvertreter hat Jesus «eine
heilsgeschichtlich relevante Realität», nämlich «die zeichenhaft-wirkliche
Vorausdarstellung des neuen Israels Gottes» geschaffen (S. 167). Diese ekklesio-
logische Relation des Zwölferkreises bekommt dadurch noch erhöhte
Bedeutung, daß die Zwölf als Apostel «bevollmächtigte Tatsachenzeugen» sind
und daß sie, wie Paulus, den Auftrag haben, «das in der Berufung durch den
Auferstandenen empfangene Evangelium anhand von Überlieferungen der
Erdentage Jesu auszusagen» (S. 168). — Dadurch hat der Verfasser die
Grundlage für die weiteren Untersuchungen geschaffen. Die Analyse des

gegenwärtig stark umstrittenen lukanischen Doppelwerkes beginnt mit einer
kurzen Feststellung der Unterschiede zu Paulus und den Evangelien. Aber
trotz der Unterschiede sind die Apostel auch für Lukas «Zeugen» «durch ihre
wesenhafte Bindung... an die für die Kirche normative Jesus-Überlieferung»
(S. 233). Zwar scheint die Apg. die Bezeichnung «Apostel» (immer in der
Mehrzahl gebraucht) — mit Ausnahme von 14, 4. 14 - auf die Zwölf zu
beschränken1, aber man wird dem Verfasser recht geben müssen, wenn er gegen
die angebliche Abwertung und « Mediatisierung » des Paulus durch Lukas
Stellung nimmt. Zeichnet doch die Apg. Paulus als Diener Christi und Zeugen
der Auferstehung «de facto... als Apostel» (S. 232) und stellt ihn dadurch
mit den Zwölf auf die gleiche Ebene (S. 202). Allerdings treten bei Lukas
«die mehr amtlichen, kirchenleitenden Funktionen der Apostel stärker
hervor» als bei Paulus. Doch ist dies aus der Lage der zweiten Generation zu
verstehen. Das Entscheidende ist, daß das lukanische Apostelbild «einen
Ansatz für das Verständnis kirchlicher Ordnungen und Dienste von der
Struktur des Evangeliums her geschaffen hat» (S. 232f.). Dieser Umstand
scheidet Lukas von der frühkatholischen Konzeption des 1. Clem. 40-55,

1 Man sollte den Gebrauch der Bezeichnung in bezug auf Paulus und
Barnabas (Apg. 14, 4. 14) nicht abwerten und beiseite schieben. Die Versuche,
die «Apostel»-Bezeichnung an dieser Stelle nicht in dem Sinne zu verstehen
wie bei den Zwölf, widersprechen sich und überzeugen schon deshalb nicht.



60 Rezensionen

wo das kirchliche Amt schon mehr institutionell aufgefaßt wird. - Im letzten
Teil werden die Pastoralbriefe untersucht. Ihre Analyse führt zu dem
Ergebnis, daß diese im Apostel «urbildhaft das Wäohteramt über die
Tradition» zeichnen, indem der Apostel «in normativer Weise den Typus des

Gemeindehirten repräsentiert» (S. 270).
Wir konnten nur die Hauptmomente und wichtigsten Ergebnisse der

Untersuchungen des Verfassers kurz hervorheben. Die Analyse und Exegese
der behandelten neutestamentlichen Abschnitte überzeugt zwar nicht
immer2, und es unterlaufen dem Verfasser gelegentlich auch Fehler3. Die Kritik
an verschiedenen neueren Hypothesen betreffend den Apostolat wird jedenfalls

eine Gegenkritik auslösen. Aber in der Betonung der christologischen
Relation und der ekklesiologischen Funktion des Apostolates dürfen wir dem
Verfasser zustimmen. Ebenso soll das Ergebnis hervorgehoben werden,
welches mit dem vielverhandelten Problem der apostolischen Sukzession
zusammenhängt : « das Episkopenamt der Pastoralbriefe ist... primär ein
geistliches Amt mit geistlichen Vollmachten..., das seine Legitimation einzig
aus seiner Zuordnung zum Evangelium empfängt, nicht etwa aus der
Einsetzung des Amtsträgers in seinen Dienst durch die Apostel» (S. 270). Dem
Verfasser gebührt Dank für seine Untersuchungen sowohl weil sie die
bisherige Diskussion über den neutestamentlichen Apostolat in vielen Punkten
fruchtbar weiterführen, als auch weil seine Ergebnisse im ökumenischen
Dialog der Gegenwart gute Dienste zu leisten imstande sind.

Karl Kamer, Sopron, Ungarn

Mathias Rissi, Die Zukunft der Welt. Eine exegetische Studie über
Johannesoffenbarung 19, 11 bis 22, 15. Basel, Fr. Reinhardt Verlag, 1966. 110 S.

Fr. 9.80.
Ders., Alpha und Omega. Eine Deutung der Johannesoffenbarung. Basel,
Fr. Reinhardt Verlag, 1966. 221 S. Fr. 00.00.

Mathias Rissi, Professor für Neues Testament am Union Theological
Seminary in Richmond, Virginia, hat sieh mit der Johannesoffenbarung
besonders beschäftigt. Er hat seine Dissertation über das letzte Buch der Bibel
geschrieben, und so hat er auch gute Voraussetzungen, die Probleme dieses

schwierigen Buches lösen zu können.
Die Zukunft der Welt behandelt nur die letzten Kapitel der Johannes -

Offenbarung, aber ergibt hier eine tiefe Analyse des Textes. Er findet den
Hintergrund der Visionen des Sehers nicht in astralmytbologischen Bildern
orientalischer Religionen, sondern im Alten Testament, besonders bei den
Propheten Jesaja, Ezekiel und Daniel. Wertvoll ist die Untersuchung der Je-

2 Nur ein Beispiel : die Behauptung, daß die Pastoralbriefe den Apostolat
faktisch auf Paulus beschränken (S. 239ff.), überzeugt nicht, weil die
Nichterwähnung anderer Apostel diesen Schluß keineswegs rechtfertigt.

3 Agabus wird z. B. als «falscher Prophet» bezeichnet (S. 208, Anm.).
Einmal wird vom Tod «der Zebedaiden» gesprochen: im Hinblick auf die
Apg. wird man aber nur vom Tod des Zebedaiden Jakobus reden dürfen
(vgl. S. 234).



Rezensionen 61

rusalem-Hoffnung im Alten Testament und im späteren Judentum. Das
Wertvollste ist jedoch die ehristologische Deutung des Buches. Die Botsihaft
der Johannesoffenbarung ist der Sieg des Christus: er hat schon gesiegt, und
darum wird er auch siegen. Es gibt eine deutliche Spannung zwischen der
christlichen Gemeinde und der Welt ; die Gemeinde kann aber getrosten Mutes
sein, denn Gott wird alle Feinde zu seinen Füßen legen. Trotz seiner positiven
Einstellung zum tradierten Text kann Rissi das 19. Kap. nicht erklären, ohne
mit einem späteren Einschub in V. 9 b—17 zu rechnen. In seiner interessanten
Deutung des neuen Jerusalem erklärt er die Offenheit der Tore so, daß sie
eine Möglichkeit der Juden und aller anderen Völker bedeutet, vom Feuersee
in die himmlische Stadt zu kommen. Doch lehrt das Evangelium, daß es nach
dem Tode keine Möglichkeit gibt, von einer Seite zur anderen überzusiedeln.

Alpha und Omega ist eine kurze Auslegung für die modernen Menschen
und will uns helfen, die fremde Welt des alten Orients und die Bildersprache
des Alten Testaments und des Judentums zu verstehen. Die Johannesoffenbarung

wird durch die Einführung des Verfassers ein höchst aktuelles Buch
und hat unserer Zeit viel zu sagen. Bisweilen faßt er sich zu kurz, so daß

wichtige Sachen nicht behandelt werden können. Aber im großen ganzen ist
die konzentrierte, christozentrische und manchmal scharfsinnige Exegese
sehr reich. Stig Hanson, Göteborg

Heney Bettenson, Documents of the Christian Church, Selected and Edited.
[1st ed. 1943, 2nd ed. 1962.] 2nd ed., new impr. Oxford Paperbacks,
125. Oxford, Oxford University Press, 1967. xvii + 343 S. Sh. 12/6.

Bettensons nützliche Anthologie kirchenhistorischer Dokumente, zuerst
1943 gedruckt und sodann 1962 ergänzt, erscheint jetzt in einem preiswerten
Neudruck der zweiten Auflage.

Der 57 n. Chr. geführte Senatsprozeß gegen Pomponia (hier als Christin
aufgefaßt) bildet den Ausgangspunkt für die ausführliche Übersicht der
Altkirche (Nag Hammadi-Funde nicht erwähnt) und des Mittelalters
(S. 1-184). Die 95 Thesen Luthers leiten die Behandlung der kontinentalen
Reformation 1517 bis 1648 ein (S. 184—217). Für den Herausgeber bezieht
sich die Kirchengeschichte der Neuzeit sonst nur auf Großbritannien, das

Papsttum (Vaticanum II fehlt noch) und britische Unionen (S. 217-333).
Mutatis mutandis findet sich in deutschen Übersichtswerken oft dieselbe
Einseitigkeit. Hat man schon eine deutsche Anthologie, bietet Bettensson
eine wertvolle Ergänzung. Bo Reiche, Basel

Johannes Schildenberger, Leopold Lentner, Paul Heinz Vogel, Otto
Knooh, Die Bibel in Deutschland. Das Wort Oottes und seine Überlieferung
im deutschen Sprachraum. Stuttgart, Verlag Kath. Bibelwerk, 1965.
408 S., 15 Taf. DM 24.-.

Das Werk von Theodor Auer, «Katholische Bibelkunde», das ursprünglich
auf drei Bände berechnet war, ist leider nicht über den ersten Band
hinausgekommen. Jetzt hat mit dem vorliegenden Werk eine Herausgebergruppe
die Neubearbeitung und Fortführung dieses ersten Bandes übernommen.

Den Teil A über Offenbarung und Heilige Schrift hat J. Schildenberger



62 Rezensionen

bearbeitet und darin eine Vielzahl von Einleitungsfragen zum Alten und
Neuen Testament zumeist auf Grund der neueren katholischen und evangelischen

Literatur abgehandelt. Dabei wird die Frage des kirchlichen
Lehramtes in einem besonderen Abschnitt dargestellt (S. 97-107) und mit der
Superiorität der Kirche auf Grund von Bibelstellen (1. Tim. 6, 20; 2. Tim. 3,

16), auf Grund historischer Entwicklung und unter Hinweis auf Vorsichtsgründe

motiviert. Auch der Basler evangelische Theologe Samuel Weren-
fels (f 1740) muß es sich gefallen lassen, interessanterweise in diesem
Abschnitt zitiert (vgl. S. 98) zu werden mit dem Epigramm, das er in seine
Bibel eingetragen hat:

«Hic liber est, in quo quaerit sua dogmata quisque
invenit et pariter dogmata quisque sua.»

Die Geschichte der deutschen Bibelübersetzungen, die ehedem Theodor
Auer geschrieben hat, haben nun L. Lentner und P. H. Vogel übernommen.
In diesem Teil B wird der Reichtum der deutschen Bibelübersetzungen
beschrieben, angefangen von Wulfilas gotischer Übertragung bis hin zu Franz
Sigge und Lorenz Dürr. Die deutschen Bibeldrucke, beginnend mit der
Gutenberg-Bibel, werden gesondert aufgeführt. Auch Luthers deutscher
Bibel in ihren verschiedenen Druckausgaben wird hier ausführlich
Erwähnung getan (S. 257—260), hat doch z. B. Hieronymus Emser (S. 260f.)
bei seiner «Übersetzung», die 1527 erschien, den Luthertext einfach zugrunde
gelegt, so daß Luther berechtigt spotten konnte, nun werde die «Lutherbibel»

auch im albertinischen Sachsen gelesen, wo seit 1522 Herzog Georg,
der Anreger des Emserschen Werkes, die Lektüre der Lutherbibel verboten
hatte. Recht anschaulich wird in diesem Teil in den Passagen über den
Humanismus dessen Bedeutimg für das Anliegen der Bibelübersetzung in
Volkssprachen sachlich herausgestellt (S. 238-240), was oftmals in der
Literatur übergangen worden ist. - Der Schlußteil C von O. Knoch bietet
einen knappen geschichtlichen Überblick über die Katholische Bibelbewegung

seit dem beginnenden 19. Jahrhundert und über das heutige Katholische

Bibelwerk in Stuttgart (S. 330-334).
Ein umfangreiches Register, zusammen mit den Anmerkungen, Literaturangaben

als Teil D (S. 336-408), und ausgezeichnete Illustrationen
beschließen dieses gut informierende Sachbuch, das auch über den engeren
katholischen Bereich hinaus Beachtung beanspruchen und verdienen darf.

Ernst-Wilhelm Kohls, Erlangen

Ernst-Wilhelm Kohls, Die Theologie des Erasmus. 1-2. — Theologische
Zeitschrift, Sonderband I, 1-2. Basel, Fr. Reinhardt Verlag, 1966. 1

(Textband): xvi + 230 S.; 2 (Anmerkungen und Register): 214 S. Fr. 39.-.

Die Theologische Zeitschrift legt als ersten Sonderband zum 500.
Geburtstag des Erasmus die Habilitationsschrift eines Erlanger Privatdozenten
vor, die als Preisarbeit von der Heidelberger Akademie der Wissenschaften
ausgezeichnet worden ist.

Am Stand der Erasmusforschimg, der ausführlich, kritisch und fair
charakterisiert wird (1, S. 1-15), entwickelt der Verfasser seine Zielsetzung. Es
geht ihm darum, «die theologische Entwicklung des Erasmus in seinen Früh-



Rezensionen 63

Schriften.. .historisch-genetisch zu untersuchen» und so eine unerläßliche
Voraussetzung für die noch fehlende Gesamtdarstellung zu schaffen (1, S. 16).
Er will sich des Urteils, zumal des vorschnellen Eintragens
reformationsgeschichtlicher Perspektiven enthalten und Erasmus aus sich selbst, d. h.
aus den Quellen verstehen (1, S. 17. 196f.).

Kohls analysiert und interpretiert in drei Kapiteln ungleicher Länge I. die
Epistola de contemptu mundi (1, S. 19-34; 2, S. 26-54), II. die Antibarbari
(1, S. 35-68; 2, S. 55-83) und III. das Enchiridion militis christiani (1,
S. 69-190; 2, S. 84-132). Fünf Exkurse (1, S. 199-230) erörtern spezielle
Fragen, im ersten (1., S. 199-203) werden die Oratio de pace et discordia
contra factiosos und die Oratio funebris in funere Bertae de Heyen von ca.
1489 referiert. Viele spätere Schriften zieht der Verfasser heran, soweit es
dem Verständnis dienlich ist. Im Anmerkungsband geht der Untersuchung
die Auseinandersetzung mit der Literatur parallel. Kohls verdankt dem
unvollendeten Werk von Paul Mestwerdt - trotz aller Vorbehalte - viele wertvolle

Informationen, den Aufsätzen von Rudolf Pfeiffer die entscheidenden
Anregungen.

Das Ergebnis dürfte, wenn es richtig ist, die ganze Erasmusforschung aus
Sackgassen herausführen und auf eine neue Basis stellen. Nicht erst das

Enchiridion, sondern bereits das Frühwerk zeigt Erasmus als den Theologen.
Damit verliert die erste Englandreise von 1499 ihre Bedeutung als das Stichjahr

für die Wendung des «reinen Humanisten» zur Theologie. Die Richtigkeit

der These hängt am Aufweis einer durchgängigen (wenngleich sich
entwickelnden) «Einheit und Konstanz» der Prinzipien und des «inneren
Systems» der erasmischen Theologie vor wie nach 1500 (1, S. 193). Dieser
Nachweis ist dem Verfasser dank seiner reichen Kenntnis der theologischen,
mehr noch der rhetorischen Tradition, insbesondere der Topik, überzeugend
gelungen. Als Schrifttheologie begründet, vom Exitus-Reditus-Schema
strukturiert, als Theologie der Heilsgeschichte mehr und mehr entfaltet, steht die
Theologie des Erasmus in historischer und sachlicher Nähe zu Origenes, zur
Früh- und Hochscholastik, vor allem zu Thomas.

Einige Schwächen fallen im Kontrast zu den Vorzügen dieser wichtigen
Veröffentlichimg störend auf. Stil und Umfang leiden unter den zahlreichen,
meist vermeidbaren Wiederholungen. Die eigene theologische Systematik
und Begriffsbildung des Verfassers hängt zu starr an Konventionen, die zu
durchschauen gewesen wären. Die berechtigte Polemik gegen Aldridge (1,
S. 189f.; 2, S. 131. 133) wird zum Angriff auf «die» Hermeneutik verallgemeinert.

Das negative Bild der Spätscholastik (1, S. 59f. 67. 72 u. ö.) ist und
bleibt Klischee, selbst wenn es lange vor Erasmus schon da war1.

Heinz Liebing, Tübingen
1 An Literatur wäre lediglich (zu 1, S. 212. 217) die schöne Studie von

Myron P. Gilmore, Fides et eruditio. Erasmus and the Study of History:
Humanists and Jurists (1963), S. 87-114, nachzutragen. Als Fundstelle ist
«Archiv für Reformationsgeschichte» einzufügen: 2, S. 17 Anm. 97 letzte
Zeile (statt: «Ebd.»), 2, S. 21 Anm. 131 und 2, S. 171 (zu «Thompson»),
Statt «Quattrocento und Cinquecento» (2, S. 45 Anm. 78) ist wohl «Trecento
und Quattrocento» zu lesen.



64 Rezensionen

Philip McNaib, Peter Martyr in Italy. An Anatomy of Apostasy. Oxforl,
Clarendon Press & Oxford University Press, 1967. 325 S. 55.-.

Hinsichtlich des Lebenswerkes des begnadeten Menschen und Theologen
Pietro Martire Vermigli (1500-62) sind bislang nur Untersuchungen über
seinen deutschen und englischen Wirkensbereich vorgelegt worden. Charles
Schmidt, der unermüdliche Straßburger Gelehrte des vergangenen
Jahrhunderts, ließ unter diesem Aspekt im Jahre 1858 seine Vermigli-Biograpliie
erscheinen, älmlich schon vor ihm Friedrich Christoph Schlosser in Heidelberg

im Jahre 1809. Was Philip MeNair, Dean of Darwin College at
Cambridge, mit der vorliegenden Untersuchung vorgelegt hat, ist eine umfassende
Darstellung des Lebens und Wirkens Vermiglis in Italien, seinem Heimatland.

Unbegreiflicherweise wurde dieser Lebensabschnitt Vermiglis bislang
in der Literatur nur ganz kursorisch behandelt.

Intensive Studien des Verfassers, vor allem in den lokalen italienischen
Archiven, lassen nun das Leben Vermiglis in Italien in allen Einzelheiten
vor dem Leser erstehen, vermitteln zugleich einen Einblick in den Umfang
der hier begegnenden evangelischen Reformbewegung um Ochino vor allem
(S. 1-50). Die Jugendzeit in Florenz (S. 51 ff.), der Eintritt bei den
Augustinern in Fiesole (70ff.) im Jahre 1514 werden mit einer Fülle von neuem
Quellenmaterial geschildert. Die Ubersiedlung ins Kloster S. Giovanni di
Verdara in Padua im Jahre 1518 und das Studium an der dortigen Universität

markieren eine Hinwendung zur humanistischen Wissenschaft, die in
Padua unter Gelehrten wie Leonico und Bembo blühte. Eingehend schildert
der Verfasser das Leben an der damaligen Universität zu Padua, mit Recht
besonders ausführlich die Bedeutung des Aristotelismus unter Juan de
Montesdoch und Branda Porro, durch den in Vermigli der Grund zu seiner
lebenslangen Begeisterung für den Stagiriten gelegt worden ist (100ff.).
Während hier eine Berührung mit katholischen Reformtheologen - Reginald
Pole u. a. a. - Vermigli noch ganz im katholischen Lager beließ, gibt seit
seiner Wahl zum Abt von S. Pietro ad Aram in Neapel (S. 131 ff.) die Lektüre
reformatorischer Schriften Bucers, Calvins und Luthers dem Leben Vermiglis
eine neue Richtung. Die Freundschaft mit Valdes und Ochino hatte Vermigli
die reformatorischen Schriften in die Hände gespielt. Die Berufung zum
Prior von S. Frediano in Lucca im Jahre 1541 (S. 206ff.) brachte Vermigli mit
der dortigen evangelischen Bewegung in Verbindimg, die sieh hier früh in der
Kaufmannsschaft im Verborgenen ausgebreitet hatte. Mit dem stärker
werdenden Einfluß Carafas an der Kurie waren die Tage dieser evangelischen
Bewegung in Lucca und anderwärts gezählt. Im Herbst des Jahres 1542 tritt
Vermigli seine abenteuerliche Flucht an (S. 269ff.), die ihn nach Deutschland
führte.

Die in Straßbürg begonnene Vorlesungstätigkeit (später in Oxford und
Zürich fortgesetzt) hat die theologischen Gedanken Vermiglis voll zur
Entfaltung gebracht. Eine Darstellung dieser Theologie steht bis zur Stunde
noch aus. Die Sakramentsauffassung Vermiglis hat jüngst Joseph C. McLel-
land in seinem Buch «The Visible Words of God» (1957) analysiert. Es wäre
sehr zu wünschen, wenn der Verfasser der anerkennenswerten vorliegenden



Rezensionen 65

Untersuchung seine gründlichen biographischen Forschungen um eine
Darstellung der Theologie Vermiglis noch bereichern und abschließen könnte.

Ernst-Wilhelm Kohls, Erlangen

Ernst-Wilhelm Kohls, Evangelische Bewegung und Kirchenordnung.
Studien und Quellen zur Reformationsgeschichte der Reichsstadt Oengenbach.
Veröffentlich, des Vereins f. Kirchengesch, in der ev. Landeskirche in
Baden, 25. Karlsruhe, Verl. Ev. Presseverband, 1966. X + 68 S.

Die vorgelegte Untersuchung schließt sich an die 1960 durchgeführte
Herausgabe des Gegenbacher Katechismus aus dem Jahre 1545 an. Sie ist
aus einem Vortrag erwachsen, den der Verfasser zur Feier des 100. Jubiläums
der Neugründung der evangelischen Gemeinde Gengenbach 1965 hielt. Er
bezeichnet mit Recht den Verlauf der Reformation in der alten Reichsstadt
im Kinzigtale als ein Musterbeispiel für die Unterscheidimg von
«Evangelischer Bewegung» und «Reformation».

Es ist ein besonderer Glücksumstand, daß die Gengenbacher evangelische
Kirchenordnung vom Jahre 1538 in den Akten der Basler Universitätsbibliothek

durch Professor Ernst Staehelin neu entdeckt wurde. Sie wird
hier samt zwei dazugehörenden Aktenstücken mit einer historischen
Erklärimg und Kommentierung zum ersten Male (S. 29—46) in enger Anlehnung
an die Handschriften des 16. Jahrhunderts diplomatisch genau zum Abdruck
gebracht. 160 wertvolle, zu weiterer Literatur wegweisende Anmerkungen,
414 Deutungen einzelner Worte des Textes der Kirchenordnung und ein
Namens- wie Ortsregister ergänzen den Text.

Die beiden Hauptteile, I. Evangelische Bewegung und Reformation am
Beispiel der Reichsstadt Gengenbach und II. Die Evangelische
Kirchenordnung, lassen ein helles Licht fallen auf die in neuerer Zeit übliche
Unterscheidung und Zuordnung von religiöser und politischer Bewegung in den
Städten zur Zeit der Reformation. Während die berühmte, von Luther
gutgeheißene Leisniger Kasten-Ordnung von 1523 kaum zum Zuge kam, weil
sich im Rat Widerstände regten, zugunsten der «Kirchen- und
Kastenvorsteher» auf Rechte zu verzichten, scheint die Zusammenarbeit von Rat
und Kirche in Gengenbach wie in anderen oberdeutschen Städten weit besser

gelungen zu sein. Auf die Bedeutung von Luthers Zwei-Reiche-Lehre wird
in Anmerkung 58 mit Recht hingewiesen. Hier wird das Ineinander vor-
reformatorischer Strebungen, der neu aufbrechenden evangelischen
Bewegung und der Zielsetzungen der Reformation an einem Beispiel im engeren,
übersehbaren Raum einer kleinen Reichsstadt sehr anschaulich. Dafür ist
dem Verfasser und seiner in den Anmerkungen deutlich werdenden gründlichen

Arbeit aufrichtig zu danken. Georg Baring, Osnabrück

Ernst Walter Zeeden, Das Zeitalter der Gegenreformation. Herder-
Bücherei, 281. Freiburg i. Br., Herder-Verlag, 1967. 303 S.

Mit dem vorliegenden Taschenbuch möchte Ernst Walter Zeeden, der
Tübinger Ordinarius für Mittlere und Neuere Geschichte, die «treibenden

5



66 Rezensionen

Kräfte» in den Blick nehmen, die jenen Zeitraum von 1550 bis 1650
beherrscht haben, den wir gemeinhin als «Zeitalter der Gegenreformation»
bezeichnen. Diese Bezeichnung hält auch Ernst Walter Zeeden bei, gleichwohl
ist er sich deutlich bewußt, daß sich dieser Begriff «eng und spröde»
ausnimmt. «Vom Geschehen des 16. und 17. Jahrhunderts her gesehen,
bezeichnet ,Gegenreformation' nur einen, allerdings einen charakteristischen
Zug des Zeitalters, dem sie den Namen gegeben hat...» (S. 18).
Gegenreformation ist für Ernst Walter Zeeden — in der Nachfolge Hubert Jedins
u. a. - mit Recht nur ein Teilaspekt bzw. «nur die eine Seite eines sehr viel
umfassenderen Vorgangs..., den wir als katholische Reform oder Regeneration

zu bezeichnen pflegen» (S. 19). Dieser gerade in den letzten Jahrzehnten
immer stärker gewordenen historischen Einsicht wird Ernst Walter Zeeden

gerecht, wenn er nun von der Substanz her, von den treibenden geschichts-
mächtigen religiösen und konfessionellen Kräften her, das Bild dieses
Zeitalters entwirft.

Ein erster Abschnitt (S. 21-31) bietet einen Überblick über die allgemeine
kirchliche und politische Entwicklung, ein zweiter Abschnitt (S. 33—117)

entfaltet im Zusammenhang der Konfessionsbildung auf protestantischer
Seite ausführlich das Werk Calvins und das Werden des Calvinismus. In
fesselnder, ganz auf Quellen gegründeter Darbietung wird hier ein Bild
dieses kämpferischen Protestantismus - auch in seinen Differenzen zu anderen
evangelischen Richtungen — entworfen. Dieses Bild wird im dritten Abschnitt
(S. 119-167) durch ein ähnlich eindringliches Gemälde von Ignatius von
Loyola und der Gesellschaft Jesu ergänzt. Dem Konzil von Trient und dem
nachtridentinischen Papsttum ist der vierte Abschnitt (S. 169-204) gewidmet,
der die theologie- und dogmengeschichtliche Entwicklung in markanten
Zügen festhält. Der fünfte und letzte Abschnitt (S. 205-287) behandelt das
Ausbrechen der Glaubenskämpfe und Religionskriege, dem ja eine
weitgehende Restitution des Katholizismus (S. 264ff.), aber gleichfalls eine
Konsolidierung des Calvinismus (S. 227ff.) als Ergebnis folgt.

In seinem Schlußwort erblickt Ernst Walter Zeeden die Hauptentwicklung
des Zeitalters darin, daß sowohl der Calvinismus als auch der gegenreforma-
torische Katholizismus der «Allmacht des Staates» vorgearbeitet haben
(S. 289). Den entscheidenden Dissensus zwischen dem Zeitalter der
Gegenreformation und unserer Zeit sieht Ernst Walter Zeeden mit Recht in der
religiösen Intoleranz, von der jenes Zeitalter beherrscht gewesen ist (S. 290f.).
Für den heutigen Historiker mache gerade dieser Dissensus ein «Höchstmaß
an Redlichkeit und Umsicht» bei der Deutung des Zeitalters der
Gegenreformation erforderlich. Ernst-Wilhelm Kohls, Erlangen

Henry E. Allison, Lessing and the Enlightenment. His Philosophy of Religion
and its Relation to Eighteenth Century Thought. Ann Arbor, The University
of Michigan Press, 1966. 216 S. S 7.50.

Klarer Stil und angelsächsische Plastizität zeichnen diese Monographie
über Lessings Religionsphilosophie und ihren Ort in der europäischen
Geistesgeschichte des achtzehnten Jahrhunderts aus. Sie bringt die Anregungen zur



Rezensionen 67

Sprache, die Lessing von den früheren Denkern des Aufklärungszeitalters
empfangen hat. Insbesondere ist Lessing ein Bewunderer der großen,
geistvollen Denkweise («grand manner of thinking») von Leibniz (S. 121), ein
Bewunderer freilich, der Distanz innezuhalten versteht (S. 133).

Allison bemüht sich, die Abgrenzung der Lessingschen Religionsphilosophie

von der Orthodoxie, von der Neologie und vom Deismus zu zeigen.
Der Orthodoxie und ihrer Buchstabenvergötterung gegenüber kann sich
Lessing in ergreifenden Worten auf Luther («den so gröblich mißverstandenen

Mann») und Christus berufen (S. 113). Der Neologie wirft er eine
problematische Vermischung von Philosophie und Theologie vor; sie macht uns
angeblich zu vernünftigen Christen, faktisch jedoch zu unvernünftigen
(irrational) Philosophen (S. 84). Für Lessing haben die Argumente der
Widerspruchsfreiheit zwischen der Vernunft und den (bzw. gewissen) Dogmen und
des wunderbaren Wachstums der Kirche (die noch für Locke und Leibniz
bedeutend waren) ihre Kraft als Beweise für den christlichen Glauben
eingebüßt (S. 80). In seiner Frühzeit stand Lessing dem Deismus nahe; dessen
naiver Naturalismus genügte ihm aber schon von 1771 an nicht mehr, und
er begann, der überlieferten christlichen Gedankenwelt eine gewisse religiöse
und philosophische Relevanz abzugewinnen (S. 83).

Lessing kann orthodoxe Positionen gegen rationalistische (neologische)
Kritik verteidigen, ordnet dabei aber diese Positionen einer Lehre ein, die in
ihrem Resultat die rationalistische Kritik an Radikalität übertrifft. Denn
einmal akzeptiert Lessing religiöse Positionen und Daten einfach als kulturelle
Phänomene (S. 100), zum andern aber betrachtet er sie als vorläufige
Stationen auf dem Wege der Entwicklung des Menschengeschlechtes (S. 161).
Die alt.testamentliche Religiosität wird von der neutestamentlichen überholt,
diese selbst markiert aber keineswegs den Gipfel der Geschichte. Die
«zukünftige Religion», das erst noch kommende Zeitalter des «ewigen
Evangeliums » heißt Einheit G ottes und der Welt ; sie deckt sieh mit seiner eigenen
monistischen Weltanschauung, seiner rationalistischen Ethik (Tugend um
der Tugend willen) und seiner Lehre von der Metempsychose. Allison weist
letztere als Folge des Lessingschen religionsphilosophischen Grundsatzes
nach, daß jedes Individuum den selben Weg zurückzulegen habe wie die
Menschheit im Ganzen (s. S. 161).

Von der Situation der deutschsprachigen Theologie aus vermißt man wohl
eine eingehendere Analyse des Lessingschen Zeitbegriffes und eine Betrachtung

über das Verhältnis der evolutionistischen und chiliastischen
Elemente zu der rationalistisch-überzeitlichen Grundhaltung seiner
Religionsphilosophie. Daß Allison Kierkegaard, den großen Antipoden Lessings,
kaum erwähnt, daß er Lessing kaum zum Gesprächspartner der heutigen,
um Glaube, Geschichte und Existenz kreisenden Probleme macht, das mag
man bedauern; man darf das Allison allerdings nicht vorwerfen, da sein
Werk sich als philosophie- und theologiegeschichtliche Arbeit über das
achtzehnte Jahrhundert präsentiert. Besonders dem englischen Leser wird
es sich als gefeilter Schlüssel und feine Verstehenshilfe zum Werk des großen
Denkeis der deutschen Aufklärung empfehlen.

Ulrich Hedinger, Basel



68 Rezensionen

Gtjilhebme Babatjna O.F.M. (Hrsg.), L'église de Vatican II. Etudes autour
de la Constitution conciliaire sur l'Eglise. Franz. Ausg. gel. v. Yves M. J.
Congar O.P. 2. Unam Sanctam, 51b. Paris, Ed. du Cerf, 1966. 702 S.

Mit Recht wird das II. vatikanische Konzil als wesentlich ekklesiologisches
Konzil bezeichnet. In der Tat hat das Konzil nicht nur eine Ergänzung und
Erweiterung der traditionellen Ekklesiologie erbracht, sondern eine
umfassende Umkehrung des Kirchenverständnisses. Die Fragen nach der
kirchlichen Ordnung etwa wurden in den Hintergrund gerückt, im Mittelpunkt

steht die Frage nach dem Wesen und dem Auftrag der Kirche. Einen
deutlichen Eindruck von dieser Neuorientierung vermittelt das bereits zur
Standardliteratur gehörige Sammelwerk über die Konstitution «Lumen
gentium».

Der zweite Band der französischen Ausgabe enthält zunächst allgemeine
Aufsätze über Vorgeschichte und Werdegang der Konstitution wie auch
ihre tragenden Ideen. In zwei großen Abschnitten ordnen sich dann 21

weitere Arbeiten über die großen Themen: «Kirche als Mysterium» und
Kirche als «Volk Gottes». Zu ersterem sind vor allem zu erwähnen die
bibeltheologischen Arbeiten von B. Rigaux O.F.M. und L. Cerfaux, dann
die Aufsätze «Kirche und Armut» von J. Dupont O.S.B, und «Die Sünde
in der Kirche» von K. Rahner S.J., wobei letzterer stärker kritische Akzente
setzt. Aber warum spricht auch Rahner nicht von der Sünde der Kirche
sondern nur von der Sünde in der Kirche, obwohl er vielleicht ersteres meint
Und kann wirklich die Tatsache, daß das Konzil nicht explizit die Sünde
der Kirche bekannt hat, mit mangelnder Reife der Frage entschuldigt
werden? Ist doch das Sündenbekenntnis unvernachlässigbares Moment des
Glaubens! P. Smulders' S.J. Interpretation der «Kirche als Heilssakrament»
zeigt in schöner und kritischer Weise das Gerufensein der Kirche ; aber auch
die Problematik des Redens von der Kirche als Sakrament kommt deutlich
zum Ausdruck. Die Tendenz, durch das sakramentale Denken die Spannungen

zwischen der geglaubten und der gelebten Kirche in harmonischer
Ordnung zu festigen, scheint in Konkurrenz zur Dynamik des neuen
Kirchenverständnisses zu treten. Obwohl offensichtlich um der Dynamik willen von
der Sakramentalität (oder dem theandrischen Charakter, Ch. Journet) der
Kirche geredet wird, scheint die Starre des noch vorhandenen ontologischen
Sakramentsdenkens die ursprüngliche Tendenz vergessen zu machen und
den tröstlichen Glaubenssatz, daß die so menschliche Kirche doch die

heilige ist, in den Selbstentschuldigungssatz, daß die Malaise der empirischen
Kirche sakramental geheiligt sei, zu verwandeln.

Das dynamische Kirchenverständnis kommt in der Reihe zum Thema
«Volk Gottes» voll zum Ausdruck. Ausführlich stellt O. Semmelroth S.J.
dieses Thema dar. E. J. Smedt arbeitet über das allgemeine Priestertum der
Gläubigen, kann aber die Notwendigkeit der Hierarchie als einer Spezialform
nicht wirklich verständlich machen. Es folgen Arbeiten über den missionarischen

Auftrag der Kirche (B. van Leeuwen O.F.M., G. Thils, M. J. Guillou
O.P.), die Bedeutung der Kirche als « Sacramentum unitatis» des Kosmos und
der Menschheit (J. Witte S.J.), das Verhältnis zur «Zeitlichkeit» (G. Martelet



Rezensionen 69

S.J.), zu den Problemen der Gesellschaft unter dem Stichwort
«Subsidiarität» (O. Karrer), über Einheit und Vielfalt der Kirche (E. Zoghby und
B. Neunheuser O.S.B.), Israel (G. Baum O.S.A.) und Ökumene (B. Chr.
Butler).

Eine reichhaltige Fülle also. Auch eine Fülle der verschiedenen Weisen,
nach dem Konzil zu denken, vorwärtsdrängend, bemüht, kein Ausruhen
auf den Lorbeeren des Konzils zuzulassen, wie die Aufgabe dieses Werkes
von Baraüna und de Lubac vorgezeichnet wurde, aber auch nur vorsichtig
kommentierend, eher geneigt, kritische Momente zu glätten. Mit diesem
Band liegt also in der Tat ein Werk vor, das in weitem Bogen die Konstitution
«Lumen Gentium» interpretiert, ein klares und eindrückliches Bild der
gegenwärtigen katholischen Ekklesiologie zeigt und an einigen Punkten
energisch zum weiteren Bedenken aufruft. Johannes Dantine, Wien

Yves M.-J., Congak O. P. (Hrsg.), La collégialité episcopate. Histoire et
théologie. Unam Sanctam, 52. Paris, Ed. du Cerf, 1965. 396 S.

Eine der Hauptaufgaben von Vaticanum II war es, in Ergänzung zu
Vaticanum I, neben die päpstliche Autorität die bischöfliche, und zwar die
des Bischofskollegiums zu stellen und das Verhältnis beider zueinander zu
definieren. Diese Aufgabe stand aber unter der Schwierigkeit, daß der
Gedanke vom Bischofskollegium nicht genügend ausgearbeitet war.
Vorliegender Sammelband will zur Beseitigung dieses Mangels beitragen. Er
enthält eine exegetische Studie von J. Dupont O.S.B, über die Stellung des
Paulus zum Apostelkollegium an Pland von Gal. 1—2 ; mehrere Studien über
die Bedeutung des Episkopates im Mittelalter bis zum Konstanzer Konzil
und in der Ostkirche ; zwei grundsätzliche systematische Arbeiten von
G. Dejaifve und S. Dockx O.P. ; endlich drei ökumenische Studien, in denen
die Arbeit des Konzils in Hinsicht auf orthodoxes, anglikanisches und
calvinisches Verständnis untersucht wird.

Alle Arbeiten haben offensichtlich zum Ziel, die Bedeutung des Episkopates

als Kollegiums herauszustreichen, ohne dabei den Primat des Papstes
anzutasten, wohl aber die beiden «Pole», Papst und Kollegium, in ihrer
Zusammengehörigkeit und Aufeinanderbezogenheit darzustellen. So stellt
Jimenez-Urresti den Primat des Papstes in der Weise dar, daß der Papst
einerseits als erster Bischof Vorsteher der Bischöfe ist, daß er anderseits Hirte
der ganzen Kirche ist, wobei er das Hirtenamt sowohl mittelbar über die
Bischöfe als unmittelbar ausübt. Ähnlich unterstreichen Dejaifve und
Dockx mit Nachdruck, daß der Primat des Papstes nicht ohne das bischöfliche
Kollegium bestehe.

Wichtig sind in diesem Zusammenhang auch die Bemühungen, die
inneren Bindungen kirchlicher Autorität zu unterstreichen. So legt Jimenez-
Urresti die Betonimg auf den charismatischen Charakter des Papsttums,
bezeichnet den Primat als «institutionalisiertes Charisma» (S. 279), führt
also das Amt auf seinen Grund zurück. Dockx geht in seinen systematischen
Überlegungen wohl am weitesten, wenn er jede monarchische Gewalt, auch
die höchste Gewalt, die dem Papst persönlich zukommt, abhängig sieht
von der Deckung durch die offenbarte Wahrheit. Diese nun wird aber als vom



70 Rezensionen

gesamten Episkopat, d.i. im Konzil, zum Ausdruck gebracht verstanden.
Damit wird einesteils jede monarchische Gewalt der Offenbarung
untergeordnet, was sich in der Vorherrschaft des Papstes ausdrückt; die
Verbundenheit des Papstes mit der offenbarten Wahrheit aber wird durch die
Bindung ans Konzil garantiert (S. 329). So wird das eigentliche theologische
Anliegen dieser Überlegungen deutlich: die auch außerkatholisch relevante
Frage nach der Sicherimg der Bindung der empirischen Kirche an das

Evangelium. Ein zweites Thema leuchtet ebenfalls auf, nämlich das Thema
des rechten Verhältnisses von der geglaubten, bekannten und zu
verwirklichenden Einheit der Kirche und der notwendigen Vielfalt gläubiger und
kirchlicher Lebensäußerung. Dieses im Zeitalter des Pluralismus so wichtige
Thema gibt den Kollegialitätsgedanken auch anderen Kirchen auf.

Hier aber, wo auch der Nichtkatholik angesprochen wird, muß auch seine

Kritik laut werden. Denn die unbesehene Voraussetzung, diese Fragen
könnten nur unter Berücksichtigung von Papst und Bischöfen gelöst werden,
nur sie seien die Erben der Apostel, kann nicht akzeptiert werden. Sicher
wird der nichtkatholische Leser, wie mehrfach hier gewünscht, nicht mehr
unbesehen von einer juristischen Papstkirche reden können. Er wird aber
fragen müssen, worin die Legitimität einer etwa neuen « Bischofskirche »

bestehe. Johannes Dantine, Wien

Edmond Gbin, Théologie systématique en Suisse Romande. Continuité d'une
tradition. Publ. de la Faculté de théol. Univ. de Lausanne, 4. Lausanne,
Librairie Payot, 1966. X + 245 S.

Vierunddreißig Jahre lang hat Edmond Grin an der Theologischen
Fakultät der Universität Lausanne systematische Theologie doziert. Daneben
hat er zahlreiche akademische und kirchliche Ämter bekleidet; bis auf den
heutigen Tag ist er z. B. Präsident der Theologischen Kommission des
Schweizerischen Evangelischen Kirchenbundes.

Unter dem obengenannten Titel faßt er nun zwölf Aufsätze zusammen,
die er während seiner langen akademischen Tätigkeit in verschiedenen
Zeitschriften hat erscheinen lassen, und fügt ihnen vier noch nicht veröffentlichte

Studien bei. Das so zusammengesetzte Werk bietet einen wertvollen
Ausschnitt aus einem ernsthaften Schaffen der gegenwärtigen Theologie.

Damit ein deutlicher Eindruck vom reichhaltigen Inhalt des Bandes
gewonnen werde, seien die Titel der einzelnen Stücke genannt: 1. «Vinet et
son influence sur la pensée protestante»; 2. «Le Christ de Vinet»; 3.
«L'influence de Charles Secrétan sur la théologie moderne»; 4. «Le philosophe de

l'autorité»; 5. «Quelques aspects de la pensée de Calvin sur le Saint-Esprit»;
6. «Expérience religieuse et témoignage du Saint-Esprit»; 7. «Le salut par
la foi et les œuvres du chrétien» ; 8. «Les exigences de l'Evangile et la question
sociale»; 9. «Existentialisme et morale chrétienne»; 10. «Nos Eglises et les

cérémonies en souvenir des morts»; 11. «L'actualisation du message biblique
chez... Dietrich Bonhoeffer»; 12. «Vinet et Bonhoeffer»; 13. «Le sacrifice
du Christ, une substitution?»; 14. «Le baptême des enfants, scandale ou
fidélité?»; 15. «Miracle et sacrement»; 16. «Peut-il y avoir un ,système chrétien'

».



Rezensionen 71

Der zuletzt genannte Beitrag stellt die Vorlesung dar, die Grin beim
Abschied von seinem Lehramt im Juli 1966 gehalten hat. Er setzt darin
auseinander, daß es ein eigentliches christliches « System» nicht geben könne ;

doch fügt er hinzu: «Encore faut-il que le refus d'un système ne s'identifie
pas avec le refus de tout effort théologique.»

Ernst Staehelin, Basel

Eduard Stakemeier, Die Konzilskonstitution « Über die göttliche
Offenbarungr». Werden, Inhalt und theologische Bedeutung. Lateinischer und
deutscher Text mit Kommentar. Paderborn, Verlag Bonifacius-Druckerei,
265 S. DM 18.50.

Die ungewöhnlich reiche nachkonziliäre Literatur über das II. Vaticanum
ist durch dieses Buch um ein sehr erfreuliches Werk angewachsen. Der
Verfasser hat eine vorbildliche Arbeit schon dadurch geleistet, daß er mit
behutsamer Sorgfalt sowohl die Vorgeschichte als auch die besondere, in mancher

Hinsicht geradezu aufregende Geschichte der Entstehung dieser
Konzilskonstitution schildert. Wenn auch seine Darstellung keine wesentlichen
neuen Aspekte dieser Vorgänge bringen kann, da die meisten Einzelmomente
jener Entstehung schon zu ihrer Zeit dem Zeitgenossen durch die Presse
bekannt geworden waren, so zeigt doch erst ein solcher geschlossener Überblick
richtig die ganze Tragweite der Ereignisse, die dann noch durch die Vielfalt
der hier wiedergegebenen mündlichen und schriftlichen Diskussion teils auf
der offenen Bühne des Konzils und seinen Ausschüssen, teils hinter den
Kulissen, besonders getönt wird. Natürlich wird sich nicht jeder Leser ein
vollständiges Bild davon machen können, ob diese Darstellung schon ganz
vollständig oder doch noch ergänzungsbedürftig sein mag, aber die Art dieser
ruhigen und noblen Berichterstattung wie auch die Sachlichkeit der
Interpretation vermittelt dem Leser das Gefühl einer vertrauenswürdigen und
verantwortlichen Unterrichtimg und Beratimg.

Naturgemäß ist auch dieses Werk einer um Objektivität bemühten
Darstellung von Geschichte imd Sachproblematik der « Konzilskonstitution über
die göttliche Offenbarung» von der Grundeinstellung des Verfassers
bestimmt. Dieser bejaht als Ganzes dieses Konzilsergebnis und sieht in diesem
den Erfolg eines mittleren Weges durch die vielfältigen Schulentwürfe zu
dieser Thematik hindurch. So sehr er an der Überwindung der vergangenen
Positionen interessiert ist und die sich am Konzil durchsetzende
«heilsgeschichtliche» Linie offenkundig bejaht, so sorgsam ist er darauf bedacht,
daß Durchbrüche in eine existentialistische oder rein kerygmatische Haltung
und Verstehensweise verhindert werden. Dies geht z. B. daraus hervor, daß
der Autor zwischen der formgeschichtlichen Methode und der existentialen
Exegese, bzw. dem Entmythologisierungsprogramm ein prinzipielles Junktim
zu sichten vermeint (S. 181 ff.). Insofern spiegelt seine theologische Intention
gut die Gesamttendenz jener überwältigenden Mehrheit von Konzilsvätern,
die diese Konstitution nach hartem Ringen zu ihrer endgültigen Gestalt
gebracht haben. Der gegenüber der konservativen Minderheit, die im wesentlichen

die lange Zeit hindurch herrschende katholische Lehre festhalten



72 Rezensionen

wollte, in der Tat oft radikal auftretende Fortschritt der Reformer hat
keineswegs eine Angleichung an die reformatorischen Positionen zum Ziel,
sondern wollte gut katholisch bleiben und blieb es. Zweifellos war dennoch
auch der Wille stark und erfolgreich, eine neue Gesprächsebene mit dem
protestantischen Partner zu erreichen, und das ist ja nun auch tatsächlich, vor
allem durch die Preisgabe der Zwei-Quellen-Theorie, erreicht worden. Es soll
auch nicht gering geachtet werden, daß an einigen wichtigen Punkten neue
Geleise gelegt wurden, die das kontroverstheologische Gespräch in Hinkunft
befruchten kann, weil die Betonung der Historizität der biblischen Schriften
der exegetischen Arbeit eine ungleich größere Verantwortung für die
theologische Lehre zumißt, als dies bisher der Fall sein konnte. Zudem ist
anzuerkennen, daß das Stichwort von der «lebendigen Tradition» positive
Möglichkeiten auch für die nichtrömische Christenheit eröffnet, ihre eigenen
festgefahrenen Fronten aufzulockern und die wichtige Rolle der Kirche mit
ihrem lebendigen Lehramt neu zu sehen und anders als bisher zu gestalten,
wodurch sich wiederum neue Aspekte des ökumenischen Dialoges abzeichnen.
Die bejahende Zustimmung Stakemeiers zu dem Satz von Cullmann: «Der
künftige Dialog zwischen Katholiken und Protestanten sollte sich auf den
Spannungscharakter der Kirche konzentrieren» (S. 128), kann zweifellos als
markanter Meilenstein auf dem dialogischen Wege angesehen werden.

Zugleich aber mußte Cullmanns evangelisches Insistieren auf den
Charakter der Schrift als eines richterlichen Gegenübers zur Kirche ohne
entsprechende positive Antwort bleiben (S. 146). Zwar bemüht sich Stakemeier
sogar darum, eine typisch protestantische Relation aufzugreifen, und stellt
die Schrift als norma normans dem Lehramt als norma normata voran, und
es wird kräftig die «dienende» Funktion des Lehramtes betont (S. 14Iff.).
Aber andererseits ist es für die Konstitution und ihren Kommentator
schlechterdings undenkbar, daß das «Lehramt» irren könne. Wer an der
unbedingten Sicherheit des Lehramtes zweifelt, würde die Treue Christi
anzweifeln, sagt Paul VI. (S. 148-149). Der Infallibilität des Papstes, die im
Vaticanum I festgelegt wurde, folgt nunmehr diejenige des Episkopates, der
«sicher» (certum) das «charisma veritatis» empfängt (Art. 8; S. 129). Die
Erläuterungen Stakemeiers lassen keinen Zweifel darüber, daß die Position
der «viva traditio» in der Gestalt des «Lehramtes» durch die neuen
Bestimmungen über Schrift und Tradition wesentlich gestärkt werden. Das
bedeutet aber, daß auch diese in mancher Hinsicht für den evangelischen
Christen so erfreuliche Konzilskonstitution im Blick auf ihr ekklesiologisches
Gefälle doch auch mit leider notwendiger Vorsicht zu betrachten sein wird.
Es wird sich zeigen müssen, ob diesem Gefälle gegenüber das von Stakemeier
so kräftig unterstrichene Offenbleiben der theologischen Diskussion (vgl. das
«sub vigilantia Sacri Magisterii» Art. 23; S. 198), insbesondere in der wichtigen

Frage von Suffizienz oder Insuffizienz der Schrift (vgl. die Erklärungen
über das «non per solam Sacram Scripturam hauriat», Art. 9; S. 134ff.),
tatsächlich ein entsprechend kräftiges Gegengewicht darstellen wird.

Alle solchen Bedenken schmälern jedoch keineswegs den Dank an den
Autor für die offene Rechenschaftablage, die dieses Werk in einem guten
Sinne darstellt. Wilhelm, Dantine, Wien



Rezensionen 73

Kuet Lüthi, Kahl Ledergerber & Alered Scheidegger, Die Kleine
Kupferstich-Passion von Egbert Moehsnang. Zürich, Flamberg Verlag,
1967. 70 S., 20 Abb. Fr. 36.-.
Von Maritain stammt die Feststellung: «Der Künstler bringt sein Werk

für künftige Generationen hervor!» In besonderer Weise wird dies für den
Berner Künstler Egbert Moehsnang zutreffen, der die erste Kupferstich-
Passion nach Albrecht Dürer gestaltet hat. Nicht allein diese Tatsache ist
erstaunlich, sondern die Art ihrer Verwirklichung. Mit traditionellen Formen
brechend, entstehen Moehsnangs abstrakte Werke - wobei der Einfluß von
Rembrandt zu erahnen ist - in einer langen Experimentierkette, bis durch
die Gegensätze von hell und dunkel, Abgeschlossenheit und Offenheit, Leere
und Fülle, Dynamik und Ruhe die einzelnen Gebilde ihre endgültige Form
annehmen. Damit ist der Vorgang des Werdens jedoch nicht abgeschlossen.
Das Thema des jeweiligen Bildes stellt eine Aufforderung an den Betrachter
dar, das durch das Thema Bezeichnete in der Zeichnung zu suchen. Es gilt,
die durch Strichbündel klar aufgezeigten Bewegungstendenzen zu verfolgen.
Wer sich auf die Suche begibt, der wird belohnt. Wen die abstrakten
Versuche abstoßen, der lasse sich von Chagall sagen: «Abstrakt und
nichtabstrakt - das sind für mich keine Kriterien. Ich kenne nur die authentische,
die gute Malerei - und das Gegenteil davon. »

Was diesen Kunstband darüber hinaus so empfehlenswert macht, ist
einmal die Gegenüberstellung von Schöpfungen des Mittelalters und der
Entwürfe von Moehsnang. Besonders hervorzuheben sind jedoch die Beiträge
von Professor Lüthi, der, von evangelischer Theologie und kunstwissenschaftlichen

Erwägungen ausgehend, wichtige, sehr durchdachte
Überlegungen nahebringt, des Kunstwissenschaftlers Karl Ledergerber, der von
katholischer Sicht und Kriterien der Kunst aus urteilt, sowie des
Kunstwissenschaftlers Alfred Scheidegger, der kunstkritische Untersuchungen
anstellt und dabei die Verbindung zwischen den ersten Kupferstich-Passionen
des Mittelalters und dem Passionswerk von Moehsnang herstellt. Diese drei
Erklärungen sind sehr hilfreich - von ihrem interessanten Inhalt abgesehen.

Zusammenfassend ist zu bemerken, daß dem Künstler für sein
wagemutiges Experiment, das Konzentration und kosmische Weite ausstrahlt,
zu danken ist. Er begibt sich damit in den Dialog mit den Betrachtern seiner
Aussage, wobei er in Kauf nimmt, daß er nicht nur Zustimmung erfahren
wird. Zu danken ist ferner den Kommentatoren, die den Beweis antreten,
daß eine solche Passionsdarstellung, theologisch und kunstkritisch gesehen,
eine legitime und sachgemäße Möglichkeit ist. Folkert Müller, Bremen

Rainer Volp, Das Kunstwerk als Symbol. Ein theologischer Beitrag zur
Interpretation der bildenden Kunst. Schriftenreihe des Institutes für Kirchenbau

und kirchliche Kirnst der Gegenwart, 2. Gütersloh, Gütersloher
Verlagshaus, Gerd Mohn, 1966. 244 S., 46 Taf. DM 44.-.

Dieser Band ist sowohl für eine Bemühung um eine Theologie der Kirnst
wie auch für das Gespräch zwischen Theologie und Kunst zu begrüßen. Die
Argumentation wird wirkungsvoll unterstützt durch einen instruktiven Bildteil.

Der Verfasser hat sich umfassend orientiert und argumentiert im Gegen-



74 Rezensionen

über zum Künstler und Kunstkritiker sachgemäß ; so redet er nicht, wie es
oft geschieht, von der Theologie her am eigentlichen Phänomen der Kunst
vorbei. Auch gibt seine Argumentation dem Künstler weithin eine echte
Freiheit für seine spezielle Verantwortung; der Künstler wird sich hier nicht
ekklesiologisch oder theologisch integriert fühlen.

Die Hauptteile des Werkes behandeln die folgenden Gesichtspunkte: 1/1 :

Die gegenwärtige Problematik des Symbolbegriffs (Uberblick, Definitionen,
Erkenntnisproblem, hermeneutische Frage). 1/2: Das Symbolproblem im
Bereich der Theologie (Religiöse Gestalt, kultische Gestalt, eschatologische
Gebrochenheit, Bekenntnis und Gestalt, Kerygma und Gestalt, geschichtlichpersonaler

Charakter der künstlerischen Gestalt). Volp setzt sich mit Tillich,
den Berneuchenern, A. D. Müller, P. Brunner, O. Söhngen, dem Barth-Kreis,
H. E. Bahr, K. Lüthi usw. auseinander. II: Untersuchungen symbolischer
Gestalten (Methode, Bezugsebenen, Motive: Farbe, Form, Ornament usw.).
III: Das Kunstwerk als Symbol in theologischer Sicht (Symbol als geschichtliche

Gestalt des Glaubens, als gottesdienstliches Bekenntnis, Symbol in
kerygmatischer, kommunikativer, meditativer Funktion).

Man fühlt sich in den grundsätzlichen Ausführungen mit Volp vor allem
dort einig, wo er von der Sprachlichkeit und Geschichtlichkeit des künstlerischen

Sjmibols handelt (S. 67. 70. 74. 76. 79ff. 204ff.). In der Tat: Kunst ist
Sprachgeschehen unter den Bedingungen der Zeit — Kunst ist in diesem Sinn
nicht Dekoration oder illustrierte Philosophie Hinter diese grundsätzliche
Einsicht sollte eine Theologie der Kunst heute nicht mehr zurückfallen, wenn
sie das zu erfragende Phänomen nicht verfehlen will. Weiter wird man auch
anerkennen, daß dem Verfasser eine kompetente Darlegung der
Symbolproblematik geglückt ist. Eine gewisse Unklarheit scheint mir dagegen dort
vorzuliegen, wo der Verfasser die theologische Formel «Gesetz und
Evangelium», theologisch zu direkt und zuwenig auf die Ebene der Kunst umgesetzt,

einführt (S. 39. 67. 70. 74 usw.). Steht man mit dieser Formel in einem
echten Wirklichkeitsbezug? In der Struktur von «Gesetz und Evangelium»
erhalten dann auch bei Volp Theologumena wie der Gekreuzigte, der Aufbau
der Gemeinde oder die neutestamentliche Mitmenschlichkeit so etwas wie
eine normative Funktion für Gestaltfragen (S. 53. 213. 219). Die dem Künstler

zunächst grundsätzlich gegebene Freiheit für sein Werk wird so wieder
eingeschränkt. Auch wird im konkreten Gespräch zwischen dem Theologen
und dem Künstler das theologische Wort als in einem Nichtbezug zur
formalen Ebene empfunden, für die sich der Künstler primär verantwortlich
weiß. Müßte sich der Theologe nicht viel stärker um eine Umsetzung seines
Wortes bemühen, so daß es eben auf der formalen Ebene verifizierbar würde?
Der Ausgang vom Selbstverständnis des Künstlers auf der formalen Ebene,
und in Verantwortung vor den Gesetzen dieser Ebene, scheint mir der allein
sachgemäße; dieses Selbstverständnis ist dann echt dialogisch anzugehen
und zu würdigen. Vielleicht trifft auch der Ausgang vom Selbstverständnis
des Künstlers die tiefste Intention der Formel «Gesetz und Evangelium»
besser, als wenn diese Formel immer wieder gläubig zitiert wird1.

1 Volp übt Kritik an der Argumentation, die ich im Buche Kurt Marti,



Rezensionen 75

Es sei noch darauf hingewiesen, daß Volp auch in Einzelheiten gute und
weiterführende Vorschläge für das Gespräch zwischen Kirche und Kunst
macht. Ich nenne nur zwei Beispiele. Volp tritt dem oft gehörten Postulat
entgegen, der Architekt und Künstler, der sich am Kirchenbau mitbeteilige,
wünsche theologisch präzise Vorschläge. Der Verfasser sagt mit Recht, das
Postulat werde der komplexen Verstehenssituation der Moderne nicht
gerecht. Wir glauben auch, daß der am Kirchenbau Mitgestaltende in keiner
Weise entmündigt werden darf; die Theologie hat auch hier nur eine strikte
diakonische Aufgabe, die sie im Gespräch mit allen Beteiligten vorbringt.
Sodann: Volp weist auf ein instruktives Phänomen in Frankreich hin. Dort
gestalten und bauen in kirchlichem Auftrag unkirchliche, marxistische
Architekten und Künstler; die Resultate dieser Bemühungen sind überzeugend
und eindrucksvoll. Volp sagt mm, dieses kühne Experiment sei in der
kirchlich-theologischen Reflexion nicht eingeholt und fordere eigentlich eine
ekklesiologische Neubesinnung.

In drei Punkten hat das vorliegende Buch die radikalen Fragestellungen,
die heute zwischen Theologie und Kunst diskutiert werden müssen, nicht
erreicht. Erstens: Der Verfasser sagt zwar richtig, es dürfe theologisch keine
Gestalt, kein Stil positiv oder negativ gewertet werden, es dürfe auch nicht
ein Stil gegen den andern ausgespielt werden, was etwa in der Vorliebe von
Theologen für den Expressionismus geschieht. Volp wagt aber nicht, das um
der Sache willen so wichtige Postulat des «methodischen Atheismus» des
künstlerischen Gestaltens auf der formalen Ebene zu vertreten. Zweitens:
Zuwenig deutlich wird auch, daß sich von heutigen kunstimmanenten
Gesetzen her, so etwas wie das prinzipielle Ende aller Thematik und damit z. B.
auch der Christusthematik in der Kunst andeutet. Ich meine, man müßte
aus formgeschichtlichen und hermeneutischen Gründen das Ende des
Christusbildes theologisch positiv würdigen2. Drittens: Keine Beachtung findet
eine Lektion der modernen Kunst, die für die politische Theologie wichtig ist.
Schon der Dadaismus hat gezeigt, daß reine Form- und Sprachorganisation,
unter Verzicht auf alle Inhalte, antiideologisch wirkt. Es deutet sich damit
das grundsätzliche Problem «Formalismus als Engagement» an. Im Verzicht
auf Inhalte, im reinen Spiel der Formen, in der manchmal sinnlos erscheinenden

Sprachorganisation leistet der Künstler in einer Zeit der Ideologien
einen Dienst an der Gesellschaft; er provoziert die Gesellschaft und entbirgt
ihre Unhumanität, wenn sie Ideologien erliegt. Kurt Lüthi, Wien

Kurt Lüthi, Kurt von Fischer, Moderne Literatur, Malerei und Musik. Drei
Entwürfe zu einer Begegnung zwischen Glaube und Kunst (1963) vertrete.
Ich meine zu sehen, daß mich der Vertreter der Kunst besser versteht, wenn
ich sorgfältig sein Selbstverständnis studiere, als wenn ich sprachlich ein
«Theologenchinesisch» einführe. Andererseits akzeptiere ich Gesichtspunkte
der Kritik von Volp dort, wo ich heute selber einsehe, daß ich zu biblizistisch
argumentiert habe (etwa im Problem der Farben).

2 Vgl. meinen Artikel in der Zeitschrift für evang. Ethik, 10 (1966),
S. 257ff. : Das Ende des Christusbildes in der modernen Malerei. Ein Beitrag
zum Gespräch mit der bildnerischen Kernst.


	Rezensionen

