Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 24 (1968)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

ArRNOLD GAMPER, Gott als Richter in Mesopotamien und im Alten Testament.
Zuimm Verstindnis einer Gebetsbitte. Innsbruck, Universitétsverlag Wagner,
1966. VIII + 256 S.

Besonders im Klagelied des Einzelnen (in dem, was H. Schmidt fiir das
A.T. «das Gebet des Angeklagten» genannt hat) erscheint sowohl im Zwei-
stromland als auch im A.T. der Ausruf: «richte mich...!», was nach dem
Zusammenhang nicht als Wunsch einer hoheren Gerechtigkeit oder gréBeren
Fairnef, sondern ganz im Interesse des Beters gleich «schaffe mir Recht»,
bzw. «hilf mir» gedeutet werden mull. Dabei ist der Sprecher nicht ohne
weiteres schuldfrei, was der Aussage einen merkwiirdigen Unterton verleiht.

Der Verfasser dieses anregenden Buches méchte nun diesen Tatbestand
kliren. Dazu standen ihm zwei mdgliche Ausgangspunkte zur Verfigung:
1. das Studium der Rechtsordnungen beider Liander, besonders mit Hinsicht
auf das Problem, wie und wo eventuell die Gottheit einzugreifen pflegt;
2. eine neue Untersuchung der vielstudierten Gattung des Klageliedes des
Einzelnen. Der Verfasser hat den ersteren, der Rezensent hitte den zweiten
gewédhlt, denn er erscheint ihm dem Gegenstand besser angepaBt. Anderseits
kommt durch die Fragestellung des Verfassers ein groBer Teil der mesopo-
tamischen Gerichtsbarkeit und der Befugnisse des Richteramtes zum Vor-
schein, von der Ur-III Zeit bis zum Neuassyrischen Reich, die nicht ohne
weiteres vom Alttestamentler und noch weniger vom allgemeinen Theologen
beachtet werden; die Extraarbeit hat sich also doch gelohnt !

Die mesopotamische Gerichtsbarkeit kennt Eingriffe der Gottheit haupt-
géichlich durch den im Tempel geleisteten Eid oder durch Ordal; die géttliche
Intervention auf Veranlassung des Angeklagten wird von gewissen Namen,
Gebeten und Hymnen indirekt bezeugt (1. Teil). Eine #hnliche Behandlung
des alttestamentlichen Materials (nach einer chronologischen Untersuchung
der in Betracht kommenden Stellen, wobei die Reihenfolge die der biblischen
Biicher ist) gelangt zu folgenden Schliissen: 1. §pt heilt im A. T. nicht not-
wendigerweise, von sich aus, «zum Recht verhelfen», wie oft behauptet wird.
2. Es hei3t auch nicht an sich «regieren», obwohl es in gewissen Zusammen-
héngen einen solchen Sinn erhalten kann. 3. Im A. T. bt Jahwe viel ofter,
als im Zweistromland die betreffenden Goétter es tun, einen unmittelbaren
Einflufl auf die irdische Gerichtsbarkeit aus, einmal als Gesetzgeber, dann
mittels der engen Verbindungen des Rechts mit Kult und Bund, was auch
durch den Rechtsspruch im Namen Jahwes zutage tritt. Es gibt nattrlich
auch mittelbare Interventionen wie im Zweistromland: durch den Eid der
an der Verhandlung Beteiligten und durch Gottesurteil. 4. Jahwe richtet
unmittelbar auch Israel und die Vélker, besonders bei den. vorexilischen und
exilischen Propheten, ohne daf3 dies das Gericht des Einzelnen ausschlie(3t.
Dieser Gedanke wird vom nachexilischen Judentum durch die Eschatologie
tibernommen und zu einem Letzten Gericht verarbeitet.

Bei dieser Fragestellung und diesen Loésungen ist es wirklich zu bedauern,
daB «die duBeren Umsténde» (S. VII) es dem Verfasser nicht moglich ge-



Rezensionen 53

macht haben, fur den 1. Teil die seit 1961, fur den 2. Teil dic seit 1963/64
erschienene Literatur zu berticksichtigen; das heil3t, dal3 der Verfasser die
zwischen 1963 und 1965 erschicnenen Studien von W. Richter, die den Sinn
der Wurzel §pt und des Richteramts im westsemitischen Raum z. T. geklart
haben, nicht benutzen konnte. Das ist um so bedauerlicher, als Gamper
sich offensichtlich dariber klar war, dal3 der ostsemitische Gebrauch der
Wurzel $pt aus dem westsemitischen Sprachgebrauch stammt.

Es wire der semantische Unterschied im Akkadischen der Wurzeln djn und
$pt zu untersuchen. Soweit ich sehen kann, kann man nach den vom Ver-
fasser angefiihrten und grofitenteils in der Urfassung zitierten Texten fol-
gendes feststellen: Wahrend djn und Derivativa praktisch immer fiur Ver-
fahren und Amter des Prozesses benutzt werden (der Verfasser iibersetzt,
oder besser umschreibt den «Richter» als «Rechtshelfer», S. 98, was ganz
richtig scheint), hat §p¢ 6fters (nicht immer, vgl. S. 68), den Sinn «herrschen,
regieren». So z. B. 8. 681f. und 88, im Era Epos I, 181, wo es heil}t: «Fiirst
Marduk..., bis dahin will ich deine Nachfolge antreten und das Gericht tiber
Himmel und Erde sichern.» Der Begriff «ein Gericht sichern» klingt merk-
wirdig und steht nicht im Parallelismus mit dem vorhergehenden Satz; die
Schwierigkeit 16st sich aber sofort, wenn wir «das Reich, das Regimenty
iibersetzen, wodurch auch der Parallelismus wiederhergestellt wird. Das er-
kennt auch Gamper selbst, wenn er auf der nédchsten Seite schreibt: «Nach
dem Zusammenhang diirfte hier mit dem ,Gericht iiber Himmel und Erde’
eine Art Befehlsgewalt tiber die ganze Welt gemeint sein»; da es sich nun
iiber eine Vertretung des obersten (ottes handelt, wiirde ich sogar «eine
Art» fallen lassen. Doch die Sache wird noch interessanter, wenn wir beob-
achten, dafl vielleicht sogar das sumerische d i—k u;, das normalerweise mit
«richten» und Derivativa tibersetzt wird, den selben Doppelsinn von §p¢ zu
haben scheint. Vgl. die Statue E von Gudea, 4: 3ff. (S. 69), wo Baba er-
scheint als «... die Herrin, die in Girsu das Schicksal entscheidet, die Herrin,
die Richterin ihrer Stadt». Man kann auch hier kaum leugnen, daf «Herr-
scherin» besser als «Richterin» ist, so an weiteren Stellen im selben Text.
Ahnlich ist die Lage im Gudea-Backstein G: «Ningirsu... seinem Koénig hat
Gudea... seinen Tempel... erbaut und darinnen die Zedernhalle, den Ort
seines Richtspruches, errichtet» (dhnlich im Zyl. A, 142 und 114 und in der
Bauhymne, Zyl. A, 27, 14f., wo von einem «duleren Thronsaal» die Rede
ist). Diese Beschreibungen erinnern stark an die mit dem ugaritischen Ter-
minus drkt, «Herrschergewalt» verbundenen Schilderungen, die dadurch
eine mogliche Verbindung zu Vorstellungen des alten Zweistromlandes offen-
baren. Es scheint mir, daf3 geniigend Anséitze vorhanden sind, um einmal
den sumerischen und akkadischen Wortbestand diesbeziiglich zu unter-
suchen.

Erst recht ist épt im A. T. als «herrschen» belegt, obwohl der Verfasser
auch gegen diese Ubersetzung S. 121 und 199ff. Einwiinde hat. Das wird u. a.
von den Ps. malak Jahwe bezeugt, bei denen der Verfasser wohl allgemein
die Gegenwart des Herrschermotivs anerkennt, §p¢ aber mit «richten» tiber-
setzt. Ein Blick auf Ps. 96, 10 und 98, 9, vgl. noch 67, 15 und 75, 7-8, diirfte
dies zur Gentige klarmachen: im ersten Fall verlangt der Parallelismus



54 Rezensionen

«herrschen», im zweiten kann Jahwe nur dann richten, wenn er erst die Ge-
walt innehat; im vierten Fall ist Jahwe der, «der einen erniedrigt, den an-
deren erhoht», was gut zum damaligen Begriff des Konigtums, nicht aber
zu dem des Richteramtes (das jede Willkiir ausschlieBt, weil es an das Ge-
setz gebunden ist) paBt. Ahnlich ist die Lage an solchen Stellen, wo von
«Konigen, Fursten und Richtern» die Rede ist. Dadurch ist natiirlich §p¢ gleich
«richten» nicht ausgeschaltet.

Die erwithnte Bitte «richte mich», gleich «steh mir bei», stammt zwar aus
dem Gerichtsverfahren, wendet sich jedoch an den «obersten» Richter Jahwe.
Dieses Motiv ist auch im Zweistromland vorhanden, wurde aber bald durch
Zauber uberschattet. Bei Israel bildet hingegen der Bundesbegriff die Grund-
lage der Bitte: durch ihn kann das Gottesvolk auf Jahwe immer wieder ver-
trauen: wo der menschliche Richter nicht verzeihen kann bzw. darf, ist
Jahwe dazu maichtig, ja es gehort nach Ps. 86, 5 beinahe zu seinen EKigen-
schaften so zu handeln. Es verwundert also nicht, dal so eine Gesinnung
besonders im Falle echten SchuldbewuBtseins hervortritt.

J. Alberto Soggin, Rom

HEeENDRIK VAN OYEN, Ethik des Alten Testaments. = Geschichte der Ethik, 2.
Gitersloh, Giitersloher Verlagshaus Gerd Mohn, 1967. 208 S. DM 25.—.

Als Teil der von ihm und Prof. Dr. Hans Reiner herausgegebenen Ge-
schichte der Ethik hat Prof. Dr. Hendrik van Oyen (mit Assistenten) den
Band uber die Ethik des Alten Testaments geschrieben. Es ist ihm ge-
lungen, in groflen Linien die Resultate der modernen Bibelforschung, welche
in die Problematik religios-sittlicher Lebensgestaltung Einsicht geben
kénnen, so nachzuzeichnen, daBl auch der nicht fachwissenschaftlich ge-
bildete Leser daraus seinen Nutzen ziehen kann.

Die Ethik des Alten Testaments hat ihre eigene Problematik. Sie ruht in
tiefen religiosen Voraussetzungen. Ethos und Glaube sind nicht zu trennen.
Das mull immer in Betracht gezogen werden, wenn man tber alttestament-
liche Ethik spricht. Die starre Konfrontierung von Gesetz und Evangelium,
die in der Urkirche so gewdhnlich war, mull aber in Frage gestellt werden.
van Oyen schlieBt sich hier Martin Noth an, wenn er konstatiert, da das
Gesetz im A.T. nicht gentigend stark in den Vordergrund trete, um eine
Identifizierung vom A.T. und Gesetz zu verantworten, daB3 vielmehr das
A.T. eine vielgestaltete, aus den verschiedensten Elementen zusammen-
gesetzte Grofle sei. Nach van Oyens Auffassung hat eine neue Wertung der
alttestamentlichen Botschaft eingesetzt, und sie ist hier, nach seiner Ansicht,
zum erstenmal in einer Geschichte der Ethik zur Anwendung gelangt.

Bestimmend fiir die alttestamentliche Ethik sind «die Feststellung einer
mit der Umwelt verglichenen véllig einzigartigen Gottesvorstellung (un-
mythologisch und geschichtlich) und die Proklamierung einer Forderung
an die Existenz, sozial und individuell, welche das Spiegelbild dieses daraus
gefolgerten gottlichen Verhaltens darstellen soll (Heiligung des heiligen
Gottes)» (S. 21).

Von dieser Grundlage aus behandelt van Oyen in einer schénen und vor-
bildlichen Weise die theologischen Grundlagen, das Menschenbild, das Ethos



Rezensionen 55

der Tora, der Propheten, der Weisheit, des sozialen Lebens, des politischen
Lebens. Gute Register machen das Buch noch nitzlicher.
van Oyen ist Uber die neueste Forschung gut orientiert, und er hat eine
vorziigliche Ubersicht iiber die Ethik des Alten Testaments gegeben, eine
der besten vorliegenden. Er verdient groflen Dank fiir diese Arbeit.
Arvid S. Kapelrud, Oslo

CHRISTIAN D. GINSBURG, Introduction to the Masoretico-Critical Edition of
the Hebrew Bible. 2nd ed., with a Prolegomenon by Harry M. Orlinsky.
New York, Ktav Publishing House, 1966. LI + 1028 S. § 22.50.

Ginsburg (1831-1914) war Jude von Geburt, aber mit fiinfzehn Jahren
zum Christentum tibergetreten und in Liverpool in der Judenmission tétig.
1863 gab er das auf und widmete fortan sein ganzes Leben biblischen Studien.
In vier Foliobdnden stellte er alles ihm erreichbare massoretische Material
zusammen und grindete darauf seine Textausgaben des Alten Testaments,
die zweite im Auftrag der Britischen und Ausldndischen Bibelgesellschaft
(1908ff.). Die vorliegende «Einleitung» von 1897 begleitete eine frithere Aus-
gabe von 1894. Sie behandelt Reihenfolge und Abteilung der alttestament-
lichen Biicher, Zdéhlung der Worter und Buchstaben, Orthographie, Wort-
und Versabteilung, Einfiihrung der Finalbuchstaben, Ketib und Qere, Die
Unterschiede zwischen ostlicher und westlicher Rezension, zwischen Ben
Ascher- und Ben Naftalitexten, das Aufkommen und die Geschichte der
Masora, ihre Handschriften und Textausgaben bis zur vierbandigen Rab-
binerbibel mit dem Text des Jakob ben Chajjim und der Massora, und der
Bombergbibel von 1525-28. Als Hoéhepunkt einer schon ldanger blithenden
Periode massoretischer Forschung hat das Buch heute noch seine Bedeutung,
ist aber rar geworden und fehlt oft auch in guten offentlichen Bibliotheken,
so dal} ein Neudruck sehr zu begriilen ist.

Mit der Herausgabe desselben wurde H. M. Orlinsky, Professor fiir Bibel-
wissenschaft am Hebrew Union College in New York, betraut, der als
strammer Verteidiger der so gut wie absoluten Uberlegenheit des massore-
tischen Textes bekannt ist. Er schickt ein lingeres « Prolegomenon» voraus,
eine kritische Aufzédhlung aller seit der Bombergiana bis heute erschienenen
Textausgaben. Seiner scharfen Ablehnung der «Jerusalem-Bibel» von 1953
stimmt man gerne zu, dagegen ist er Kittels «Biblia Hebraica» von 1905/06
wirklich nicht gerecht geworden. Er beanstandet mit Recht gewisse Einzel-
heiten, unterléaf3t es aber, das ganze Werk als das Novum zu wiirdigen, das
es in der Verbindung von Jakob ben Chajjims Text mit einem kritischen
Apparat unter Verzicht auf alle massoretischen Vorschriften tatsédchlich
darstellt. Im tbrigen geht es ihm dabei wesentlich um zweierlei: einmal
darum, daf3 weder der Text des Jakob ben Chajjim, noch der Leningradensis,
den Kahle der dritten Auflage der Biblia Hebraica zugrunde legte, noch der
Aleppotext, den die Hebridische Universitéit bei ihrem Bibelprojekt wver-
wendet, noch irgendein anderer Text als «der» massoretische Text gelten
kénne, da es einen solchen gar nie gegeben habe ; und weiter darum, dafl beim
Auseinandergehen von Ketib und Qere das Qere nicht als Korrektur, son-
dern bloB als Variante zum Ketib anzusehen sei. Der erstere Punkt ist wich-



56 Rezenstonen

tiger und erinnert an den &hnlichen Streitfall bei der Septuaginta, wo gerade
Kahle die von Lagarde-Rahlfs-Katz vertretene These nur einer zugrunde
liegenden und spiter dann verwilderten Ubersetzung angefochten hat. Stellt
man in unserem Fall die genannten Texte mit all ihren Differenzen neben-
einander, so diurfte Orlinskys These in der Tat den Vorzug verdienen; sie
ist iibrigens auch schon von A. Sperber vertreten worden!. So hat das «Pro-
legomenon» seinen Wert, auch wenn man ihm nicht in allem beipflichten
kann. Walter Baumgartner, Basel

SaMUEL G. F. BRANDON, Jesus and the Zealots. A Study of the Political
Factor in Primative Christianity. Manchester, Manchester University
Press, 1967. XVI + 413 S., 13 Tafeln. Sh. 55/-.

Nach einer Einfiithrung in die interessante Problemstellung (Kap. 1) gibt
der Verfasser im ersten Hauptteil der Untersuchung ein griindliches Referat
der Angaben des Josephus tiber Aufriihrer und Zeloten in Palédstina 4 v. Chr. —
73 n. Chr. (Kap. 2-3). Hinweise auf antike Quellen und moderne Studien
werden fleifig geboten. Dem jiidischen Historiker wird eine oberflichliche
Darstellung zugeschrieben, den zelotischen Aktivisten eine dementsprechend
tiefgehende Bedeutung, wobei sich der Verfasser bewullt von modernen
Analogien hat beeindrucken lassen.

Zwischen den Seiten 144 und 145 illustrieren zwolf schéne Kunstdruck-
tafeln zeitgenossische Inschriften und Miinzen. Gleich danach beginnt der
zweite Hauptteil, der sich mit Jesus und den Christen beschiftigt (Kap. 4-7).
Eingehend werden hier alle Notizen erdrtert, die auf Beriihrungen mit dem
Zelotismus hinweisen kénnen (wie Apg. 21, 20). Brandon ist aber mit dem
Bilde, das von den Texten vermittelt wird, nicht zufrieden. In gewisser
Ahnlichkeit mit R. Eisler mochte er vielmehr beweisen, daB Jesus ein
aktivistisches messianisches Programm vertrat. Berihrungen mit dem
Zelotismus lagen nach Brandon tatsédchlich vor, obgleich Jesus kaum selber
Zelot war und nur die Priester, nicht die Rémer angreifen wollte (S. 354-356).

Diese fiir manche Leser vielleicht provozierende These wird mit d&hnlichen
Argumenten untermauert, wie sie allgemein in Jesusbiichern und Evangelien-
studien von Forschern verschiedenster Richtungen gebraucht werden. Man
geht von einem vorher bestimmten Portrit des Meisters aus und bemiiht
sich, das vermeintlich echt historische Jesusbild der Forschung und das
vermeintlich spat und falsch tiberlieferte Jesusbild der Texte zu trennen.
Ob nun der eine Forscher den Zelotismus, der andere lieber die Bergpredigt,
die Gleichnisse, sog. ipsissima Verba oder ein anderes Element als Wesenskern
auswihlt, bleibt die Methode selektiv. Brandons inhaltlich betrachtet
originelle Untersuchung fithrt methodisch gesehen einfach die geldufige
Denkweise ehrlich und konsequent durch. Bo Reicke, Basel

Joacuim RowDE, Die redaktionsgeschichtliche Methode. HEinfithrung wund
Sichtung des Forschungsstandes. Hamburg, Furche-Verlag, 1966. 247 S.

Im Jahre 1924 erschien der umfangreiche und sorgfiltige Bericht von
Erich Fascher tiber «Die formgeschichtliche Methode» (Gief3en). Sein Buch

1 A. Sperber, A Grammar of Masoretic Hebrew (1959), S. 501f.



Lezensionen 57

hatte damals nicht wenig dazu beigetragen, die fiir den entscheidenden Neu-
ansatz der exegetischen Forschung wichtigen Arbeiten von Schmidt, Di-
belius und Bultmann bekannt zu machen. Faschers Werk wie auch der 1957
von Gerhard Iber veroffentlichte abgewogene Aufsatz «Zur Formgeschichte
der Evangelien»! gingen weit iiber den Charakter eines Referates hinaus und
bildeten selbsténdige und weiterfithrende Beitridge zur Methodik der Form-
geschichte. — Der hier vorliegende Teildruck einer iiberarbeiteten Dissertation
der Humboldt-Universitdt in Berlin aus dem Jahre 1962 mochte nun als ein
Pendant dazu «Die redaktionsgeschichtliche Methode» darbieten.

Nach einer Einfithrung tiber das forschungsgeschichtliche und sachliche
Verhiltnis der Formgeschichte zur Redaktionsgeschichte bespricht Rohde
in einer langen Reihe S. 44-194 «Die vorliegenden redaktionsgeschichtlichen
Arbeiten». Fiir das Matthidusevangelium werden die Untersuchungen von
Bornkamm und seiner Schiiler Barth und Held, von Trilling, Fiedler,
Strecker, Hummel und eine noch ungedruckte Greifswalder Dissertation von
Manfred Punge iiber «Endgeschehen und Heilsgeschichte im Matthéus-
evangelium» herangezogen. Fir das Markusevangelium beschriankt er sich
neben einzelnen Aufséitzen anderer Autoren auf die Arbeiten von Marxsen
und Robinson, fir das Lukasevangelium und die Apostelgeschichte auf
Conzelmann, Grundmann, Wilckens und Klein. Rohde durchbricht dabkei die
Grenzen eines oft interessanten und bisweilen recht eingehenden Referates
kaum. Indessen ist er mit dieser Beschrinkung nicht zu belasten. Sein Unter-
nehmen ist viel schwieriger als das seiner Lehrmeister. Wie er selber gut auf-
zuzeigen weil, sind die Grenzen zwischen Formgeschichte und Redaktions-
geschichte in der konkreten Einzeluntersuchung oft verwischt. Dazu mulB3
beriicksichtigt werden, dal3 trotz der zahlreich vorliegenden und bestiandig
neu erscheinenden Verdffentlichungen heute noch lange nicht eine aus-
reichende Basis fir eine abschlieBende redaktionstheologische Gesamt-
darstellung vorhanden ist. Selbst die umfangreichen und immer wieder neu
aufgelegten Arbeiten von Trilling, Conzelmann und Marxsen wollen aus-
driicklich als « Studien» verstanden werden. Mit Recht wurde in den letzten
Jahren die Versffentlichung der redaktionsgeschichtlichen Beitriige vorsich-
tiger, und man wihlte immer mehr die Form des Zeitschriftenaufsatzes. Nur
die konkrete Einzeluntersuchung erlaubt eigentliche Fortschritte auf dem
sich tiberraschend weit 6ffnenden Feld. Andererseits steht die Erhebung der
redaktionsgeschichtlichen Fakten in den johanneischen, paulinischen und
weitern Schriften des N.T. noch ganz in den Kinderschuhen. Summa: Wir
stehen erst am Anfang, und das Buch von Rohde kommt zu frith! Dennoch
aber leistet der Verfasser vor allem dem Studenten den sehr willkommenen
und praktischen Dienst einer vorldufigen Orientierung. Leider erschweren
die oft unschénen indirekten Sitze die Lesbarkeit, und die Unterteilung in
die verschiedenen Abschnitte lit viele Wiinsche offen. Als Arbeitsbuch
mangelt ihm auch ein umfassendes Stellen- und Autorenregister. Wenn
schon aus sachlichen Griinden die Referate uber die Methode keine ge-

1 G. Iber, Theol. Rundschau 24 (1956-57), S. 283—-338.



58 Rezensionen

schlossene Methodik zu leisten vermégen, so macht das Ganze doch auch in
formaler Hinsicht einen recht unfertigen Eindruck.

Diese angedeuteten Miingel kennzeichnen aber deutlich die heutige Uber-
gangssituation auf dem Gebiet der exegetischen Methodik iiberhaupt. Es
muf} noch klarer geklért werden, was wir mit der Redaktionsgeschichte er-
reichen wollen und was sie nun einmal nicht zu leisten vermag. Wir sollten
scharf unterscheiden zwischen der Erhebung der historischen Tatbestinde
und der Erfassung der kerygmatischen Funktion der Tradition. Symptoma-
tisch fiir die hier noch herrschende Unsicherheit ist die unterschiedliche
Terminologie. Die einen sprechen von Traditionsgeschichte und meinen die
Theologiegeschichte eines sich wandelnden Kerygmas, die andern von Re-
daktionsgeschichte und denken an die verschiedenen Sitze im Leben der
Gemeinden. Die Forschung wird sorgfaltiger unterscheiden miissen, welchen
traditionsgeschichtlichen Weg die einzelnen Komplexe hinter dem heutigen
Textbestand zuriickgelegt haben und worin die tragenden, theologischen
Aussagen bestehen, die sich bis und mit dem Abschlull eines Evangeliums
oder eines Briefes damit verbunden haben. Vielleicht vermogen die neuesten
Veroffentlichungen von Ed. Schweizer (Markuskommentar, 1967) und von
S. Schulz (Die Stunde der Botschaft, 1967) dieser gewiinschten Distinktion
nidherzukommen. Freilich fallen hier gewisse Entscheidungen, welche die
kanonische Gultigkeit der Schriftaussage beriihren und was unter dem Ke-
rygma denn auch tatsédchlich zu verstehen ist. Zu diesen Konsequenzen aber
diirfte man heute bei einem gewissen Trend zu einer neuen, fundamentali-
sierenden Historisierung nicht iiberall bereit sein.

Victor Hasler, Solothurn

JUreEN RoLo¥F, Apostolat — Verkindigung — Kirche. Ursprung, Inhalt und
Funktion des kirchlichen Apostelamies nach Paulus, Lukas uwnd den Pa-
storalbriefen. Gutersloh, Gutersloher Verlagshaus Gerd Mohn, 1965. 296 S.

Begriffe wie «apostolisch» und «katholisch» sind im Laufe der Jahrhun-
derte fiir die Legitimitét der Kirche von einzigartiger Bedeutung geworden.
Sie spielen auch im oékumenischen Gesprich der Gegenwart eine hervor-
ragende Rolle. Wihrend aber der Begriff «katholisch» erst im nachaposto-
lischen Zeitalter hervortritt, ist der Apostolat schon fur die Kirche des N.T.
von grundlegender Bedeutung. Es ist deshalb zu begriien, da3 der Verfasser
dieser Hamburger Dissertation den neutestamentlichen Apostolat nach sei-
nem Ursprung und Inhalt sowie in seiner Bedeutung fiir die Verkiindigung,
die Kirche und die Entstehung des kirchlichen Amtes kritisch untersucht.
Das Thema ist um so aktueller, als es in der Forschung der letzten Jahrzehnte
oft voneinander widersprechenden Hypothesen belastet und unter den ver-
schiedensten Aspekten behandelt wurde.

Die zahlreichen Bemiihungen um die Kldrung des neutestamentlichen
Apostolates werden vom Verfasser einleitend skizziert; er selbst fithrt aber
die Diskussion nicht mit Hilfe einer neuen begriffsgeschichtlichen Analyse
weiter, sondern bemiiht sich «um eine Ortsbestimmung des [urchristlichen]
Phénomens ,Apostolat’ im Kraftfeld der Christologie und Ekklesiologie der
fruhen Kirche» (S. 272). Dies ermdglicht ihm jede «ungeschichtliche Har-



Rezenstonen 59

monistik» zuriickzuweisen und die kritische Analyse der verschiedene

literarischen Schichten des N.T. fiir die Interpretation des Apostolats
fruchtbar zu machen (8. 35f.). — Als Ausgangspunkt wahlt der Verfasser das
paulinische Schrifttum, welches im Neuen Testament den Begriff und die
Funktion des Apostolates am breitesten dokumentiert, und erarbeitet anhand
desselben das Selbstverstindnis Paulus’ als «Apostels Jesu Christir. Bei
Paulus ist der Apostolat christologisch und ekklesiologisch fundiert. Er
grindet im geschichtlich einmaligen Akt der Selbstoffenbarung und Sendung
des auferstandenen Christus, verwirklicht sich in der Diakonie des Evan-
geliums, welches die durch Christus geschehene Erlésung bezeugt, und dient
dem Bau der Kirche als des erwahlten, neuen Gottesvolkes. Mit diesem Ver-
stéindnis des Apostolats stellt sich Paulus neben die Zwolf, die er fraglos
auch zu den «Aposteln Jesu Christi» rechnet. Nun liaft sich allerdings der
Apostolat der Zwolf nicht in die Erdentage Jesu zuriickfiihren, aber es
lassen sich doch «bereits Ansitze fur den nachdsterlichen Apostolat im Erden-
leben Jesu lokalisieren» (S. 166). Denn mit der Einsetzung der Zwdlf als
seiner bevollméchtigten Boten und Stellvertreter hat Jesus «eine heils-
geschichtlich relevante Realitét», ndmlich «die zeichenhaft-wirkliche Voraus-
darstellung des neuen Israels Gottes» geschaffen (8. 167). Diese ekklesio-
logische Relation des Zwoélferkreises bekommt dadurch noch erhéhte Be-
deutung, daB die Zwolf als Apostel «bevollméichtigte Tatsachenzeugen» sind
und daB sie, wie Paulus, den Auftrag haben, «das in der Berufung durch den
Auferstandenen empfangene Evangelium anhand von Uberlieferungen der
Erdentage Jesu auszusagen» (S. 168). — Dadurch hat der Verfasser die
Grundlage fir die weiteren Untersuchungen geschaffen. Die Analyse des
gegenwirtig stark umstrittenen lukanischen Doppelwerkes beginnt mit einer
kurzen Feststellung der Unterschiede zu Paulus und den Evangelien. Aber
trotz der Unterschiede sind die Apostel auch fur Lukas «Zeugen» «durch ihre
wesenhafte Bindung... an die fiir die Kirche normative Jesus-Uberlieferung»
(S. 233). Zwar scheint die Apg. die Bezeichnung «Apostel» (immer in der
Mehrzahl gebraucht) — mit Ausnahme von 14, 4. 14 — auf die Zwolf zu be-
schrédnken?, aber man wird dem Verfasser recht geben miissen, wenn er gegen
die angebliche Abwertung und «Mediatisierung» des Paulus durch Lukas
Stellung nimmt. Zeichnet doch die Apg. Paulus als Diener Christi und Zeugen
der Auferstehung «de facto... als Apostel» (8. 232) und stellt ihn dadurch
mit den Zwolf auf die gleiche Ebene (S. 202). Allerdings treten bei Lukas
«die mehr amtlichen, kirchenleitenden Funktionen der Apostel stirker her-
vor» als bei Paulus. Doch ist dies aus der Lage der zweiten Generation zu
verstehen. Das Entscheidende ist, daf3 das lukanische Apostelbild «einen
Ansatz fur das Verstdndnis kirchlicher Ordnungen und Dienste von der
Struktur des Evangeliums her geschaffen hat» (3. 232f.). Dieser Umstand
scheidet Lukas von der frithkatholischen Konzeption des 1. Clem. 40-55,

1 Man sollte den Gebrauch der Bezeichnung in bezug auf Paulus und
Barnabas (Apg. 14, 4. 14) nicht abwerten und beiseite schieben. Die Versuche,
die «Apostel»-Bezeichnung an dieser Stelle nicht in dem Sinne zu verstehen
wie bei den Zwolf, widersprechen sich und iiberzeugen schon deshalb nicht.



60 Rezenstonen

wo das kirchliche Amt schon mehr institutionell aufgefal3t wird. — Im letzten
Teil werden die Pastoralbriefe untersucht. Ihre Analyse fithrt zu dem Er-
gebnis, dal3 diese im Apostel «urbildhaft das Wichteramt {iber die Tra-
dition» zeichnen, indem der Apostel «in normativer Weise den Typus des
Gemeindehirten reprisentiert» (S. 270).

Wir konnten nur die Hauptmomente und wichtigsten Ergebnisse der
Untersuchungen des Verfassers kurz hervorheben. Die Analyse und Exegese
der behandelten neutestamentlichen Abschnitte liberzeugt zwar nicht im-
mer2, und es unterlaufen dem Verfasser gelegentlich auch Fehler?. Die Kritik
an verschiedenen neueren Hypothesen betreffend den Apostolat wird jeden-
falls eine Gegenkritik auslésen. Aber in der Betonung der christologischen
Relation und der ekklesiologischen Funktion des Apostolates diirfen wir dem
Verfasser zustimmen. Ebenso soll das Ergebnis hervorgehoben werden,
welches mit dem vielverhandelten Problem der apostolischen Sukzession
zusammenhéngt: «das Episkopenamt der Pastoralbriefe ist... primir ein
geistliches Amt mit geistlichen Vollmachten..., das seine Legitimation einzig
aus seiner Zuordnung zum Evangelium empfingt, nicht etwa aus der Ein-
setzung des Amtstrigers in seinen Dienst durch die Apostel» (5. 270). Dem
Verfasser gebiithrt Danlk fiir seine Untersuchungen sowohl weil sie die bis-
herige Diskussion iiber den neutestamentlichen Apostolat in vielen Punkten
fruchtbar weiterfithren, als auch weil seine Ergebnisse im ¢kumenischen
Dialog der Gegenwart gute Dienste zu leisten imstande sind.

Karl Karner, Sopron, Ungarn

Maru1AS Risst, Die Zukunft der Welt. Hine exegetische Studie iiber Johannes-
offenbarung 19, 11 bis 22, 15. Basel, Fr. Reinhardt Verlag, 1966. 110 S.
Fr. 9.80.

Ders., Alpha und Omega. Eine Deutung der Johannesoffenbarung. Basel,
Fr. Reinhardt Verlag, 1966. 221 S. Fr. 00.00.

Mathias Rissi, Professor fiir Neues Testament am Union Theological
Seminary in Richmond, Virginia, hat sich mit der Johannesoffenbarung be-
sonders beschéftigt. Er hat seine Dissertation iiber das letzte Buch der Bibel
geschrieben, und so hat er auch gute Voraussetzungen, die Probleme dieses
schwierigen Buches 16sen zu kénnen.

Die Zukunft der Welt behandelt nur die letzten Kapitel der Johannes-
offenbarung, aber er gibt hier eine tiefe Analyse des Textes. Er findet den Hin-
tergrund der Visionen des Sehers nicht in astralmytbologischen Bildern orien-
talischer Religionen, sondern im Alten Testament, besonders bei den Pro-
pheten Jesaja, Ezekiel und Daniel. Wertvoll ist die Untersuchung der Je-

2 Nur ein Beispiel: die Behauptung, daB die Pastoralbriefe den Apostolat
faktisch auf Paulus beschrinken (S. 2391f.), Giberzeugt nicht, weil die Nicht-
erwihnung anderer Apostel diesen Schlull keineswegs rechtfertigt.

3 Agabus wird z. B. als «falscher Prophet» bezeichnet (S. 208, Anm.).
Einmal wird vom Tod «der Zebedaiden» gesprochen: im Hinblick auf die
Apg. wird man aber nur vom Tod des Zebedaiden Jakobus reden diirfen
(vel. S. 234).



Rezensionen 61

rusalem-Hoffnung im Alten Testament und im spéiteren Judentum. Das
Wertvollste ist jedoch die christologische Deutung des Buches. Die Botsthaft
der Johannesoffenbarung ist der Sieg des Christus: er hat schon gesiegt, und
darum wird er auch siegen. Es gibt eine deutliche Spannung zwischen der
christlichen Gemeinde und der Welt; die Gemeinde kann aber getrosten Mutes
sein, denn Gott wird alle Feinde zu seinen Fiilen legen. Trotz seiner positiven
Einstellung zum tradierten Text kann Rissi das 19. Kap. nicht erkldren, ohne
mit einem spéteren Einschub in V. 9b—17 zu rechnen. In seiner interessanten
Deutung des neuen Jerusalem erklirt er die Offenheit der Tore so, dal sie
eine Moglichkeit der Juden und aller anderen Vélker bedeutet, vom Feuersee
in die himmlische Stadt zu kommen. Doch lehrt das Evangelium, daBl es nach
dem Tode keine Méglichkeit gibt, von einer Seite zur anderen iiberzusiedeln.

Alpha und Omega ist eine kurze Auslegung fiir die modernen Menschen
und will uns helfen, die fremde Welt des alten Orients und die Bildersprache
des Alten Testaments und des Judentums zu verstehen. Die Johannesoffen-
barung wird durch die Einfithrung des Verfassers ein héchst aktuelles Buch
und hat unserer Zeit viel zu sagen. Bisweilen faf3t er sich zu kurz, so da@3
wichtige Sachen nicht behandelt werden kénnen. Aber im groflen ganzen ist
die konzentrierte, christozentrische und manchmal scharfsinnige Exegese
sehr reich, Stig Hanson, Géteborg

Hexry BETTENSON, Documents of the Christian Church, Selected and Edited.
[1st ed. 1943, 2nd ed. 1962.] 2nd ed., new impr. = Oxford Paperbacks,
125. Oxford, Oxford University Press, 1967. xvii 4+ 343 S. Sh. 12/6.

Bettensons niitzliche Anthologie kirchenhistorischer Dokumente, zuerst
1943 gedruckt und sodann 1962 erginzt, erscheint jetzt in einem preiswerten
Neudruck der zweiten Auflage.

Der 57 n. Chr. gefiihrte Senatsprozel gegen Pomponia (hier als Christin
aufgefaBt) bildet den Ausgangspunkt fiir die ausfiithrliche Ubersicht der
Altkirche (Nag Hammadi-Funde nicht erwidhnt) und des Mittelalters
(S. 1-184). Die 95 Thesen Luthers leiten die Behandlung der kontinentalen
Reformation 1517 bis 1648 ein (S. 184-217). Fiir den Herausgeber bezieht
sich die Kirchengeschichte der Neuzeit sonst nur auf GroBbritannien, das
Papsttum (Vaticanum II fehlt noch) und britische Unionen (S. 217-333).
Mutatis mutandis findet sich in deutschen Ubersichtswerken oft dieselbe
Einseitigkeit. Hat man schon eine deutsche Anthologie, bietet Bettensson
eine wertvolle Erginzung. Bo Reicke, Basel

JOHANNES SCHILDENBERGER, LEOPOLD LENTNER, PAUL HEINZ VoarEL, OTTO
Kwoca, Die Bibel in Deutschland. Das Wort Gottes und seine Uberlieferung
im deutschen Sprachraum. Stuttgart, Verlag Kath. Bibelwerk, 1965.
408 8., 15 Taf. DM 24.—.

Das Werk von Theodor Auer, «Katholische Bibelkunde», das urspriinglich
auf drei Binde berechnet war, ist leider nicht uber den ersten Band hinaus-
gekommen. Jetzt hat mit dem vorliegenden Werk eine Herausgebergruppe
die Neubearbeitung und Fortfithrung dieses ersten Bandes {ibernommen.

Den Teil A iiber Offenbarung und Heilige Schrift hat J. Schildenberger



62 Rezensionen

bearbeitet und darin eine Vielzahl von Einleitungsfragen zum Alten und
Neuen Testament zumeist auf Grund der neueren katholischen und evange-
lischen Literatur abgehandelt. Dabei wird die Frage des kirchlichen Lehr-
amtes in einem besonderen Abschnitt dargestellt (S. 97-107) und mit der
Superioritdt der Kirche auf Grund von Bibelstellen (1. Tim. 6, 20; 2. Tim. 3,
16), auf Grund historischer Entwicklung und unter Hinweis auf Vorsichts-
grinde motiviert. Auch der Basler evangelische Theologe Samuel Weren-
fels (T 1740) mul} es sich gefallen lassen, interessanterweise in diesem Ab-
schnitt zitiert (vgl. S. 98) zu werden mit dem Epigramm, das er in seine
Bibel eingetragen hat:

«Hic liber est, in quo quaerit sua dogmata quisque

invenit et pariter dogmata quisque sua.»

Die Geschichte der deutschen Bibeliibersetzungen, die ehedem Theodor
Auer geschrieben hat, haben nun L. Lentner und P. H. Vogel iibernommen.
In diesem Teil B wird der Reichtum der deutschen Bibeliibersetzungen be-
schrieben, angefangen von Waulfilas gotischer Ubertragung bis hin zu Franz
Sigge und Lorenz Dirr. Die deutschen Bibeldrucke, beginnend mit der
Gutenberg-Bibel, werden gesondert aufgefiithrt. Auch Luthers deutscher
Bibel in ihren verschiedenen Druckausgaben wird hier ausfiihrlich Er-
wiahnung getan (S. 257-260), hat doch z. B. Hieronymus Emser (S. 260f.)
bei seiner « Ubersetzung », die 1527 erschien, den Luthertext einfach zugrunde
gelegt, so daBl Luther berechtigt spotten konnte, nun werde die «Luther-
bibel» auch im albertinischen Sachsen gelesen, wo seit 1522 Herzog Georg,
der Anreger des Emserschen Werkes, die Lektiire der Lutherbibel verboten
hatte. Recht anschaulich wird in diesem Teil in den Passagen iber den
Humanismus dessen Bedeutung fiir das Anliegen der Bibeliibersetzung in
Volkssprachen sachlich herausgestellt (S. 238-240), was oftmals in der
Literatur tbergangen worden ist. — Der Schlullteil C von O. Knoch bietet
einen knappen geschichtlichen Uberblick {iber die Katholische Bibelbewe-
gung seit dem beginnenden 19. Jahrhundert und tiber das heutige Katho-
lische Bibelwerk in Stuttgart (S. 330-334).

Ein umfangreiches Register, zusammen mit den Anmerkungen, Literatur-
angaben als Teil D (S. 336-408), und ausgezeichnete Illustrationen be-
schlieBen dieses gut informierende Sachbuch, das auch iiber den engeren
katholischen Bereich hinaus Beachtung beanspruchen und verdienen darf.

Ernst-Wilhelm Kohls, Erlangen

ErnsT-WiLtHELM Kours, Die Theologie des Erasmus. 1-2. = Theologische
Zeitschrift, Sonderband I, 1-2. Basel, Fr. Reinhardt Verlag, 1966. 1 (Text-
band): xvi + 230 S.; 2 (Anmerkungen und Register): 214 S. Fr. 39.—.

Die Theologische Zeitschrift legt als ersten Sonderband zum 500. Ge-
burtstag des Erasmus die Habilitationsschrift eines Erlanger Privatdozenten
vor, die als Preisarbeit von der Heidelberger Akademie der Wissenschaften
ausgezeichnet worden ist.

Am Stand der Erasmusforschung, der ausfiihrlich, kritisch und fair cha-
rakterisiert wird (1, S. 1-15), entwickelt der Verfasser seine Zielsetzung. Es
geht ihm darum, «die theologische Entwicklung des Erasmus in seinen Friih-



Rezensionen 63

schriften...historisch-genetisch zu untersuchen» und so eine unerliliche
Voraussetzung fur die noch fehlende Gesamtdarstellung zu schaffen (1, S. 16).
Er will sich des Urteils, zumal des vorschnellen Eintragens reformations-
geschichtlicher Perspektiven enthalten und Erasmus aus sich selbst, d. h.
aus den Quellen verstehen (1, S. 17. 196f.).

Kohls analysiert und interpretiert in drei Kapiteln ungleicher Lénge I. die
Epistola de contemptu mundi (1, S. 19-34; 2, S. 26-54), IL. die Antibarbari
(1, S. 35-68; 2, S. 55-83) und III. das Enchiridion militis christiani (1,
S. 69-190; 2, S. 84-132). Funf Exkurse (1, S. 199-230) erdrtern spezielle
Fragen, im ersten (1., S. 199-203) werden die Oratio de pace et discordia
contra factiosos und die Oratio funebris in funere Bertae de Heyen von ca.
1489 referiert. Viele spétere Schriften zieht der Verfasser heran, soweit es
dem Verstindnis dienlich ist. Im Anmerkungsband geht der Untersuchung
die Auseinandersetzung mit der Literatur parallel. Kohls verdankt dem un-
vollendeten Werk von Paul Mestwerdt — trotz aller Vorbehalte — viele wert-
volle Informationen, den Aufsidtzen von Rudolf Pfeiffer die entscheidenden
Anregungen.

Das Ergebnis dirfte, wenn es richtig ist, die ganze Erasmusforschung aus
Sackgassen herausfilhren und auf eine neue Basis stellen. Nicht erst das
Enchiridion, sondern bereits das Frithwerk zeigt Erasmus als den Theologen.
Damit verliert die erste Englandreise von 1499 ihre Bedeutung als das Stich-
jahr fiir die Wendung des «reinen Humanisten» zur Theologie. Die Richtig-
keit der These hiéngt am Aufweis einer durchgéingigen (wenngleich sich ent-
wickelnden) «Einheit und Konstanz» der Prinzipien und des «inneren Sy-
stems» der erasmischen Theologie vor wie nach 1500 (1, S. 193). Dieser
Nachweis ist dem Verfasser dank seiner reichen Kenntnis der theologischen,
mehr noch der rhetorischen Tradition, insbesondere der Topik, liberzeugend
gelungen. Als Schrifttheologie begrindet, vom Exitus-Reditus-Schema struk-
turiert, als Theologie der Heilsgeschichte mehr und mehr entfaltet, steht die
Theologie des Erasmus in historischer und sachlicher Néhe zu Origenes, zur
Friith- und Hochscholastik, vor allem zu Thomas.

Einige Schwichen fallen im Kontrast zu den Vorziigen dieser wichtigen
Veroffentlichung storend auf. Stil und Umfang leiden unter den zahlreichen,
meist vermeidbaren Wiederholungen. Die eigene theologische Systematik
und Begriffsbildung des Verfassers hingt zu starr an Konventionen, die zu
durchschauen gewesen wiren. Die berechtigte Polemik gegen Aldridge (1,
S. 189f.; 2, S. 131. 133) wird zum Angriff auf «die» Hermeneutik verallge-
meinert. Das negative Bild der Spitscholastik (1, S. 59f. 67. 72 u. 6.) ist und
bleibt Klischee, selbst wenn es lange vor Erasmus schon da war?l.

Heinz Liebing, Tiibingen

1 An Literatur wire lediglich (zu 1, 8. 212. 217) die schéne Studie von
Myron P. Gilmore, Fides et eruditio. Erasmus and the Study of History:
Humanists and Jurists (1963), S. 87-114, nachzutragen. Als Fundstelle ist
«Archiv fiir Reformationsgeschichte» einzufiigen: 2, S. 17 Anm. 97 letzte
Zeile (statt: «Ebd.»), 2, 8. 21 Anm. 131 und 2, S. 171 (zu «THOMPSON»).
Statt «Quattrocento und Cinquecento» (2, S. 45 Anm. 78) ist wohl «Trecento
und Quattrocento» zu lesen.



64 Rezensionen

Puirip McNAIR, Peter Martyr in Italy. An Anatomy of Apostasy. Oxforl,
Clarendon Press & Oxford University Press, 1967. 325 8. 55.—.

Hinsichtlich des Lebenswerkes des begnadeten Menschen und Theologen
Pietro Martire Vermigli (1500-62) sind bislang nur Untersuchungen iiber
seinen deutschen und englischen Wirkensbereich vorgelegt worden. Charles
Schmidt, der unermiidliche Strallburger Gelehrte des vergangenen Jahr-
hunderts, lie§ unter diesem Aspekt im Jahre 1858 seine Vermigli-Biographie
erscheinen, dhnlich schon vor ihm Friedrich Christoph Schlosser in Heidel-
berg im Jahre 1809. Was Philip McNair, Dean of Darwin College at Cam-
bridge, mit der vorliegenden Untersuchung vorgelegt hat, ist eine umfassende
Darstellung des Lebens und Wirkens Vermiglis in Italien, seinem Heimat-
land. Unbegreiflicherweise wurde dieser Lebensabschnitt Vermiglis bislang
in der Literatur nur ganz kursorisch behandelt.

Intensive Studien des Verfassers, vor allem in den lokalen italienischen
Archiven, lassen nun das Leben Vermiglis in Italien in allen Kinzelheiten
vor dem Leser erstehen, vermitteln zugleich einen Einblick in den Umfang
der hier begegnenden evangelischen Reformbewegung um Ochino vor allem
(S. 1-50). Die Jugendzeit in Florenz (S. 51ff.), der Eintritt bei den Augu-
stinern in Fiesole (70ff.) im Jahre 1514 werden mit einer Fiille von neuem
Quellenmaterial geschildert. Die Ubersiedlung ins Kloster S. Giovanni di
Verdara in Padua im Jahre 1518 und das Studium an der dortigen Universi-
tdt markieren eine Hinwendung zur humanistischen Wissenschaft, die in
Padua unter Gelehrten wie Leonico und Bembo blithte. Eingehend schildert
der Verfasser das Leben an der damaligen Universitidt zu Padua, mit Recht
besonders ausfiithrlich die Bedeutung des Aristotelismmus unter Juan de
Montesdoch und Branda Porro, durch den in Vermigli der Grund zu seiner
lebenslangen Begeisterung fiir den Stagiriten gelegt worden ist (100ff.).
Wihrend hier eine Beriihrung mit katholischen Reformtheologen — Reginald
Pole u. a. a. — Vermigli noch ganz im katholischen Lager belie3, gibt seit
seiner Wahl zum Abt von S. Pietro ad Aram in Neapel (S. 131{f.) die Lektiire
reformatorischer Schriften Bucers, Calvins und Luthers dem Leben Vermiglis
eine neue Richtung. Die Freundschaft mit Valdes und Ochino hatte Vermigli
die reformatorischen Schriften in die Hinde gespielt. Die Berufung zum
Prior von S. Frediano in Lucca im Jahre 1541 (S. 206ff.) brachte Vermigli mit
der dortigen evangelischen Bewegung in Verbindung, die sich hier friih in der
Kaufmannsschaft im Verborgenen ausgebreitet hatte. Mit dem stidrker wer-
denden Einflu Carafas an der Kurie waren die Tage dieser evangelischen
Bewegung in Lucca und anderwirts gezdhlt. Im Herbst des Jahres 1542 tritt
Vermigli seine abenteuerliche Flucht an (S. 2691f.), die ihn nach Deutschland
fihrte.

Die in StraBburg begonnene Vorlesungstétigkeit (spater in Oxford und
Ziirich fortgesetzt) hat die theologischen Gedanken Vermiglis voll zur Ent-
faltung gebracht. Eine Darstellung dieser Theologie steht bis zur Stunde
noch aus. Die Sakramentsauffassung Vermiglis hat jingst Joseph C. McLel-
land in seinem Buch «The Visible Words of God» (1957) analysiert. Es wire
sehr zu wiinschen, wenn der Verfasser der anerkennenswerten vorliegenden



Rezensionen 65

Untersuchung seine griindlichen biographischen Forschungen um eine Dar-
stellung der Theologie Vermiglis noch bereichern und abschlielen kénnte.
Ernst-Wilhelm Kohls, Erlangen

ErnsT-WiLHELM KoHLS, Evangelische Bewegung und Kirchenordnung. Stu-
dien und Quellen zur Reformationsgeschichte der Reichsstadt Gengenbach. =
Veroffentlich. des Vereins f. Kirchengesch. in der ev. Landeskirche in
Baden, 25. Karlsruhe, Verl. Ev. Presseverband, 1966. X + 68 S.

Die vorgelegte Untersuchung schlieBt sich an die 1960 durchgefiihrte
Herausgabe des Gegenbacher Katechismus aus dem Jahre 1545 an. Sie ist
aus einem Vortrag erwachsen, den der Verfasser zur Feier des 100. Jubildums
der Neugrindung der evangelischen Gemeinde Gengenbach 1965 hielt. Er
bezeichnet mit Recht den Verlauf der Reformation in der alten Reichsstadt
im Kinzigtale als ein Musterbeispiel fiir die Unterscheidung von «Evan-
gelischer Bewegung» und «Reformation».

Es ist ein besonderer Gliicksumstand, daf3 die Gengenbacher evangelische
Kirchenordnung vom Jahre 1538 in den Akten der Basler Universitéts-
bibliothek durch Professor Ernst Staehelin neu entdeckt wurde. Sie wird
hier samt zwei dazugehérenden Aktenstiicken mit einer historischen Er-
klarung und Kommentierung zum ersten Male (8. 29-46) in enger Anlehnung
an die Handschriften des 16. Jahrhunderts diplomatisch genau zum Abdruck
gebracht. 160 wertvolle, zu weiterer Literatur wegweisende Anmerkungen,
414 Deutungen einzelner Worte des Textes der Kirchenordnung und ein
Namens- wie Ortsregister ergéinzen den Text.

Die beiden Hauptteile, I. Evangelische Bewegung und Reformation am
Beispiel der Reichsstadt Gengenbach und II. Die Evangelische Kirchen-
ordnung, lassen ein helles Licht fallen auf die in neuerer Zeit iibliche Unter-
scheidung und Zuordnung von religiéser und politischer Bewegung in den
Stadten zur Zeit der Reformation. Wahrend die berithmte, von Luther gut-
geheillene Leisniger Kasten-Ordnung von 1523 kaum zum Zuge kam, weil
sich im Rat Widerstidnde regten, zugunsten der «Kirchen- und Kasten-
vorsteher» auf Rechte zu verzichten, scheint die Zusammenarbeit von Rat
und Kirche in Gengenbach wie in anderen oberdeutschen Stddten weit besser
gelungen zu sein. Auf die Bedeutung von Luthers Zwei-Reiche-Lehre wird
in Anmerkung 58 mit Recht hingewiesen. Hier wird das Ineinander vor-
reformatorischer Strebungen, der neu aufbrechenden evangelischen Be-
wegung und der Zielsetzungen der Reformation an einem Beispiel im engeren,
iibersehbaren Raum einer kleinen Reichsstadt sehr anschaulich. Dafir ist
dem Verfasser und seiner in den Anmerkungen deutlich werdenden griind-
lichen Arbeit aufrichtig zu danken. Georg Baring, Osnabriick

Ernst WALTER ZEEDEN, Das Zeitalter der Gegenreformation. = Herder-
Bicherei, 281. Freiburg i. Br., Herder-Verlag, 1967. 303 S.

Mit dem vorliegenden Taschenbuch méchte Ernst Walter Zeeden, der
Tibinger Ordinarius fiir Mittlere und Neuere Geschichte, die «treibenden



66 Rezenstonen

Krifte» in den Blick nehmen, die jenen Zeitraum von 1550 bis 1650 be-
herrscht haben, den wir gemeinhin als «Zeitalter der Gegenreformation» be-
zeichnen. Diese Bezeichnung hilt auch Ernst Walter Zeeden bei, gleichwohl
ist er sich deutlich bewuf3t, dal} sich dieser Begriff «eng und sprode» aus-
nimmt. «Vom Geschehen des 16. und 17. Jahrhunderts her gesehen, be-
zeichnet ,Gegenreformation’ nur einen, allerdings einen charakteristischen
Zug des Zeitalters, dem sie den Namen gegeben hat...» (S. 18). Gegen-
reformation ist fir Ernst Walter Zeeden — in der Nachfolge Hubert Jedins
u. a. — mit Recht nur ein Teilaspekt bzw. «nur die eine Seite eines sehr viel
umfassenderen Vorgangs..., den wir als katholische Reform oder Regenera-
tion zu bezeichnen pflegen» (S. 19). Dieser gerade in den letzten Jahrzehnten
immer stirker gewordenen historischen Einsicht wird Ernst Walter Zeeden
gerecht, wenn er nun von der Substanz her, von den treibenden geschichts-
michtigen religiosen und konfessionellen Kraften her, das Bild dieses Zeit-
alters entwirft.

Ein erster Abschnitt (S. 21-31) bietet einen Uberblick {iber die allgemeine
kirchliche und politische Entwicklung, ein zweiter Abschnitt (S. 33-117)
entfaltet im Zusammenhang der Konfessionsbildung auf protestantischer
Seite ausfihrlich das Werk Calving und das Werden des Calvinismus. In
fesselnder, ganz auf Quellen gegriindeter Darbietung wird hier ein Bild
dieses kimpferischen Protestantismus — auch in seinen Differenzen zu anderen
evangelischen Richtungen — entworfen. Dieses Bild wird im dritten Abschnitt
(S. 119-167) durch ein dhnlich eindringliches Gemilde von Ignatius von
Loyola und der Gesellschaft Jesu ergénzt. Dem Konzil von Trient und dem
nachtridentinischen Papsttum ist der vierte Abschnitt (S. 169-204) gewidmet,
der die theologie- und dogmengeschichtliche Entwicklung in markanten
Ziigen festhélt. Der fiinfte und letzte Abschnitt (8. 2056-287) behandelt das
Ausbrechen der Glaubenskidmpfe und Religionskriege, dem ja eine weit-
gehende Restitution des Katholizismus (S. 264ff.), aber gleichfalls eine Kon-
solidierung des Calvinismus (S. 227f.) als Ergebnis folgt.

In seinem SchluBBwort erblickt Ernst Walter Zeeden die Hauptentwicklung
des Zeitalters darin, da3 sowohl der Calvinismus als auch der gegenreforma-
torische Katholizismus der «Allmacht des Staates» vorgearbeitet haben
(S. 289). Den entscheidenden Dissensus zwischen dem Zeitalter der Gegen-
reformation und unserer Zeit sieht Ernst Walter Zeeden mit Recht in der
religitdsen Intoleranz, von der jenes Zeitalter beherrscht gewesen ist (S. 290f.).
Fiir den heutigen Historiker mache gerade dieser Dissensus ein «Hochstmaf
an Redlichkeit und Umsicht» bei der Deutung des Zeitalters der Gegen-
reformation erforderlich. Ernst-Wilhelm Kohls, Erlangen

Henry E. ALLISON, Lesstng and the Enlightenment. His Philosophy of Religion
and its Relation to Highteenth Century Thought. Ann Arbor, The University
of Michigan Press, 1966. 216 S. § 7.50.

Klarer Stil und angelsiichsische Plastizitdt zeichnen diese Monographie
iiber Lessings Religionsphilosophie und ihren Ort in der européischen Geistes-
geschichte des achtzehnten Jahrhunderts aus. Sie bringt die Anregungen zur



Rezenstonen 67

Sprache, die Lessing von den fritheren Denkern des Aufklidrungszeitalters
empfangen hat. Insbesondere ist Lessing ein Bewunderer der groflen, geist-
vollen Denkweise («grand manner of thinking») von Leibniz (S. 121), ein
Bewunderer freilich, der Distanz innezuhalten versteht (S. 133).

Allison bemiiht sich, die Abgrenzung der Lessingschen Religionsphilo-
sophie von der Orthodoxie, von der Neologie und vom Deismus zu zeigen.
Der Orthodoxte und ihrer Buchstabenvergotterung gegeniiber kann sich
Lessing in ergreifenden Worten auf Luther («den so gréblich miflverstan-
denen Mann») und Christus berufen (S. 113). Der Neologie wirft er eine pro-
blematische Vermischung von Philosophie und Theologie vor; sie macht uns
angeblich zu verntnftigen Christen, faktisch jedoch zu unverniinftigen
(irrational) Philosophen (S. 84). Fiir Lessing haben die Argumente der Wider-
spruchsfreiheit zwischen der Vernunft und den (bzw. gewissen) Dogmen und
des wunderbaren Wachstums der Kirche (die noch fiir Locke und Leibniz
bedeutend waren) ihre Kraft als Beweise flir den christlichen Glauben ein-
gebiiB3t (S. 80). In seiner Friithzeit stand Lessing dem Deismus nahe; dessen
naiver Naturalismus geniigte thm aber schon von 1771 an nicht mehr, und
er begann, der tiberlieferten christlichen Gedankenwelt eine gewisse religitse
und philosophische Relevanz abzugewinnen (S. 83).

Lessing kann orthodoxe Positionen gegen rationalistische (neologische)
Kritik verteidigen, ordnet dabei aber diese Positionen einer Lehre ein, die in
ihrem Resultat die rationalistische Kritik an Radikalitit tibertrifft. Denn ein-
mal akzeptiert Lessing religiése Positionen und Daten einfach als kulturelle
Phinomene (8. 100), zum andern aber betrachtet er sie als vorlaufige Sta-
tionen auf dem Wege der Entwicklung des Menschengeschlechtes (8. 161).
Die alttestamentliche Religiositéit wird von der neutestamentlichen tiberholt,
diese selbst markiert aber keineswegs den Gipfel der Geschichte. Die «zu-
kiinftige Religion», das erst noch kommende Zeitalter des «ewigen Evan-
geliums» hei3t Einheit Gottes und der Welt; sie deckt sich mit seiner eigenen
monistischen Weltanschauung, seiner rationalistischen Ethik (Tugend um
der Tugend willen) und seiner Lehre von der Metempsychose. Allison weist
letztere als Folge des Lessingschen religionsphilosophischen Grundsatzes
nach, daf3 jedes Individuum den selben Weg zuriickzulegen habe wie die
Menschheit im Ganzen (s. S. 161).

Von der Situation der deutschsprachigen Theologie aus vermil3t man wohl
eine eingehendere Analyse des Lessingschen Zeitbegriffes und eine Betrach-
tung uber das Verhiltnis der evolutionistischen und chiliastischen Ele-
mente zu der rationalistisch-iiberzeitlichen Grundhaltung seiner Religions-
philosophie. Dal3 Allison Kierkegaard, den groflen Antipoden Lessings,
kaum erwahnt, daf3 er Lessing kaum zum Gesprédchspartner der heutigen,
um Glaube, Geschichte und Existenz kreisenden Probleme macht, das mag
man bedauern; man darf das Allison allerdings nicht vorwerfen, da sein
Werk sich als philosophie- und theologiegeschichtliche Arbeit iiber das
achtzehnte Jahrhundert présentiert. Besonders dem englischen Leser wird
es sich als gefeilter Schliissel und feine Verstehenshilfe zum Werk des groBlen
Denkers der deutschen Aufklarung empfehlen.

Ulrich Hedinger, Basel



68 Rezenstonen

GUILHERME BArRAUNA O.F.M. (Hrsg.), L’église de Vatican II. Etudes autour
de la Constitution conciliaire sur U’ Eglise. Franz. Ausg. gel. v. Yves M. J.
Congar O.P. 2. = Unam Sanctam, 51b. Paris, Ed. du Cerf, 1966. 702 S.

Mit Recht wird das IT. vatikanische Konzil als wesentlich ekklesiologisches
Konzil bezeichnet. In der Tat hat das Konzil nicht nur eine Ergénzung und
Erweiterung der traditionellen Ekklesiologie erbracht, sondern eine um-
fassende Umkehrung des XKirchenverstdndnisses. Die Fragen nach der
kirchlichen Ordnung etwa wurden in den Hintergrund gertickt, im Mittel-
punkt steht die Frage nach dem Wesen und dem Auftrag der Kirche. Einen
deutlichen Eindruck von dieser Neuorientierung vermittelt das bereits zur
Standardliteratur gehérige Sammelwerk iiber die Konstitution ¢Lumen
gentiumy.

Der zweite Band der franzosischen Ausgabe enthilt zunichst allgemeine
Aufsitze tiber Vorgeschichte und Werdegang der Konstitution wie auch
ihre tragenden Ideen. In zwei groBen Abschnitten ordnen sich dann 21
weitere Arbeiten uber die groBen Themen: «Kirche als Mysterium» und
Kirche als «Volk Gottes». Zu ersterem sind vor allem zu erwdhnen die
bibeltheologischen Arbeiten von B. Rigaux O.F.M. und L. Cerfaux, dann
die Aufsiitze «Kirche und Armut» von J. Dupont O.S8.B. und «Die Stnde
in der Kirche» von K. Rahner S.J., wobei letzterer starker kritische Akzente
setzt. Aber warum spricht auch Rahner nicht von der Siinde der Kirche son-
dern nur von der Stunde i¢n der Kirche, obwohl er vielleicht ersteres meint?
Und kann wirklich die Tatsache, daB das Konzil nicht explizit die Siinde
der Kirche bekannt hat, mit mangelnder Reife der Frage entschuldigt
werden ? Ist doch das Sundenbekenntnis unvernachlidssighares Moment des
Glaubens! P. Smulders’ S.J. Interpretation der «Kirche als Heilssakrament»
zeigt in schoner und kritischer Weise das Gerufensein der Kirche; aber auch
die Problematik des Redens von der Kirche als Sakrament kommt deutlich
zum Ausdruck. Die Tendenz, durch das sakramentale Denken die Spannun-
gen zwischen der geglaubten und der gelebten Kirche in harmonischer
Ordnung zu festigen, scheint in Konkurrenz zur Dynamik des neuen Kirchen-
verstindnisses zu treten. Obwohl offensichtlich um der Dynamik willen von
der Sakramentalitit (oder dem theandrischen Charakter, Ch. Journet) der
Kirche geredet wird, scheint die Starre des noch vorhandenen ontologischen
Sakramentsdenkens die urspriingliche Tendenz vergessen zu machen und
den tréstlichen Glaubenssatz, daB die so menschliche Kircho doch die
heilige ist, in den Selbstentschuldigungssatz, dal die Malaise der empirischen
Kirche sakramental geheiligt sei, zu verwandeln.

Das dynamische Kirchenverstindnis kommt in der Reihe zum Thema
«Volk Gottes» voll zum Ausdruck. Ausfihrlich stellt O. Semmelroth S.J.
dieses Thema dar. E. J. Smedt arbeitet tiber das allgemeine Priestertum der
Gliubigen, kann aber die Notwendigkeit der Hierarchie als einer Spezialform
nicht wirklich verstidndlich machen. Es folgen Arbeiten iiber den missiona-
rischen Auftrag der Kirche (B. van Leeuwen O.F.M., G. Thils, M. J. Guillou
0.P.), die Bedeutung der Kirche als « Sacramentum unitatis» des Kosmos und
der Menschheit (J. Witte S.J.), das Verhéltnis zur «Zeitlichkeit» (G. Martelet



Rezensionen 69

S.J.), zu den Problemen der Gesellschaft unter dem Stichwort «Subsi-
diaritdat» (O. Karrer), iiber Einheit und Vielfalt der Kirche (E. Zoghby und
B. Neunheuser 0.8.B.), Israel (G. Baum 0.S.A.) und Okumene (B. Chr.
Butler).

Eine reichhaltige Fiille also. Auch eine Fiille der verschiedenen Weisen,
nach dem Konzil zu denken, vorwértsdringend, bemiitht, kein Ausruhen
auf den Lorbeeren des Konzils zuzulassen, wie die Aufgabe dieses Werkes
von Baratna und de Lubac vorgezeichnet wurde, aber auch nur vorsichtig
kommentierend, eher geneigt, kritische Momente zu glitten. Mit diesem
Band liegt also in der Tat ein Werk vor, das in weitem Bogen die Konstitution
«Lumen Gentium» interprotiert, ein klares und eindruckliches Bild der
gegenwirtigen katholischen FEkklesiologie zeigt und an einigen Punkten
energisch zum weiteren Bedenken aufruft. Johannes Dantine, Wien

Yves M.-J., Concar O. P. (Hrsg.), La collégialité épiscopale. Histoire et
théologie. = Unam Sanctam, 52. Paris, Ed. du Cerf, 1965. 396 S.

Eine der Hauptaufgaben von Vaticanum II war es, in Erginzung zu
Vaticanum I, neben die pdpstliche Autoritdt die bischéfliche, und zwar die
des Bischofskollegiums zu stellen und das Verhéltnis beider zueinander zu
definieren. Diese Aufgabe stand aber unter der Schwierigkeit, da der
Gedanke vom Bischofskollegium nicht geniigend ausgearbeitet war. Vor-
liegender Sammelband will zur Besecitigung dieses Mangels beitragen. Er
enthilt eine exegetische Studie von J. Dupont O.8.B. iber die Stellung des
Paulus zum Apostelkollegium an Hand von Gal. 1-2; mehrere Studien {iber
die Bedeutung des Episkopates im Mittelalter bis zum Konstanzer Konzil
und in der Ostkirche; zwel grundsitzliche systematische Arbeiten von
G. Dejaifve und S. Dockx O.P.; endlich drei 6kumenische Studien, in. denen
die Arbeit des Konzils in Hinsicht auf orthodoxes, anglikanisches und
calvinisches Verstindnis untersucht wird.

Alle Arbeiten haben offensichtlich zum Ziel, die Bedeutung des Episko-
pates als Kollegiums herauszustreichen, ohne dabei den Primat des Papstes
anzutasten, wohl aber die beiden «Pole», Papst und Kollegium, in ihrer
Zusammengehorigkeit und Aufeinanderbezogenheit darzustellen. So stellt
Jimenez-Urresti den Primat des Papstes in der Weise dar, dal der Papst
einerseits als erster Bischof Vorsteher der Bischéfe ist, daf3 er anderseits Hirte
der ganzen Kirche ist, wobel er das Hirtenamt sowohl mittelbar tber die
Bischofe als unmittelbar ausiibt. Ahnlich unterstreichen Dejaifve und
Dockx mit Nachdruck, dal der Primat des Papstes nicht ohne das bischéfliche
Kollegium bestehe.

Wichtig sind in diesem Zusammenhang auch die Bemiihungen, die
inneren Bindungen kirchlicher Autoritit zu unterstreichen. So legt Jimenez-
Urresti die Betonung auf den charismatischen Charakter des Papsttums,
bezeichnet den Primat als «institutionalisiertes Charisma» (S. 279), fuhrt
also das Amt auf seinen Grund zuriick. Dockx geht in seinen systematischen
Uberlegungen wohl am weitesten, wenn er jede monarchische Gewalt, auch
die hochste Gewalt, die dem Papst personlich zukommt, abhéingig sieht
von der Deckung durch die offenbarte Wahrheit. Diese nun wird aber als vomn



70 Rezensionen

gesamten Episkopat, d.i. im Konzil, zum Ausdruck gebracht verstanden.
Damit wird einesteils jede monarchische Gewalt der Offenbarung unter-
geordnet, was sich in der Vorherrschaft des Papstes ausdriickt; die Ver-
bundenheit des Papstes mit der offenbarten Wahrheit aber wird durch die
Bindung ans Konzil garantiert (S. 329). So wird das eigentliche theologische
Anliegen dieser Uberlegungen deutlich: die auch auBerkatholisch relevante
Frage nach der Sicherung der Bindung der empirischen Kirche an das
Evangelium. Ein zweites Thema leuchtet ebenfalls auf, nédmlich das Thema
des rechten Verhéltnisses von der geglaubten, bekannten und zu verwirk-
lichenden Einheit der Kirche und der notwendigen Vielfalt gldubiger und
kirchlicher LebenséduBBerung. Dieses im Zeitalter des Pluralismus so wichtige
Thema gibt den Kollegialitéitsgedanken auch anderen Kirchen auf.

Hier aber, wo auch der Nichtkatholik angesprochen wird, mufl auch seine
Kritik laut werden. Denn die unbesehene Voraussetzung, diese Fragen
koénnten nur unter Beriicksichtigung von Papst und Bischéfen gelost werden,
nur sie seien die Erben der Apostel, kann nicht akzeptiert werden. Sicher
wird der nichtkatholische Leser, wie mehrfach hier gewlinscht, nicht mehr
unbesehen von einer juristischen Papstkirche reden koénnen. Er wird aber
fragen miissen, worin die Legitimitiit einer etwa neuen «Bischofskirche»
bestehe. Johannes Dantine, Wien

Epmonp GriN, Théologie systématique en Suisse Romande. Continuité d’une
tradition. = Publ. de la Faculté de théol. Univ. de Lausanne, 4. Lausannec,
Librairie Payot, 1966. X + 245 S.

VierunddreiBig Jahre lang hat Edmond Grin an der Theologischen Fa-
kultédt der Universitit Lausanne systematische Theologie doziert. Daneben
hat er zahlreiche akademische und kirchliche Amter bekleidet; bis auf den
heutigen Tag ist er z. B. Prisident der Theologischen Kommission des
Schweizerischen Evangelischen Kirchenbundes.

Unter dem obengenannten Titel faBt er nun zwolf Aufséitze zusammen,
die er wihrend seiner langen akademischen Tétigkeit in verschiedenen Zeit-
schriften hat erscheinen lassen, und fiigt ihnen vier noch nicht verdffent-
lichte Studien bei. Das so zusammengesetzte Werk bietet einen wertvollen
Ausschnitt aus einem ernsthaften Schaffen der gegenwartigen Theologie.

Damit ein deutlicher Eindruck vom reichhaltigen Inhalt des Bandes ge-
wonnen werde, seien die Titel der einzelnen Stiicke genannt: 1. «Vinet et
son influence sur la pensée protestante»; 2. «Le Christ de Vinet»; 3. «L’in-
fluence de Charles Secrétan sur la théologie moderne»; 4. «Le philosophe de
Pautorité»; 5. «Quelques aspects de la pensée de Calvin sur le Saint-Esprit»;
6. «Expérience religieuse et témoignage du Saint-Esprit»; 7. «Le salut par
la foi et les ceuvres du chrétieny; 8. «Les exigences de I'Evangile et la question
sociale»; 9. «Existentialisme et morale chrétienne»; 10. «Nos Eglises et les
cérémonies en souvenir des morts»; 11. «L’actualisation du message biblique
chez... Dietrich Bonhoeffer»; 12. «Vinet et Bonhoeffer»; 13. «Le sacrifice
du Christ, une substitution?»; 14. «Le baptéme des enfants, scandale ou
fidélité ?»; 15. «Miracle et sacrement»; 16. « Peut-il y avoir un ,systéme chré-
tien‘?».



Rezensionen 71

Der zuletzt genannte Beitrag stellt die Vorlesung dar, die Grin beim
Abschied von seinem Lehramt im Juli 1966 gehalten hat. Er setzt darin
auseinander, daf} es ein eigentliches christliches « System» nicht geben kénne;
doch fiigt er hinzu: «Encore faut-il que le refus d’un systéme ne s’identifie
pas avec le refus de tout effort théologique.»

Frnst Staehelin, Basel

EDUARD STAKEMEIER, Die Konzilskonstitution «Uber die gittliche Offen-
barung». Werden, Inhalt und theologische Bedeutung. Lateinischer und
deutscher Text mit Kommentar. Paderborn, Verlag Bonifacius-Druckerei,
265 S. DM 18.50.

Die ungewdhnlich reiche nachkonzilidire Literatur iiber das 1I. Vaticanum
ist durch dieses Buch um ein sehr erfreuliches Werk angewachsen. Der Ver-
fasser hat cine vorbildliche Arbeit schon dadurch geleistet, dall er mit be-
hutsamer Sorgfalt sowohl die Vorgeschichte als auch die besondere, in man-
cher Hinsicht geradezu aufregende Geschichte der Entstehung dieser Kon-
zilskonstitution schildert. Wenn auch seine Darstellung keine wesentlichen
neuen Aspekte dieser Vorgédnge bringen kann, da die meisten Einzelmomente
jener Entstehung schon zu ihrer Zeit dem Zeitgenossen durch die Presse be-
kannt geworden waren, so zeigt doch erst ein solcher geschlossener Uberblick
richtig die ganze Tragweite der Ereignisse, die dann noch durch die Vielfalt
der hier wiedergegebenen miindlichen und schriftlichen Diskussion teils auf
der offenen Biihne des Konzils und seinen Ausschussen, teils hinter den Ku-
lissen, besonders getont wird. Natiirlich wird sich nicht jeder Leser ein voll-
standiges Bild davon machen kénnen, ob diese Darstellung schon ganz voll-
stdndig oder doch noch ergénzungsbediirftig sein mag, aber die Art dieser
ruhigen und noblen Berichterstattung wie auch die Sachlichkeit der Inter-
pretation vermittelt dem Leser das Gefiihl einer vertrauenswiirdigen und
verantwortlichen Unterrichtung und Beratung.

Naturgemil ist auch dieses Werk einer um Objektivitit bemiihten Dar-
stellung von Geschichte und Sachproblematik der «Konzilskonstitution tiber
die gottliche Offenbarung» von der Grundeinstellung des Verfassers be-
stimmt. Dieser bejaht als Ganzes dieses Konzilsergebnis und sieht in diesem
den Erfolg eines mittleren Weges durch die vielfiltigen Schulentwiirfe zu
dieser Thematik hindurch. So sehr er an der Uberwindung der vergangenen
Positionen interessiert ist und die sich am Konzil durchsetzende «heils-
geschichtliche» Linie offenkundig bejaht, so sorgsam ist er darauf bedacht,
dafl Durchbriiche in eine existentialistische oder rein kerygmatische Haltung
und Verstehensweise verhindert werden. Dies geht z. B. daraus hervor, da8
der Autor zwischen der formgeschichtlichen Methode und der existentialen
Exegese, bzw. dem Entmythologisierungsprogramm ein prinzipielles Junktim
zu sichten vermeint (S. 181ff.). Insofern spiegelt seine theologische Intention
gut die Gesamttendenz jener iiberwiltigenden Mehrheit von Konzilsvéitern,
die diese Konstitution nach hartem Ringen zu ihrer endgiiltigen Gestalt ge-
bracht haben. Der gegeniiber der konservativen Minderheit, die im wesent-
lichen die lange Zeit hindurch herrschende katholische Lehre festhalten



72 Rezensionen

wollte, in der Tat oft radikal auftretende Fortschritt der Reformer hat
keineswegs eine Angleichung an die reformatorischen Positionen zum Ziel,
sondern wollte gut katholisch bleiben und blieb es. Zweifellos war dennoch
auch der Wille stark und erfolgreich, eine neue Gesprichsebene mit dem pro-
testantischen Partner zu erreichen, und das ist ja nun auch tatséchlich, vor
allem durch die Preisgabe der Zwei-Quellen-Theorie, erreicht worden. Es soll
auch nicht gering geachtet werden, dafl an einigen wichtigen Punkten neue
Geleise gelegt wurden, die das kontroverstheologische Gesprich in Hinkunft
befruchten kann, weil die Betonung der Historizitéit der biblischen Schriften
der exegetischen Arbeit eine ungleich gréBere Verantwortung fiir die theo-
logische Lehre zumif3t, als dies bisher der Fall sein konnte. Zudem ist an-
zuerkennen, dal} das Stichwort von der «lebendigen Tradition» positive
Moglichkeiten auch fiir die nichtrémische Christenheit eréffnet, ihre eigenen
festgefahrenen Fronten aufzulockern und die wichtige Rolle der Kirche mit
ihrem lebendigen Lehramt neu zu sehen und anders als bisher zu gestalten,
wodurch sich wiederum neue Aspekte des 6kumenischen Dialoges abzeichnen.
Die bejahende Zustimmung Stakemeiers zu dem Satz von Cullmann: «Der
kiinftige Dialog zwischen Katholiken und Protestanten sollte sich auf den
Spannungscharakter der Kirche konzentrieren» (S. 128), kann zweifellos als
markanter Meilenstein auf dem dialogischen Wege angesehen werden.

Zugleich aber mullte Cullmanns evangelisches Insistieren auf den Cha-
rakter der Schrift als eines richterlichen Gegeniibers zur Kirche ohne ent-
sprechende positive Antwort bleiben (8. 146). Zwar bemuht sich Stakemeier
sogar darum, eine typisch protestantische Relation aufzugreifen, und stellt
die Schrift als norma normans dem Lehramt als norma normata voran, und
es wird kriftig die «dienende» Funktion des Lehramtes betont (S. 1411f.).
Aber andererseits ist es fiir die Konstitution und ihren Kommentator
schlechterdings undenkbar, dall das «Lehramt» irren kénne. Wer an der un-
bedingten Sicherheit des Lehramtes zweifelt, wiirde die Treue Christi an-
zweifeln, sagt Paul VI. (S. 148-149). Der Infallibilitdt des Papstes, die im
Vaticanum I festgelegt wurde, folgt nunmehr diejenige des Episkopates, der
¢sicher» (certum) das «charisma veritatis» empfingt (Art. 8; S. 129). Die
Erlauterungen Stakemeiers lassen keinen Zweifel dariiber, dal3 die Position
der «viva traditio» in der Gestalt des «Lehramtes» durch die neuen Be-
stimmungen uber Schrift und Tradition wesentlich gestéirkt werden. Das
bedeutet aber, dal auch diese in mancher Hinsicht fiir den evangelischen
Christen so erfreuliche Konzilskonstitution im Blick auf ihr ekklesiologisches
Gefille doch auch mit leider notwendiger Vorsicht zu betrachten sein wird.
Es wird sich zeigen miissen, ob diesem Gefille gegeniiber das von Stakemeier
so kraftig unterstrichene Offenbleiben der theologischen Diskussion (vgl. das
«sub vigilantia Sacri Magisterii» Art. 23; S. 198), insbesondere in der wich-
tigen Frage von Suffizienz oder Insuffizienz der Schrift (vgl. die Iirklirungen
iiber das «non per solam Sacram Scripturam hauriat», Art. 9; S. 1341f.), tat-
sdchlich ein entsprechend kriftiges Gegengewicht darstellen wird.

Alle solchen Bedenken schmilern jedoch keineswegs den Dank an den
Autor fir die offene Rechenschaftablage, die dieses Werk in einem guten
Sinne darstellt. Wilhelm Dantine, Wien



Rezenstonen 73

Kurr LiTHI, KARL LEDERGERBER & ALFRED SCHEIDEGGER, Die Kleine
Kupferstich-Passion von Egbert Moehsnang. Ziirich, Flamberg Verlag,
1967. 70 S., 20 Abb. Fr. 36.—.

Von Maritain stammt die Feststellung: «Der Kiinstler bringt sein Werk
fiir kiinftige Generationen hervor!» In besonderer Weise wird dies fir den
Berner Kiinstler Egbert Moehsnang zutreffen, der die erste Kupferstich-
Passion nach Albrecht Diirer gestaltet hat. Nicht allein diese Tatsache ist
erstaunlich, sondern die Art ihrer Verwirklichung. Mit traditionellen Formen
brechend, entstehen Moehsnangs abstrakte Werke — wobei der Einflufl von
Rembrandt zu erahnen ist — in einer langen Experimentierkette, bis durch
die Gegensétze von hell und dunkel, Abgeschlossenheit und Offenheit, Leere
und Fiille, Dynamik und Ruhe die einzelnen Gebilde ihre endgiiltige Form
annehmen. Damit ist der Vorgang des Werdens jedoch nicht abgeschlossen.
Das Thema des jeweiligen Bildes stellt eine Aufforderung an den Betrachter
dar, das durch das Thema Bezeichnete in der Zeichnung zu suchen. Es gilt,
die durch Strichbiindel klar aufgezeigten Bewegungstendenzen zu verfolgen.
Wer sich auf die Suche begibt, der wird belohnt. Wen die abstrakten Ver-
suche abstoBen, der lasse sich von Chagall sagen: «Abstrakt und nicht-
abstrakt — das sind fiir mich keine Kriterien. Ich kenne nur die authentische,
die gute Malerei — und das Gegenteil davon.»

Was diesen Kunstband dariiber hinaus so empfehlenswert macht, ist ein-
mal die Gegeniiberstellung von Schépfungen des Mittelalters und der Ent-
wiirfe von Moehsnang. Besonders hervorzuheben sind jedoch die Beitrige
von Professor Liithi, der, von evangelischer Theologie und kunstwissen-
schaftlichen FErwigungen ausgehend, wichtige, sehr durchdachte Uber-
legungen nahebringt, des Kunstwissenschaftlers Karl Ledergerber, der von
katholischer Sicht und Kriterien der Kunst aus urteilt, sowie des Kunst-
wissenschaftlers Alfred Scheidegger, der kunstkritische Untersuchungen an-
stellt und dabei die Verbindung zwischen den ersten Kupferstich-Passionen
des Mittelalters und dem Passionswerk von Moehsnang herstellt. Diese drei
Erklarungen sind sehr hilfreich — von ihrem interessanten Inhalt abgesehen.

Zusammenfassend ist zu bemerken, dall dem Kiinstler fir sein wage-
mutiges Experiment, das Konzentration und kosmische Weite ausstrahlt,
zu danken ist. Er begibt sich damit in den Dialog mit den Betrachtern seiner
Aussage, wobei er in Kauf nimmt, da3 er nicht nur Zustimmung erfahren
wird. Zu danken ist ferner den Kommentatoren, die den Beweis antreten,
dafl eine solche Passionsdarstellung, theologisch und kunstkritisch gesehen,
eine legitime und sachgemialle Moglichkeit ist. Folkert Miiller, Bremen

RaAINER Vorr, Das Kunstwerk als Symbol. Ein theologischer Beitrag zur Inter-
pretation der bildenden Kunst. = Schriftenreihe des Institutes fiir Kirchen-
bau und kirchliche Kunst der Gegenwart, 2. Giitersloh, Gutersloher Ver-
lagshaus, Gerd Mohn, 1966. 244 S., 46 Taf. DM 44.—.

Dieser Band ist sowohl fiir eine Bemiihung um eine Theologie der Kunst
wie auch fiir das Gesprich zwischen Theologie und Kunst zu begriilen. Die
Argumentation wird wirkungsvoll unterstiitzt durch einen instruktiven Bild-
teil. Der Verfasser hat sich umfassend orientiert und argumentiert im Gegen-



74 Rezenstonen

iiber zum Kiinstler und Kunstkritiker sachgemél; so redet er nicht, wie es
oft geschieht, von der Theologie her am eigentlichen Phénomen der Kunst
vorbei. Auch gibt seine Argumentation dem Kiinstler weithin eine echte
Freiheit fiir seine spezielle Verantwortung; der Kinstler wird sich hier nicht
ekklesiologisch oder theologisch integriert fiithlen.

Die Hauptteile des Werkes behandeln die folgenden Gesichtspunkte: I/1:
Die gegenwiirtige Problematik des Symbolbegriffs (Uberblick, Definitionen,
Erkenntnisproblem, hermeneutische Frage). I/2: Das Symbolproblem im
Bereich der Theologie (Religiose Gestalt, kultische Gestalt, eschatologische
Gebrochenheit, Bekenntnis und Gestalt, Kerygma und Gestalt, geschichtlich-
personaler Charakter der kiinstlerischen Gestalt). Volp setzt sich mit Tillich,
den Berneuchenern, A. D. Miiller, P. Brunner, O. S6hngen, dem Barth-Kreis,
H. E. Bahr, K. Lithi usw. auseinander. IT: Untersuchungen symbolischer
CGestalten (Methode, Bezugsebenen, Motive: Farbe, Form, Ornament usw.).
IIT: Das Kunstwerk als Symbol in theologischer Sicht (Symbol als geschicht-
liche Gestalt des Glaubens, als gottesdienstliches Bekenntnis, Symbol in
kerygmatischer, kommunikativer, meditativer Funktion).

Man fiiblt sich in den grundsitzlichen Ausfithrungen mit Volp vor allem
dort einig, wo er von der Sprachlichkeit und Geschichtlichkeit des kiinstle-
rischen Symbols handelt (S. 67. 70. 74. 76. 791{f. 2041f.). In der Tat: Kunst ist
Sprachgeschehen unter den Bedingungen der Zeit — Kunst ist in diesem Sinn
nicht Dekoration oder illustrierte Philogophie! Hinter diese grundsitzliche
Einsicht sollte eine Theologie der Kunst heute nicht mehr zuriickfallen, wenn
sie das zu erfragende Phidnomen nicht verfehlen will. Weiter wird man auch
anerkennen, da3 dem Verfasser eine kompetente Darlegung der Symbol-
problematik gegliickt ist. Eine gewisse Unklarheit scheint mir dagegen dort
vorzuliegen, wo der Verfasser die theologische Formel «Gesetz und Evan-
gelium», theologisch zu direkt und zuwenig auf die Ebene der Kunst umge-
getzt, einfihrt (3. 39. 67. 70. 74 usw.). Steht man mit dieser Formel in einem
echten Wirklichkeitsbezug? In der Struktur von «Gesetz und Evangelium»
erhalten dann auch bel Volp Theologumena wie der Gekreuzigte, der Aufbau
der Gemeinde oder die neutestamentliche Mitmenschlichkeit so etwas wie
eine normative Funktion fiir Gestaltfragen (S. 53. 213. 219). Die dem Kiinst-
ler zundchst grundsitzlich gegebene Freiheit fur sein Werk wird so wieder
eingeschrinkt. Auch wird im konkreten Gespriich zwischen dem Theologen
und dem Kiinstler das theologische Wort als in einem Nichtbezug zur for-
malen Ebene empfunden, fur die sich der Kiinstler primér verantwortlich
weill. MiBte sich der Theologe nicht viel starker um eine Umsetzung seines
Wortes bemitihen, so daf es eben auf der formalen Ebene verifizierbar wiirde ?
Der Ausgang vom Selbstverstidndnis des Kiinstlers auf der formalen Ebene,
und in Verantwortung vor den Gesetzen dieser Ebene, scheint mir der allein
sachgemille; dieses Selbstverstdndnis ist dann echt dialogisch anzugehen
und zu wirdigen. Vielleicht trifft auch der Ausgang vom Selbstverstédndnis
des Kiinstlers die tiefste Intention der Formel «Gesetz und Evangelium»
besser, als wenn diese Formel immer wieder gldubig zitiert wird?!.

! Volp iibt Kritik an der Argumentation, die ich im Buche Kurt Marti,



Rezenstonen 75

Es sei noch darauf hingewiesen, dafl Volp auch in Einzelheiten gute und
weiterfiihrende Vorschlidge fur das Gespriach zwischen Kirche und Kunst
macht. Ich nenne nur zwei Beispiele. Volp tritt dem oft gehérten Postulat
entgegen, der Architekt und Kiunstler, der sich am Kirchenbau mitbeteilige,
wunsche theologisch préazise Vorschlige. Der Verfasser sagt mit Recht, das
Postulat werde der komplexen Verstehenssituation der Moderne nicht ge-
recht. Wir glauben auch, dafl der am Kirchenbau Mitgestaltende in keiner
Weise entmiindigt werden darf; die Theologie hat auch hier nur eine strikte
diakonische Aufgabe, die sie im CGesprich mit allen Beteiligten vorbringt.
Sodann: Volp weist auf ein instruktives Phédnomen in Frankreich hin. Dort
gestalten und bauen in kirchlichem Auftrag unkirchliche, marxistische Archi-
tekten und Kiinstler; die Resultate dieser Bemiithungen sind uberzeugend
und eindrucksvoll. Volp sagt nun, dieses kithne Experiment sei in der
kirchlich-theologischen Reflexion nicht eingeholt und fordere eigentlich eine
ekklesiologische Neubesinnung.

In drei Punkten hat das vorliegende Buch die radikalen Fragestellungen,
die heute zwischen Theologie und Kunst diskutiert werden miissen, nicht er-
reicht. Erstens: Der Verfasser sagt zwar richtig, es diirfe theologisch keine
Gestalt, kein Stil positiv oder negativ gewertet werden, es dirfe auch nicht
ein Stil gegen den andern ausgespielt werden, was etwa in der Vorliebe von
Theologen fiir den Expressionismus geschieht. Volp wagt aber nicht, das um
der Sache willen so wichtige Postulat des «methodischien Atheismus» des
kiinstlerischen Gestaltens auf der formalen Ebene zu vertreten. Zweitens:
Zuwenig deutlich wird auch, daf3 sich von heutigen kunstimmanenten Ge-
setzen her, so etwas wie das prinzipielle Ende aller Thematik und damit z. B.
auch der Christusthematik in der Kunst andeutet. Ich meine, man mullte
aus formgeschichtlichen und hermeneutischen Griinden das Ende des Chri-
stusbildes theologisch positiv wiirdigen 2. Drittens: Keine Beachtung findet
eine Lektion der modernen Kunst, die fiir die politische Theologie wichtig ist.
Schon der Dadaismus hat gezeigt, da@ reine Form- und Sprachorganisation,
unter Verzicht auf alle Inhalte, antiideologisch wirkt. Es deutet sich damit
das grundsitzliche Problem «Formalismus als Engagement» an. Im Verzicht
auf Inhalte, im reinen Spiel der Formen, in der manchmal sinnlos erscheinen-
den Sprachorganisation leistet der Kiinstler in einer Zeit der Ideologien
einen Dienst an der Gesellschaft; er provoziert die Gesellschaft und entbirgt
ihre Unhumanitat, wenn sie Ideologien erliegt. Kurt Laithi, Wien

Kurt Lithi, Kurt von Fischer, Moderne Literatur, Malerei und Musik. Drei
Entwiirfe zu einer Begegnung zwischen Glaube und Kunst (1963) vertrete.
Ich meine zu sehen, dall mich der Vertreter der Kunst besser versteht, wenn
ich sorgfiltig sein Selbstverstéindnis studiere, als wenn ich sprachlich ein
«Theologenchinesisch» einfithre. Andererseits akzeptiere ich Gesichtspunkte
der Kritik von Volp dort, wo ich heute selber einsehe, daf3 ich zu biblizistisch
argumentiert habe (etwa im Problem der Farben).

2 Vgl. meinen Artikel in der Zeitschrift fir evang. Ethik, 10 (1966),
S. 257ff.: Das Ende des Christusbildes in der modernen Malerei. Ein Beitrag
zum Gespréach mit der bildnerischen Kunst.



	Rezensionen

