
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 24 (1968)

Heft: 1

Artikel: Religionsloses Christentum und nichtreligiöse Interpretation bei D.
Bonhoeffer

Autor: Feil, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878598

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878598
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Religionsloses Christentum und nichtreligiöse
Interpretation bei D. Bonhoeffer

In der Bonhoeffer-Forschung ist ein Aspekt wohl noch nicht gesehen,

der deutlicheres Licht darauf werfen dürfte, was Dietrich
Bonhoeffer (1906-45) mit religionslosem Christentum und nichtreligiöser
Interpretation gemeint hat.

1.

E. Bethge hat in seiner gewichtigen Bonhoeffer-Biographie auf
den merkwürdigen Tatbestand hingewiesen, daß in Deutschland
vornehmlich von der nichtreligiösen Interpretation biblischer
Begriffe, im angelsächsischen Raum aber vom religionslosen Christentum

gesprochen wird, Bonhoeffer aber beides meine1. Genauer ist
dazu - besonders gegen einen bleibend wichtigen Aufsatz von
G. Ebeling - zu sagen, daß Bonhoeffer zunächst vom religionslosen
Christentum, dann und abgeleitet erst von der nichtreligiösen
Interpretation spricht2. Beleg dafür ist, daß Bonhoeffer im Brief vom
30. 4. 1944 (dem ersten Brief in «Widerstand und Ergebung», in
dem er dieses Thema anschneidet, dem ersten Brief nach der Zäsur3,
nach der Bonhoeffers «neue» und inzwischen angestrengt diskutierte
Theologie beginnt) von der «religionslosen Zeit», von der «Religion»
bzw. dem «religiösen Apriori» als «bedingter und vergänglicher
Ausdrucksform des Menschen», von den «Religionslosen» und vom
«religionslosen Christentum» spricht und fragt, wie wir
«religionslos-weltlich» sind, aber kein einziges Mal von Interpretation
spricht4.

1 E. Bethge, Dietrich Bonhoeffer. Theologe, Christ, Zeitgenosse (1967),
S. 958ff., bes. S. 977. — Diese These findet ihre Bestätigung durch J. A.
Phillips, The Form of Christ in the World. A study of Bonhoeffer's Christology
(1967), bes. S. 199ff.

2 G. Ebeling, Die «nichtreligiöse Interpretation biblischer Begriffe»: Die
mündige Welt, 2 (1956), S. 12-73; hier ist Bonhoeffers Anliegen zu sehr als
«theologische Reflexionsformel in bezug auf die Verkündigung», S. 12, Anm.
2, vgl. S. 33ff., verstanden, was es gewiß auch war, aber erst sekundär.

3 Bethge (A. 1), S. 964ff.
4 D. Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung (1966), zit. WE, S. 176ff. -

Wohl taucht ebd., S. 180f., mehrfach die Frage auf, wie wir von Gott ohne
Religion sprechen.



E. Feil, Religionsloses Christentum und nichtreligiöse Interpretation 41

Erst im folgenden Brief vom 5. 5.1944, wird von «,nicht-religiös' interpretieren»,

von «uminterpretieren» gesprochen6, sosehr auch hier die Einleitung,
das Stichwort, mit dem Bonhoeffer beginnt, die «Religionslosigkeit» ist6.
Erst später, am 8.6.1944, ist erstmalig die substantivische Form « nichtreligiöse
Interpretation» gebraucht7. Und noch später beginnt Bonhoeffer seine
Ausführungen wie selbstverständlich mit der Formel von der nichtreligiösen
Interpretation (8. 7., 16. 7. 1944)8. Daraus kann der Schluß gezogen werden,
daß Bonhoeffer sich später dem Problem von der leichter greifbaren und
reflektierbaren Seite zugewendet hat, es aber begonnen hat nicht mit der
Frage der Interpretation, der Reflexion, sondern von einer konkreten
Erfahrung des gelebten Lebens her, — er müßte sonst zugleich seinem Grundansatz,

der sich durch sein gesamtes Leben und seine gesamte Theologie
hindurchzieht, untreu geworden sein.

Wir dürfen aus dem Tatbestand, daß Bonhoeffer zunächst von
religionslosem Christentum spricht, in Übereinstimmung mit seiner

ganzen Theologie schließen, daß das religionslose Christentum das

primäre Anliegen, die nichtreligiöse Interpretation aber der
Versuch ist, dieses Anliegen reflex zu erfassen und auszusagen.

Damit gewinnt der erste Brief, in dem dieser Gegenstand angerührt

wird (30. 4. 1944), an Bedeutung gegenüber den folgenden
Briefen, weil hier vermutlich die frischesten Ausführungen darüber
zu finden sind9. In diesem Brief findet sich nun ein Hinweis auf die
«westliche Gestalt des Christentums», ein Hinweis, der zum Schluß
des Briefes noch einmal darin aufgenommen wird, daß Bonhoeffer
sagt10 : «Vielleicht wird liier gerade uns in der Mitte zwischen Osten
und Westen eine wichtige Aufgabe zufallen.» Dieser Hinweis auf die
westliche Gestalt ist von zentraler Bedeutung. E. Bethge hat ihn
aufgegriffen, wenn er sagt, daß bei Bonhoeffer im Unterschied zu
K. Barth die Religion «ein geschichtliches, vorübergehendes, so
vielleicht nicht wiederkehrendes ,westliches' Phänomen» sei11, und da-

5 WE, S. 183ff.
6 Ebd. Dort auch die entgegengesetzte Formulierung «religiös

interpretieren». Dabei setzt Bonhoeffer einmal nur das «nicht-religiös», dann das

«religiös interpretieren» in Anführungsstriche, ein Zeichen, daß hier keine
feste Terminologie vorliegt.

7 WE, S. 219.
8 WE, S. 233 bzw. S. 239.
9 WE, S. 176ff.
10 WE, S. 182.
11 Bethge (A. 1), S. 979, vgl. S. 969. - In WE, S. 178ff., finden sich noch

mehrere Aussagen zum geschichtlichen Charakter des Religionsbegriffes.



42 E. Feil, Religionsloses Christentum

zu fragt12: «Kann Glaube dem entgehen, daß er zur Religion
westlicher oder östlicher oder afrikanischer Prägung wird » Doch müßte
diese Frage im Anschluß an Bonhoeffer genauer heißen: Kann der
Glaube, dessen westliche nunmehr vorübergehende Gestalt Religion
ist, kann das religionslose Christentum dem entgehen, etwas ähnlich
Vergängliches auch in östlicher oder afrikanischer Gestalt zu
werden?

Die bei Bethge richtig gesehene Nuancierung des Bonhoeffer-
schen Religionsbegriffes als eines geschichtlich bedingten und
gewordenen muß aber ganz konkret weiterverfolgt werden, um zu
einem richtigen Verständnis des religionslosen Christentums zu kommen.

Dazu ist zu fragen : Was hat Bonhoeffer sich konkret vorgestellt
mit seinem Postulat des religionslosen Christentums, in dessen Verfolg

auch eine nichtreligiöse Interpretation erforderlich sein wird?
Denn es ist bei Bonhoeffer wohl ausgeschlossen, daß er nur
theoretisch über ein solches Phänomen nachgedacht hat. Und der ihm
im ganzen Leben immer wieder und immer deutlicher werdende
Verfall des «Abendlandes», der westlichen christlichen Welt, dürfte
hier nicht genügen. Ohne aber diese konkrete Alternative zu kennen,

bleibt uns die Kenntnis dessen verschlossen, was Bonhoeffer
sich unter religionslosem Christentum gedacht hat.

2.

Der Hinweis auf die «westliche Gestalt» legt die Alternative einer
faktischen oder auch vielleicht nur potentiellen «östlichen Gestalt»
des Christentums nahe. Nun gibt es aber einige frühe Texte, die
diese Vermutung bestätigen und die uns die These erlauben: Eine
erste, wesentliche Wurzel zu Bonhoeffers Vorstellung vom religionslosen

Christentum und der davon abhängigen Aufgabe der
nichtreligiösen Interpretation liegt in einem durch indische Lebensform
geprägten Christentum, das Bonhoeffer leidenschaftlich erhofft.
Daher rührt sein Verlangen und sein Bemühen, als Rettung aus
der Misere des westlichen Christentums Indien kennenzulernen und
Gandhi zu begegnen.

12 Bethge (A. 1), S. 985. Wenn nun Bethge fortfährt, daß Bonhoeffer
«.Religion' in ihrer .westlichen Gestalt' für entbehrlieh und für eine
Hinterlassenschaft vergangener Zeit» erklärt, so ist gerade damit nicht gesagt, daß
sie das immer war. Auch dies ist geschichtlich zu verstehen.



und nichtreligiöse Interpretation 43

Bonhoeffers Plan, nach Indien zu kommen, der bereits in Barcelona

anhob (1928), während des Amerikaaufenthaltes (1931) neu
aufgegriffen wurde, in London (1933-1935) der Verwirklichung greifbar

nahe schien13, hat als ein konkreter Ansatzpunkt zu gelten für die

Erklärung, was Bonhoeffer mit religionslosem Christentum in
Alternative zur vergehenden «westlichen Gestalt des Christentums»
vorgeschwebt hat. So fragt Bonhoeffer bereits viele Jahre vor «Widerstand

und Ergebung»14: «Ob unsere Zeit vorüber ist und das

Evangelium einem anderen Volke gegeben ist, vielleicht gepredigt mit
ganz anderen Worten und Taten? » - nur daß es später, zur Zeit der
«Ethik» und von «Widerstand und Ergebung», wohl eher geheißen
hätte: Vielleicht gepredigt mit ganz anderen Taten und Worten?
Dabei dachte er ausdrücklich an Indien, an das sich seine Hoffnung
knüpfte. Seine eigene Situation beschrieb er : «Wie denken Sie sich
die Unvergänglichkeit des Christentums angesichts der Weltlage
und unserer eigenen Lebensart Es wird immer unbegreiflicher, daß

um des einen Gerechten willen ,die Stadt verschont werden soll'.
Ich bin jetzt Studentenpfarrer an der Technischen Hochschule, wie
soll man diesen Menschen solche Dinge predigen? Wer glaubt denn
das noch »

Eine geraume Zeit nach dieser Aussage, wieder verbunden mit der
Kundgabe seines Wunsches, nach Indien zu kommen, sagt er in
einem Brief an seine Großmutter, der er ja die erste Anregung zu
einer Indienreise verdankt, anläßlich der Frage, was er nach seiner
Londoner Zeit tun werde16: «Bevor ich mich irgendwo endgültig
binde, möchte ich aber noch einmal nach Indien. Ich habe mich in
der letzten Zeit sehr intensiv mit den dortigen Fragen befaßt und
glaube, daß man vielleicht sehr Wichtiges lernen kann. Jedenfalls
scheint es mir manchmal, als ob in dem dortigen ,Heidentum'
vielleicht mehr Christliches steckt als in unserer ganzen Reichskirche.
Tatsächlich ist ja auch das Christentum orientalischer Herkunft,
und wir haben es dermaßen verwestlicht und mit rein zivilisatori-

13 Bethge (A. 1): Jahr 1928, S. 138; 1930/31, S. 183f., 209; 1932, S. 270f.
280f., 298f. ; 1933-35, S. 379, 381, bes. 468-472. Ebd. S. 184 wird die Ver
bindung zwischen Bonhoeffers Antithese zur Religion und Indien angedeutet

14 Brief an H. Rößler, 18. 10. 1931 : D. Bonhoeffer, Gesammelte Schriften
zit. GS, I (21965), S. 61 ; bei Bethge (A. 1), S. 205, ohne den Hinweis auf In
dien; vgl. GS I, S. 24.

15 22. 5. 1934, GS II (1959), S. 182; vgl. ebd. S. 180.



44 E. Feil, Religionsloses Christentum

sehen Erwägungen durchsetzt, daß es uns soweit verlorengegangen
ist, wie wir jetzt erleben.»

Um den wichtigsten Text zu nennen, sei der Brief an seinen Bruder

zitiert, der der gleichen Frage gewidmet ist16: «Irgendwie empfinde

ich diesen Aufenthalt in England - obwohl mir die Arbeit sehr
viel Freude macht, in ihrem beschränkten Ausmaß - doch mehr als
Intermezzo. Nur dachte ich eigentlich, daß mich der nächste
Schritt doch endlich nach Indien und in den Osten führt. Der scheint
einem von hier aus doch viel näher. Und da ich täglich mehr der
Überzeugung werde, daß es im Westen mit dem Christentum sein
Ende nimmt - jedenfalls in seiner bisherigen Gestalt und seiner
bisherigen Interpretation -, möchte ich, bevor ich nach Deutschland
zurückgehe, gern noch mal in den Osten.» In dieser Aussage ist mit
den zentralen Termini «Gestalt» und «Interpretation» die Aussage
von «Widerstand und Ergebung» vorbereitet, übrigens in der
gleichen Reihenfolge wie dort, aber umgekehrt zu dem vorhin genannten

Brief, wo Bonhoeffer von «Worten und Taten» spricht. Selbst

wenn es richtig ist, die theologischen Aussagen der letzten Briefe
als neue Theologie zu bezeichnen, wie es E. Bethge tut mit dem Hinweis

auf Bonhoeffers eigene Zeugnisse, in denen Bonhoeffer sagt,
daß ihm «ein Knoten platzen soll»17, in denen er überrascht ist von
seinen theologischen Gedanken18, so muß doch festgestellt werden,
daß die andeutungsweise Erfahrung eines «religionslosen Christentums»

und der hieraus notwendige Versuch einer «nichtreligiösen
Interpretation » schon lange vorbereitet war, tief mit dem gesamten
Leben und Werk Bonhoeffers verbunden ist und von hierher
verstanden werden muß. So ist es kein Zufall, wenn Bonhoeffer aus
Berlin seinem Freund schreibt19: «Vor einem Jahr mit Lasserre in
Mexiko Ich kann das kaum denken, ohne daß es mich wie irrsinnig
wieder herauszieht, diesmal nach dem Osten. Ich weiß noch nicht
wann. Aber sehr lange darf es nicht mehr dauern. Es muß noch
andere Menschen auf der Erde geben, solche, die mehr wissen und
können als wir. Und es ist einfach banausenhaft, dann nicht auch

16 Mitte Januar 1934, GS II, S. 158. Vgl. noch an E. Sutz 28. 4. 1934,
GS I, S. 41; 11. 9. 34, ebd., S. 42.

17 Brief an E. Bethge, 25. 6. 1942, GS II, S. 420.
18 WE, S. 178, vgl. S. 268; zum Ganzen Bethge (A. 1), S. 965f.
19 Brief an E. Sutz 17. 5. 1932, GS I, S. 32; hier auch die Verbindung mit

Amerika.



und nichtreligiöse Interpretation 45

dorthin lernen zu gehen. Die Nazis sind diese Menschen jedenfalls
nicht, und unsere Kommunisten, so wie ich sie im vergangenen Winter

etwas kennengelernt habe, auch nicht. Die Deutschen sind
durchgehend rettungslos in einer bestimmten Richtung festgelegt,
in der man zwar mehr sieht und weiß als der Amerikaner, aber das

ist eben noch nicht viel.» Und im gleichen Jahr (1932) stellt er in
einem Vortrag an der Technischen Hochschule auf die Frage nach
dem «Recht auf Selbstbehauptung» zwei Antworten gegenüber20:
«Die Menschheit hat auf diese Urfrage allen Lebens im Wesentlichen
zwei Antworten gegeben. Die eine entstand in der fernen fruchtbaren

sonnigen, gestalten- und gedankenreichen Welt Indiens, in
der der Leib leicht mit Gütern versorgt und darum die Seele der
freien Hingabe und Vertiefung in sich selbst überlassen ist... Die
andere große Lösung ist die der europäisch-amerikanischen
Zivilisation, die Lösung der Kriege und der Fabriken.» Daß diese
(vielleicht übertriebenen) Hoffnungen auf Indien schon sehr früh in
Bonhoeffers Leben nachzuweisen sind, zeigt eine Mitteilung eines

Studiengefährten aus dem Wintersemester 1924/25 in
Tübingen 21.

Wenn es stimmt, daß in dem Brief von 1934, der von «Gestalt»
und «Interpretation» spricht, die Formulierungen von «Widerstand
und Ergebung» vorbereitet und vorweggenommen sind, so gilt für
dieses Buch wie für die «Nachfolge», daß die Kernbegriffe jeweils
Jahre zuvor gefallen sind ; hat doch Bonhoeffer lange vor Erscheinen

der «Nachfolge» bereits von der «billigen Gnade» gesprochen.

Der Zusammenhang der frühen Aussagen, die Bonhoeffers
Wunsch, Indien kennenzulernen, Ausdruck geben, mit «Widerstand
und Ergebung » wird getragen durch den bereits genannten Hinweis
auf die westliche Gestalt und auf Bonhoeffers Bemerkung, daß uns
zwischen Osten und Westen vielleicht eine besondere Bedeutung
zukomme. Denn im Zusammenhang mit seinen Indien-Plänen setzt
er sich mehrfach von den Erfahrungen, die er in Amerika gemacht

20 GS III (1960), S. 261 und 263; ebd., S. 268 findet sich die Formulierung
«westliches Denken».

21 Zit. bei Bethge (A. 1), S. 138. Diese hohe Einschätzung Indiens findet
sich noch in WE, S. 228, wo es unter den heißen, geistig schöpferischen Ländern
genannt ist.



46 E. Feil, Religionsloses Christentum,

hat, ab, wenn er auf die zwar nicht gute, aber doch immerhin
andersgeartete Situation in Europa hinweist22.

In Anbetracht der Intensität dieses Wunsches, nach Indien zu
gelangen, und der doppelten Verbindung mit den Aussagen in «Widerstand

und Ergebung» scheint uns der Schluß bestätigt, daß die
zentralen Auskünfte in «Widerstand und Ergebung» verborgen, aber
doch unverkennbar deutlich, schon viele Jahre vorher vorhanden
sind. Ostliche Lebensform, selbst wenn Bonhoeffer sie nicht kennengelernt

hat, selbst wenn sie ihn enttäuscht hätte, wäre er nach
Indien gekommen, hat als positive, erhoffte Alternative eines
heraufkommenden religionslosen Christentums dem vergehenden
westlichen Christentum gegenüber zu gelten. Nicht zufällig - und
dies dürfte die dritte Verbindung zwischen den so weit
auseinanderliegenden Texten sein - ist daher auch im Brief von
«Widerstand und Ergebung», mit dem die Frage nach der religionslosen

Zeit beginnt, als Einleitung eine christologische Aussage zu
finden23: «Was mich unablässig bewegt, ist die Frage, was das
Christentum oder auch wer Christus heute für uns eigentlich ist.»
In dem Brief an H. Rössler von 1931 heißt es24: «Wennwir's nicht
in unserem persönlichen Leben sehen können, daß Christus da war,
dann wollen wir's wenigstens in Indien sehen, aber dies wahnwitzige
dauernde Zurückgeworfenwerden auf den unsichtbaren Gott selbst

- das kann doch kein Mensch mehr aushalten.» Und diese christologische

Aussage macht Bonhoeffer, nachdem er den Gedankengang
eingeleitet hatte mit der Bemerkung: «Ein großes Land möchte ich
noch sehen, ob vielleicht von dort die große Lösung kommt - Indien ;

denn sonst scheint es ans zu sein, scheint das große Sterben des

Christentums da zu sein»; und es folgt der schon genannte Text:
«Ob unsere Zeit vorüber ist und das Evangelium einem anderen
Volk gegeben ist, vielleicht gepredigt mit ganz anderen Worten und
Taten »

22 Vgl. WE, S. 182, mit Brief 1931, GS I, S. 61, und 1932, GS I, S. 32,

wo es jeweils um eine (implizite) Dreiteilung geht: Indien—Europa-Amerika ;

s. unten die Aussage des Vortrags in Barcelona (Anm. 26).
23 WE, S. 178.
24 GS I, S. 61; s. o. Anm. 13.



und nichtreligiöse Interpretation 47

3.

Der permanente Wunsch, Indien kennenzulernen, um von dort
her eine neue Form christlichen Lebens zu gewinnen, gefördert
durch die Bonhoeffer tief betreffenden Erfahrungen, die er im
asozialen Milieu des Berliner Wedding gemacht hat (1931-1933) und
die im deutschen Widerstand auf ihn zukamen, haben zusammen
mit dem Erlebnis des Absterbens des Christentums westlicher
Prägung in Europa und vor allem in Amerika die Vermutung und Hoffnung

eines heraufkommenden religionslosen Christentums geweckt.
Auf diesem Hintergrund und von diesen persönlichen Erfahrungen,
Wünschen und Hoffnungen her ist zu verstehen, was Bonhoeffer
unter religionslosem Christentum und nichtreligiöser Interpretation
verstanden hat25. So kann es als Motto angesehen werden, wenn
Bonhoeffer bereits in einem Vortrag in Barcelona (1928) feststellt26,
daß auf die großen Fragen, die allenthalben anstehen, kein einzelner
die Antwort linden kann; sondern «ein gewaltiger allgemeiner
asiatisch-europäisch-amerikanischer Prozeß muß hier zur Beantwortung
dieser Fragen führen». Von hier dürfte ein direkter Weg führen zu
der Frage, ob «hier gerade uns in der Mitte zwischen Osten und
Westen eine wichtige Aufgabe zufallen» wird27.

25 Die ausführliche Begründung dieser These wird im Zusammenhang
einer größeren Arbeit des Verfassers erfolgen.

26 Vortrag gehalten am 13. 11. 1928, abschriftlich bei Bethge, Ms. S. 2

(wichtig ist der Hinweis auf die Sozialität). Vgl. dazu die oben genannte
Dreiteilung von Bethge, «westlich-östlich-afrikanisch». Im Vortrag, S. lf.,ist
die Rede von der großen Not und Ratlosigkeit in Europa: «Wer von uns
wagt es denn, eindeutige Antwort zu geben etwa über den Sinn des
gegenwärtigen Schicksals Europas», und von der Hoffnung, «Antwort zu bekommen,

wenn wir uns der scheinbar so überholten Sache des Christentums
einmal ernsthaft annehmen». Ist nicht schon hier das Problem von WE
gesehen

27 WE, S. 182. - Unsere These, Bonhoeffer wollte die in Indien erhofften
Erfahrungen für den «Westen» fruchtbar machen, bestätigt ein Brief von
K. Barth vom 14. 10. 1936 an Bonhoeffer, in dem er sagt, er hätte seit
langem nichts als «die seltsame Nachricht» bekommen: «Sie beabsichtigten
nach Indien zu gehen, um sich dort bei Gandhi oder einem anderen dortigen
Gottesfreund irgend eine geistliche Technik anzueignen, von deren
Anwendung im Westen Sie sich große Dinge versprächen!», GS II, S. 288.
Bezeichnenderweise hatte Bonhoeffer sich in Barcelona 1928 in sein Tagebuch

geschrieben, «ob Barth je im Ausland gewesen war?», zit. bei Bethge
(A. 1), S. 129.



48 E.Feil Religionsloses Christentum, und nichtreligiöse Interpretation

Deuten wir zum Schluß noch das Ergebnis an, das sich für das

religionslose Christentum und die nicht-religiöse Interpretation bei
Bonhoeffer ergibt, so ist festzustellen, daß Bonhoeffer die
nichtreligiöse Interpretation nicht als Programm verstand, sondern als

Reflexion, die aus einer neuen Gestalt christlichen Lebens sich
ergeben wird (wie ja auch das «Gemeinsame Leben» nicht Programmschrift,

sondern Rechenschaftsbericht ist), daß aber das religionslose

Christentum sich darin auszeichnet, daß der Christ 1. in aktiver
Passivität glaubt, d. h. nachfolgt im Teilnehmen am Leiden Gottes
in der Welt, und 2. dies in der Gemeinschaft der Glaubenden tut28.
Hierfür war die Gewaltlosigkeit und das gemeinsame Leben im
Ashram Gandhis Vorbild.

Ernst Feil, Münster in Westfalen

28 So nennt Bonhoeffer einmal «Indien, Kloster» unmittelbar
nebeneinander, Brief 1934, GS II, S. 180. Vgl. auch den Brief Lordbischof Beils
zur Empfehlung Bonhoeffers an Gandhi, 22. 10. 1934, GS II, S. 185; zugleich
mit seinen Indienplänen bereitete Bonhoeffer auch Besuche in anglikanischen

Klöstern vor, die vor der Aufnahme seiner Tätigkeit in Finkenwalde
noch zustande kamen.


	Religionsloses Christentum und nichtreligiöse Interpretation bei D. Bonhoeffer

