
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 24 (1968)

Heft: 1

Artikel: Mariologie in protestantischer und römisch-katholischer Sicht

Autor: Benkö, Stephen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878597

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878597
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mariologie in protestantischer und
römisch-katholischer Sicht

Vortrag, gehalten an der Universität Basel am 3. Juli 1967

Die protestantische Theologie kennt eigentlich keine Mariologie
im römisch-katholischen Sinne. Wenn wir im Folgenden das Wort
«Mariologie» anwenden, dann bedeutet es für uns einfach die Lehre
von der Mutter des Erlösers. Ferner wird diese Lehre in der
protestantischen und der römisch-katholischen Theologie verschiedenartig

begründet. Hauptsächlich besteht der Unterschied in folgenden

drei Punkten: 1. in unserer protestantischen Auffassung von
der Quelle der göttlichen Offenbarung, 2. in der Frage der Inkarnation

und 3. in unserem Verständnis von der Natur der Gnade und
Rechtfertigung.

1. Die Quelle der Offenbarung

Die Kirchen der Reformation haben neuerdings ihre Stellung zur
Frage der Tradition neu zu überprüfen begonnen. Trotzdem ist zu
sagen, daß für Protestanten nur die Heilige Schrift die Quelle der
Offenbarung ist, weil für uns Tradition die apostolische Tradition
bedeutet, welche mit dem Abschluß des neutestamentlichen Kanons
selbst abgeschlossen wurde. Römisch-katholische Theologie
hingegen behauptet, daß die Schrift allein nicht genügend ist. Das Konzil

von Trient hat die Definition formuliert, daß die Schrift und die
Tradition «pari pietatis affectu ac reverentia» angenommen werden
müssen. Diese These wurde auch vom zweiten vatikanischen Konzil
bestätigt, mit der Erklärung, daß man dabei nicht an zwei Quellen
denken dürfe, weil die beiden nur die eine Quelle der Offenbarung
bilden. Die Heilige Schrift hat eine chronologische Priorität, aber
dieselbe apostolische Lehre, die in der Schrift enthalten ist,
entwickelt sich weiter in der Kirche, und das ist eben, was man Tradition

nennt1.
Soweit wäre alles klar. An diesem Punkte jedoch erklärt das

zweite vatikanische Konzil, daß zur Heiligen Schrift und zur
Tradition, welche zusammen das Depositum des Glaubens bilden, noch

1 Dogmatische Konstitution über die göttliche Offenbarung, 9-10.



30 St. Benkö, Mariologie in protestantischer und

die Autorität der Interpretation hinzukommen müsse, so daß man
schließlich mit drei Quellen der Offenbarimg rechnen muß : der
Schrift, der Tradition und der Autorität der Interpretation, welche

einzig und allein der Kirche zusteht. Diese lehramtliche Autorität
der Kirche nennt man «Magisterium». Diese drei, d. h. Schrift,
Tradition und Magisterium, sind, nach der Lehre des zweiten vatikanischen

Konzils, miteinander ganz eng verbunden, so daß keine Quelle
ohne die anderen bestehen kann. Alle drei zusammen und jede auf
ihre Art dient dem Heil der Seelen. Für die römisch-katholische
Theologie sollten also eigentlich alle drei Quellen die gleiche
Wichtigkeit haben.

In der Mariologie gehört jedoch das überwiegende Gewicht dem
Magisterium, ja dieses ist sogar der Ausgangspunkt der
römischkatholischen Mariologie.

Offiziell wurde dieses Prinzip vom Papst Pius XII. aufgestellt in
der Enzyklika «Humani Generis». Hier stellt der Papst fest, die

eigentliche Aufgabe des Theologen sei, «aufzuzeigen, wie das, was
das lebendige Magisterium lehrt, in der Schrift und in der göttlichen
Tradition ausdrücklich oder stillschweigend mitinbegriffen ist».
Demgemäß schreibt ein bekannter amerikanischer Theologe der
römisch-katholischen Kirche, Cyrill Vollert, daß die erste Pflicht
eines Mariologen sei, das Magisterium zu studieren. Dieses ist die

nächstliegende Quelle, welche er am einfachsten erreichen kann. Nur
nachdem er sich vergewissert hat, daß er den Geist des Magisteriums
richtig verstanden hat, darf der marianische Theologe die Schrift
und die Tradition anrühren, welche eben die «fernliegenden Quellen»
sind. Indem nun diese zwei eine untergeordnete Rolle spielen, so
bedeutet das allerdings nicht, daß sie von der römisch-katholischen
Mariologie ganz außer acht gelassen werden; das wäre besonders
hinsichtlich der Tradition nicht wahr. Aber die beiden sind dem
Magisterium ganz gewiß untergeordnet. Das Magisterium kann,
aber muß nicht unbedingt, Beweisstücke aus Schrift und Tradition
beibringen. Oder, wie Cyrill Vollert sagt, das Magisterium ist sich
bewußt, daß «die Übereinstimmung der lehrenden Kirche ein
genügendes Kriterium ist»2.

Diese Methode der römisch-katholischen Mariologie kann man

2 C. Vollert, The Scientific Structure of Mariology: J. B. Carol, Mariology,
2 (1957), S. 12.



römisch-katholischer Sicht 31

sehr gut an den zwei jüngsten Dogmen, an dem der «Unbefleckten
Empfängnis» und dem der «Assumption», beobachten. In den Bullen
« Ineffabilis Deus » und « Munificentissimus Deus » gibt es überraschend

wenig Hinweise auf die Bibel. Die Texte, die zitiert werden, sind
beinahe alle solche, in denen man mit dem besten Willen keine
Anspielung an Maria entdecken kann, z. B. H.L. 4, 4: «Dein Hals ist
wie ein Turm Davids», oder Ps. 45, 10: «Höre, Tochter, sieh und
neige deine Ohren... den König verlangt nach deiner Schönheit.»
Diese Bibelstellen werden aber gar nicht zitiert, damit man aus
ihnen die unbefleckte Empfängnis Marias oder ihre Himmelfahrt
herleiten könne. Sie werden deshalb zitiert, weil sie von gewissen
mittelalterlichen Theologen in solchen Zusammenhängen erwähnt wurden,

welche mit dem Geist des gegenwärtigen Magisteriums im
Einklang stehen. Dieser Zustand wird auch in der Bulle «Munificentissimus

Deus» ganz offen zugegeben. Dazu sagt der Papst noch, daß die
Lehrer der Kirche sich ihre Köpfe gar nicht darüber zerbrechen sollen,
weshalb dieses Dogma notwendig oder richtig sei, sondern sie sollen
ihre Aufmerksamkeit ganz dem Glauben des Magisteriums widmen.
Unter dieser Voraussetzung wird dann kühn behauptet: «In der
universalen Übereinstimmung mit der ordentlichen lehramtlichen
Autorität der Kirche besitzen wir einen gewissen und bestimmten
Erweis, daß die körperliche Himmelfahrt der seligen Jungfrau
Maria... eine Wahrheit ist, von Gott selbst geoffenbart und deshalb
etwas, was von allen Kindern der Kirche standhaft und treu
geglaubt werden muß.»

Es ist damit ganz klar, daß die römisch-katholische Mariologie
durch einen einzigen Faktor beherrscht wird, nämlich durch das

Magisterium. Neben diesem spielen Schrift und Tradition nur eine
zweite und unterstützende Rolle. Hier liegt der erste große Unterschied

in der Begründung der Mariologie. Für die Protestanten
müßte die Mariologie in der Bibel begründet werden. Die römischen
Katholiken sagen: ja, aber auch in der Tradition, genauer in der
römisch-katholischen Interpretation der Bibel und der Tradition -
also in dem Magisterium. Von hier kann man weder an die Bibel
noch an die Tradition appellieren.

Was ist aber das Magisterium? Das Wort wird im zweifachen
Sinne gebraucht. Es bezeichnet die Vollmacht zu lehren, welche
Jesus den elf Jüngern gegeben hat (Matth. 28, 19) und welche die
römisch-katholische Kirche für sich beansprucht. Dann bedeutet es



32 St. Benkö, Mariologie in protestantischer und

auch die Personen, welche diese Macht innehaben, d. h. der Papst
oder das Konzil der Bischöfe zusammen mit dem Papst. Das Magi-
sterium offenbart sich, wenn der Papst «ex cathedra» spricht oder
eine Enzyklika herausgibt und auch dann, wenn das Konzil oder
auch nur eine heilige Kongregation der Kuria ein Dekret herausgibt.
Letzten Endes läßt sich also das Magisterium auf eine verhältnismäßig

kleine Anzahl von Personen verengern. Das Verständnis dieses

kleinen Kreises wird dann der maßgebende Leitfaden für jede
Interpretation der Schrift und der Tradition. Wenn man diese Stellung

annimmt, muß man automatisch den Heiligen Geist Gottes mit
dem Geiste des Magisteriums identifizieren. Wenn man aber diese

Identifizierung nicht vollziehen kann, so muß man die Frage ernstlich

aufwerfen, ob wir im Magisterium wirklich dem lebendigen
Worte Gottes begegnen oder nur dem Selbstverständnis jener
Personen, die in einer gegebenen Zeit gerade das Magisterium
ausmachen 3

Wir glauben, daß in dieser Hinsicht eine ganz reale Gefahr der

Subjektivität und der Willkür vorhanden ist, besonders im
Zusammenhang der Mariologie. Römische Katholiken lehnen natürlich
das Vorhandensein einer solchen Gefahr ab. Sie antworten, daß die
Kirche nie etwas zum Depositum des Glaubens hinzutut, sie drückt
nur eine Wahrheit aus, welche immer im Depositum des Glaubens

eingebettet war. Nun gab es aber Perioden der Dogmengeschichte,
in denen moderne marianische Thesen nicht einmal erwähnt wurden.

Um diese Schwierigkeit zu beseitigen, bedient sich die
römischkatholische Mariologie der Begriffe der « fides implicita» und der
« fides explicita». Der erste dieser Begriffe bedeutet das stillschweigende

Vorhandensein eines marianischen Glaubensartikels, welcher
von niemandem ausgesprochen wurde. Der zweite deutet natürlich
auf die Zeit hin, wo der Glaube literarisch oder liturgisch nachgewiesen

werden kann. So wird die Entwicklung der Lehre von der
unbefleckten Empfängnis in der römisch-katholischen Mariologie
auf drei Perioden geteilt: bis zum Konzil in Ephesus (431 n.Chr.)
läuft die Periode des «fides implicita», von hier bis zum elften
Jahrhundert die Periode der im Entstehen begriffenen «fides explicita»
und vom elften Jahrhundert an die Periode der «fides explicita».

Wir müssen natürlich einsehen, daß solche Hilfsmittel wie «fides

3 Siehe dazu R. Ehrlich, Rome - Opponent or Partner? (1966).



römisch-katholischer Sicht 33

implicita» und «explicita» von römisch-katholischen Theologen
angewendet werden, weil diese ernstlich bestrebt sind, für ihre Mario-
logie eine biblische Begründung zu finden. Karl Rahner hat das in
seinem Artikel «Zur Frage der Dogmenentwicklung»4 getan, und
dasselbe Bestreben spüren wir auch im marianischen Dokument des

zweiten vatikanischen Konzils. Aber der Unterschied bleibt doch
bestehen: wir beginnen mit der Schrift, und sie beginnen mit dem
Magisterium. Und weil es eben so ist, bleibt selbst das an und für
sich preiswerte Dokument des zweiten Vatikanums fremd für uns.

2. Die Frage nach der Inkarnation

Die protestantische Einstellung zur Inkarnation ist dadurch
charakterisiert, daß wir an der chalcedonensischen Formulierung
festhalten, nach der Jesus Christus «eine und dieselbe Person ist,
vollkommen nach der Gottheit und vollkommen nach der Menschheit,

wirklicher Gott, wirklicher Mensch». Von Luther an bis in
unsere Zeit haben protestantische Theologen darauf geachtet, der
Gottheit und der Menschheit Jesu gleiche Bedeutung zuzuschreiben.
Der theologische Ort, an dem wir über die Mutter Jesu sprechen, ist
die Christologie, und zwar die Lehre von der Menschwerdung, d. h.
der Menschheit Jesu Christi. Wenn wir Maria so behandeln,
geschieht es in Übereinstimmung mit dem Chalcedonense, das Maria
gerade in diesem Zusammenhang erwähnt: «Er wurde in diesen letzten

Tagen für uns und für unsere Erlösung geboren aus der Jungfrau
Maria, der Mutter Gottes, nach seiner Menschheit.» Wir lehnen also

jede Mariologie ab, welche die Menschheit Jesu Christi abschwächt,
selbst wenn dadurch seine Gottheit gesteigert erscheint.

Ein Blick auf die römisch-katholischen marianischen
Hauptdogmen zeigt, daß sie für die ursprüngliche Christologie der Väter
eine Gefahr bedeuten. Die immerwährende Jungfräulichkeit Marias
kann nicht mit der vollkommenen Menschlichkeit Jesu in Einklang
gebracht werden. Wir meinen hier nicht die Jungfrauengeburt oder
die Frage, ob Maria nach der Geburt Jesu noch andere Kinder
gehabt habe. Diese Probleme haben wenig Einfluß auf die Christolo-

4 K. Rahner, Schriften zur Theologie, 1 (1962), S. 49-90. Siehe auch ebd.,
4 (1962), S. 11-50 («Überlegung zur Dogmenentwickelung»).

3



34 St. Benkö, Mariologie in protestantischer und

gie, und soweit es um die Jungfrauengeburt geht (d. h. also die
Empfängnis durch den Heiligen Geist), ist diese ein Bestandteil
protestantischen Glaubens. Aber die übernatürliche, nichtmenschliche

Art der Geburt Jesu, welche durch die Lehre von der
Jungfräulichkeit während der Geburt («in partu») ausgedrückt wird,
zerstört ganz gewiß die biblische Idee der Menschwerdung. Es gibt
keine reale Menschwerdung und folgerichtig keine wirkliche Christo-
logie, wenn Jesus Christus nicht genau so geboren wurde wie alle
anderen Menschen. Die protestantische Christologie behauptet mit
dem Apostel Paulus, daß Jesus Christus «geboren von einem Weibe
und unter das Gesetz getan» wurde (Gal. 4, 4). Mit der Lehre von
der Jungfräulichkeit «in partu» hingegen wird behauptet, daß er
nicht wirklich von einem Weibe geboren und also nicht unter das
Gesetz getan wurde. Eine solche Mariologie führt zu einer doketi-
stischen Christologie, und wir dürfen nicht vergessen, daß Doketis-
mus von Anfang an als eine Häresie erkannt und dementsprechend
behandelt wurde.

Wir erheben denselben Einwand gegen die Lehre von der
unbefleckten Empfängnis (d. h. die Empfängnis der Maria, nicht die
Jesu). Natürlich war die treibende Kraft hinter dieser Lehre der
fromme Wunsch, die Erhabenheit Jesu Christi zu akzentuieren.
Heute noch gebrauchen Mariologen dieses Argument, wenn sie die
These verteidigen : Gott hat Maria für die große Aufgabe, die sie zu
erfüllen auserkoren war, vorbereitet. Aber hat Jesus Christus eine
solche Vorbereitung seiner Mutter nötig gehabt? Wenn seine Mutter

so vorbereitet wurde, wenn sie durch einen einmaligen Eingriff
Gottes von der Erbsünde befreit und so aus der Reihe der
nachfolgenden menschlichen Generationen herausgerissen wurde, dann
war die Person Jesu nicht wirklich ein Teil des Menschengeschlechts.
Dann hat er am Schicksal der Nachfolger Adams keinen Anteil
gehabt, dann war er nicht wirklich ein Mensch.

Hier findet sich ein Widerspruch innerhalb der römisch-katholischen

Christologie selbst. Offiziell wird nämlich in der
römischkatholischen Kirche die vollkommene Menschheit Christi gelehrt.
Auch das zweite vatikanische Konzil hat festgestellt: «Durch seine

Menschwerdung hat sich Gottes Sohn irgendwie mit jedem
Menschen verbunden. Er hat mit menschlichen Händen gearbeitet, mit
einer menschlichen Vernunft gedacht, er handelte durch menschliche

Wahl und liebte mit einem menschlichen Herzen. Aus der



römisch-katholischer Sicht 35

Jungfrau Maria geboren, wurde er tatsächlich einer von uns, gleich
uns in jeder Hinsicht, die Sünde ausgenommen.» Wie verhält sich
diese Erklärung zu der unbefleckten Empfängnis? Wenn Jesus
Christus seine menschliche Natur von einerMutter angenommen hat,
die vorher schon von der Erbsünde und später noch von allen anderen

Sünden bewahrt wurde, dann ist die Menschheit Jesu im besten
Eall nur eine bedingte und partielle.

Nehmen wir dazu noch die neuesten Spekulationen über Joseph,
den Mann von Maria, dann zeigt sich die christologische Frage ganz
verwirrt. Joseph soll nunmehr als immerwährend heilig gelten, und
so entsteht die interessante Möglichkeit, daß ein sündenloser Joseph
und eine sünderdose Maria ganz gut der natürliche Vater und die
natürliche Mutter Jesu hätten sein können. Beide waren ja schon

vor der Empfängnis Jesu geheiligt, in ihnen war also das Urbild
Adams vor dem Sündenfall hergestellt, durch sie wäre dann Jesus
Christus schon in Heiligkeit empfangen worden. Die Jungfrauengeburt

verliert also ihre Bedeutung.
Für unseren protestantischen Glauben besteht das Wunder der

Inkarnation gerade darin, daß Gott wirkliches Fleisch und nicht
irgendeine bedingte Menschlichkeit angenommen hat : also ein
sündiges Fleisch und nicht ein Fleisch, das schon vorher geheiligt war.
Gregor von Nazianz schrieb darüber folgendes : «Er wird ein Mensch

genannt, nicht nur damit er durch seinen Leib von leiblichen Kreaturen

erfaßt werden kann..., sondern auch damit er durch sich selbst
die Menschheit heiligt, damit er sozusagen der Sauerteig für die

ganze Masse wird und damit er sich mit dem gänzlich Verdammten

vereinigt und es so von jeder Verdammung erlöst...»5.
Wir sprechen deshalb über Maria nur insofern, als Gott durch sie

unsere menschliche Natur angenommen hat, während die
römischkatholische Mariologie über sie wegen ihrer eigenen erhabenen Position

spricht. Unsere Christologie erkennt Marias Rolle bei der
Inkarnation in einem prädestinierten Zeitpunkt der Heilsgeschichte,
und wenn wir unsere Mariologie so begründen und gleichzeitig
beschränken, sind wir die echten Erben der Christologie und Mariologie

der Kirchenväter der ersten fünf Jahrhunderte.

6 Greg. Naz., Or. theol. 4 (Über den Sohn), 21



36 St. Benkö, Mariologie in protestantischer und,

3. Die Natur der Gnade und der Rechtfertigung

Wenn wir Protestanten sagen, daß Rechtfertigung sola fide, «allein
durch den Glauben» geschehe, dann meinen wir meistens die subjektive

Aneignung der Rechtfertigung, welche in ihrer objektiven Form
die Gnade Gottes in Jesus Christus ist. Römisch-katholische Theologie

nimmt diesen Grundsatz nicht an. Das Tridentinum hat die
betreffende Lehre der Reformatoren inanis fiducia, «hohles
Vertrauen» genannt. Und die Kanones, die dem Dekret über die
Rechtfertigung angehängt wurden, sprechen das Anathema über solche
Personen aus, welche diese Lehre annehmen.

Die römisch-katholische Lehre über die Gnade besagt kurz
zusammengefaßt folgendes :

Es gibt zwei Hauptarten von Gnade. Die eine wird gratia in-
creata «unerschaffene Gnade» genannt. Sie ist die Urgnade, d. h. die
Güte und Barmherzigkeit Gottes, letzten Endes identisch mit Gott.
Als menschliche Person tritt diese Gnade mit Jesus Christus in die
Welt ein. Die zweite Art der Gnade wird gratia creata, «erschaffene
Gnade» genannt. Sie ist die Gnade, welche den Menschen so
vorbereitet, daß er die «unerschaffene Gnade», also die Barmherzigkeit
Gottes in Jesus Christus, annehmen kann. Rechtfertigung bedeutet
nämlich das Innewohnen Gottes in dem Menschen, und dafür muß

man durch eine vorhergehende Gnade vorbereitet werden.
Der Prozeß der Rechtfertigung wird folgendermaßen beschrieben.

Er beginnt mit der Infusion der vorhergehenden Gnade, die einen

zum Glauben bringt, so daß man die göttliche Wahrheit bejahen
kann. Während diese Gnade im Menschen arbeitet, ist allerdings
sein freier Wille wirksam, und er kann entweder die vorhergehende
Gnade ablehnen oder mit dem Erlösungswerke Gottes zusammenarbeiten.

So hängt der Erfolg des ganzen Prozesses in einem
entscheidenden Punkte teilweise von Gottes Initiative und teilweise

von der Zusammenarbeit des Menschen ab. Vorausgesetzt daß man
bereit ist, mit dem Plane Gottes mitzugehen, so wird der Prozeß
der Rechtfertigung schließlich den Grad erreichen, wo sich das

Begehren entwickelt, das Sakrament der Taufe zu empfangen.
Diese römisch-katholischen Thesen über Gnade und Rechtfertigung

schließen grundsätzlich Ideen ein, welche auch gewisse
mariologische Folgerungen ganz selbstverständlich erscheinen lassen.

Wenn nämlich jeder zuerst auf das Innewohnen Gottes vorbereitet



römisch-katholischer Sicht 37

werden muß, dann stellt sich die Frage sofort, ob man nicht über
Maria ähnliches denken muß, weil sie Jesus Christus, Gottes Sohn,

sogar physisch in sich tragen durfte. Die Antwort ist klar : sie mußte
durch die vorhergehende Gnade Gottes dazu vorbereitet werden.
Sie war, so lautet es, innerlich gereinigt und durch die unbefleckte
Empfängnis so disponiert, daß Jesus Christus in ihr Wohnung nehmen

konnte. Die Lehre von der unbefleckten Empfängnis ist keineswegs

etwa ein unverständlicher Irrtum des römischen Katholizismus,

sie ist einfach eine logische Anwendimg der Lehre von der
«gratia creata» und «increata» auf die Person der Maria.

Nun kann aber der Mensch die vorhergehende Gnade auch
ablehnen, und wenn das der Fall ist, so wird die unerschaffene Gnade
nie in das Leben des Menschen eindringen, oder, wie Paulus gesagt
hat, Christus wird in ihm nie «Gestalt gewinnen» (Gal. 4, 19). Was
wäre passiert, wenn Maria sich geweigert hätte, sich der Macht des

Heiligen Geistes zu unterwerfen Ihre Zusage in diesem entscheidenden

Punkte der Heilsgeschichte ist beinahe so wichtig als wie Initiative

Gottes selbst. Auf die Verkündigung des Engels antwortete
Maria: «Siehe, ich bin des Herrn Magd. Fiat mihi secundum verbum
tuum» (Luk. 1, 38). Sie hat ihre Zustimmung gegeben, und so konnte
die Empfängnis stattfinden, Jesus Christus konnte geboren werden,
die Erlösung der Menschheit konnte nach Gottes Plan vor sich
gehen.

Die Zustimmung Marias, ihr «Fiat», ist ein Eckstein
römischkatholischer Mariologie geworden. So hat Vatican II. gesagt: «Der
Vater der Barmherzigkeit hat gewollt, daß die Zustimmung der
prädestinierten Mutter der Inkarnation vorangehen soll.» Noch
einleuchtender sind die Worte von Karl Rahner: «Es wird uns von der
Schrift in ganz schlichten Worten gesagt: Siehe da, da war ein
Mensch, zu dem trat ein Engel mit einer unbegreiflichen Botschaft,
und dieser Mensch sagte bedingungslos und schlicht: Mir geschehe
nach deinem Wort ; und durch dieses Wort der Jungfrau ist der Sohn
des ewigen Vaters herabgestiegen in diese Welt, in unser Fleisch, in
unsere Geschichte, hat dieser Gott die Welt selbst im Fleisch seines
Sohnes für ewig angenommen. All das geschieht also dadurch, daß
Maria durch das Ja ihres Glaubens Mutter Gottes wird.»6

6 K. Rahner, Maria Mutter des Herrn. Theologische Betrachtungen
(1956), S. 54.



38 St. Benkö, Mariologie in protestantischer und

Maria hat also ihre Zustimmung gegeben und so mit Gott
zusammengearbeitet. In sich selbst ist das nicht mehr, als was jeder
Katholik gemäß der Lehre seiner Kirche machen sollte, und doch
ist es unendlich mehr wegen der außergewöhnlichen Situation
Marias. Wenn ein Mensch die Gnade der Rechtfertigung annimmt
oder ablehnt, betrifft diese Entscheidung nur seine eigene Person.
Marias Zustimmung, ihr «Fiat» aber hat das Schicksal der ganzen
Menschheit beeinflußt. Sie hat nicht nur an ihrer eigenen Erlösung
mitgewirkt, sondern auch an der Erlösung des Universums, und so
wurde sie zu einer Corredemptrix, «Miterlöserin» mit Jesus. Der
bekannte amerikanische Mariologe Juniper B. Carol sagt: «Unsere

selige Frau hat durch die Tatsache, daß sie ihr ,Fiat' gesagt hat, in
einer positiven Weise an der initialen Phase der Erlösung der Welt
teilgenommen. Ihr ,Fiat' war nicht nur eine freundliche Geste, mit
der sie das Erlösungswerk Christi angenommen hat. Das war ein
Akt formaler Anteilnahme in dem soteriologischen Mysterium
selbst.»7

Das hat den Klang einer fremden Sprache in protestantischen
Ohren. Sobald wir aber das Ganze im Lichte der römisch-katholischen

Lehre von Rechtfertigung und Gnade betrachten, erscheint
es ganz logisch und konsequent. Tatsächlich ist die protestantische
und die römisch-katholische Diskussion über Maria im Grunde eine

Frage nach der Gnade Gottes. Hier müssen wir den Unterschied
klar sehen.

Im römisch-katholischen System ist die Mariologie eine Aktualisierung

der Lehre von der Gnade Gottes. Eben die Thesen, die in
der Gnadenlehre als ungreifbare, abstrakte Prinzipien erscheinen,
werden in der Mariologie zu greifbaren, menschlichen Realitäten.
Christus ist die Verkörperung der «gratia increata», Maria aber die
der «gratia creata». Sie war der vollkommenste Mensch, der je
Gnade empfangen hat, weil sie in der vollkommensten Weise dazu
vorbereitet war. Und weil die «erschaffene Gnade» zuerst kommt
und die «unerschaffene Gnade» nachher, so ist klar, daß von
menschlicher Seite zuerst Hingebung zu Maria kommen muß, und
erst nachher gelangt man zu Christus. Maria als die «erschaffene
Gnade» bereitet den Menschen vor, die «unerschaffene Gnade»,
Christus, zu empfangen.

' J. B. Carol, Our Lady's Coredemption : Carol, Mariology (A. 2), 2, S. 389f.



römisch-katholischer Sicht 39

In der protestantischen Tradition haben wir «Christus nicht also

gelernt» (Eph. 4, 20). Rechtfertigung bedeutet für uns das Gericht
Gottes, in dem er den Sünder für gerecht erklärt. Die persönliche
Aneignung der Rechtfertigung besteht darin, daß man, auf die
Verdienste Jesu Christi vertrauend, die Gnade Gottes persönlich
ergreift. All das ist ein Werk Gottes, eine neue Schöpfung im
Menschen. Wir glauben nicht, daß man zu einem solchen schöpferischen
Akt Gottes vorbereitet werden muß. Denn wir glauben auch nicht,
daß Gott, als er Himmel und Erde und alles was darin ist «ex
nihilo» schuf, das alles zuerst für seine Schöpfung vorbereitete8.
Wir lehnen also die Lehre von der unbefleckten Empfängnis ab,
weil wir glauben, daß die Jungfrauengeburt nur dann einen Sinn
hat, wenn darin eine neue Schöpfung Gottes stattfindet, welche der
ersten Schöpfung analog ist ; weil wir in dieser Tat sehen, daß
derselbe Gott, der die Welt geschaffen hat, jetzt die Welt erlöst. Ähnlich

steht es mit dem «Eiat» der Maria, sofern es dahin ausgelegt
wird, daß ohne die Mitwirkung Marias die Erlösung nicht hätte
stattfinden können. Das Neue Testament bezeugt, daß Joseph von
der Empfängnis Jesu ausgeschlossen war, weil eben das Wunder
ohne menschliche Mitwirkung stattfinden mußte. Römisch-katholische

Mariologie schließt aber die menschliche Mitwirkung zur
Empfängnis Jesu wieder ein und ersetzt den Joseph mit dem «Eiat»
der Maria.

Die protestantische Theologie verläßt sich auf die völlige Zulänglichkeit

der Gnade Gottes in Jesus Christus. Römisch-katholische
Mariologie impliziert, daß die Gnade Gottes nicht wirklich genug
sei. Vielmehr mache die Gnade nur die Erlösung möglich, und Maria
habe die Möglichkeit in Wirklichkeit verwandelt. Demgegenüber
sagen wir Protestanten «Non possumus» und meinen wie Augustin:
«Wir leben in größerer Sicherheit, wenn wir alles Gott überlassen,
wenn wir nicht halb auf Gott und halb auf uns selbst vertrauen.»9

Stephen Benlcö, Philadelphia, Pa.

8 Ehrlich (A. 3), S. 129.
9 Aug., De dono persev. 6, 12.


	Mariologie in protestantischer und römisch-katholischer Sicht

