Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 23 (1967)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

J. ERRAONDEA AIZUGUREN, Edén y Paraiso. Fondo cultural mesopotdmico en
el relato biblico de la creacidn. Madrid, Instituto espaiiol de estudios ecle-
siasticos, ediciones Marova, S. L., 1966. XXVIII + 578 S.

Dieses duflerst griindliche, kurz nach dem Tod des noch nicht fiinfzig-
jihrigen Verfassers erschienene Werk untersucht Kap. 2-3 der Genesis
und stellt fiir sie eine Verwandtschaft mit dem mesopotamischen Gilgames-
Epos fest. Ja, der Jahwist soll das mesopotamische Epos manchmal sogar
als eine seiner Unterlagen gebraucht haben. Diese Verwandtschaft zeigt sich
in einigen grundlegenden, gemeinsamen KElementen beider Geschichten:
Gen. 2-3 kennt den Gegensatz von Steppe (Sum. edin, Akk. sér[um] —
vielleicht gleich Arab. sahar, S. 50f. —, Hebr. ’sdamah) und Kulturland (Sum.
gdn bis zur 3. Dynastie von Ur und seitdem in allen semitischen Sprachen
bezeugt; dieser Sinn tritt noch klar in Gen. 2, 8 und 4, 10-17 hervor, er
wurde an anderen Stellen, wo gan mit ‘éden als « Lustgarten» verbunden wird,
entstellt, S. 47ff.), der die ganze sumerisch-akkadische Kultur durchzieht
und in der «Vermenschlichung» (hominizacién) des wilden, tierdihnlichen
Enkidus besonders hervortritt. Wie Enkidu, so wird auch der biblische Ur-
mensch in das Kulturland hineinverpflanzt (S. 140ff. und 166{f.); gleich
Enkidu wird auch Adam durch eine Frau zum « Wissen» gebraucht (S. 1811f.);
die Unterbrechung der biblischen Geschichte vor der Erschaffung des Weibes
(Gen. 2, 18-25) erklért sich mit der Auslassung der Begegnung Enkidus mit
Gilgames, deren homosexuelle Unterténe dem biblischen Verfasser anstéBig
sein mufBten (S. 205ff.). Das « Wissen um Gut und Bdése», das uns in das Ge-
biet der Weisheit fiihrt, wird, wie gesehen, in beiden Fiéllen durch eine Frau
vermittelt (S. 252ff.). Anderseits hat der Ausdruck «von der Frucht essen»
im alten Zweistromland, besonders in Verbindung mit Verben wie «schaueny,
«beriihren», «sich sattigen» usw. oft einen sexuellen Sinn (8. 269ff.); die
Beweise hierfiir werden vom Verfasser ausfuhrlich, z. T. auch in der Ur-
fassung, zitiert. Diese Motive treten alle auch in der Begegnung Enkidus
mit der Hetédre hervor. Auch in Gen. 3 gibt es starke sexuelle Untertone;
allerdings handelt es sich hier um eine unerlaubte Art von Sexualitdt (S.
295ff.). Das Ganze wird vollkommen klar, wenn wir bedenken, daf3 die be-
treffende Terminologie im alten Mesopotamien oft fiir die heilige Hochzeit
des Konigs mit der dazu bestimmten Priesterin, ein jeder als Vertreter einer
Gottheit, gebraucht wird; die Priesterin vertritt meistens Inanna-IStar
(8. 309ff.), was uns wiederum dem alttestamentlichen Urmensch nahebringt.
Es ist auch gerade in diesem Zusammenhang, dafl die Schlange, in der ganzen
Gegend als chthonischer Fruchtbarkeitsgott belegt, erscheint (8. 405ff.) und
daB der Sexualakt zu etwas Verbotenem wird (wiahrend in Gen. 2, 24 die
eheliche Gemeinschaft normal erscheint und in 1, 28 dem ersten Menschen-
paar sogar befohlen wird), indem es dem Menschen eine unerlaubte Stell-
vertretung der Gottheit anbietet, die dem Versprechen der Schlange sehr
dahnlich erscheint. Auch die Nacktheit wird von Enkidu nach seinen Be-
ziehungen mit der Hetdre wahrgenommen (S. 429), natiirlich ohne das
biblische SchuldbewuBtsein. Endlich wie Adam (allerdings als Folge des



Rezensionen 435

Gerichts) sterben mufl, so ist dieses Los erst Enkidu, und wire dann auch
dem umsonst umherirrenden Gilgames beschert, wenn Letzterer nicht zur
Hollengottheit beférdert worden ware (S. 460ff. und 487). Die Hauptunter-
schiede beider Geschichten bleiben also 1. daf3, wahrend der Fruchtbarkeits-
ritus Enkidu zum wahren Menschen macht und ihm gé&ttliche Einsicht ver-
leiht, er Adam und Eva hingegen zerstért; 2. dall im Gilgames-Epos die Un-
sterblichkeit wenigstens theoretisch als Mdglichkeit fiir den Menschen be-
steht, sie im A.T. anfinglich dhnlicherweise da zu sein scheint, bald aber
durch die Siinde des Menschen zu etwas Unmoglichem wird.

Man wird einer Arbeit wie dieser leicht Unrecht antun, wenn man sie
in wenigen Zeilen zusammenfassen will und dann eine Wertung versucht.
Dies mull aber dennoch geschehen. Kritisch kénnte man zur Hauptthese die
Frage stellen, ob und inwiefern es sich bei Gilgames und in Gen. 2-3 nicht
einfach um &hnliche, im ganzen Alten Orient verbreitete Motive als um
Abhiéngigkeit handelt, besonders angesichts der verschiedenen Wertungen
dieser Motive in beiden Geschichten. Allgemein methodologisch scheinen die
apologetisch gefarbten Anfangs- und Endworte problematisch: das sténdige
Zuruckgreifen auf das Magisterium, als ob der Verfasser mit dem Vorwurf
rechne, in seinen Thesen selbst von irgendeiner verbotenen Frucht gepflickt
zu haben, mutet beim heutigen Stand der réomisch-katholischen Bibelwissen-
schaften eher merkwiirdig an. Nicht ganz klar ist der Satz auf 8. 525, wo-
nach Gen. 2-3 «wirklich geschehene Tatsachen enthélt» (encierra hechos real-
mente ocurridos), was allerdings fiir einen Teil des Stiicks S. 535 so erklart
wird: «Der Satz enthélt eine objektiv-historische Wahrheit, indem er... auf
gewisse, historische und reelle, seit sehr alter Zeit bezeugte Gebriuche
(prdcticas) Bezug nimmt.» Nun stellen bekanntlich die Historizitdt und die
Geschichtlichkeit erzéhlender Texte eines Mythos oder einer Sage ganz an-
dere Probleme als historisch feststellbare Riten, mit denen erstere im Kultus
zelebriert werden.

Eine rein #dulerliche Kritik ergibt sich aus dem Fehlen eines Registers
und aus den Druckfehlern der Bibliographie und der Fulnoten; man ist
geneigt, wenn man die lange Drucklegung des Bandes beobachtet (an die
vier Jahre, nach dem Abschlul der Bibliographie, siehe unten), den Verlag
dafiir verantwortlich zu machen. Dieses Element 148t allerdings beftrchten,
daf} auch die sumerischen und akkadischen Zitate Ungenauigkeiten aufweisen.
Spezialisten werden sie deswegen eingehend nachprifen miissen, denn gerade
in der ausfithrlichen Darbietung dieser Texte, die meistens in den verschie-
densten, manchmal nicht leicht zugéinglichen Werken zerstreut sind, liegt
einer der Hauptvorziige dieser Abhandlung, ob man die Texte nun fir die
Auslegung von Gen. 2-3 heranziehen mdéchte oder nicht.

Das Buch enthilt aber sowohl fiir den Hebraisten als auch fiir jede ge-
bildete Person eine gute Einfiihrung in die mesopotamische Welt. Man kann
sogar feststellen, daf3 das Buch eigentlich mehr mesopotamisches als biblisches
Gut enthilt. Die ausfithrliche Bibliographie (S. 563-578), die allerdings nur
bis 1961/62 reicht, wird der Forschung von groflern Nutzen sein. Der Re-
zensent mochte endlich sein Bedauern fiir das frithe, unzeitliche Ableben
von P. Erraondea zum Ausdruck bringen. In diesem Buch treten alle Eigen-



436 Rezenstonen

schaften des Forschers zutage, eine unermeBliche Geduld, ein betrichtlicher
Flei3, groBe Sprachkenntnisse (hollindische und russische Werke werden
oft zitiert), eine immense Belesenheit, eine fachgemifle und doch nie uber-
miitige Handhabung der Arbeitsinstrumente. J. Alberto Soggin, Rom

KartHLEEN M. KENYON, Amorites and Canaanites. — The Schweich Lectures
of the British Academy, 1963. London, The British Academy, & Oxford,
The University Press, 1966. xvi -+ 80 S., 30 Pl. Sh. 30.—.

Material aus Jericho (dessen Ausgrabung Miss Kenyon leitete) und anderen
Fundstétten beleuchtet das Eindringen der nomadischen Amoriten seit etwa
2300 v. Chr. und ihre Verschmelzung mit der agrarisch und merkantil ent-
wickelten Bevolkerung von Paldstina und Phonizien. Hauptsichlich von
Byblos ging eine dadurch entstandene Mischkultur aus, nédmlich die hervor-
ragende kanaandéische Stadtkultur der mittleren Bronzezeit.

Bo Reicke, Basel

HaANs ZirgEeRr, Die kultische Vergegenwdrtigung der Vergangenheit in den
Psalmen. = Bonner Biblische Beitrége, 20. Bonn, P. Hanstein Verlag, 1964.
XVIII + 158 S. DM 26.—.

Der hier rezensierte Band gehért zu den wichtigsten Arbeiten, die in
letzter Zeit auf diesem Gebiet erschienen sind, und wird vermutlich lange
den Platz eines Standardwerkes einnehmen. Die kultische Vergegenwirtigung
wird erst terminologisch und formell, dann theologisch untersucht, wobei
der Verfasser weder versiumt, Auseinandersetzungen mit verschiedenen vor-
herrschenden Meinungen zu bringen, noch auf Moglichkeiten hinzuweisen,
ungeniigend untermauerte, aber wenigstens haltbare Thesen zu unter-
stitzen. Die Bibliographie zeugt von einer erstaunlichen Belesenheit und
groBem FleiB, umfaBt sie doch praktisch alles, was auf dem Gebiet erschienen
ist1,

Einige Thesen des Buches seien herausgegriffen: Nach S. 66f, ist es
schwierig, zwischen einer universal-eschatologischen Zuwendung zu den
Vélkern und einer gegenwirtig-kultischen Wirklichkeit zu unterscheiden:
geit Jos. 9 ist die Aufnahme von Fremdvdélkern in die Amphiktyonie bezeugt,
und das Tempelweihgebet Salomos in 1. Kén. 8, 41ff. rechnet mit Nicht-
israeliten, die sich dem Kultus in Jerusalem anschlieBen (letzteres mochte
ich allerdings nur unter dem Vorbehalt, dal der Tempel auch dem Staats-
synkretismus offenstand und deswegen auch fiir Nichtisraeliten bestimmt
war, in Betracht ziehen). S. 84ff. wird die Einheit von Opfer und Bekenntnis
bewiesen. S. 96{f. wird das Problem behandelt, ob und eventuell wie Israel
kultisch und historisch zugleich der Vergangenheit gegeniiberstand. S. 123ff.
behandelt die Typologie als innerbiblische Methode und gelangt zum Er-
gebnis, daf sie nicht nur legitim, sondern oft unerldlich ist.

1 Die einzigen von mir wahrgenommenen Liicken sind: R. G. Castellino,
Le lamentazioni individuali e gli inni in Babilonia e in Israele (1939), be-
sonders wichtig als Etappe im wissenschaftlichen Werdegang des groBen
Sumerologen und Akkadologen sowie des Psalmenforschers, und N. H.
Ridderbos, Psalmen en cultus (1950).



Rezensionen 437

Der Rezensent hofft, dafl diese wenigen Hinweise geniigt haben, das
Interesse des zukinftigen Lesers zu erwecken.
J. Alberto Soggin, Rom

Cravus RierzscurL, Das Problem der Urrolle. Ein Beitrag zur Redaktions-
geschichte des Jeremiabuches. Giitersloh, Glitersloher Verlagshaus G. Mohn,
1966. 142 8., 1 Tafel. DM 12.80.

Den Beitrigen der Stiftung Volkswagenwerk und Carl Bertelsmann-
Stiftung verdanken wir es wohl, da3 das vorliegende Buch zu einem fiir den
heutigen Blichermarkt sehr niedrigen Preis der alttestamentlichen Forschung
angeboten wird.

Das Problem der Rekonstruktion bei Jeremia der Urrolle (vgl. Jer. 36, 32)
taucht periodisch in der Forschung auf. Kein Wunder; ist es doch bis jetzt
ungelést geblieben, obwohl die Uberlieferung eindeutig darauf hinweist, da
Jeremia am Anfang des Reiches des Jojaqim seine bisher gepredigten
Spriiche in einer Rolle niederschreiben lie3; ferner wiirde man zweifelsohne
aus seiner Kldrung zu einer erstklassigen, neuen Einsicht in die sonst so
dunkle Redaktionsgeschichte eines prophetischen Buches vordringen kénnen.
Immerhin gehdrt zu einem derartigen Unternehmen ein gewisser Mut, be-
steht doch heute eine Art Konsens, daB3 die Urrolle des Jeremiabuches nicht
mehr rekonstruierbar ist, weil ihre Teile vermutlich tiber das ganze heutige
Buch versprengt liegen. Der Verfasser riskierte also, was besonders bei einer
Dissertation verhiéngnisvoll hiatte werden kénnen, zu einem non liguet zu
gelangen. Dieses Risiko auf sich genommen zu haben gehért zu den lobens-
werten Eigenschaften dieses Buches.

Die Arbeit gelangt zu interessanten Ergebnissen: 1. Die Endredaktion des
Jeremiabuches ist kein so komplizierter Proze3 gewesen, wie man meistens
annimmt; auch sie 1Bt sich auf das bei den Propheten wohlbekannte drei-
gliedrige Schema zuriickfithren: Unheilsweissagungen gegen Juda und
Jerusalem, Unheilsweissagungen gegen die Vélker, Heilsweissagung iiber
Israel. 2. Die Urrolle ist mit den Kap. 1-6 zu identifizieren, setzt sich also
aus einer einheitlichen Perikope und nicht aus versprengten Stiicken zu-
sammen.

Zu solchen wichtigen Ergebnissen gelangt der Verfasser durch eingehende
Untersuchungen des ganzen Buches und durch eine Art Exklusionsmethode.
Es werden erforscht: I. der 1. Uberlieferungsblock, der der Fremdvdlker-
orakel, II. die Uberlieferungsblécke Kap. 3644, 26-35 und 1-24. Dadurch
werden vom Verfasser sowohl die iibliche Vierteilung des Buches (S. 17) als
auch die drei Traditionsschichten in Frage gestellt. Bei dem ersten Uber-
lieferungsblock, dem der Fremdvoélkerorakel, vermifft man allerdings eine
grundlegende Studie von A. Bentzen, mit der ein groBer Teil der vielen
offenen Fragen um die Fremdvélkerorakel durch die Verbindung mit den
dgyptischen Achtungstexten geldst worden ist? und auch hier erkliart wiirde
(vgl. S. 471f.).

1 A. Bentzen, The Ritual Background of Amos I 2-IT 15: Qud. Test.
Stud. 8 (1950), S. 85-99.



438 Rezensionen

Es ist hier nicht der Ort, zu den einzelnen Ausfithrungen des Verfassers
Stellung zu nehmen: dies kann in Kommentaren und sonstigen Facharbeiten
viel eingehender und sachgeméiBer geschehen. Man kann ihm nur dankbar
sein dafiir, daB3 er das Problem erneut, und zwar in einer prinzipiell giiltigen
Weise, aufgerollt und damit die ganze Redaktionsgeschichte des Jeremia-

buches vor eine neue Problematik gestellt hat. J. Alberto Soggin, Rom

A. M. DuBARLE, Judith. Formes et sens des divers traditions. 1. Etudes.
2. Textes. = Analecta Biblica, 24, 1-2. Roma, Institut Biblique Pontifical,
1966. 191; 203 S. Li. 3000.—.

Judith ist immer eine Art Stiefkind im alexandrinischen Kanon gewesen.
Historisch erhalt es so viele Materialien, die einfach nicht zu gebrauchen sind,
ideologisch zeugt es von einem sehr engen Chauvinismus, als da das Buch
Historiker oder Theologen interessieren sollte. Eine weitere Schwierigkeit
besteht noch darin, daB3 das offensichtlich auf Hebriisch oder Araméisch,
verfaBte Buch nur in einer griechischen Ubersetzung vorhanden ist, wie
dies ja, mit der Ausnahme des Buches des Jesus Sirach, im alexandrinischen
Kanon immer der Fall ist.

Dubarle hat sich im ersten Band die Aufgabe gestellt, die aus verschie-
denen Quellen bekannten Teile oder Fragmente des hebriischen Textes in
einer Art Synopse zusammenzubringen, wobei er gleichzeitig beweist, dal
ihnen und nicht der Ubersetzung der Vorrang gebiihrt. Es handelt sich um
mindestens fiinf Originalmanuskripte, die einen mehr oder weniger groflen
Teil des hebriischen Textes enthalten; ferner gibt es noch mindestens zwolf
verschiedene Midraschim, die sich mit der Geschichte befassen. Dazu gesellen
sich noch rabbinische und patristische Zeugnisse. — In zwei oder drei Spalten
bringt der zweite Band den hebriischen Text nach den verschiedenen
Manuskripten nebst dem Text der Vulgata und dem der Midraschim.

Uber die Historizitidt des Berichtes wei3 der Verfasser nicht viel Neues
zu bringen, gibt uns aber einen ibersichtlichen Status quaestionis.

Auch dem Nichtspezialisten sollte die Wichtigkeit einer solchen Arbeit
kaum entgehen, auch wenn wir uns hier nicht mit Einzelfragen beschiftigen
konnen. Ich mochte aber den von Verfasser geduBlerten Wunsch weiter-
geben, ihm die eventuell anderswo noch existierenden Texte von oder iiber
Judith zu melden ; seine Anschrift lautet: A. M. Dubarle, O. P., Le Saulchoir,
91, Soisy-sur-Seine, France. J. Alberto Soggin, Roma

[Oscar CULLMANN.] Oikonomia. Heilsgeschichte als Thema der Theologie,
Oscar Cullmann zum 65. Geburistag gewidmet. Hrsg. von Felix Christ.
Hamburg-Bergstedt, Herbert Reich Evang. Verl., 1967. 394 S. DM 38.—.

Schiiler des beriithmten Neutestamentlers widmen hier dem Lehrer eine
Schrift, die keine gewohnliche Festgabe sein will. Die Aufsétze wollen ndm-
lich ein einheitliches Thema behandeln, und nur persénliche Schiiler sind als
Mitarbeiter angenommen worden. Diese sind doch aus verschiedenen Lén-
dern (15) und Konfessionen (auch Baptisten und Adventisten) gekommen,
was die Vielfalt in der Einheit anschaulich macht.



Rezensionen 439

Trotz des einheitlichen Themas werden fast alle Gebiete der Theologie
gestreift: Altes und Neues Testament, Patristik und Dogmengeschichte,
Dogmatik, Ethik, Okumenik und Praktische Theologie. Dazu Kirchenmusik
und Seelsorge. Mehr als die Hilfte der Aufsitze (19 von 36) nehmen aus-
driicklich im Titel heilsgeschichtliche Probleme auf. Viele kniipfen direkt
an Cullmanns Arbeiten an (so z. B. Karlfried Fréhlich, Die Mitte des Neuen
Testaments. Oscar Cullmanns Beitrag zur Theologie der Gegenwart).

Nur in einem Fall findet man den Haupttitel des Sammelwerkes wieder.
Das geschieht in einem Aufsatz von Thomas Torrance, The Implications of
Oikonomia for Knowledge and Speech of God in Early Christian Theology,
der sich vor allem mit Clemens von Alexandrien auseinandersetzt. Fir die
neutestamentliche Oikonomia nimmt man im allgemeinen drei Bedeutungen
an: 1. Hausverwalteramt und Verwaltung dieses Amtes, 2. Heilsplan u. .,
3. Heilserziehung®. Von diesen drei Bedeutungen kommt in dieser Schrift
nur die zweite vor. Das Hauptgewicht liegt also auf dem Heilsplan Gottes,
dem Handeln Gottes, was Cullmann mit der dialektischen Theologie vereint.

Die Schrift unterstreicht in allen Teilen die hervorragende Stellung Oscar
Cullmanns. Er hat eine Alternative zur Entmythologisierung schaffen wollen
und auch schaffen kénnen, und diese Alternative hat in verschiedene Rich-
tungen gewirkt. Das Christentum wird als lebendige Gottesgemeinschaft
nicht nur individualistisch, sondern vor allem kirchlich-sozial im Kultus
aufgefalt. Das Handeln Gottes ist durch ihn auf die Geschichte bezogen
worden, jedoch so, daf3 die wissenschaftlich erforschbare und erforschte Ge-
schichte nicht mehr als nur geschichtlich angesehen werden kann. Damit
hat die Geschichte eine Mitte bekommen, die mit dem Anfang und dem Ende
korrespondiert. Durch diese Konzentration auf das Wesentliche nahm Cull-
mann das Erbe Martin Kéhlers auf und wurde auch 6kumenisch bedeutungs-
voll.

Es ist wohl kein Zufall, dal so viele Einzelprobleme verschiedener Ge-
biete behandelt werden. Hier zeigt sich deutlich, wie die sogenannte Heils-
geschichte sdmtliche Fragen von Bedeutung fiir die Theologie und die Kirche
beriihrt. Es gilt nicht nur historische Einzelfragen, die sich in die Ganzheit
einfugen miissen, sondern auch groBe prinzipielle Erwigungen, vor allem die
Komplexitéat des Begriffes der Heilsgeschichte selbst.

Ist Heilsgeschichte mehr als ein Aspekt, von dem aus das Sein des Men-
schen betrachtet wird? Wie ist es mit der Gefahr einer starren Geschichts-
theologie? Wie steht im heilsgeschichtlichen Zusammenhang die Geschichte
des Universums mit den astronomischen und geologischen Zeitaltern? Na-
tiirlich kann alles in das Handeln Gottes einbegriffen und von der Héhe der
Inkarnation und der Auferstehung gesehen werden. Aber ist denn Heils-
geschichte mehr als eine Betrachtungsweise des Glaubens?

Erik Esking, Orebro, Schweden

PrpER BoOrGEN, Bread from Heaven. An Ezxegetical Study of the Concept
of Manna in the Gospel of John and the Writings of Philo. = Supplements

1 So O. Michel, Theol. Wort. 5 (1954), S. 154f.



440 Rezensionen

to Novum Testamentum, 10, Leiden, E. J. Brill, 1965. X + 217 S.

Fl. 38.—.

Doktor P. Borgens Buch hat fast genau so viel mit Philo wie mit Johannes
zu tun. Diese Rezension wird sich jedoch hauptsichlich mit Johannes be-
fassen. In Kapitel 1 zeigt Dr. Borgen, daf3 Philo und Johannes haggadischen
Traditionen iiber das Manna folgten. In Kapitel 2 weist er auf, daf} sie das-
selbe homiletische Schema benutzt haben, und in Kapitel 3, da@} sie auf die
Methoden, Sequenzen und Stil des Midrash zuriickgehen. In den Kapiteln 4
und 5 diskutiert Doktor Borgen den Inhalt, der von Philo in diesem Schema
dargestellt wird, und untersucht in Kapitel 6 den johanneischen Inhalt.

Er behandelt hauptséchlich den Abschnitt Joh. 6, 31-58. Dieses Material
hat Bultmann in seinem Kommentar umgestellt und es verschiedenen Quellen
zugeschrieben. Nach ihm haben mehrere Forscher andere Scheidungsana-
lysen vorgeschlagen, aber mit immer geringerer Uberzeugung, weil sie zu der
Einsicht kamen, daB der Abschnitt als ganzer in johanneischem Stil ge-
schrieben war und er deswegen mit groBerer Wahrscheinlichkeit eine Einheit
ist, vom selben Autor wie das uibrige Evangelium. Die Art der Argumenta-
tion, die auch von Philo benutzt worden ist in Abschnitten wie Leg. All.
162—-168 und Mut. 253-263 und die ihre Parallele in den Midrashim hat, ist
nicht leicht zu entdecken, und ehe man sie versteht, macht Joh. 6, 31-58
einen sehr zerrissenen Eindruck. Dieser offensichtliche Mangel an Ver-
bindung war es, der Forscher gern zu Analysen trieb, die den Abschnitt in
Fragmente verschiedener Herkunft einteilten.

Borgen zeigt indessen nicht nur, daf3 der Abschnitt in formaler Hinsicht
eine zusammenhéngende Entwicklung aufweist, sondern auch, dall er von
bestimmten Themen durchdrungen ist, die zur Zeit des Evangelisten im
Judentum gingig waren, zum Beispiel (a) die Identifikation der Thora mit
der Weisheit, (b) die Identifikation der Thora mit dem Manna und (c) der
Glaube, daB Israel die Nation ist, die Gott sieht. In diesem letzten Zusam-
menhang macht er den sehr interessanten Vorschlag, da das €idog Gottes
in Joh. 5, 37 Jesus ist.

Es gibt viele gute Dinge in diesem Buch. Doch méchte ich Dr. Borgen
bitten, iiber zwei Fragen noch einmal nachzudenken:

Erstens: Auf S. 73 schreibt er: «Die Ergénzung ,des Lebens‘, die in der
Paraphrase an das Wort ,das Brot in V. 35 angehéingt ist, ist wahrscheinlich
eine neue und frische exegetische Kombination und ist kaum abhéngig von
der Angleichung einer festen, traditionellen Phrase ,Brot des Lebens‘ an
das Wort ,Brot‘ in dem in V. 31b angefiithrten alttestamentlichen Zitat.»
Dr. Borgens Schwierigkeit wiirde verschwinden, wenn er erkennen wiirde,
daB die Speise der Unsterblichkeit in verschiedener Form ein altes Thema
ist. So ist bei Homer der Hauptunterschied zwischen Menschen und Géttern,
daB die Gotter unsterblich sind, und wir mogen folgern, dal sie unsterblich
sind, weil sie Ambrosia oder Unsterblichkeit essen. Im alten Babylonien
gab es die Legende von Gilgamesh und in der Genesis den Lebensbaum. In
der Bibel kénnen wir zwei Arten von Speisen, die Unsterblichkeit verleihen,
finden: 1. Die Speise des Lebensbaumes aus der Genesis, die in der Offen-
barung wieder auftaucht, und 2. das Manna, das Brot der ‘abbirim (Ps. 78,



Rezenstonen 441

24f.), das in 1. Kor. 10, 1-11 erwdhnt ist. Mit diesen zwei Anschauungen
konnen wir das Wasser des Lebens zusammenstellen (z. B. Off. 22, 17).
In Joh. 6 haben wir es mit dem Manna als Speise der Unsterblichkeit zu tun.
Daf3 Manna eine Speise der Unsterblichkeit ist, ist auch eine unausgespro-
chene Voraussetzung von 1. Kor. 10. Sonst wiirde der Tod der Israeliten
keine Schwierigkeit verursachen. In diesem Zusammenhang ist auch das
Auftauchen der Phrase «Brot des Lebens» in Joseph und Aseneth wichtig,
und bis jetzt hat niemand in genauer Beweisfihrung die These widerlegt,
die Jeremias und der Schreibende aufgestellt haben?.

Zweitens: Das griechische Testament, das er zitiert, ist Nestle’s 17. Aus-
gabe von 1941. Fir viele Dinge unter denen, die Dr. Borgen behandelt, ist
diese Ausgabe so gut wie jede andere, aber 6fters diskutiert er den Wortlaut
eines Abschnittes, fir den die Textvarianten von Bedeutung sind: Auf S. 21f.
Anm. 3 diskutiert er die Phrasen €& ovpavod 6, 58 und &md tol ovpavold 6, 38
als nicht im Einklang mit dem Stil des Johannes, aber er zeigt keine Kenntnis,
daBl an beiden Stellen Manuskripte éx Tod obpavod lesen, welches die johan-
neische Phrase ist. In gleicher Weise berichtet er nicht auf S. 96 Anm. 3,
daB Manuskripte oi matépeg Ouv lesen. An keinem Punkt seines Buches
zeigt Dr. Borgen irgendeine Kenntnis der zwei Bodmer Papyri P68 5,

Diese Bemerkungen sollen nicht so aufgefat werden, als ob sie die Auf-
merksamkeit in irgendeiner Weise von den allgemeinen Verdiensten des
Buches ablenken wollten. Dr. Borgen hat einen begriundeten und interes-
santen Beitrag zu den neutestamentlichen Studien geleistet. Seine Methoden
wie auch seine Ergebnisse sind instruktiv und man kann hoffen, dal andere
ermutigt werden, in dhnlicher Weise den jiidischen und philonischen Hinter-
grund des Johannesevangeliums zu erforschen. Wir hoffen, daf3 Dr. Borgen
uns auch in Zukunft andere Studien vorlegen wird, die so fruchtbar wie diese
sind. Das Buch ist gut hergestellt, leicht zu lesen und zu benutzen. Es gibt
nur wenige Druckfehler. George D. Kilpatrick, Oxford

Pavr HorrMANN, Die Toten tn Christus. Iline religionsgeschichtliche und
exegetische Untersuchung zur paulinischen Hschatologie. = Neutestament-
liche Abhandlungen, N.F. 2. Miinster, Verlag Aschendorff, 1966. X +
364 S. DM 42.—.

At the present time the search for bases for the Christian hope in the
face of death is pressing; therefore this re-examination of Pauline thought
will be helpful. It was Tertullian who gave Christian Eschatology the psycho-
logical-anthropological emphasis which has since dominated any discussion
of the intermediate state. If the present discussion of the relationship between
the Greek idea of immortality and the Jewish hope in the resurrection is to
be of value, it must be carried on in the context of a re-examination of the
relevant early Christian-Pauline-writings. These early Christian reports do
not give a comprehensive formulation on the intermediate state. The early
Christians were pre-occupied with anticipation of the parousia of the Kyrios.
Hoffmann suggests that Paul’s eschatology will be misunderstood if excessive

1 J. Jeremias, Zeits. ntl. Wiss. Beih. 21 (1954), S. 225.



442 Rezensionen

emphasis is laid on the intermediate state. In the Apostle’s various references
to eschatology a process can be discerned in which Jewish tradition receives
a reduction and concentration, due to his Christian ‘‘experience of faith’
and the resulting ‘“‘understanding of history”’.

In his review of the exegetical studies of Pauline eschatology Hoffmann
discerns two main groups: one emphasizing the development of Paul’s views
of the state after death and the other attempting in various ways to emphasize
the unity in Pauline eschatology. These two approaches imply the questions:
Is it valid to say that in Paul various eschatological lines of thought are
present ? How are the various Pauline formulas and texts which dominate
the discussion evaluated? Furthermore, Hoffmann emphasizes that the re-
lationship between the meaning of “‘fellowship with Christ’’ after death and
the eschatological expectation of salvation in the apostle’s theology must
be examined anew.

In Hoffmann’s exegetical study, I Thess. 4, IT Cor. 5 and Phil. 1, 21-23
are in the center of the discussion; special attention is given to the formula
éx vekpv, which has received relatively little attention in research up to
this time. First, however, Hoffrnann presents a detailed discussion of the
otherwordly views of Paul’s Greek and Jewish environment. He concludes
with a careful summary of the results of his research in which he attempts
to connect Pauline eschatology with his environment.

Phil. 1, 23 is viewed as Paul’s only clear reference on the subject of the
state of death (pp. 322, 326). Taking this text as a starting point with a view
at the others, Hoffimann states that the apostle seems to think that Christians
who have already died are in fellowship with the glorified Christ in heaven.
Since Paul speaks of this with such ease, it is likely that he had held this
understanding of the state of death for some time and that it was nothing
new to the Philippian congregation. Hoffmann therefore rejects the inter-
pretation that holds that this view was first put forth in Philippians. Thus
only the question of the time of its ‘“‘acceptance’” and ‘“‘modification’ can
properly be raised. No doubt Jewish views on eschatology influenced Paul’s
formulations, but in Paul they received a Christian re-formulation.

Hoffmann places Philippians before the major epistles (54-55 A.D.) in his
chronology of the principal Pauline eschatological passages: I Thess. 4,
Phil. 1, 23, I Cor. 15, IT Cor. 5. Interpretations which find a slow development
in Paul’s thought from I Thess. 4 to Phil. 1, 23 are proven to be impossible.
Hoffmann, in his exegesis of the epistles, claims that one cannot assume a
Hellenization of Pauline eschatology when attempting to formulate Paul’s
thought (p. 245).

The apostle, according to Hoffmann, holds to universal eschatology and
answers the question, “‘after death?”’, with the Mit-Christus-Sein. For Paul
the eschatological consummation and the state of death amount to olv
Xpwotd €ivol. In Paul, anthropological and cosmological ideas are reduced,
and the main emphasis is given to the eschatological deed of God in Jesus
Christ for us. Here the Christian hope has its foundation. All Pauline passages
carry the thought of “God’s faithfulness’. The death of Jesus Christ shows
God’s fidelity. Faith then means to trust the promise. This trust guides Paul



Rezenstonen 443

also in the “‘experience’ of death, and it is this experience which leads to
obedience of faith and calls for hope in God, who makes alive the dead. The
futuristic-eschatological existence of the Christian is marked by faith, hope
and love. These are the signs of Christian being, and perhaps even in death
the Christian continues to believe, hope and love, because he remains the
one who is saved through Christ, dependent for the future on God, and
always the loved one of God. Even in death the promise of life and salvation
remains in effect, and the Christian overcomes death in é\mwi¢ and Umouovr.
Because Christ died for all, Christians can no longer live for themselves, nor
can they die for themselves, but in everything only be obedient to Him
who died and was resurrected for them (p. 347).

Manfred Kwiran, Basel

LieseErLorTE MATTERN, Das Verstindnis des Gerichies bet Paulus. = Abhand-
lungen zur Theologie des Alten und Neuen Testaments, 47. Ziirich,
Zwingli-Verlag, 1966. 235 S. Fr. 24.—.

Unter Heranziehung des religionsgeschichtlichen Hintergrundes, der bei
Apokalyptik und Rabbinat interessante Aspekte aufweist (8. 9ff.), wird die
paulinische Position entwickelt: Die Christen, schon errettet, sind frei vom
Vernichtungsgericht, wihrend Ziichtigungsgerichte in diesem Leben Gna-
denerweise sind, weil sie vor dem Gericht am Jiingsten Tage bewahren. Das
Gericht am Jingsten Tage will den Christen nicht verdammen, sondern
kldren, ob der Christ wirklich Christ gewesen ist. Es zeigt ferner, wie unter-
schiedlich gut das Werk des Christen, das nicht mit den Werken zu ver-
wechseln ist, gewesen ist; denn in diesem Leben gibt es «so etwas wie ein
mehr oder weniger an Christsein» (S. 194), der Gehorsam kann verschieden
gut sein. Das Gericht ist nicht wegen der Siinden der Christen notwendig,
sondern weil es das gute Werk des Christen gibt, das man nicht aus eigenem
Vermogen vollbringt, sondern das als Partizipieren an Gottes Werk beschrie-
ben wird.

An den Stand der Forschung wird angeknipft (S. 53 ff. u. 6.). Die Méglich-
keit nicht von Paulus selbst stammender, sondern von ihm iibernommener
Traditionen wird ebenso erwogen (z. B. 8. 183) wie die Moglichkeit erst
spiter eingefiigter Glossen (S. 91). Der Einflufl gnostischer Vorstellungen
(8. 152) und Qumran-Parallelen (S. 206) werden diskutiert.

Die Haltbarkeit mancher Thesen wird in verschiedenen Fillen m. E.
davon abhéngen, ob die e silentio beigebrachten Argumente tberzeugen
(z. B. S. 212, Zeile 22). Die Problematik dieser Argumentation ist von der
Verfasserin selbst an einer Stelle gesehen: S. 191.

Georg Brawmann, Waldeck, Krs. Waldeck

GorrrriED Horrz, Die Pastoralbriefe. = Theologischer Handkommentar
zum Neuen Testament, hrsg. von Erich Fascher, 13. Berlin, Evangelische
Verlagsanstalt, 1965. 239 S.

In den sog. «Pastoralbriefen» liegt ein Schatz vor, der noch immer neu
gehoben werden kann. Dieser Aufgabe hat sich. G. Holtz, der nun emeritierte
Rostocker praktische Theologe, in einem neuen Kommentar innerhalb des



444 Rezensionen

«Theol. Handkommentars» unterzogen. G. Holtz gibt in einer Einfiihrung
einen gedringten, aber umfassenden Uberblick iiber den derzeitigen For-
schungsstand zu den Pastoralbriefen, hinsichtlich deren Entstehung fiir die
«Sekretirsthese» in der Nachfolge von O. Roller, P. Feine und J. Jeremias
neue Argumente erbracht werden.

Ausfithrlich geht G. Holtz auf die theologische und kirchenrechtliche
Position in den Pastoralbriefen ein. Theologisch arbeitet er die Ndhe zu den
paulinischen Briefen heraus, speziell in der Frage der Sakraments- und
Mairtyrertheologie (bes. S. 19ff.). Kirchenrechtlich wird die Stellung des
Bischofs, der Altesten und Diakone eingehend analysiert: Die hohe Bedeu-
tung, die in den Pastoralbriefen dem Amt der Altesten (S. 124f.) und der
Diakone (S. 82ff.) zukommt, insbesondere die urspringliche geistliche Vor-
rangstellung der Diakone, die erst in der weiteren kirchenrechtlichen Ent-
wicklung vom Primat des — urspriinglich administrativen (S. 79ff.) — Bi-
schofsamtes abgelost worden ist (S. 86ff.). Durchgingig verarbeitet der Ver-
fasser dabei positiv und auch kritisch die neueren Forschungsergebnisse, vor
allem auf dem Gebiet der urkirchlichen Rechtsgeschichte. Auf die bedenkens-
werten Darlegungen zur «Pastorinnenfrage» (S. 72f.) sei besonders aufmerk-
sam gemacht.

Die philologische und theologische Einzelkommentierung ist von meister-
hafter Geschlossenheit. An vielen Stellen wird die heutige Situation der
Gemeinden und der Kirche transparent. Dadurch, dal die damaligen Pro-
bleme der Urgemeinde gegenwirtiz gemacht werden, werden zugleich die
einstigen Loésungen in ihrer einzigartigen Aktualitdt sichtbar. Nicht nur
die Theologen, sondern auch die sog. «Laien» in der Kirche werden an diesem

Kommentar einen reichen Gewinn haben. .
Ernst-Wilhelm Kohls, Erlangen

WirtsELM TrUSING, Per Christum in Deum. Studien zum Verhdltnis von
Christozentrik und Theozentrik in den paulinischen Hauptbriefen. = Neu-
testamentliche Abhandlungen, Neue Folge, 1. Munster, Aschendorff,
1965. XVI 4+ 275 S. DM 32.—.

Der Verfasser geht in seiner Dissertationsarbeit, deren Titel 1. Kor. 8, 6
entnommen ist, von der Spannung zwischen dem ererbten Monotheismus
und dem Christusglauben bei Paulus aus. Er prift die These W. Boussets,
der darin, dal Paulus neben Gott den Kyrios stellt, eine Komplikation des
Gottesbildes sieht.

Der 1. Teil seiner Arbeit (¢Die Hinordnung des gegenwértigen Herren-
tums Christi auf Gott», S. 7-60) leitet in die Problematik ein. Der 2. Teil er-
ortert die «Theozentrik des In-Christus-Seins» (S. 62-114) und der 3. Teil
«unsere Verbindung mit Christus als dem ,Sohn Gottes’ und dem ,Bild
Gottes‘» (S. 116-150). Der 4. Teil spricht von «Pneuma und Theozentrik»
(S. 1562-163) und der 5. Teil von der Formel «durch Christus» (S. 165-237).
Der 6. Teil behandelt «die Ubergabe der Herrschaft an den Vater» (S. 239—
254) und ein Abschlull schlieBt die Arbeit ab (S. 255-270).

In allen Fallen ist «die Bindung der Erwihlten an Christus und ihre
Beziehung zu Gott in engster Weise verkniipft», und die Christusherrschaft



Rezensionen 445

ist «das Mittel zur Verwirklichung der vollendeten Gottesherrschafts (S. 251).
Dadurch iiberwindet der Verfasser das Dilemma: Christus — deuteros theos
(W. Bousset) und Christus — nicht Gott (E. Rodhe). Denn die Theologie des
Paulus ist «gerade in ihrer Christozentrik in vollstem MafBe Verkiindigung
der GréBe Gottes» (S. 270). Bousset ibersieht nach ihm, da «Einfachheit
und Fille... nicht nur keine Gegensétze sind..., sondern einander geradezu
bedingen» (S. 261).

Die Bedeutung dieser Arbeit kann man darin sehen, da@ sie auf eine be-
friedigende Weise den Endpunkt des Verhiltnisses zwischen der Christo-
zentrik und Theozentrik bei Paulus beschreibt. Thr Mangel scheint darin
zu liegen, daB sie nicht dargestellt hat, wie es zum Endpunkt kam. Besonders
bei den liturgischen u. &. Stoffen sollte Thising darauf acht geben, daB sie
vorpaulinische Elemente enthalten. Damit héngt zusammen, daf3 die
Spannung, von welcher er ausgeht, in seiner Arbeit wenig zu spiren ist. Die
Arbeit ist auch darin unausgeglichen, daB sie die Lésung nicht erst am Ende,
sondern gleich auf den ersten Seiten bringt (vgl. S. 11) und daf sie — nach
Thiising — der Dogmatik nichts Neues sagen kann (8. 267). Auch seine
Methode, hinter den Text vorzudringen», scheint uns manchmal mehr ein-
als auszulegen (vgl. S. 20).

Ludovit Fazeka$, Bendtky n. Jiz., Tschechoslowakei

JoN Harr Erriorr, The Elect and the Holy. An Exegetical Hxamination
of I Peter 2: 4-10 and the Phrase Baseleion hierateuma. Leiden, E. J. Brill,
1966. XVI + 258 S.

Der «locus classicus» der Lehre vom allgemeinen Priestertum, 1. Petr. 2,
4-10, wurde unter EinfluB Luthers, der hierateuma als Amtsfunktion auf-
faflte, meist miBdeutet. Elliott’s Anliegen ist eine neue, konfessionell nicht
gebundene Exegese.

Er untersucht zunichst die literarische Komposition (formal structure).
Der Verfagser des 1. Petr. hat 2, 4-10 durch den Einbau von urspriinglich
nicht zusammenhéngenden LXX.-Zitaten zu einer innern Einheit geformt,
in der jedes Wort innerhalb des Gesamttextes seine besondere Bedeutung
erhiilt. Dabei wurde V. 4b—5b durch parallele Gleichgestaltung auf 6b-9b
ausgerichtet. Die Analyse, ein kleines Meisterwerk fiir sich, wird durch tra-
ditionsgeschichtliche Forschungen unterstiitzt, so tiber das «lithos-Image»
im N.T., das schon in vorchristlicher Zeit messianisch-eschatologisch ge-
deutet wurde (S. 14-49).

Es folgt (8. 50-128) anhand von Zitaten von Jes. bis zu den Targumin
eine interpretationsgeschichtliche Beleuchtung der Stelle Ex. 19, 6 (LXX):
basileion hierateuma, die, weil basileion als Substantiv aufzufassen sei, sinn-
gemifB mit «kingdom body of priests» iibersetzt werden miisse. — Das ist
moglicherweise ein Streit um Worte, weil in der Koine (besonders im Barna-
basbrief und im Hirt des Hermas) oft ein dem Substantiv vorgesetztes
Adjektiv gleichsam zur Komponente eines neuen, zusammengesetzten Haupt-
wortes wird (wie Laut-Sprecher).

Die innere Einheit von 2, 4-10, einer Schliisselstelle des ganzen 1. Petr.,
ist bestimmt 1. durch das «Election motif»: alle Glaubigen sind, wie im Alten



446 Rezensionen

Bund, erwihlt, jetzt aber im Glauben an Jesus, den «Elect of God», 2. durch
die «Holiness»: sie sind «a holy body of priests», doch (wohlverstanden) nicht
als amtliche Priester, sondern als Glieder des « Spiritual house», die geistliche
Opfer, d. h. «a holy life» des Glaubensgehorsams darbringen. (S. 129-226).
Die grofle Leistung Elliott’s liegt in seiner Methode, die den Text zuerst
allein aus der Eigenart des 1. Petr. deutet, und ihn zugleich in loyaler Aus-
einandersetzung mit 350 Autoren auslegt; sie liegt nicht in der Neuheit des
fraglos reichen theologischen Ertrages seiner Exegese, die, wie er hofft, aus
dem «dead end» der heutigen Interpretation hinausfiihrt. Sieht er bei den
«churches of the Reformation» und den meisten ihrer Nachfahren eine
«thorough misunderstanding... of 1. Petr. 2, 4-10», so sei immerhin zu seinen
Ehren erwahnt, daf} seine Auslegung in ihren Grundziigen mit den ihm un-
bekannten einschléagigen Stellen in Calvins Ex.- und 1. Petr.-Kommentaren
genau tbereinstimmt. Der von ihm oft zitierte, irenische Congar schreibt
«en définissant le sacerdoce»: ... «Que cette définition rencontre assez
exactement celle que donne CALVIN (Catéchisme § 38) ne parait pas étre
un motif d’y renoncer si on I’estime juste et fondée.»?!
Rudolf Grob, Obermeilen, Kt. Ziirich

TyranNUs RuriNus, Librorum Adamantii Origenis adversus haereticos inter-
pretatio. Eingeleitet, herausgegeben und kritisch kommentiert von Vin-
zenz Buchheit. = Studia et testimonia antiqua, 1. Miinchen, Wilhelm
Fink Verlag, 1966. LII + 156 S. DM 32.—-.

Mit dem starken wissenschaftlichen Interesse, das Theologen, klassische
Philologen und Althistoriker dem Sprachenproblem in der Spétantike ent-
gegenbringen, wichst auch das Interesse an Rufin als einem der frucht-
barsten Ubersetzer und Vermittler griechischer Theologie fiir den Westen
in der alten Kirche. Nach welchen Prinzipien und MaBstében tibertrug er
Schriften ostlicher spekulativer Theologen ins Lateinische? Wie weit kann
man sich auf seine Ubersetzungen zur Rekonstruktion eines verlorenen
griechischen Originals verlassen? Die angezeigte Arbeit fithrt uns der end-
giltigen Beantwortung dieser Fragen ein gutes Stiick néher.

Rufin hatte die anonyme Schrift mepl Tfc eic Jedv opdic miorews, die
nach dem orthodoxen Wortfithrer des Streitgespréiches als Dialog des Ada-
mantius bekannt ist, schon als Werk des Origenes, der ja ebenfalls den Bei-
namen Adamantios trug, vorgefunden (Philocalia ed. Robinson 1893, 225,
29-226, 3) und sie um ihres durchaus orthodoxen Inhalts willen als will-
kommene Verteidigungswaffe gegen die Angriffe auf die Rechtgldubigkeit
des von ihm hochverehrten Alexandriners iibersetzt (vgl. den Widmungsbrief
Rufins an Paulus in der angezeigten Ausgabe 1, 15f.: ... considerans, quam
catholice, quam integre ecclestiastici dogmatis defensor exstiterit...). Da das
griechische Original aber deutlich den Stempel nachnicénischer Abfassung
trigt (Belege XXX XIT-XXXXVI), muB Rufin im Laufe seiner Ubersetzung
die Unmoglichkeit der Verfasserschaft des Origenes gesehen haben, deshalb
éanderte er die besonders auffilligen zeitgeschichtlichen Hinweise so ab, daf3

1 Y. Congar, Jalons pour une théologie du laicat (1964), S. 200,



Rezensionen 447

sie auch in das 3. Jahrhundert paten und Origenes zugeschrieben werden
konnten. Seit der Auffindung der Version Rufins in der Stadtbiicherei von
Schlettstadt (Codex olim Hirsaugiensis nunc Selestatiensis 16, saeculi XII
ineuntis) war das Verhiltnis der beiden Texte allerdings umgekehrt gesehen
worden: Bereits der Entdecker C. P. Caspari behauptete, Rufin biete die
urspriingliche Fassung, der griechische Text sei Uberarbeitet!; ihm folgten
praktisch alle einschlégigen Autoren, wihrend Th. Zahns Annahme einer
durchgreifenden Uberarbeitung des griechischen Dialogs zwischen 330 und
337 als zu weitgehend abgelehnt wurde?2. Diese Sicht ist seit Buchheits
Darlegungen (zuerst in Byz. Zeits. 51, 1958, S. 314-328, dann im angezeigten
Buch, Einleitung XXXXT-XXXXVT) nicht haltbar.

Ebensowenig kann Rufins Wiedergabe der Bibelzitate des Dialogs
gegen den Wortlaut des griechischen Originals zur Rekonstruktion des
marcionitischen Bibeltextes herangezogen werden, wie es noch Harnack
trotz seiner eigenen methodischen Bedenken versuchte. Die zunehmende
Erforschung des Vetus Latina zeigt deutlich, da Rufin seine Vorlage selten
‘Wort fiir Wort tibersetzte, sondern meistens eine ihm bekannte altlateinische
Version aus dem Gedédchtnis zitierte. Buchheit belegt diese These an Hand
eines Vergleiches der Zitate aus Gen., Eph. und Rém. Bei Zitaten im Dialog,
die aus der Marcionbibel stammen, verfihrt Rufin ebenso (XXIX-XXXYV).
Leider werden diese Einzelnachweise nicht immer vorsichtig genug durch-
gefiihrt. So berucksichtigt Buchheit z. B. nicht, dafl sowohl das griechische
Original des Dialogs wie Rufins Ubersetzung nur aus hochmittelalterlichen
Handschriften bekannt sind, so dal} es durchaus mdéglich ist, dal beide Texte
gerade in den Bibelzitaten nicht mehr den urspriinglichen Wortlaut bieten,
sondern nach geldufigeren biblischen Textformen (Reichstext bzw. Vulgata!)
korrigiert sind. So miiBte etwa bei der Behandlung des Zitates Eph. 2, 12
(S. XVIIIf.) auch die sinnlose Lesart des Ad. Gr. dvricatAilofev?® text-
geschichtlich geklirt werden, bevor iiber Rufins passivische Version geurteilt
wird. Das letzte Wort iiber Rufin als Ubersetzer griechischer Bibelzitate ist
auch mit Buchheits verdienstvollem Werk nicht gesprochen. Jedenfalls
wartet man nach dieser sprachgeschichtlich hervorragend kommentierten
Ausgabe der lateinischen Ubersetzung gespannt auf Buchheits angekiindigte
Ausgabe des griechischen Originals und auf einen Kommentar, der auch auf
die theologischen Fragen eingeht. Rudolf Freudenberger, Erlangen

ErNsT DAssMANN, Die Frommigkett des Kirchenvaters Ambrosius von Mai-
land. Quellen und Entfaltung. = Miinsterische Beitridge zur Theologie,
hrsg. von Bernhard Koétting und Joseph Ratzinger, 29. Miinster/West-
falen, Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung, 1965. XI + 318 S. DM 46.—.

Verglichen mit dem breiten Strom der neuzeitlichen Augustinusliteratur
haben sich verhdltnisméBig wenige Forscher mit Augustins groem bischof-
lichen Vorbild, Ambrosius von Mailand, beschéftigt, und auch sie interes-

1 C. P. Caspari, Kirchenhistorische Anecdota, 1 (Christiania 1883), S. IV,
2 Th. Zahn, Zeits. f. Ki.gesch. 9 (1888), S. 193-239.
# G. W. H. Lampe, A Patristic Greek Lexicon, Lief. 1 (1961), S. 154 s. v.



448 Rezensionen

sierten sich meist fiir den offiziellen Ambrosius, den Kirchenpolitiker und
Dogmatiker. Um so verdienstlicher ist die Drucklegung der Dissertation
Ernst Dassmanns, mit der dieser im Wintersemester 1963/64 bei Bernhard
Kotting an der Kath.-theol. Fakultéat in Miinster promoviert wurde. Diese
Arbeit setzt sich ausdricklich das Ziel, «zu einer vertieften Kenntnis der
Hauptakzente der ambrosianischen Frommigkeit nebst ihren literarischen,
philosophischen und theologiegeschichtlichen Quellen beizutragen» (S. 2).
Dieses Ziel erreicht zu haben, kann man den Autor, der gleichermafBen mit
den Schriften des Ambrosius wie mit der einschligigen Literatur vertraut
ist, nur beglickwiinschen. Mit der Wahl der historisch-genetischen Methode
fur die Darbietung seines Stoffes, die ihn zur gesonderten Behandlung der
ambrosianischen Frith- und Spétschriften anregte, tat der Autor einen
dullerst gliicklichen Griff, da sich die allméhliche Loslésung vom Einflull
der philonischen Exegese sowie der stoischen Anthropologie und Ethik und
die Ausbildung der fiir den spéten Ambrosius charakteristischen Hohenlied-
frommigkeit unter dem EinfluBl der allegorischen Deutung des Origenes und
des Studiums des genuinen Neuplatonismus in der Tat als die entscheidende
Wende innerhalb der Schriften des Mailander Bischofs erweist (vgl. bes.
S. 135, 141: «Die Entdeckung des Hohen Liedes»). Daneben kennzeichnet
Dassmann die Entwicklung des Ambrosius auch als ein schrittweises Ein-
wurzeln in die Welt des Neuen Testamentes, besonders in die paulinische
Anthropologie, das sich vor allem in der geschichtstriachtigen ambrosiani-
schen «Jesusfrommigkeit» dullert (vgl. bes. S. 200-214), wobei der Autor mit
Recht klarstellt, daB auch noch der spite Ambrosius gegeniiber manchen
paulinischen Gedankengingen — etwa der schroffen Antithese von Gesetz
und Evangelium (8. 278-282) und der eschatologischen Gespanntheit aller
paulinischen Aussagen (S. 220-224) — merkwiirdig taub bleibt. Dagegen
ist die Ausrichtung aller trinitarischen und christologischen Aussagen auf
das «pro nobis», die der grofe Bischof gerade in seinen Spétschriften rigoros
vornahm (vgl. bes. S. 120f.; 201-205), eine m. E. bisher unterschétzte Aus-
wirkung der ambrosianischen Jesusfrommigkeit, die die Hochschatzung
dieses Kirchenvaters als testis veritatis durch die Reformation trotz aller
sonstigen Lehrunterschiede begreiflich macht.

Die beiden Teile des Buches bestehen aus je zwei Kapiteln, deren Wahl
sich wieder als einleuchtend erweist. Bei der Behandlung der Friithschriften
zieht Dassmann fur die Darstellung der ambrosianischen Anthropologie vor
allem die frihen exegetischen Schriften heran, fur die weitgehende sachliche
Ubereinstimmung mit stoischem Gedankengut und bisweilen sogar wort-
getreue Abhéngigkeit von philonischen Vorlagen nachgewiesen ist; allerdings
hitte es sich wohl empfohlen, diese Abhingigkeit vorweg zu behandeln und
erst dann die doch auch aufzuweisende Selbstandigkeit des Kirchenvaters
herauszustellen. Die eigentliche Theologie der Friihschriften dagegen, in
der das eindrucksvolle ambrosianische Gottesbild zentral ist, erhebt der
Autor aus den drei mehr dogmatischen Werken De fide, De spiritu sancto
und De incarnationis dominicae sacramento. Der Hohepunkt des Buches
wird mit dem 1. Kapitel des 2. Teils, der Darstellung der ambrosianischen
Hohenliedfrommigkeit, erreicht. In die Zukunft weisend ist dabei die Ambi-



Rezensionen 449

valenz in der Deutung der Braut auf die Kirche bzw. auf die Einzelseele, da.-
gegen wird die sakramentale und genuin mystische (trotz Verwendung
mystagogischer termini) Deutung der Einung zwischen Briautigam und Braut
nach eingehender Untersuchung mit Recht abgelehnt (S. 161-171 bzw.
180-200). Im letzten Kapitel wird dann die theologische Ethik des bischof-
lichen Seelsorgers besprochen unter besonderer Beriicksichtigung des Ver-
héltnisses von Ethik und Askese (S. 229-267), wobei nicht nur dem evan-
gelischen Leser, sondern offensichtlich auch dem katholischen Autor (trotz
seiner apologetischen Bemiihungen S. 250-261) die Ausfithrungen des Am-
brosius zur geschlechtlichen Askese als Riickfall in die gnostizierende Gleich-
setzung von Leiblichkeit und Siinde erscheint, die in den Friithschriften
ziemlich unverblimt zum Ausdruck kam (S. 48-50).

Trotz einiger desideria — z. B. Kldrung des neuplatonischen Einflusses
auf Ambrosius iiber die Ergebnisse von Courcelle, Hadot und Dérrie hinaus;
Abhéngigkeit des ambrosianischen Gottesbildes vom Kaiserbild der Spét-
antike; Stellung des Ambrosius zu den Traditionen der lat. Kirche (etwa
zu Cyprian) — ist Dassmanns Arbeit ein gelungenes Werk, ohne dessen
Kenntnis kiunftig niemand mehr sich mit dem groBen Bischof von Mailand
auseinandersetzen kann. Rudolf Freudenberger, Erlangen

L. J. RocieEr, R.AUBERT & M. D. KNowLESs (Hrsg.), Geschichte der Kirche. 4.
L. J. Rogier, G. de Bertier de Sauvigny & J. Hajgar, Die Kirche im Zeit-
alter der Aufklarung, Revolution und Restauration. Die Kirche im Nahen
Osten. Einsiedeln, Benzinger Verlag, 1966. VIII + 488 S. 48 Tafeln,
16 Karten. Fr. 69.—.

Dieses zu gleicher Zeit in England, Amerika, Frankreich, Italien, Spanien
und Holland erscheinende umfassende rémisch-katholische Gesamtwerk zur
Kirchengeschichte kann von protestantischer Seite nur freudig begrii8t wer-
den. Es atmet nach Anlage und Inhalt den Geist einer neuen, Skumenisch
gestimmten und gesinnten Zeit, vermeidet weithin die unfruchtbare Polemik
und macht tiberall energische Versuche, unsachgeméfe Vorurteile abzubauen
und durch fundierte Informationen zu ersetzen.

So sehr das Werk von einem rémisch-katholischen Standpunkt aus ge-
schrieben ist, bringt es doch auch fiir den Protestanten eine Fiille von Ein-
blicken und Details, von neuen Erkenntnissen und gewandelten Gesamt-
ansichten.

Die Aufkléarung wird nicht mehr nur negativ gesehen, sondern als eine
notwendige Entwicklungsstufe des modernen Geistes gedeutet. Wo innerhalb
ihrer Darstellung auch protestantische Phinomene beschrieben werden, wie
etwa in dem Abschnitt «Protestantische Orthodoxie und Sektenwesen»
(S. 961f.), geschieht dies freilich bisweilen sehr vereinfachend oder gar in
irrefuhrender Form. Kann man etwa im Blick auf den Grafen Zinzendorf
und J. K. Lavater (ohne nihere Begriindung) konstatieren, sie gehérten zu
jenen «Propheten, die der Religion nahezu allen dogmatischen Inhalt ab-
sprachen»? (S. 98). Hat nicht gerade Zinzendorf in vieler Hinsicht sehr
profilierte «dogmatische» Sitze der Reformatoren festhalten wollen ?

29



450 Rezensionen

Ausgezeichnet sind Abschnitte wie der iiber den «Josephinismus» (S.
1101f.), das Kapitel tiber «Kirche und Revolution» (S. 1191{f.) u. a. gelungen,
weil hier dltere Anschauungen durch eine neue, tiefere und plastischere Be-
schreibung ersetzt werden.

Bringt der I. Teil des Buches ein lebendiges und farbenreiches Portrait
des 18. Jahrhunderts, so stellt der II. Teil «Die Kirche im Zeitalter der
Restauration» ebenso geistreich und differenziert dar. Nach einer Schilderung
der allgemeinen Geisteslage folgt eine Ubersicht iiber den rémischen Ka-
tholizismus in den einzelnen Teilen Europas und in Amerika. Dem «katho-
lischen Denken von 1800-1846» ist ein eigenes Kapitel (S. 293ff.) gewidmet.
Hier wird riuckhaltlos die kraftige Anregung des katholischen Denkens
¢durch die auBerordentliche geistliche Fruchtbarkeit des deutschen Prote-
stantismus dieser Zeit» (S. 297) anerkannt und Schleiermacher als «der grofle
Lehrer der Zeit» (S. 298) gefeiert.

In einem «Anhang» folgt schlieBlich noch die Geschichte der «Kirche im
Nahen Osten» (S. 347{f.).

Dem Ganzen ist eine Fiille von wertvollen Hilfen beigegeben : Konfessions-
Karten, eine tlibersichtliche Zeittafel, eine weiterflihrenden Studien dienende
«Bibliographie», ein Anmerkungsapparat und nicht zuletzt ein ausfuhrliches
Personen-, Orts- und Sachregister. Ein besonderes Lob verdienen die duflere
Gestaltung des Bandes, die groBziigige Druckanordnung und vor allem auch
die vielen innerhalb des Textes erscheinenden Abbildungen, die gut aus-
gewihlt sind und die inhaltliche Qualitdt des Werkes dezent unterstreichen.

GQotthold Miiller, Basel

Urs KUry, Die altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lekre, thr Anliegen.
= Die Kirchen der Welt, 3. Stuttgart, Evang. Verlagswerk, 1966. 498 S.
DM 39.—.

Die Reihe «Die Kirchen der Welt» setzt sich zum Ziel, dem ékumenischen
Gespriach und der dkumenischen Arbeit durch Selbstdarstellungen der ein-
zelnen Kirchen zu dienen. Von anderen Binden dieser Reihe unterscheidet
sich der vorliegende durch die umfassende Ausfiithrlichkeit, vor allem aber
dadurch, da3 er von etner Hand und aus einem Gull gearbeitet ist. Verfasser
ist der christkatholische Bischof der Schweiz und Systematiker an der
christkatholischen theologischen Fakultdt der Universitdt Bern, Prof. Dr.
Urs Kiry. Man spiirt es seiner Darstellung an, wie sehr er selber mit dem
Werden und der gegenwirtigen Situation des Altkatholizismus vertraut und
verbunden ist (schon sein Vater war christkatholischer Bischof der Schweiz).

Das Buch gliedert sich in drei groBe Teile: die Geschichte, die Lehre und
«das Anliegen» der altkatholischen Kirche. — Im ersten Teil wird von den
«innerkatholischen Widerstandsbewegungen» (seit dem 15. Jahrhundert) und
den fatalen Entscheidungen des ersten Vatikanums her die Entstehung der
deutschen und schweizerischen altkatholischen (resp. christkatholischen)
Kirche und ihre Verbindung mit der viel dlteren «Kirche von Utrecht» ge-
gchildert. Es wird dabei deutlich, wie der Altkatholizismus durchaus nicht
nur ein Produkt der Kulturkampfzeit ist, sosehr manche seiner ersten Wort-
fihrer (wie etwa der schweizerische freisinnige Politiker Augustin Keller)



Rezensionen 451

vom Geist dieser Zeit geprigt waren und blieben. Es wird auch die Ent-
wicklung der altkatholischen Kirche seit den siebziger Jahren des 19. Jahr-
hunderts und ihre heutige Lage aufgezeigt. — Im zweiten Teil kommen das
altkatholische Verstdndnis von Schrift und Tradition, die Rezeption der
altkirchlichen Dogmen (unter dem Titel «Die Heilsoffenbarung Gottes»
handelt Kiiry von der trinitarischen, der christologischen und der pneumato-
logischen «Grundentscheidung»), und schlieBlich die Lehre von der «Heils-
verwirklichung» zur Darstellung: hier werden Rechtfertigung und Heiligung,
Pridestination, Eschatologie und Heiligenverehrung, sowie besonders aus-
fithrlich die sieben Sakramente und ihre heilsgeschichtliche Bedeutung be-
handelt. — Der gewichtige dritte Teil des Buches will sodann das spezifisch
altkatholische Anliegen im heutigen 6kumenischen Gesprich laut werden
lassen. Die altkatholische Sicht von Ursprung und Wesen der Kirche und
des kirchlichen Amtes wird eingehend dargelegt. In dieser besonderen Sicht
sieht der Verfasser auch den ékumenischen Auftrag der Altkatholiken zwi-
schen Rom, den Reformationskirchen, der Ostkirche und dem Anglikanismus.
Im Blick auf diesen, der altkatholischen Kirche wesensméifig eigenen Auf-
trag schildert er dann die innere und #ullere Beziehung zu den anderen
Kirchen und zur ékumenischen Bewegung.

Man splirt, wie wichtig ihm gerade diese dkumenische Dimension von
Weg und Wesen der altkatholischen Kirche ist. Darum ist zu hoffen, da@3
das vorliegende Buch vielen den Dienst tun kann, zu dem es geschrieben
wurde: zuverldssige Information zu bieten iiber eine nicht zahlenmaBig,
aber durch ihre besondere Stellung bedeutsame Kirche, und zugleich einen
wichtigen Beitrag zu leisten zur dringend ndétigen Neubesinnung iber das
Verhiltnis von Kirche und kirchlichem Amt. — Bedauerlich ist nur das
Fehlen eines Registers. Andreas Lindt, Basel

GUNTER ALTNER, Schipfungsglaube und Entwicklungsgedanke in der protestan-
tischen Theologie zwischen Ernst Haeckel und Teilhard de Chardin. Zirich,
EVZ-Verlag, 1965. VIII + 136 S. Fr. 15.70.

Diese Gottinger Dissertation erortert die Frage, wie sich der Schépfungs-
glaube und der Entwicklungsglaube in dem im Titel angedeuteten Zeitraum
innerhalb der protestantischen Theologie zueinander verhielten.

Von Haeckel’s Monismus schockiert und zugleich magisch angezogen, ver-
suchte die Theologie zunidchst eine Verschnung zwischen Schépfung und
Entwicklung zu schaffen. In den idealistisch-pantheistischen Synthesen
wurde jedoch der biblische Schépfungsglaube verfilscht und die natur-
wissenschaftliche Methode tiberfremdet. In diesen KompromiBlésungen (O.
Zockler, K. Beth, R. Otto, A. Titius, K. Heim) wird nédmlich — vielleicht mit
Ausnahme von Heim — Gott als Objektgehalt des frommen Bewulltseins
verstanden, und dieser als Abbild des Menschen verstandene Gott liefert
keinen Grund fir eine standfidhige Schépfungslehre. Auf der anderen Seite:
die Uberfremdung der naturwissenschaftlichen Methode erfolgt durch die
Indienstnahme der antiken-mittelalterlichen Teleologie. Ein frither Ein-
spruch gegen den theologisch veredelten Entwicklungsgedanken, der am



452 Rezensionen

massivsten bei Teilhard, als «Christ-Evoluteur» oder als die Evolution Gottes
zur Sprache kommt, wurde von Zockler selbst erhoben, der ein fiihrender
Kopf dieser Theologie ist. Das Ergebnis des 1. Teiles lautet: «Bei der Suche
nach einer Verhéltnisbestimmung von Schépfung und Entwicklung kann
die Theologie niemals von der Entwicklung ausgehen» (S. 60).

Weil der Grundfehler der Kompromiflésungen in ihren Anleihen bei der
die Theologie der Schépfung einengenden philosophischen Teleologie be-
steht, ruft Altner im 2. Teil des Buches, im Interesse seiner eigenen Ver-
hiiltnisbestimmung, die Philosophie von N. Hartmann zur Hilfe, die einen
Abbruch mit dem teleologischen Denken darstellt — verbietet sich doch die
Teleologie als theologische Methode (8. 62). Hartmann wirft Altner vor, der
Abbruch sei nicht radikal genug, weil er vor dem teleologischen Vermégen
der menschlichen Freiheit haltmacht. Die Menschlichkeit des Menschen
braucht aber fiir die Theologie weder philosophisch noch naturwissenschaft-
lich bestatigt zu werden.

Ausgangspunkt fur eine theologische Bestimmung der Zueinanderordnung
von Schopfung und Entwicklung kann allein der in Jesus Christus handelnde
Schopfergott, oder wie es im Titel des 3. Teiles (des konstruktiven) heil3t,
die Konigsherrschaft Christi sein (S. 81). Von Entwicklung kann man
theologisch sinnvoll nur aufgrund der christologisch verstandenen Schépfung
reden (S. 109). In der « Wiederentdeckung» Gottes des Schopfers durch die
dialektische Theologie (Vorwort) wird der Grund geschaffen, den natur-
wissenschaftlichen Hypothesen in gliubiger Sachlichkeit begegnen zu kénnen
(S. 116 und der SchluBl des 4. Teiles, der ein «Naturwissenschaftlicher An-
hang» ist, 8. 117).

Im 3. Teil unternimmt Altner auch eine kritische Untersuchung der
neueren Theologie (S. 821f.) sowie eine Auseinandersetzung mit der heutigen
Naturphilosophie (S. 981f.), im Blick auf die Bewiéhrung seiner These. Auf
dem Gebiet der Theologie liegt der Nachdruck auf der Ablehnung eines un-
zuldssigen Personalismus und einer Auflésung des Schopfergottes in eine
Bestimmtheit der Existenz (S. 91. 94). Die beim Menschen endende Schép-
fungstheologie ruft dann als ihre ebenso unzuldssige Alternative die Teil-
hardsche Christologie im Sinn einer «Drift zum Punkte Omega» hervor
(S. 986).

Unter der Wirkung der dialektischen Theologie, die der Zeit der Ver-
mittlungssysteme ein Ende machte, verstummte zunichst das Gesprich
zwischen Theologie und Naturwissenschaft, obwohl ihre Ergebnisse in der
Schépfungs- und Vorsehungslehre von K. Barth nie aus dem Auge gelassen
wurden. Das Verdienst und die Stédrke des vorliegenden Werkes liegt vor
allemn in der systematischen Wiederaufnahme des Gesprdchs. Als Problem-
anzeige und als Warnung den falschen Losungen gegeniiber ist es wichtig.
In den positiven Ansétzen fur die Losung der Verhéltnisbestimmung geht
Altner iiber die kritisierten Positionen von Bultmann und Gogarten nicht
wesentlich hinaus. Der Begriff der «gléubigen Sachlichkeit» bleibt inhaltlich
ungefiillt, und im Blick auf die SchluBbehauptung beziiglich der Exaktheit
der Forschung als einer Moglichkeit des christlichen Glaubens (S. 126) kénnte
man mit Recht fragen, worin sie sich grundlegend von jenen beanstandeten



Rezensionen 453

Positionen unterscheidet, in denen nach dem Verfasser «die auBermensch-
liche Welt sich selbst iiberlassen [wird]» (S. 94). :
Ervin Vdlyi-Nagy, Budapest

Heimwrice BartH, Philosophie der Erscheinung. 1. Altertum und Mittelalter.
2. Aufl. Basel, Schwabe & Co., 1966. XV + 404 S, Fr. 48.—.

In der Besprechung der 1. Auflage des vorliegenden Buches wurde es von
H. GauB als «gleichsam die geschichtliche Rechtfertigungsbasis... fir eine
systematisch durchgefiihrte Existentialphilosophie» genannt!. Anno 1965 —
im Todesjahr des Philosophen — wurde dann die groBartige systematische
Durchfithrung unter dem Titel « Erkenntnis der Existenz» publiziert. Dieses
systematische Hauptwerk von H. Barth, wo das — noch ‘immer — Aller-
modernste, d.h. die Problematik der Existenz, im Zusammenhang der
dltesten philosophischen Themen, wie der von Erscheinung, Erkenntnis und
Kosmos, mit uberlegener Gelassenheit und zugleich mit einer verhaltenen
Leidenschaft entfaltet wird, wirft ein neues Licht auf die vorliegende Aus-
einandersetzung mit den paradigmatischen Méglichkeiten der abendléndi-
schen Philosophie, zum Problem der Erscheinung Stellung zu nehmen.

In der hier dargestellten Geschichte des Ringens des Denkens mit der
Erscheinung geht es vor allem, explizit oder implizit, um die Kritik der
Diastase, der Alienation von eigenstiandiger Idee und von unbestimmter,
beziehungsloser Erscheinung, in der das Sein als erscheinungsméchtige
Voraussetzung verkiirzt und verfillscht ausgelegt wird. Mit solchen Ver-
kiirzungen haben wir es einerseits in der «reinen Krscheinung» der antiken
Skepsis oder des spatmittelalterlichen Nominalismus zu tun, wo das wirkliche
Sein ein dem Eidos entfremdetes, gegebenes Etwas ist, und andererseits in
der «reinen Vernunft» der Stoa sowie in den Hypostasen des Neuplatonismus,
die durch ihre Erscheinungsferne gekennzeichnet sind. Barth pladiert fiir
die groBartigen Vermittlungen zwischen Erscheinung und Eidos, z. B. in der
Philosophie von Plato, Aristoteles und der Hochscholastik. Sein ist — «mit
Riucksicht auf uns» — die eidetisch vollendete phéanomenale Wirklichkeit.

Im Hinblick auf den heutigen Stand der theologischen Diskussion scheinen
mir zwel Themenkreise besonders bedeutsam und lehrreich zu sein, und zwar
«Das Entschwinden der Wirklichkeit im Neuplatonismus» in bezug auf das
letztlich noch immer ungekldrte Problem der Gnosis, und «Das kontingente
Sein», in welchem Abschnitt die Konsequenz des christlichen Schépfungs-
glaubens fir die Philosophie des Mittelalters aufgewiesen wird. Die Kon-
tingenz bedeute, daBl die Welt der Erscheinungen sich nicht aus der Not-
wendigkeit eines Seinszusammenhangs herleiten 1a8t, andererseits aber, da
sie keiner Bezichungslosigkeit und Irrationalitdt verfillt. Die Kontingenz.-
lehre, welche im Sein Gottes die transzendierende Voraussetzung der phé-
nomenalen Wirklichkeit findet, werde dieser in einer Weise gerecht, wie ihr
die antike Ontologie mit ihrer reinen Theorie nicht gerecht zu werden ver-
mochte (8. 376). — In einer Zeit, wo fiir den modernen Nihilismus die Ver-
menschlichung und die Vergeschichtlichung des antiken Kosmos verant-

1 Theol. Zeits. 2 (1947), S. 468—471.



454 Rezensionen

wortlich gemacht wird, und die Kritik der geschichtlichen Existenz not-
wendigerweise in die Kritik der christlichen Uberlieferung iibergeht?, ge-
winnen die diesbeziiglichen Uberlegungen Barths eine unmittelbare Rele-
vanz fiir das theologische Denken.
Die unverinderte 2. Auflage ist um ein Personenverzeichnis vermehrt.
Ervin Valyi-Nagy, Budapest

CaryL GusTav JUNG, Die Dynamik des Unbewuften. = Gesammelte Werke, 8-
Zirich & Stuttgart, Rascher Verlag, 1967. 671 S. Fr. 53.—.

Von der auf 18 Bénde berechneten Gesamtausgabe liegt nun fast die Hilfte
vor. — Bd. VIII vereinigt 18 Abhandlungen, die vor allem grundsitzliche
Erkenntnisse und wesentliche Arbeitshypothesen C. G. Jungs zur Darstellung
bringen. Der grofere Teil der Arbeiten hat schon in Aufsatzsammlungen
Prof. Jungs vorgelegen, so sechs in seinem Buch « Uber psychische Energetik
und das Wesen der Traume» (1948). — Die gréBere Abhandlung tiber «Theo-
retische Uberlegungen zum Wesen des Psychischen» (erstmals 1946 er-
schienen unter dem Titel «Der Geist der Psychologie») gibt Einblick in
Jungs erkenntnistheoretischen Standort. Die noch umfangreichere iiber
«Synchronizitét als ein Prinzip akausaler Zusammenhidnge» wagt sich in
Neuland zwischen Psychologie, Parapsychologie und moderner Physik.

An der Vorziiglichkeit der Edition hat sich bei dem durch Todesfille be-
dingten Wechsel im Herausgebergremium nichts geindert.

Jirgen Fangmeter, Riehen bei Basel

HorsTt GeEORG POHLMANN, Analogia entis oder Analogia fidei? Die Frage der
Analogie bei Karl Barth. = Forschungen zur systematischen und &éku-
menischen Theologie, 16. Go6ttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1965.
164 S. DM 16.80.

Gegen Barths These in Die kirchliche Dogmatik I, 1, daB3 die katholische
Analogia entis-Lehre das konfessionell Trennende darstelle, will Péhlmann
mit seiner Erlanger Dissertation, im Anschluf3 an P. Althaus und E. Brunner,
eine biblische Analogia entis-Lehre gewinnen und zeigen, dal3 «die rémisch-
katholische Analogia entis-Lehre nicht Gegenstand der Kontroverse, ge-
schweige denn Grundunterscheidungslehre zwischen der rémisch-katholi-
schen und der evangelisch-lutherischen Theologie» sei (S. 155).

Der Verfasser zeigt sich in der Primér- und Sekundirliteratur wohl be-
lesen. Seine Abhandlung zeichnet sich durch begriffliche Prignanz und
Knappheit aus. Da8 er Barth aus der Distanz darstellt und beurteilt, 168t
ihn hinsichtlich exegetischer und begrifflicher Miingel scharf sehen. Dafiir
dirfen ihm Barth niherstehende Theologen danken.

Im ganzen aber weill Pohlmann, trotz fleiBiger Barth-Lektire, nicht, von
wem er redet. Abgesehen von dem kurzen Abschnitt iiber « Das Gebet» bei
Barth (S. 99f.), sieht er ihn rein formalistisch. Wenn er an dieser Stelle be-
merkt, daB es fur Barth eine Analogie zwischen Gott und Mensch nur auf
den Knien gebe, Barths Theologie nur als Theologie des Gebets zu begreifen

¢ Vgl. dazu die zwei letzteren, gréfleren Versffentlichungen von K. Lowith,



Rezensionen 455

sei (8. 100), so steht diese Erkenntnis vollsténdig isoliert in seinem Buch.
Der Schliissel zu Barths theologischem Denken und der «Grund» der Theo-
logie Barths ist ihm Aktualismus, ja «Panaktualismus» (S. 117f. e. p.),
«antistatischer Aktualismus» (S. 122), «heraklitische Ontologie» (S. 119),
dementsprechend Barths analogia fidei eigentlich analogia fientis (8. 105 e. p.)
und Barths Analogiedenken liberhaupt zwanghafter Analogismus (S. 152),

Die Analogie in Barths Theologie 148t sich nicht angemessen darstellen
und beurteilen, wenn man von der Sache des Evangeliums, wie sie Barth
bewegt, Notiz zu nehmen nicht in der Lage ist und dementsprechend meint,
diese nur gegen Barth vertreten zu kénnen (S. 1201f.; daB z. B. Gott nicht
nur frei, sondern auch treu sei, S. 144) oder sie bei Barth nur spurenweise
und als Inkonsequenz finden zu kénnen (S. 141 Anm.).

Zahlreich sind auch die konkreten Verzeichnungen. — Z. B. schreibt der
Verfasser, Barth charakterisierend: «Gott ist, indem er geschieht, er ist,
indem er wird, er ist, indem er ,kommt‘» (S. 26). An der Belegstelle steht nur,
daf3 Gottes Wort zum Menschen kommt. — Bei Barth drohe «die Schopfung
zum bloBen Symbol Christi zu verblassen» (S. 48; #dhnlich oft). Das ist
schlicht Unsinn. Wiirde der Verfasser den Kolosserbrief ebenso beurteilen? —
Barth reihe seltsamerweise das Volk Israel unter die Naturreligionen ein
(S. 64). Diese torichte Fehlinterpretation von Die kirchliche Dogmatik ITI, 3,
S. 57f., als einzige Orientierung tiber das Volk Israel in Barths Theologie ist
hochgradige Irrefithrung des Lesers. — Nicht besser, wenn es hinsichtlich des
Zornes Gottes in der Sicht Barths heillt: «Gott scheint nicht mehr den Men-
schen, sondern nur noch sich selbst zu ziirnen in seinem Selbstgericht am
Kreuz» (8. 150). Ich scheue mich nicht, hier gleich anzuschlieBen: hinsichtlich
der Ahnlichkeit Barths mit Marcion (S. 110f.) wiire zu fragen, ob nicht des
Verfassers Hypostasierung Gottes als des Zornigen vor und auBerhalb von
Christus (s. Teil D und E) starker marcionitisch ist als irgend etwas bei Barth.

Das theologische Anliegen des Verfassers hitte ein offeneres und ¢sach-
licheres» Gespriach mit Barth méglich und hilfreich erscheinen lassen. Das
zeigen andere lutherische Gesprachspartner Barths wie auch sein Dialog mit
romisch-katholischer Theologie. Gerade das Wort-Antwort-Verhéltnis zwi-
schen Gott und Mensch, das dem Verfasser wichtig ist, gibt dem Bartschen
Analogieverstdndnis viel stirker (und je ldnger desto mehr) das Geprige
als das Pohlmannsche Gespenst eines antistatischen Panaktualismus.

Jiirgen Fangmeier, Riehen bei Basel

Corin W. WirLrLiaMs, Gemeinden fir andere. Orientierung zum kirchlichen
Strukturwandel. Originaltitel Where in the World ? Deutsch von W. Simp-
fendorfer. Stuttgart, Calwer Verlag, 1965. 105 S. DM 5.80.

Der australische Theologe C. W. Williams ist Vorsitzender des Arbeits-
ausschusses fiir Fragen der Verkiindigung beim Okumenischen Rat. Die Voll-
versammlung in New Delhi beauftragte das Referat fiir Verkiindigung mit
der Priiffung der Strukturen der Gemeinde unter dem Gesichtspunkt, ob sie
die missionarische Verkiindigung férdern oder behindern. Drei Jahre spiiter
faBt hier Williams den vorldufigen Ertrag zusammen.

Ein demiitiges Buch, indem der Autor souveran und selbstlos den Ertrag



456 Rezensionen

okumenischer Dokumente und verschiedener Einzelautoren (Hoekendiyk,
Margull, Casalis, Gibson Winter, Schmemann, Ebh. Miiller und anderer) ord-
net und zur Diskussion stellt. Ein umsichtiges Buch; Williams verfillt, vor
allem dank der guten exegetischen Fundierung, nicht kurzschlissigen Ein-
seitigkeiten (keineswegs einer Untheologie um der modernen Welt willen,
kaum einem neuen Mythos von der bésen Ortsgemeinde). Ein leidenschaft-
liches Buch, das mit bohrender Konsequenz Ernst machen will mit dem neu-
testamentlichen Befund, «daf3 Christen hsnzugehen haben» (3. 28).

Zwel Fragenkreise seien noch kurz angerissen. — 1. Mission (Kap. IT: Was
heif3it Mission?). Die notae ecclesiae miissen Hinweise auf den missionari-
schen Charakter der Kirche sein (S. 67); Apg. 2, 42 steht im Zusammenhang
der Pfingst- und Missionsgeschichte (8. 57). Das Schema Gott — Kirche — Welt
konnte durch dasjenige Gott — Welt — Kirche zu ersetzen sein (Casalis, S. 91).
Das bedeutet auch: «Christlicher Lebensstil ist nicht Voraussetzung fur das
Engagement an der Welt, sondern die Konsequenz eines Dienstes in der
Welt» (G. Winter, 8. 93). Jesus Christus bedeutet den «Weg des Dienens»;
man beachte, dal sdmtliche Versuchungen Jesu um die Frage kreisen,
«welchen Weg Christus zur Erfiilllung seiner Mission (!) einschlagen sollte»
(S. 37) — was freilich stets neu auch sehr selbstkritisch zu bedenken ist! Jesus
Christus bedeutet u.U. auch fiir die Gemeinde den Weg des Leidens und
Sterbens; zu fragen ist, «ob die Kirche, wie sie bisher gestaltet war, heute auf
der Osterseite des Kreuzes oder vor dem Kreuz stehe. Mul sie sterben? Be-
zeugt sie ihren Osterglauben darin, da@ sie sich selbst im Glauben an den, der
Jesus von den Toten auferweckt hat, hingibt im Vertrauen darauf, dal Gott
auch sie auferwecken wird?» (S. 73); vergleiche auch S. 48ff.: Mission als
Kriterium fiir die Pfarrerausbildung. — 2. Das Problem der Ortsgemeinde.
«Kann die Ortsgemeinde als die Gemeinde der Wohnwelt in angemessener
Weise die missionarische Bewegung in die Strukturen der weltlichen Note
tragen?» (S. 86). Es gibt auch so etwas wie «morphologischen Fundamenta -
lismus» (Hoekendiyk, S. 26), «hédretische Strukturen» (Greinacher, S. 98).
Williams selbst kommt zu dem Ergebnis, die Kirche in der Missio Christi
miisse sich heute «wohnortbezogen, industriebezogen, politikbezogen, bil-
dungsbezogen» in grundsitzlich gleicher Gewichtigkeit in den verschieden-
sten Bereichen des Lebens formen (S. 87); die Wohnortgemeinde kénne nicht
mehr die «normale», die anderen Formen nicht nur Para-Strukturen (Ebh.
Miiller) sein (S. 102f.). Hilfreich sind hier auch die Ubersichten iiber gegen-
wirtige Neuansétze (S. 22f., 74f., 100f.). M. E. muf3 man sich allerdings noch
stidrker hiiten, die Ortsgemeinde an sich zum Siindenbock zu machen und
die heutige Tendenz zu einem neuen «Quartierbewuf3tsein» zu iibersehen oder
nur zu disqualifizieren («vordrtliche Amnesie», S. 24). Nach unserer Erfah-
rung ist das Wohnen nicht dermaflen bedeutungsarm fiir das Leben, wie Wil-
liams voraussetzt (z. B. S. 97), sondern immer noch und wieder zunehmend
Ort und Zeit des Atemschopfens, der geistig-seelischen und geistlichen Be-
wiltigung der gesamien Existenz. Diese Feststellung bedeutet keinen Ab-
bruch an Williams’ (und Margulls) Grundthese, daBl die Gemeinde apostoli-
sche Gemeinde ist und das Hingeben zum Wesensmerkmal hat.

Jiirgen Fangmeier, Riehen bei Basel



	Rezensionen

