
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 23 (1967)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen
J. Ekraondea Aizuguren, Edén y Paraiso. Fondo cultural mesopotâmico en

el relato biblico de la creaciôn. Madrid, Institute» espanol de estudios ecle-
siâsticos, ediciones Marova, S. L., 1966. XXVIII + 578 S.

Dieses äußerst gründliehe, kurz nach dem Tod des noch nicht
fünfzigjährigen Verfassers erschienene Werk untersucht Kap. 2-3 der Genesis
und stellt für sie eine Verwandtschaft mit dem mesopotamischen Gilgames-
Epos fest. Ja, der Jahwist soll das mesopotamische Epos manchmal sogar
als eine seiner Unterlagen gebraucht haben. Diese Verwandtschaft zeigt sich
in einigen grundlegenden, gemeinsamen Elementen beider Geschichten :

Gen. 2-3 kennt den Gegensatz von Steppe (Sum. edin, Akk. ser[um] -
vielleicht gleich Arab, sahar, S. 50f. -, Hebr. '*dämäh) und Kulturland (Sum.
gdn bis zur 3. Dynastie von Ur und seitdem in allen semitischen Sprachen
bezeugt; dieser Sinn tritt noch klar in Gen. 2, 8 und 4, 10-17 hervor, er
wurde an anderen Stellen, wo gan mit cêden als «Lustgarten» verbunden wird,
entstellt, S. 47ff.), der die ganze sumerisch-akkadische Kultur durchzieht
und in der «Vermenschlichimg» (hominizaciôn) des wilden, tierähnlichen
Enkidus besonders hervortritt. Wie Enkidu, so wird auch der biblische
Urmensch in das Kulturland hineinverpflanzt (S. 140ff. und 166ff.); gleich
Enkidu wird auch Adam durch eine Frau zum «Wissen» gebraucht (S. 181ff.) ;

die Unterbrechung der biblischen Geschichte vor der Erschaffung des Weibes
(Gen. 2, 18-25) erklärt sich mit der Auslassung der Begegnung Enkidus mit
Gilgames, deren homosexuelle Untertöne dem biblischen Verfasser anstößig
sein mußten (S. 205ff.). Das «Wissen um Gut und Böse», das uns in das
Gebiet der Weisheit führt, wird, wie gesehen, in beiden Fällen durch eine Frau
vermittelt (S. 252ff.). Anderseits hat der Ausdruck «von der Frucht essen»
im alten Zweistromland, besonders in Verbindung mit Verben wie «schauen»,
«berühren», «sich sättigen» usw. oft einen sexuellen Sinn (S. 269ff.); die
Beweise hierfür werden vom Verfasser ausführlich, z. T. auch in der Ur-
fassung, zitiert. Diese Motive treten alle auch in der Begegnung Enkidus
mit der Hetäre hervor. Auch in Gen. 3 gibt es starke sexuelle Untertöne;
allerdings handelt es sich hier um eine unerlaubte Art von Sexualität (S.
295ff.). Das Ganze wird vollkommen klar, wenn wir bedenken, daß die
betreffende Terminologie im alten Mesopotamien oft für die heilige Hochzeit
des Königs mit der dazu bestimmten Priesterin, ein jeder als Vertreter einer
Gottheit, gebraucht wird; die Priesterin vertritt meistens Inanna-Istar
(S. 309ff.), was uns wiederum dem alttestamentlichen Urmensch nahebringt.
Es ist auch gerade in diesem Zusammenhang, daß die Schlange, in der ganzen
Gegend als chthonischer Fruchtbarkeitsgott belegt, erscheint (S. 405ff.) und
daß der Sexualakt zu etwas Verbotenem wird (während in Gen. 2, 24 die
eheliche Gemeinschaft normal erscheint und in 1, 28 dem ersten Menschenpaar

sogar befohlen wird), indem es dem Menschen eine unerlaubte
Stellvertretung der Gottheit anbietet, die dem Versprechen der Schlange sehr
ähnlich erscheint. Auch die Nacktheit wird von Enkidu nach seinen
Beziehungen mit der Hetäre wahrgenommen (S. 429), natürlich ohne das
biblische Schuldbewußtsein. Endlich wie Adam (allerdings als Folge des



Rezensionen 435

Gerichts) sterben muß, so ist dieses Los erst Enkidu, und wäre dann auch
dem umsonst umherirrenden Gilgames beschert, wenn Letzterer nicht zur
Höllengottheit befördert worden wäre (S. 460ff. und 487). Die Hauptunterschiede

beider Geschichten bleiben also 1. daß, während der Fruchtbarkeits-
ritus Enkidu zum wahren Menschen macht und ihm göttliche Einsicht
verleiht, er Adam und Eva hingegen zerstört ; 2. daß im Gilgames-Epos die
Unsterblichkeit wenigstens theoretisch als Möglichkeit für den Menschen
besteht, sie im A. T. anfänglich ähnlicherweise da zu sein scheint, bald aber
durch die Sünde des Menschen zu etwas Unmöglichem wird.

Man wird einer Arbeit wie dieser leicht Unrecht antun, wenn man sie
in wenigen Zeilen zusammenfassen will und dann eine Wertung versucht.
Dies muß aber dennoch geschehen. Kritisch könnte man zur Hauptthese die
Frage stellen, ob und inwiefern es sich bei Gilgames und in Gen. 2-3 nicht
einfach um ähnliche, im ganzen Alten Orient verbreitete Motive als um
Abhängigkeit handelt, besonders angesichts der verschiedenen Wertungen
dieser Motive in beiden Geschichten. Allgemein methodologisch scheinen die
apologetisch gefärbten Anfangs- und Endworte problematisch: das ständige
Zurückgreifen auf das Magisterium, als ob der Verfasser mit dem Vorwurf
rechne, in seinen Thesen selbst von irgendeiner verbotenen Frucht gepflückt
zu haben, mutet beim heutigen Stand der römisch-katholischen Bibelwissenschaften

eher merkwürdig an. Nicht ganz klar ist der Satz auf S. 525,
wonach Gen. 2-3 «wirklich geschehene Tatsachen enthält» (encierra hechos real-
mente ocurridos), was allerdings für einen Teil des Stücks S. 535 so erklärt
wird: «Der Satz enthält eine objektiv-historische Wahrheit, indem er... auf
gewisse, historische und reelle, seit sehr alter Zeit bezeugte Gebräuche
(prdcticas) Bezug nimmt.» Nun stellen bekanntlich die Historizität und die
Geschichtlichkeit erzählender Texte eines Mythos oder einer Sage ganz
andere Probleme als historisch feststellbare Riten, mit denen erstere im Kultus
zelebriert werden.

Eine rein äußerliche Kritik ergibt sich aus dem Fehlen eines Registers
und aus den Druckfehlern der Bibliographie und der Fußnoten; man ist
geneigt, wenn man die lange Drucklegung des Bandes beobachtet (an die
vier Jahre, nach dem Abschluß der Bibliographie, siehe unten), den Verlag
dafür verantwortlich zu machen. Dieses Element läßt allerdings befürchten,
daß auch die sumerischen und akkadischen Zitate Ungenauigkeiten aufweisen.
Spezialisten werden sie deswegen eingehend nachprüfen müssen, denn gerade
in der ausführlichen Darbietung dieser Texte, die meistens in den verschiedensten,

manchmal nicht leicht zugänglichen Werken zerstreut sind, liegt
einer der Hauptvorzüge dieser Abhandlung, ob man die Texte nun für die
Auslegung von Gen. 2-3 heranziehen möchte oder nicht.

Das Buch enthält aber sowohl für den Hebraisten als auch für jede
gebildete Person eine gute Einführung in die mesopotamische Welt. Man kann
sogar feststellen, daß das Buch eigentlich mehr mesopotamisches als biblisches
Gut enthält. Die ausführliche Bibliographie (S. 563-578), die allerdings nur
bis 1961/62 reicht, wird der Forschung von großem Nutzen sein. Der
Rezensent möchte endlich sein Bedauern für das frühe, unzeitliche Ableben
von P. Erraondea zum Ausdruck bringen. In diesem Buch treten alle Eigen-



436 Rezensionen

Schäften des Forschers zutage, eine unermeßliche Geduld, ein beträchtlicher
Fleiß, große Sprachkenntnisse (holländische und russische Werke werden
oft zitiert), eine immense Belesenheit, eine fachgemäße und doch nie
übermütige Handhabung der Arbeitsinstrumente. J. Alberto Soggin, Rom

Kathleen M. Kenyon, Amorites and Canaanites. The Schweich Lectures
of the British Academy, 1963. London, The British Academy, & Oxford,
The University Press, 1966. xvi + 80 S., 30 PI. Sh. 30.-.
Material aus Jericho (dessen Ausgrabung Miss Kenyon leitete) und anderen

Fundstätten beleuchtet das Eindringen der nomadischen Amoriten seit etwa
2300 v. Chr. und ihre Verschmelzung mit der agrarisch und merkantil
entwickelten Bevölkerung von Palästina und Phönizien. Hauptsächlich von
Byblos ging eine dadurch entstandene Mischkultur aus, nämlich die
hervorragende kanaanäische Stadtkultur der mittleren Bronzezeit.

Bo Reicke, Basel

Hans Zibkbb, Die kultische Vergegenwärtigung der Vergangenheit in den
Psalmen. — Bonner Biblische Beiträge, 20. Bonn, P. Hanstein Verlag, 1964.

XVIII + 158 S. DM 26.-.
Der hier rezensierte Band gehört zu den wichtigsten Arbeiten, die in

letzter Zeit auf diesem Gebiet erschienen sind, und wird vermutlich lange
den Platz eines Standardwerkes einnehmen. Die kultische Vergegenwärtigung
wird erst terminologisch und formell, dann theologisch untersucht, wobei
der Verfasser weder versäumt, Auseinandersetzungen mit verschiedenen
vorherrschenden Meinungen zu bringen, noch auf Möglichkeiten hinzuweisen,
ungenügend untermauerte, aber wenigstens haltbare Thesen zu
unterstützen. Die Bibliographie zeugt von einer erstaunlichen Belesenheit und
großem Fleiß, umfaßt sie doch praktisch alles, was auf dem Gebiet erschienen
ist1.

Einige Thesen des Buches seien herausgegriffen: Nach S. 66f. ist es

schwierig, zwischen einer universal-eschatologischen Zuwendung zu den
Völkern und einer gegenwärtig-kultischen Wirklichkeit zu unterscheiden :

seit Jos. 9 ist die Aufnahme von Fremdvölkern in die Amphiktyonie bezeugt,
und das Tempelweihgebet Salomos in 1. Kön. 8, 41ff. rechnet mit Nicht-
israeliten, die sich dem Kultus in Jerusalem anschließen (letzteres möchte
ich allerdings nur unter dem Vorbehalt, daß der Tempel auch dem Staats-
Synkretismus offenstand und deswegen auch für Nichtisraeliten bestimmt
war, in Betracht ziehen). S. 84ff. wird die Einheit von Opfer und Bekenntnis
bewiesen. S. 96ff. wird das Problem behandelt, ob und eventuell wie Israel
kultisch und historisch zugleich der Vergangenheit gegenüberstand. S. 123 ff.
behandelt die Typologie als innerbiblische Methode und gelangt zum
Ergebnis, daß sie nicht nur legitim, sondern oft unerläßlich ist.

1 Die einzigen von mir wahrgenommenen Lücken sind : R. G. Castellino,
Le lamentazioni individuali e gli inni in Babilonia e in Israele (1939),
besonders wichtig als Etappe im wissenschaftlichen Werdegang des großen
Sumerologen und Akkadologen sowie des Psalmenforschers, und N. H.
Ridderbos, Psalmen en cultus (1950).



Rezensionen 437

Der Rezensent hofft, daß diese wenigen Hinweise genügt haben, das
Interesse des zukünftigen Lesers zu erwecken.

J. Alberto Soggin, Rom

Claus Rietzschel, Das Problem der TJrrolle. Ein Beitrag zur Redaktionsgeschichte

des Jeremiabuches. Gütersloh, Gütersloher Verlagshaus G. Mohn,
1966. 142 S., 1 Tafel. DM 12.80.

Den Beiträgen der Stiftimg Volkswagenwerk und Carl Bertelsmann-
Stiftung verdanken wir es wohl, daß das vorliegende Buch zu einem für den
heutigen Büchermarkt sehr niedrigen Preis der alttestamentlichen Forschung
angeboten wird.

Das Problem der Rekonstruktion bei Jeremia der Urrolle (vgl. Jer. 36, 32)
taucht periodisch in der Forschung auf. Kein Wunder; ist es doch bis jetzt
ungelöst geblieben, obwohl die Überlieferung eindeutig darauf hinweist, daß
Jeremia am Anfang des Reiches des Jojaqim seine bisher gepredigten
Sprüche in einer Rolle niederschreiben ließ; ferner würde man zweifelsohne
aus seiner Klärung zu einer erstklassigen, neuen Einsicht in die sonst so
dunkle Redaktionsgeschichte eines prophetischen Buches vordringen können.
Immerhin gehört zu einem derartigen Unternehmen ein gewisser Mut,
besteht doch heute eine Art Konsens, daß die Urrolle des Jeremiabuches nicht
mehr rekonstruierbar ist, weil ihre Teile vermutlich über das ganze heutige
Buch versprengt liegen. Der Verfasser riskierte also, was besonders bei einer
Dissertation verhängnisvoll hätte werden können, zu einem non liquet zu
gelangen. Dieses Risiko auf sich genommen zu haben gehört zu den lobenswerten

Eigenschaften dieses Buches.
Die Arbeit gelangt zu interessanten Ergebnissen: 1. Die Endredaktion des

Jeremiabuches ist kein so komplizierter Prozeß gewesen, wie man meistens
annimmt; auch sie läßt sich auf das bei den Propheten wohlbekannte
dreigliedrige Schema zurückführen: Unheilsweissagungen gegen Juda und
Jerusalem, Unheilsweissagungen gegen die Völker, Heilsweissagung über
Israel. 2. Die Urrolle ist mit den Kap. 1-6 zu identifizieren, setzt sich also
aus einer einheitlichen Perikope und nicht aus versprengten Stücken
zusammen.

Zu solchen wichtigen Ergebnissen gelangt der Verfasser durch eingehende
Untersuchungen des ganzen Buches und durch eine Art Exklusionsmethode.
Es werden erforscht: I. der 1. Überlieferungsblock, der der Fremdvölkerorakel,

II. die Überlieferungsblöcke Kap. 36-44, 26-35 und 1-24. Dadurch
werden vom Verfasser sowohl die übliche Vierteilung des Buches (S. 17) als
auch die drei Traditionsschichten in Frage gestellt. Bei dem ersten
Überlieferungsblock, dem der Fremdvölkerorakel, vermißt man allerdings eine
grundlegende Studie von A. Bentzen, mit der ein großer Teil der vielen
offenen Fragen um die FremdVölkerorakel durch die Verbindung mit den
ägyptischen Ächtungstexten gelöst worden ist1 und auch hier erklärt würde
(vgl. S. 47ff.).

1 A. Bentzen, The Ritual Background of Amos I 2-II 15: Oud. Test.
Stud. 8 (1950), S. 85-99.



438 Rezensionen

Es ist hier nicht der Ort, zu den einzelnen Ausführungen des Verfassers
Stellung zu nehmen : dies kann in Kommentaren und sonstigen Facharbeiten
viel eingehender und sachgemäßer geschehen. Man kann ihm nur dankbar
sein dafür, daß er das Problem erneut, und zwar in einer prinzipiell gültigen
Weise, aufgerollt und damit die ganze Redaktionsgeschichte des Jeremia-
buches vor eine neue Problematik gestellt hat. T ah n • t,& J. Alberto Soggin, Rom

A. M. Dubarle, Judith. Formes et sens des divers traditions. 1. Etudes.
2. Textes. Analecta Biblica, 24, 1-2. Roma, Institut Biblique Pontifical,
1966. 191; 203 S. Li. 3000.-.

Judith ist immer eine Art Stiefkind im alexandrinischen Kanon gewesen.
Historisch erhält es so viele Materialien, die einfach nicht zu gebrauchen sind,
ideologisch zeugt es von einem sehr engen Chauvinismus, als daß das Buch
Historiker oder Theologen interessieren sollte. Eine weitere Schwierigkeit
besteht noch darin, daß das offensichtlich auf Hebräisch oder Aramäisch
verfaßte Buch nur in einer griechischen Übersetzung vorhanden ist, wie
dies ja, mit der Ausnahme des Buches des Jesus Sirach, im alexandrinischen
Kanon immer der Fall ist.

Dubarle hat sich im ersten Band die Aufgabe gestellt, die aus verschiedenen

Quellen bekannten Teile oder Fragmente des hebräischen Textes in
einer Art Synopse zusammenzubringen, wobei er gleichzeitig beweist, daß
ihnen und nicht der Übersetzung der Vorrang gebührt. Es handelt sich um
mindestens fünf Originalmanuskripte, die einen mehr oder weniger großen
Teil des hebräischen Textes enthalten; ferner gibt es noch mindestens zwölf
verschiedene Midraschim, die sich mit der Geschichte befassen. Dazu gesellen
sich noch rabbinische und patristische Zeugnisse. - In zwei oder drei Spalten
bringt der zweite Band den hebräischen Text nach den verschiedenen
Manuskripten nebst dem Text der Vulgata und dem der Midraschim.

Über die Historizität des Berichtes weiß der Verfasser nicht viel Neues
zu bringen, gibt uns aber einen übersichtlichen Status quaestionis.

Auch dem NichtSpezialisten sollte die Wichtigkeit einer solchen Arbeit
kaum entgehen, auch wenn wir uns hier nicht mit Einzelfragen beschäftigen
können. Ich möchte aber den von Verfasser geäußerten Wunsch weitergeben,

ihm die eventuell anderswo noch existierenden Texte von oder über
Judith zu melden; seine Anschrift lautet : A. M. Dubarle, O. P., Le Saulchoir,
91, Soisy-sur-Seine, France. J. Alberto Soggin, Roma

[Oscar Cullmanx.] Oikonomia. Heilsgeschichte als Thema der Theologie,
Oscar Gullmann zum 65. Geburtstag gewidmet. Hrsg. von Felix Christ.
Hamburg-Bergstedt, Herbert Reich Evang. Verl., 1967. 394 S. DM 38.-.

Schüler des berühmten Neutestamentiers widmen hier dem Lehrer eine
Schrift, die keine gewöhnliche Festgabe sein will. Die Aufsätze wollen nämlich

ein einheitliches Thema behandeln, und nur persönliche Schüler sind als
Mitarbeiter angenommen worden. Diese sind doch aus verschiedenen Ländern

(15) und Konfessionen (auch Baptisten und Adventisten) gekommen,
was die Vielfalt in der Einheit anschaulich macht.



Rezensionen 439

Trotz des einheitlichen Themas werden fast alle Gebiete der Theologie
gestreift: Altes und Neues Testament, Patristik und Dogmengeschichte,
Dogmatik, Ethik, Ökumenik und Praktische Theologie. Dazu Kirchenmusik
und Seelsorge. Mehr als die Hälfte der Aufsätze (19 von 36) nehmen
ausdrücklich im Titel heilsgeschichtliche Probleme auf. Viele knüpfen direkt
an Cullmanns Arbeiten an (so z. B. Karlfried Fröhlich, Die Mitte des Neuen
Testaments. Oscar Cullmanns Beitrag zur Theologie der Gegenwart).

Nur in einem Fall findet man den Haupttitel des Sammelwerkes wieder.
Das geschieht in einem Aufsatz von Thomas Torrance, The Implications of
Oikonomia for Knowledge and Speech of God in Early Christian Theology,
der sich vor allem mit Clemens von Alexandrien auseinandersetzt. Für die
neutestamentliche Oikonomia nimmt man im allgemeinen drei Bedeutungen
an: 1. Hausverwalteramt und Verwaltung dieses Amtes, 2. Heilsplan u. ä.,
3. Heilserziehung1. Von diesen drei Bedeutungen kommt in dieser Schrift
nur die zweite vor. Das Hauptgewicht liegt also auf dem Heilsplan Gottes,
dem Handeln Gottes, was Cullmann mit der dialektischen Theologie vereint.

Die Schrift unterstreicht in allen Teilen die hervorragende Stellung Oscar
Cullmanns. Er hat eine Alternative zur Entmythologisierung schaffen wollen
und auch schaffen können, und diese Alternative hat in verschiedene
Richtungen gewirkt. Das Christentum wird als lebendige Gottesgemeinschaft
nicht nur individualistisch, sondern vor allem kirchlich-sozial im Kultus
aufgefaßt. Das Handeln Gottes ist durch ihn auf die Geschichte bezogen
worden, jedoch so, daß die wissenschaftlich erforschbare und erforschte
Geschichte nicht mehr als nur geschichtlich angesehen werden kann. Damit
hat die Geschichte eine Mitte bekommen, die mit dem Anfang und dem Ende
korrespondiert. Durch diese Konzentration auf das Wesentliche nahm
Cullmann das Erbe Martin Kühlers auf und wurde auch ökumenisch bedeutungsvoll.

Es ist wohl kein Zufall, daß so viele Einzelprobleme verschiedener
Gebiete behandelt werden. Hier zeigt sich deutlich, wie die sogenannte
Heilsgeschichte sämtliche Fragen von Bedeutung für die Theologie und die Kirche
berührt. Es gilt nicht nur historische Einzelfragen, die sich in die Ganzheit
einfügen müssen, sondern auch große prinzipielle Erwägungen, vor allem die
Komplexität des Begriffes der Heilsgeschichte selbst.

Ist Heilsgeschichte mehr als ein Aspekt, von dem aus das Sein des
Menschen betrachtet wird? Wie ist es mit der Gefahr einer starren Geschichts-
theologie? Wie steht im heilsgeschichtlichen Zusammenhang die Geschichte
des Universums mit den astronomischen und geologischen Zeitaltern?
Natürlich kann alles in das Handeln Gottes einbegriffen und von der Höhe der
Inkarnation und der Auferstehung gesehen werden. Aber ist denn
Heilsgeschichte mehr als eine Betrachtungsweise des Glaubens?

Erik Esking, Orebro, Schweden

Peder Borgen, Bread from Heaven. An Exegetical Study of the Concept
of Manna in the Gospel of John and the Writings of Philo. Supplements

1 So O. Michel, Theol. Wort. 5 (1954), S. 154f.



440 Rezensionen

to Novum Testamentum, 10. Leiden, E. J. Brill, 1965. X + 217 S.

Fl. 38.-.
Doktor P. Borgens Buch hat fast genau so viel mit Philo wie mit Johannes

zu tun. Diese Rezension wird sich jedoch hauptsächlich mit Johannes
befassen. In Kapitel 1 zeigt Dr. Borgen, daß Philo und Johannes haggadischen
Traditionen über das Manna folgten. In Kapitel 2 weist er auf, daß sie
dasselbe homiletische Schema benutzt haben, und in Kapitel 3, daß sie auf die
Methoden, Sequenzen und Stil des Midrash zurückgehen. In den Kapiteln 4

und 5 diskutiert Doktor Borgen den Inhalt, der von Philo in diesem Schema
dargestellt wird, und untersucht in Kapitel 6 den johanneischen Inhalt.

Er behandelt hauptsächlich den Abschnitt Joh. 6, 31-58. Dieses Material
hat Bultmann in seinem Kommentar umgestellt und es verschiedenen Quellen
zugeschrieben. Nach ihm haben mehrere Forscher andere Scheidungsanalysen

vorgeschlagen, aber mit immer geringerer Überzeugung, weil sie zu der
Einsicht kamen, daß der Abschnitt als ganzer in j ohanneischem Stil
geschrieben war und er deswegen mit größerer Wahrscheinlichkeit eine Einheit
ist, vom selben Autor wie das übrige Evangelium. Die Art der Argumentation,

die auch von Philo benutzt worden ist in Abschnitten wie Leg. All.
162-168 und Mut. 253-263 und die ihre Parallele in den Midrashim hat, ist
nicht leicht zu entdecken, und ehe man sie versteht, macht Joh. 6, 31-58
einen sehr zerrissenen Eindruck. Dieser offensichtliche Mangel an
Verbindung war es, der Forscher gern zu Analysen trieb, die den Abschnitt in
Fragmente verschiedener Herkunft einteilten.

Borgen zeigt indessen nicht nur, daß der Abschnitt in formaler Hinsicht
eine zusammenhängende Entwicklung aufweist, sondern auch, daß er von
bestimmten Themen durchdrungen ist, die zur Zeit des Evangelisten im
Judentum gängig waren, zum Beispiel (a) die Identifikation der Thora mit
der Weisheit, (b) die Identifikation der Thora mit dem Manna und (c) der
Glaube, daß Israel die Nation ist, die Gott sieht. In diesem letzten
Zusammenhang macht er den sehr interessanten Vorschlag, daß das ii>oç Gottes
in Joh. 5, 37 Jesus ist.

Es gibt viele gute Dinge in diesem Buch. Doch möchte ich Dr. Borgen
bitten, über zwei Fragen noch einmal nachzudenken :

Erstens: Auf S. 73 schreibt er: «Die Ergänzung ,des Lebens', die in der
Paraphrase an das Wort ,das Brot' in V. 35 angehängt ist, ist wahrscheinlich
eine neue und frische exegetische Kombination und ist kaum abhängig von
der Angleichung einer festen, traditionellen Phrase ,Brot des Lebens' an
das Wort ,Brot' in dem in V. 31b angeführten alttestamentlichen Zitat.»
Dr. Borgens Schwierigkeit würde verschwinden, wenn er erkennen würde,
daß die Speise der Unsterblichkeit in verschiedener Form ein altes Thema
ist. So ist bei Homer der Hauptunterschied zwischen Menschen und Göttern,
daß die Götter unsterblich sind, und wir mögen folgern, daß sie unsterblich
sind, weil sie Ambrosia oder Unsterblichkeit essen. Im alten Babylonien
gab es die Legende von Gilgamesh und in der Genesis den Lebensbaum. In
der Bibel können wir zwei Arten von Speisen, die Unsterblichkeit verleihen,
finden: 1. Die Speise des Lebensbaumes aus der Genesis, die in der
Offenbarung wieder auftaucht, und 2. das Manna, das Brot der 'abbîrîm (Ps. 78,



Rezensionen 441

24f.), das in 1. Kor. 10, 1-11 erwähnt ist. Mit diesen zwei Anschauungen
können wir das Wasser des Lebens zusammenstellen (z. B. Off. 22, 17).
In Joh. 6 haben wir es mit dem Manna als Speise der Unsterblichkeit zu tun.
Daß Manna eine Speise der Unsterblichkeit ist, ist auch eine unausgesprochene

Voraussetzimg von 1. Kor. 10. Sonst würde der Tod der Israeliten
keine Schwierigkeit verursachen. In diesem Zusammenhang ist auch das
Auftauchen der Phrase «Brot des Lebens» in Joseph und Aseneth wichtig,
und bis jetzt hat niemand in genauer Beweisführung die These widerlegt,
die Jeremias und der Schreibende aufgestellt haben1.

Zweitens: Das griechische Testament, das er zitiert, ist Nestle's 17.

Ausgabe von 1941. Für viele Dinge unter denen, die Dr. Borgen behandelt, ist
diese Ausgabe so gut wie jede andere, aber öfters diskutiert er den Wortlaut
eines Abschnittes, für den die Textvarianten von Bedeutimg sind : Auf S. 21 f.
Anm. 3 diskutiert er die Phrasen &. oüpavoü 6, 58 und àirô roO otjpavoO 6, 38
als nicht im Einklang mit dem Stil des Johannes, aber er zeigt keine Kenntnis,
daß an beiden Stellen Manuskripte £k toO oùpavoû lesen, welches die johan-
neische Phrase ist. In gleicher Weise berichtet er nicht auf S. 96 Anm. 3,
daß Manuskripte oi ircchpeç Opôiv lesen. An keinem Punkt seines Buches
zeigt Dr. Borgen irgendeine Kenntnis der zwei Bodmer Papyri P66. 75.

Diese Bemerkungen sollen nicht so aufgefaßt werden, als ob sie die
Aufmerksamkeit in irgendeiner Weise von den allgemeinen Verdiensten des
Buches ablenken wollten. Dr. Borgen hat einen begründeten und interessanten

Beitrag zu den neutestamentlichen Studien geleistet. Seine Methoden
wie auch seine Ergebnisse sind instruktiv und man kann hoffen, daß andere
ermutigt werden, in ähnlicher Weise den jüdischen und philonischen Hintergrund

des Johannesevangeliums zu erforschen. Wir hoffen, daß Dr. Borgen
uns auch in Zukunft andere Studien vorlegen wird, die so fruchtbar wie diese
sind. Das Buch ist gut hergestellt, leicht zu lesen und zu benutzen. Es gibt
nur wenige Druckfehler. George D. Kilpatrick, Oxford

Paul Hoffmann, Die Toten in Christus. Eine religionsgeschichtliche und
exegetische Untersuchung zur paulinischen Eschatologie. Neutestament-
liche Abhandlungen, N.F. 2. Münster, Verlag Aschendorff, 1966. X +
364 S. DM 42.-.

At the present time the search for bases for the Christian hope in the
face of death is pressing; therefore this re-examination of Pauline thought
will be helpful. It was Tertullian who gave Christian Eschatology the psycho-
logical-anthropological emphasis which has since dominated any discussion
of the intermediate state. If the present discussion of the relationship between
the Greek idea of immortality and the Jewish hope in the resurrection is to
be of value, it must be carried on in the context of a re-examination of the
relevant early Christian-Pauline-writings. These early Christian reports do
not give a comprehensive formulation on the intermediate state. The early
Christians were pre-occupied with anticipation of the parousia of the Kyrios.
Hoffmann suggests that Paul's eschatology will be misunderstood if excessive

1 J. Jeremias, Zeits. ntl. Wiss. Beih. 21 (1954), S. 225.



442 Rezensionen

emphasis is laid on the intermediate state. In the Apostle's various references
to eschatology a process can be discerned in which Jewish tradition receives
a reduction and concentration, due to his Christian "experience of faith"
and the resulting "understanding of history".

In his review of the exegetical studies of Pauline eschatology Hoffmann
discerns two main groups : one emphasizing the development of Paul's views
of the state after death and the other attempting in various ways to emphasize
the unity in Pauline eschatology. These two approaches imply the questions :

Is it valid to say that in Paul various eschatological lines of thought are
present? How are the various Pauline formulas and texts which dominate
the discussion evaluated? Furthermore, Hoffmann emphasizes that the
relationship between the meaning of "fellowship with Christ" after death and
the eschatological expectation of salvation in the apostle's theology must
be examined anew.

In Hoffmann's exegetical study, I Thess. 4, II Cor. 5 and Phil. 1, 21-23
are in the center of the discussion; special attention is given to the formula
<1k vexpwv, which has received relatively little attention in research up to
this time. First, however, Hoffmann presents a detailed discussion of the
otherwordly views of Paul's Greek and Jewish environment. He concludes
with a careful summary of the results of his research in which he attempts
to connect Pauline eschatology with his environment.

Phil. 1, 23 is viewed as Paul's only clear reference on the subject of the
state of death (pp. 322, 326). Taking this text as a starting point with a view
at the others, Hoffmann states that the apostle seems to think that Christians
who have already died are in fellowship with the glorified Christ in heaven.
Since Paul speaks of this with such ease, it is likely that he had held this
understanding of the state of death for some time and that it was nothing
new to the Philippian congregation. Hoffmann therefore rejects the
interpretation that holds that this view was first put forth in Philippians. Thus
only the question of the time of its "acceptance" and "modification" can
properly be raised. No doubt Jewish views on eschatology influenced Paul's
formulations, but in Paul they received a Christian re-formulation.

Hoffmann places Philippians before the major epistles (54-55 A.D.) in his
chronology of the principal Pauline eschatological passages: I Thess. 4,
Phil. 1, 23,1 Cor. 15, II Cor. 5. Interpretations which find a slow development
in Paul's thought from I Thess. 4 to Phil. I, 23 are proven to be impossible.
Hoffmann, in his exegesis of the epistles, claims that one cannot assume a
Hellenization of Pauline eschatology when attempting to formulate Paul's
thought (p. 245).

The apostle, according to Hoffmann, holds to universal eschatology and
answers the question, "after death?", with the Mit-Christus-Sein. For Paul
the eschatological consummation and the state of death amount to cùv
XpicTTiI) Eivai. In Paul, anthropological and cosmological ideas are reduced,
and the main emphasis is given to the eschatological deed of God in Jesus
Christ for us. Here the Christian hope has its foundation. All Pauline passages
carry the thought of "God's faithfulness". The death of Jesus Christ shows
God's fidelity. Faith then means to trust the promise. This trust guides Paul



Rezensionen 443

also in the "experience" of death, and it is this experience which leads to
obedience of faith and calls for hope in God, who makes alive the dead. The
futuristic-eschatological existence of the Christian is marked by faith, hope
and love. These are the signs of Christian being, and perhaps even in death
the Christian continues to believe, hope and love, because he remains the
one who is saved through Christ, dependent for the future on God, and
always the loved one of God. Even in death the promise of life and salvation
remains in effect, and the Christian overcomes death in éXniç and üTrouovr).
Because Christ died for all, Christians can no longer live for themselves, nor
can they die for themselves, but in everything only be obedient to Him
who died and was resurrected for them (p. 347).

Manfred Kwiran, Basel

Lieselotte Matteen, Das Verständnis des Gerichtes hei Paulus. Abhandlungen

zur Theologie des Alten und Neuen Testaments, 47. Zürich,
Zwingli-Verlag, 1966. 235 S. Fr. 24.-.

Unter Heranziehimg des religionsgeschichtlichen Hintergrundes, der bei
Apokalyptik und Rabbinat interessante Aspekte aufweist (S. 9ff.), wird die
paulinische Position entwickelt: Die Christen, schon errettet, sind frei vom
Vernichtungsgericht, während Züchtigungsgerichte in diesem Leben
Gnadenerweise sind, weil sie vor dem Gericht am Jüngsten Tage bewahren. Das
Gericht am Jüngsten Tage will den Christen nicht verdammen, sondern
klären, ob der Christ wirklich Christ gewesen ist. Es zeigt ferner, wie
unterschiedlich gut das Werk des Christen, das nicht mit den Werken zu
verwechseln ist, gewesen ist; denn in diesem Leben gibt es «so etwas wie ein
mehr oder weniger an Christsein» (S. 194), der Gehorsam kann verschieden
gut sein. Das Gericht ist nicht wegen der Sünden der Christen notwendig,
sondern weil es das gute Werk des Christen gibt, das man nicht aus eigenem
Vermögen vollbringt, sondern das als Partizipieren an Gottes Werk beschrieben

wird.
An den Stand der Forschung wird angeknüpft (S. 53ff. u. ö.). Die Möglichkeit

nicht von Paulus selbst stammender, sondern von ihm übernommener
Traditionen wird ebenso erwogen (z. B. S. 183) wie die Möglichkeit erst
später eingefügter Glossen (S. 91). Der Einfluß gnostischer Vorstellungen
(S. 152) und Qumran-Parallelen (S. 206) werden diskutiert.

Die Haltbarkeit mancher Thesen wird in verschiedenen Fällen m. E.
davon abhängen, ob die e silentio beigebrachten Argumente überzeugen
(z. B. S. 212, Zeile 22). Die Problematik dieser Argumentation ist von der
Verfasserin selbst an einer Stelle gesehen: S. 191.

Georg Braumann, Waldeck, Krs. Waldeck

Gottfeied Holtz, Die Pastoralbriefe. Theologischer Handkommentar
zum Neuen Testament, hrsg. von Erich Fascher, 13. Berlin, Evangelische
Verlagsanstalt, 1965. 239 S.

In den sog. «Pastoralbriefen» liegt ein Schatz vor, der noch immer neu
gehoben werden kann. Dieser Aufgabe hat sich G. Holtz, der nun emeritierte
Rostocker praktische Theologe, in einem neuen Kommentar innerhalb des



444 Rezensionen

«Theol. Handkommentars» unterzogen. G. Holtz gibt in einer Einführung
einen gedrängten, aber umfassenden Überblick über den derzeitigen
Forschungsstand zu den Pastoralbriefen, hinsichtlich deren Entstehung für die
«Sekretärsthese» in der Nachfolge von O. Roller, P. Feine und J. Jeremias
neue Argumente erbracht werden.

Ausführlich geht G. Holtz auf die theologische und kirchenrechtliche
Position in den Pastoralbriefen ein. Theologisch arbeitet er die Nähe zu den
paulinischen Briefen heraus, speziell in der Frage der Sakraments- und
Märtyrertheologie (bes. S. 19ff.). Kirchenrechtlich wird die Stellung des

Bischofs, der Ältesten und Diakone eingehend analysiert: Die hohe Bedeutimg,

die in den Pastoralbriefen dem Amt der Ältesten (S. 124f.) und der
Diakone (S. 82ff.) zukommt, insbesondere die ursprüngliche geistliche
Vorrangstellung der Diakone, die erst in der weiteren kirchenrechtlichen
Entwicklung vom Primat des - ursprünglich administrativen (S. 79ff.) -
Bischofsamtes abgelöst worden ist (S. 86ff.). Durchgängig verarbeitet der
Verfasser dabei positiv und auch kritisch die neueren Forschungsergebnisse, vor
allem auf dem Gebiet der urkirchlichen Rechtsgeschichte. Auf die bedenkenswerten

Darlegungen zur «Pastorinnenfrage» (S. 72f.) sei besonders aufmerksam

gemacht.
Die philologische und theologische Einzelkommentierung ist von meisterhafter

Geschlossenheit. An vielen Stellen wird die heutige Situation der
Gemeinden und der Kirche transparent. Dadurch, daß die damaligen
Probleme der Urgemeinde gegenwärtig gemacht werden, werden zugleich die
einstigen Lösungen in ihrer einzigartigen Aktualität sichtbar. Nicht nur
die Theologen, sondern auch die sog. « Laien » in der Kirche werden an diesem
Kommentar einen reichen Gewinn haben.

Ernst-Wilhelm, Kohls, Erlangen

Wilhelm Thüsino, Per Christum in Deum. Studien zum Verhältnis von
Christozentrik und Theozentrik in den paulinischen Hauptbriefen. Neu-
testamentliche Abhandlungen, Neue Folge, 1. Münster, Aschendorff,
1965. XVI + 275 S. DM 32.-.

Der Verfasser geht in seiner Dissertationsarbeit, deren Titel 1. Kor. 8, 6
entnommen ist, von der Spannung zwischen dem ererbten Monotheismus
und dem Christusglauben bei Paulus aus. Er prüft die These W. Boussets,
der darin, daß Paulus neben Gott den Kyrios stellt, eine Komplikation des
Gottesbildes sieht.

Der 1. Teil seiner Arbeit («Die Hinordnung des gegenwärtigen Herrentums

Christi auf Gott», S. 7-60) leitet in die Problematik ein. Der 2. Teil
erörtert die «Theozentrik des In-Christus-Seins» (S. 62-114) und der 3. Teil
«unsere Verbindung mit Christus als dem ,Sohn Gottes' und dem ,Bild
Gottes'» (S. 116-150). Der 4. Teil spricht von «Pneuma und Theozentrik»
(S. 152-163) und der 5. Teil von der Formel «durch Christus» (S. 165-237).
Der 6. Teil behandelt «die Übergabe der Herrschaft an den Vater» (S. 239-
254) und ein Abschluß schließt die Arbeit ab (S. 255-270).

In allen Fällen ist «die Bindung der Erwählten an Christus und ihre
Beziehimg zu Gott in engster Weise verknüpft», und die Christusherrschaft



Rezensionen 445

ist «das Mittel zur Verwirklichung der vollendeten Gottesherrschaft» (S. 251).
Dadurch überwindet der Verfasser das Dilemma: Christus - deuteros theos
(W. Bousset) und Christus — nicht Gott (E. Rodhe). Denn die Theologie des
Paulus ist «gerade in ihrer Christozentrik in vollstem Maße Verkündigung
der Größe Gottes» (S. 270). Bousset übersieht nach ihm, daß «Einfachheit
und Fülle... nicht nur keine Gegensätze sind..., sondern einander geradezu
bedingen» (S. 261).

Die Bedeutung dieser Arbeit kann man darin sehen, daß sie auf eine
befriedigende Weise den Endpunkt des Verhältnisses zwischen der Christozentrik

tmd Theozentrik bei Paulus beschreibt. Ihr Mangel scheint darin
zu liegen, daß sie nicht dargestellt hat, wie es zum Endpunkt kam. Besonders
bei den liturgischen u. ä. Stoffen sollte Thüsing darauf acht geben, daß sie

vorpaulinische Elemente enthalten. Damit hängt zusammen, daß die
Spannung, von welcher er ausgeht, in seiner Arbeit wenig zu spüren ist. Die
Arbeit ist auch darin unausgeglichen, daß sie die Lösimg nicht erst am Ende,
sondern gleich auf den ersten Seiten bringt (vgl. S. 11) und daß sie - nach
Thüsing - der Dogmatik nichts Neues sagen kann (S. 267). Auch seine
Methode, hinter den Text vorzudringen», scheint uns manchmal mehr ein-
als auszulegen (vgl. S. 20).

Eudovit Fazekas, Benâtky n. Jiz., Tschechoslowakei

John Hall Elliott, The Elect and the Holy. An Exegetical Examination
of I Peter 2: é-10 and the Phrase Baseleion hierateuma. Leiden, E. J. Brill,
1966. XVI + 258 S.

Der «locus classicus» der Lehre vom allgemeinen Priestertum, 1. Petr. 2,
4-10, wurde unter Einfluß Luthers, der hierateuma als Amtsfunktion
auffaßte, meist mißdeutet. Elliott's Anliegen ist eine neue, konfessionell nicht
gebundene Exegese.

Er untersucht zunächst die literarische Komposition (formal structure).
Der Verfasser des 1. Petr. hat 2, 4-10 durch den Einbau von ursprünglich
nicht zusammenhängenden LXX-Zitaten zu einer innern Einheit geformt,
in der jedes Wort innerhalb des Gesamttextes seine besondere Bedeutung
erhält. Dabei wurde V. 4b-5b durch parallele Gleichgestaltung auf 6b-9b
ausgerichtet. Die Analyse, ein kleines Meisterwerk für sich, wird durch
traditionsgeschichtliche Forschungen unterstützt, so über das «lithos-Image»
im N. T., das schon in vorchristlicher Zeit messianisch-eschatologisch
gedeutet wurde (S. 14-49).

Es folgt (S. 50-128) anhand von Zitaten von Jes. bis zu den Targumin
eine interpretationsgeschichtliche Beleuchtung der Stelle Ex. 19, 6 (LXX):
basileion hierateuma, die, weil basileion als Substantiv aufzufassen sei,
sinngemäß mit «kingdom body of priests» übersetzt werden müsse. - Das ist
möglicherweise ein Streit um Worte, weil in der Koine (besonders im
Barnabasbrief und im Hirt des Hermas) oft ein dem Substantiv vorgesetztes
Adjektiv gleichsam zur Komponente eines neuen, zusammengesetzten Hauptwortes

wird (wie Laut-Sprecher).
Die innere Einheit von 2, 4-10, einer Schlüsselstelle des ganzen 1. Petr.,

ist bestimmt 1. durch das «Election motif» : alle Gläubigen sind, wie im Alten



446 Rezensionen

Bund, erwählt, jetzt aber im Glauben an Jesus, den « Elect of God», 2. durch
die «Holiness»: sie sind « a holy body of priests», doch (wohlverstanden) nicht
als amtliche Priester, sondern als Glieder des «Spiritual house», die geistliche
Opfer, d. h. «a holy life» des Glaubensgehorsams darbringen (S. 129-226).

Die große Leistung Elliott's liegt in seiner Methode, die den Text zuerst
allein aus der Eigenart des 1. Petr. deutet, und ihn zugleich in loyaler
Auseinandersetzung mit 350 Autoren auslegt; sie liegt nicht in der Neuheit des

fraglos reichen theologischen Ertrages seiner Exegese, die, wie er hofft, aus
dem «dead end» der heutigen Interpretation hinausführt. Sieht er bei den
«churches of the Reformation» und den meisten ihrer Nachfahren eine
«thorough misunderstanding... of 1. Petr. 2, 4-10», so sei immerhin zu seinen
Ehren erwähnt, daß seine Auslegung in ihren Grundzügen mit den ihm
unbekannten einschlägigen Stellen in Calvins Ex.- und 1. Petr.-Kommentaren
genau übereinstimmt. Der von ihm oft zitierte, irenische Congar schreibt
«en définissant le sacerdoce»: «Que cette définition rencontre assez
exactement celle que donne CALVIN (Catéchisme § 38) ne paraît pas être
un motif d'y renoncer si on l'estime juste et fondée. »1

Rudolf Grob, Obermeilen, Kt. Zürich

Tyrannus Rufintjs, Librorum Adamantii Origenis adversus haereticos inter-
pretatio. Eingeleitet, herausgegeben und kritisch kommentiert von
Vinzenz Buchheit. Studia et testimonia antiqua, 1. München, Wilhelm
Fink Verlag, 1966. LH + 156 S. DM 32.-.

Mit dem starken wissenschaftlichen Interesse, das Theologen, klassische
Philologen und Althistoriker dem Sprachenproblem in der Spätantike
entgegenbringen, wächst auch das Interesse an Rufin als einem der
fruchtbarsten Übersetzer und Vermittler griechischer Theologie für den Westen
in der alten Kirche. Nach welchen Prinzipien und Maßstäben übertrug er
Schriften östlicher spekulativer Theologen ins Lateinische? Wie weit kann
man sich auf seine Übersetzungen zur Rekonstruktion eines verlorenen
griechischen Originals verlassen? Die angezeigte Arbeit führt uns der
endgültigen Beantwortung dieser Fragen ein gutes Stück näher.

Rufin hatte die anonyme Schrift uepi rf|ç eiç Oeôv ôp9r)ç iriareujç, die
nach dem orthodoxen Wortführer des Streitgespräches als Dialog des Ada-
mantius bekannt ist, schon als Werk des Origenes, der ja ebenfalls den
Beinamen Adamantios trug, vorgefunden (Philocalia ed. Robinson 1893, 225,
29-226, 3) und sie um ihres durchaus orthodoxen Inhalts willen als
willkommene Verteidigungswaffe gegen die Angriffe auf die Rechtgläubigkeit
des von ihm hochverehrten Alexandriners übersetzt (vgl. den Widmungsbrief
Rufins an Paulus in der angezeigten Ausgabe 1, 15f.: considerans, quam
catholice, quam integre ecclestiastici dogmatis defensor exstiterit...). Da das
griechische Original aber deutlich den Stempel nachnicänischer Abfassung
trägt (Belege XXXXI-XXXXVI), muß Rufin im Laufe seiner Übersetzimg
die Unmöglichkeit der Verfasserschaft des Origenes gesehen haben, deshalb
änderte er die besonders auffälligen zeitgeschichtlichen Hinweise so ab, daß

1 Y. Congar, Jalons pour une théologie du laïcat (1964), S. 200.



Rezensionen 447

sie auch in das 3. Jahrhundert paßten und Origenes zugeschrieben werden
konnten. Seit der Auffindung der Version Rutins in der Stadtbücherei von
Schlettstadt (Codex olim Hirsaugiensis nunc Selestatiensis 16, saeculi XII
ineuntis) war das Verhältnis der beiden Texte allerdings umgekehrt gesehen
worden: Bereits der Entdecker C. P. Caspari behauptete, Rufin biete die
ursprüngliche Fassung, der griechische Text sei überarbeitet1; ihm folgten
praktisch alle einschlägigen Autoren, während Th. Zahns Annahme einer
durchgreifenden Überarbeitung des griechischen Dialogs zwischen 330 und
337 als zu weitgehend abgelehnt wurde2. Diese Sicht ist seit Buchheits
Darlegungen (zuerst in Byz. Zeits. 51, 1958, S. 314-328, dann im angezeigten
Buch, Einleitung XXXXI-XXXXVI) nicht haltbar.

Ebensowenig kann Ruftns Wiedergabe der Bibelzitate des Dialogs
gegen den Wortlaut des griechischen Originals zur Rekonstruktion des

marcionitischen Bibeltextes herangezogen werden, wie es noch Harnack
trotz seiner eigenen methodischen Bedenken versuchte. Die zunehmende
Erforschung des Vetus Latina zeigt deutlich, daß Rufin seine Vorlage selten
Wort für Wort übersetzte, sondern meistens eine ihm bekannte altlateinische
Version aus dem Gedächtnis zitierte. Buchheit belegt diese These an Hand
eines Vergleiches der Zitate aus Gen., Eph. und Rom. Bei Zitaten im Dialog,
die aus der Marcionbibel stammen, verfährt Rufin ebenso (XXIX-XXXV).
Leider werden diese Einzelnachweise nicht immer vorsichtig genug
durchgeführt. So berücksichtigt Buchheit z. B. nicht, daß sowohl das griechische
Original des Dialogs wie Ruftns Übersetzung nur aus hochmittelalterlichen
Handschriften bekannt sind, so daß es durchaus möglich ist, daß beide Texte
gerade in den Bibelzitaten nicht mehr den ursprünglichen Wortlaut bieten,
sondern nach geläufigeren biblischen Textformen (Reichstext bzw. Vulgata!)
korrigiert sind. So müßte etwa bei der Behandlung des Zitates Eph. 2, 12

(S. XVIIIf.) auch die sinnlose Lesart des Ad. Gr. àvTiKaxr)\XaEev3
textgeschichtlich geklärt werden, bevor über Rutins passivische Version geurteilt
wird. Das letzte Wort über Rufin als Übersetzer griechischer Bibelzitate ist
auch mit Buchheits verdienstvollem Werk nicht gesprochen. Jedenfalls
wartet man nach dieser sprachgeschichtlich hervorragend kommentierten
Ausgabe der lateinischen Übersetzung gespannt auf Buchheits angekündigte
Ausgabe des griechischen Originals und auf einen Kommentar, der auch auf
die theologischen Fragen eingeht. Rudolf Freudenberger, Erlangen

Ernst Dassmann, Die Frömmigkeit des Kirchenvaters Ambrosius von Mailand.

Quellen und Entfaltung. Münsterische Beiträge zur Theologie,
hrsg. von Bernhard Kötting und Joseph Ratzinger, 29. Münster/Westfalen,

Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung, 1965. XI + 318 S. DM 46.-.

Verglichen mit dem breiten Strom der neuzeitlichen Augustinusliteratur
haben sich verhältnismäßig wenige Forscher mit Augustins großem bischöflichen

Vorbild, Ambrosius von Mailand, beschäftigt, und auch sie interes-

1 C. P. Caspari, Kirchenhistorische Anecdota, 1 (Christiania 1883), S. IV.
2 Th. Zahn, Zeits. f. Ki.gesch. 9 (1888), S. 193-239.
2 G. W. H. Lampe, A Patristic Greek Lexicon, Lief. 1 (1961), S. 154 s. v.



448 Rezensionen

sierten sich meist für den offiziellen Ambrosius, den Kirchenpolitiker und
Dogmatiker. Um so verdienstlicher ist die Drucklegung der Dissertation
Ernst Dassmanns, mit der dieser im Wintersemester 1963/64 bei Bernhard
Kötting an der Kath.-theol. Fakultät in Münster promoviert wurde. Diese
Arbeit setzt sich ausdrücklich das Ziel, «zu einer vertieften Kenntnis der
Hauptakzente der ambrosianischen Frömmigkeit nebst ihren literarischen,
philosophischen und theologiegeschichtliehen Quellen beizutragen» (S. 2).
Dieses Ziel erreicht zu haben, kann man den Autor, der gleichermaßen mit
den Schriften des Ambrosius wie mit der einschlägigen Literatur vertraut
ist, nur beglückwünschen. Mit der Wahl der historisch-genetischen Methode
für die Darbietung seines Stoffes, die ihn zur gesonderten Behandlung der
ambrosianischen Früh- und Spätschriften anregte, tat der Autor einen
äußerst glücklichen Griff, da sich die allmähliche Loslösung vom Einfluß
der philonischen Exegese sowie der stoischen Anthropologie und Ethik und
die Ausbildung der für den späten Ambrosius charakteristischen
Hohenliedfrömmigkeit unter dem Einfluß der allegorischen Deutung des Origenes und
des Studiums des genuinen Neuplatonismus in der Tat als die entscheidende
Wende innerhalb der Schriften des Mailänder Bischofs erweist (vgl. bes.
S. 135, 141: «Die Entdeckung des Hohen Liedes»). Daneben kennzeichnet
Dassmann die Entwicklung des Ambrosius auch als ein schrittweises
Einwurzeln in die Welt des Neuen Testamentes, besonders in die paulinische
Anthropologie, das sich vor allem in der geschichtsträchtigen ambrosianischen

«Jesusfrömmigkeit» äußert (vgl. bes. S. 200-214), wobei der Autor mit
Recht klarstellt, daß auch noch der späte Ambrosius gegenüber manchen
paulinischen Gedankengängen - etwa der schroffen Antithese von Gesetz
und Evangelium (S. 278-282) und der eschatologischen Gespanntheit aller
paulinischen Aussagen (S. 220-224) - merkwürdig taub bleibt. Dagegen
ist die Ausrichtung aller trinitarischen und christologischen Aussagen auf
das «pro nobis», die der große Bischof gerade in seinen Spätschriften rigoros
vornahm (vgl. bes. S. 120f. ; 201-205), eine m. E. bisher unterschätzte
Auswirkung der ambrosianischen Jesusfrömmigkeit, die die Hochschätzimg
dieses Kirchenvaters als testis veritatis durch die Reformation trotz aller
sonstigen Lehrunterschiede begreiflich macht.

Die beiden Teile des Buches bestehen aus je zwei Kapiteln, deren Wahl
sich wieder als einleuchtend erweist. Bei der Behandlung der Frühschriften
zieht Dassmann für die Darstellung der ambrosianischen Anthropologie vor
allem die frühen exegetischen Schriften heran, für die weitgehende sachliche
Übereinstimmung mit stoischem Gedankengut und bisweilen sogar
wortgetreue Abhängigkeit von philonischen Vorlagen nachgewiesen ist; allerdings
hätte es sich wohl empfohlen, diese Abhängigkeit vorweg zu behandeln und
erst dann die doch auch aufzuweisende Selbständigkeit des Kirchenvaters
herauszustellen. Die eigentliche Theologie der Frühschriften dagegen, in
der das eindrucksvolle ambrosianische Gottesbild zentral ist, erhebt der
Autor aus den drei mehr dogmatischen Werken De fide, De spiritu sancto
und De incarnationis dominicae sacramento. Der Höhepunkt des Buches
wird mit dem 1. Kapitel des 2. Teils, der Darstellung der ambrosianischen
Hohenliedfrömmigkeit, erreicht. In die Zukunft weisend ist dabei die Ambi-



Rezensionen 449

valenz in der Deutung der Braut auf die Kirche bzw. auf die Einzelseele,
dagegen wird die sakramentale und genuin mystische (trotz Verwendung
mystagogischer termini) Deutung der Einung zwischen Bräutigam und Braut
nach eingehender Untersuchung mit Recht abgelehnt (S. 161-171 bzw.
180-200). Im letzten Kapitel wird dann die theologische Ethik des bischöflichen

Seelsorgers besprochen unter besonderer Berücksichtigung des
Verhältnisses von Ethik und Askese (S. 229-267), wobei nicht nur dem
evangelischen Leser, sondern offensichtlich auch dem katholischen Autor (trotz
seiner apologetischen Bemühungen S. 250-261) die Ausführungen des
Ambrosius zur geschlechtlichen Askese als Rückfall in die gnostizierende
Gleichsetzung von Leiblichkeit und Sünde erscheint, die in den Frühschriften
ziemlich unverblümt zum Ausdruck kam (S. 48-50).

Trotz einiger desideria — z. B. Klärung des neuplatonischen Einflusses
auf Ambrosius über die Ergebnisse von Courcelle, Hadot und Dörrie hinaus ;

Abhängigkeit des ambrosianischen Gottesbildes vom Kaiserbild der
Spätantike; Stellung des Ambrosius zu den Traditionen der lat. Kirche (etwa
zu Cyprian) - ist Dassmanns Arbeit ein gelungenes Werk, ohne dessen
Kenntnis künftig niemand mehr sich mit dem großen Bischof von Mailand
auseinandersetzen kann. Rudolf Freudenberger, Erlangen

L. J. Rogieb, R.Attbebt&M. D. Knowles (Hrsg.), Geschichte der Kirche. 4.
L. J. Rogier, G. de Bertier de Sauvigny & J. Hajgar, Die Kirche im
Zeitalter der Aufklärimg, Revolution und Restauration. Die Kirche im Nahen
Osten. Einsiedeln, Benzinger Verlag, 1966. VIII + 488 S. 48 Tafeln,
16 Karten. Fr. 69.-.

Dieses zu gleicher Zeit in England, Amerika, Frankreich, Italien, Spanien
und Holland erscheinende umfassende römisch-katholische Gesamtwerk zur
Kirchengeschichte kann von protestantischer Seite nur freudig begrüßt werden.

Es atmet nach Anlage und Inhalt den Geist einer neuen, ökumenisch
gestimmten und gesinnten Zeit, vermeidet weithin die unfruchtbare Polemik
und macht überall energische Versuche, unsachgemäße Vorurteile abzubauen
und durch fundierte Informationen zu ersetzen.

So sehr das Werk von einem römisch-katholischen Standpunkt aus
geschrieben ist, bringt es doch auch für den Protestanten eine Fülle von
Einblicken und Details, von neuen Erkenntnissen und gewandelten
Gesamtansichten.

Die Aufklärung wird nicht mehr nur negativ gesehen, sondern als eine
notwendige Entwicklungsstufe des modernen Geistes gedeutet. Wo innerhalb
ihrer Darstellung auch protestantische Phänomene beschrieben werden, wie
etwa in dem Abschnitt «Protestantische Orthodoxie und Sektenwesen»
(S. 96ff.), geschieht dies freilich bisweilen sehr vereinfachend oder gar in
irreführender Form. Kann man etwa im Blick auf den Grafen Zinzendorf
und J. K. Lavater (ohne nähere Begründung) konstatieren, sie gehörten zu
jenen «Propheten, die der Religion nahezu allen dogmatischen Inhalt
absprachen»? (S. 98). Hat nicht gerade Zinzendorf in vieler Hinsicht sehr
profilierte «dogmatische» Sätze der Reformatoren festhalten wollen?

29



450 Rezensionen

Ausgezeichnet sind Abschnitte wie der über den «Josephinismus» (S.
llOff.), das Kapitel über «Kirche und Revolution» (S. 119ff.) u. a. gelungen,
weil hier ältere Anschauungen durch eine neue, tiefere und plastischere
Beschreibung ersetzt werden.

Bringt der I. Teil des Buches ein lebendiges und farbenreiches Portrait
des 18. Jahrhunderts, so stellt der II. Teil «Die Kirche im Zeitalter der
Restauration» ebenso geistreich und differenziert dar. Nach einer Schilderung
der allgemeinen Geisteslage folgt eine Übersicht über den römischen
Katholizismus in den einzelnen Teilen Europas und in Amerika. Dem «katholischen

Denken von 1800-1846» ist ein eigenes Kapitel (S. 293ff.) gewidmet.
Hier wird rückhaltlos die kräftige Anregung des katholischen Denkens
«durch die außerordentliche geistliche Fruchtbarkeit des deutschen
Protestantismus dieser Zeit» (S. 297) anerkannt und Schleiermacher als «der große
Lehrer der Zeit» (S. 298) gefeiert.

In einem «Anhang» folgt schließlich noch die Geschichte der «Kirche im
Nahen Osten» (S. 347ff.).

Dem Ganzen ist eine Fülle von wertvollen Hilfen beigegeben : Konfessions-
Karten, eine übersichtliche Zeittafel, eine weiterführenden Studien dienende
« Bibliographie », ein Anmerkungsapparat und nicht zuletzt ein ausführliches
Personen-, Orts- und Sachregister. Ein besonderes Lob verdienen die äußere
Gestaltung des Bandes, die großzügige Druckanordnung und vor allem auch
die vielen innerhalb des Textes erscheinenden Abbildungen, die gut
ausgewählt sind und die inhaltliche Qualität des Werkes dezent unterstreichen.

Gotthold Müller, Basel

Urs Küry, Die altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen.
Die Kirchen der Welt, 3. Stuttgart, Evang. Verlagswerk, 1966. 498 S.

DM 39.-.

Die Reihe «Die Kirchen der Welt» setzt sich zum Ziel, dem ökumenischen
Gespräch und der ökumenischen Arbeit durch Selbstdarstellungen der
einzelnen Kirchen zu dienen. Von anderen Bänden dieser Reihe unterscheidet
sich der vorliegende durch die umfassende Ausführlichkeit, vor allem aber
dadurch, daß er von einer Hand und aus einem Guß gearbeitet ist. Verfasser
ist der christkatholische Bischof der Schweiz und Systematiker an der
christkatholischen theologischen Fakultät der Universität Bern, Prof. Dr.
Urs Küry. Man spürt es seiner Darstellung an, wie sehr er selber mit dem
Werden und der gegenwärtigen Situation des Altkatholizismus vertraut und
verbunden ist (schon sein Vater war christkatholischer Bischof der Schweiz).

Das Buch gliedert sich in drei große Teile : die Geschichte, die Lehre und
«das Anliegen» der altkatholischen Kirche. - Im ersten Teil wird von den
«innerkatholischen Widerstandsbewegungen» (seit dem 15. Jahrhundert) und
den fatalen Entscheidungen des ersten Vatikanums her die Entstehung der
deutschen und schweizerischen alt katholischen (resp. christkatholischen)
Kirche und ihre Verbindung mit der viel älteren «Kirche von Utrecht»
geschildert. Es wird dabei deutlich, wie der Altkatholizismus durchaus nicht
nur ein Produkt der Kulturkampfzeit ist, sosehr manche seiner ersten
Wortführer (wie etwa der schweizerische freisinnige Politiker Augustin Keller)



Rezensionen 451

vom Geist dieser Zeit geprägt waren und blieben. Es wird auch die
Entwicklung der altkatholischen Kirche seit den siebziger Jahren des 19.
Jahrhunderts und ihre heutige Lage aufgezeigt. - Im zweiten Teil kommen das
altkatholische Verständnis von Schrift und Tradition, die Rezeption der
altkirchlichen Dogmen (unter dem Titel «Die Heilsoffenbarung Gottes»
handelt Küry von der trinitarischen, der christologischen und der pneumato-
logischen «Grundentscheidung»), und schließlich die Lehre von der
«Heilsverwirklichung» zur Darstellung: hier werden Rechtfertigung und Heiligung,
Prädestination, Eschatologie und HeiligenVerehrung, sowie besonders
ausführlich die sieben Sakramente und ihre heilsgeschichtliche Bedeutung
behandelt. - Der gewichtige dritte Teil des Buches will sodann das spezifisch
altkatholische Anliegen im heutigen ökumenischen Gespräch laut werden
lassen. Die altkatholische Sicht von Ursprung und Wesen der Kirche und
des kirchlichen Amtes wird eingehend dargelegt. In dieser besonderen Sicht
sieht der Verfasser auch den ökumenischen Auftrag der Altkatholiken
zwischen Rom, den Reformationskirchen, der Ostkirche und dem Anglikanismus.
Im Blick auf diesen, der altkatholischen Kirche wesensmäßig eigenen Auftrag

schildert er dann die innere und äußere Beziehung zu den anderen
Kirchen und zur ökumenischen Bewegung.

Man spürt, wie wichtig ihm gerade diese ökumenische Dimension von
Weg und Wesen der altkatholischen Kirche ist. Darum ist zu hoffen, daß
das vorliegende Buch vielen den Dienst tun kann, zu dem es geschrieben
wurde : zuverlässige Information zu bieten über eine nicht zahlenmäßig,
aber durch ihre besondere Stellung bedeutsame Kirche, und zugleich einen
wichtigen Beitrag zu leisten zur dringend nötigen Neubesinnung über das
Verhältnis von Kirche und kirchlichem Amt. — Bedauerlich ist nur das
Fehlen eines Registers. Andreas Lindt, Basel

Günter Altner, Schöpfungsglaube und Entwicklungsgedanke in der protestantischen

Theologie zwischen Ernst Haeckel und Teilhard de Chardin. Zürich,
EVZ-Verlag, 1965. VIII + 136 S. Fr. 15.70.

Diese Göttinger Dissertation erörtert die Frage, wie sich der Schöpfungsglaube

und der Entwicklungsglaube in dem im Titel angedeuteten Zeitraum
innerhalb der protestantischen Theologie zueinander verhielten.

Von Haeckel's Monismus schockiert und zugleich magisch angezogen,
versuchte die Theologie zunächst eine Versöhnung zwischen Schöpfung und
Entwicklung zu schaffen. In den idealistisch-pantheistischen Synthesen
wurde jedoch der biblische Schöpfungsglaube verfälscht und die
naturwissenschaftliche Methode überfremdet. In diesen Kompromißlösungen (O.
Zöckler, K. Beth, R. Otto, A. Titius, K. Heim) wird nämlich - vielleicht mit
Ausnahme von Heim - Gott als Objektgehalt des frommen Bewußtseins
verstanden, und dieser als Abbild des Menschen verstandene Gott liefert
keinen Grund für eine standfähige Schöpfungslehre. Auf der anderen Seite:
die Überfremdung der naturwissenschaftlichen Methode erfolgt durch die
Indienstnahme der antiken-mittelalterlichen Teleologie. Ein früher
Einspruch gegen den theologisch veredelten Entwicklungsgedanken, der am



452 Rezensionen

massivsten bei Teilhard, als «Christ-Evoluteur» oder als die Evolution Gottes
zur Sprache kommt, wurde von Zöokler selbst erhoben, der ein führender
Kopf dieser Theologie ist. Das Ergebnis des 1. Teiles lautet: «Bei der Suche
nach einer Verhältnisbestimmimg von Schöpfung und Entwicklung kann
die Theologie niemals von der Entwicklung ausgehen» (S. 60).

Weil der Grundfehler der Kompromißlösungen in ihren Anleihen bei der
die Theologie der Schöpfung einengenden philosophischen Teleologie
besteht, ruft Altner im 2. Teil des Buches, im Interesse seiner eigenen
Verhältnisbestimmung, die Philosophie von N. Hartmann zur Hilfe, die einen
Abbruch mit dem teleologischen Denken darstellt - verbietet sich doch die
Teleologie als theologische Methode (S. 62). Hartmann wirft Altner vor, der
Abbruch sei nicht radikal genug, weil er vor dem teleologischen Vermögen
der menschlichen Freiheit haltmacht. Die Menschlichkeit des Menschen
braucht aber für die Theologie weder philosophisch noch naturwissenschaftlich

bestätigt zu werden.
Ausgangspunkt für eine theologische Bestimmung der Zueinanderordnung

von Schöpfung und Entwicklung kann allein der in Jesus Christus handelnde
Schöpfergott, oder wie es im Titel des 3. Teiles (des konstruktiven) heißt,
die Königsherrschaft Christi sein (S. 81). Von Entwicklung kann man
theologisch sinnvoll nur aufgrund der christologisch verstandenen Schöpfung
reden (S. 109). In der «Wiederentdeckung» Gottes des Schöpfers durch die
dialektische Theologie (Vorwort) wird der Grund geschaffen, den
naturwissenschaftlichen Hypothesen in gläubiger Sachlichkeit begegnen zu können
(S. 116 und der Schluß des 4. Teiles, der ein «Naturwissenschaftlicher
Anhang» ist, S. 117).

Im 3. Teil unternimmt Altner auch eine kritische Untersuchung der
neueren Theologie (S. 82ff.) sowie eine Auseinandersetzung mit der heutigen
Naturphilosophie (S. 98ff.), im Blick auf die Bewährung seiner These. Auf
dem Gebiet der Theologie liegt der Nachdruck auf der Ablehnung eines
unzulässigen Personalismus und einer Auflösung des Schöpfergottes in eine
Bestimmtheit der Existenz (S. 91. 94). Die beim Menschen endende
Schöpfungstheologie ruft dann als ihre ebenso unzulässige Alternative die Teil-
hardsche Christologie im Sinn einer «Drift zum Punkte Omega» hervor
(S. 96).

Unter der Wirkimg der dialektischen Theologie, die der Zeit der
Vermittlungssysteme ein Ende machte, verstummte zunächst das Gespräch
zwischen Theologie und Naturwissenschaft, obwohl ihre Ergebnisse in der
Schöpfungs- und Vorsehungslehre von K. Barth nie aus dem Auge gelassen
wurden. Das Verdienst und die Stärke des vorliegenden Werkes liegt vor
allem in der systematischen Wiederaufnahme des Gesprächs. Als Problemanzeige

und als Warnung den falschen Lösungen gegenüber ist es wichtig.
In den positiven Ansätzen für die Lösung der Verhältnisbestimmung geht
Altner über die kritisierten Positionen von Bultmann und Gogarten nicht
wesentlich hinaus. Der Begriff der «gläubigen Sachlichkeit» bleibt inhaltlich
ungefüllt, und im Blick auf die Schlußbehauptung bezüglich der Exaktheit
der Forschung als einer Möglichkeit des christlichen Glaubens (S. 126) könnte
man mit Recht fragen, worin sie sich grundlegend von jenen beanstandeten



Rezensionen 453

Positionen unterscheidet, in denen nach dem Verfasser «die außermenschliche

Welt sich selbst überlassen [wird]» (S. 94).
Ervin Vdlyi-Nagy, Budapest

Heineich Baeth, Philosophie der Erscheinung. 1. Altertum und Mittelalter.
2. Aufl. Basel, Schwabe & Co., 1966. XV + 404 S. Fr. 48.-.

In der Besprechung der 1. Auflage des vorliegenden Buches wurde es von
H. Gauß als «gleichsam die geschichtliche Rechtfertigungsbasis... für eine
systematisch durchgeführte Existentialphilosophie» genannt1. Anno 1965 -
im Todesjahr des Philosophen - wurde dann die großartige systematische
Durchführung unter dem Titel «Erkenntnis der Existenz» publiziert. Dieses

systematische Hauptwerk von H. Barth, wo das - noch immer - Aller-

modernste, d. h. die Problematik der Existenz, im Zusammenhang der
ältesten philosophischen Themen, wie der von Erscheinung, Erkenntnis und
Kosmos, mit überlegener Gelassenheit und zugleich mit einer verhaltenen
Leidenschaft entfaltet wird, wirft ein neues Licht auf die vorliegende
Auseinandersetzung mit den paradigmatischen Möglichkeiten der abendländischen

Philosophie, zum Problem der Erscheinung Stellung zu nehmen.
In der hier dargestellten Geschichte des Ringens des Denkens mit der

Erscheinung geht es vor allem, explizit oder implizit, um die Kritik der
Diastase, der Alienation von eigenständiger Idee und von unbestimmter,
beziehungsloser Erscheinung, in der das Sein als erscheinungsmächtige
Voraussetzung verkürzt und verfälscht ausgelegt wird. Mit solchen
Verkürzungen haben wir es einerseits in der «reinen Erscheinung» der antiken
Skepsis oder des spätmittelalterlichen Nominalismus zu tun, wo das wirkliche
Sein ein dem Eidos entfremdetes, gegebenes Etwas ist, und andererseits in
der «reinen Vernunft» der Stoa sowie in den Hypostasen des Neuplatonismus,
die durch ihre Erscheinungsferne gekennzeichnet sind. Barth plädiert für
die großartigen Vermittlungen zwischen Erscheinung und Eidos, z. B. in der
Philosophie von Plato, Aristoteles und der Hochscholastik. Sein ist - «mit
Rücksicht auf uns» — die eidetisch vollendete phänomenale Wirklichkeit.

Im Hinblick auf den heutigen Stand der theologischen Diskussion scheinen
mir zwei Themenkreise besonders bedeutsam und lehrreich zu sein, und zwar
«Das Entschwinden der Wirklichkeit im Neuplatonismus» in bezug auf das
letztlich noch immer ungeklärte Problem der Gnosis, und «Das kontingente
Sein», in welchem Abschnitt die Konsequenz des christlichen Schöpfungsglaubens

für die Philosophie des Mittelalters aufgewiesen wird. Die
Kontingenz bedeute, daß die Welt der Erscheinungen sich nicht aus der
Notwendigkeit eines Seinszusammenhangs herleiten läßt, andererseits aber, daß
sie keiner Beziehungslosigkeit und Irrationalität verfällt. Die Kontingenz-
lehre, welche im Sein Gottes die transzendierende Voraussetzung der
phänomenalen Wirklichkeit findet, werde dieser in einer Weise gerecht, wie ihr
die antike Ontologie mit ihrer reinen Theorie nicht gerecht zu werden
vermochte (S. 376). - In einer Zeit, wo für den modernen Nihilismus die
Vermenschlichung und die Vergeschichtlichung des antiken Kosmos verant-

1 Theol. Zeits. 2 (1947), S. 468-471.



454 Rezensionen

wortlich gemacht wird, und die Kritik der geschichtlichen Existenz
notwendigerweise in die Kritik der christlichen Überlieferung übergeht2,
gewinnen die diesbezüglichen Überlegungen Barths eine unmittelbare Relevanz

für das theologische Denken.
Die unveränderte 2. Auflage ist um ein Personenverzeichnis vermehrt.

Ervin Välyi-Nagy, Budapest

Cabl Gustav Jung, Die Dynamik des Unbewußten. Gesammelte Werke, 8-
Zürich & Stuttgart, Rascher Verlag, 1967. 671 S. Fr. 53.-.

Von der auf 18 Bände berechneten Gesamtausgabe liegt nun fast die Hälfte
vor. - Bd. VIII vereinigt 18 Abhandlungen, die vor allem grundsätzliche
Erkenntnisse und wesentliche Arbeitshypothesen C. G. J ungs zur Darstellung
bringen. Der größere Teil der Arbeiten hat schon in Aufsatzsammlungen
Prof. Jungs vorgelegen, so sechs in seinem Buch «Über psychische Energetik
und das Wesen der Träume» (1948). - Die größere Abhandlung über
«Theoretische Überlegungen zum Wesen des Psychischen» (erstmals 1946
erschienen unter dem Titel «Der Geist der Psychologie») gibt Einblick in
Jungs erkenntnistheoretischen Standort. Die noch umfangreichere über
« Synchronizität als ein Prinzip akausaler Zusammenhänge » wagt sich in
Neuland zwischen Psychologie, Parapsychologie und moderner Physik.

An der Vorzüglichkeit der Edition hat sich bei dem durch Todesfälle
bedingten Wechsel im Herausgebergremium nichts geändert.

Jürgen Fangmeier, Riehen bei Basel

Hobst Geobg Pöhlmann, Analogia entis oder Analogia fidei Die Frage der
Analogie bei Karl Barth. Forschungen zur systematischen und
ökumenischen Theologie, 16. Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1965.
164 S. DM 16.80.

Gegen Barths These in Die kirchliche Dogmatik I, 1, daß die katholische
Analogia entis-Lehre das konfessionell Trennende darstelle, will Pöhlmann
mit seiner Erlanger Dissertation, im Anschluß an P. Althaus und E. Brunner,
eine biblische Analogia entis-Lehre gewinnen und zeigen, daß «die
römischkatholische Analogia entis-Lehre nicht Gegenstand der Kontroverse,
geschweige denn Grundunterscheidungslehre zwischen der römisch-katholischen

und der evangelisch-lutherischen Theologie» sei (S. 155).
Der Verfasser zeigt sich in der Primär- und Sekundärliteratur wohl

belesen. Seine Abhandlung zeichnet sich durch begriffliche Prägnanz und
Knappheit aus. Daß er Barth aus der Distanz darstellt und beurteilt, läßt
ihn hinsichtlich exegetischer und begrifflicher Mängel scharf sehen. Dafür
dürfen ihm Barth näherstehende Theologen danken.

Im ganzen aber weiß Pöhlmann, trotz fleißiger Barth-Lektüre, nicht, von
wem er redet. Abgesehen von dem kurzen Abschnitt über «Das Gebet» bei
Barth (S. 99f.), sieht er ihn rein formalistisch. Wenn er an dieser Stelle
bemerkt, daß es für Barth eine Analogie zwischen Gott und Mensch nur auf
den Knien gebe, Barths Theologie nur als Theologie des Gebets zu begreifen

2 Vgl. dazu die zwei letzteren, größeren Veröffentlichungen von K. Löwith.



Rezensionen 455

sei (S. 100), so steht diese Erkenntnis vollständig isoliert in seinem Buch.
Der Schlüssel zu Barths theologischem Denken und der «Grund» der Theologie

Barths ist ihm Aktualismus, ja «Panaktualismus» (S. 117f. e. p.),
«antistatischer Aktualismus» (S. 122), «heraklitische Ontologie» (S. 119),
dementsprechend Barths analogia fidei eigentlich analogia flentis (S. 105 e. p.)
und Barths Analogiedenken überhaupt zwanghafter Analogismus (S. 152).

Die Analogie in Barths Theologie läßt sich nicht angemessen darstellen
und beurteilen, wenn man von der Sache des Evangeliums, wie sie Barth
bewegt, Notiz zu nehmen nicht in der Lage ist und dementsprechend meint,
diese nur gegen Barth vertreten zu können (S. 120ff. ; daß z. B. Gott nicht
nur frei, sondern auch treu sei, S. 144) oder sie bei Barth nur spurenweise
und als Inkonsequenz finden zu können (S. 141 Anm.).

Zahlreich sind auch die konkreten Verzeichnungen. - Z. B. schreibt der
Verfasser, Barth charakterisierend: «Gott ist, indem er geschieht, er ist,
indem er wird, er ist, indem er ,kommt'» (S. 26). An der Belegstelle steht nur,
daß Gottes Wort zum Menschen kommt. - Bei Barth drohe «die Schöpfung
zum bloßen Symbol Christi zu verblassen» (S. 48; ähnlich oft). Das ist
schlicht Unsinn. Würde der Verfasser den Kolosserbrief ebenso beurteilen? -
Barth reihe seltsamerweise das Volk Israel unter die Naturreligionen ein
(S. 64). Diese törichte Fehlinterpretation von Die kirchliche Dogmatik III, 3,
S. 57f., als einzige Orientierung über das Volk Israel in Barths Theologie ist
hochgradige Irreführung des Lesers. - Nicht besser, wenn es hinsichtlich des
Zornes Gottes in der Sicht Barths heißt: «Gott scheint nicht mehr den
Menschen, sondern nur noch sich selbst zu zürnen in seinem Selbstgericht am
Kreuz » S. 150). Ich scheue mich nicht, hier gleich anzuschließen : hinsichtlich
der Ähnlichkeit Barths mit Marcion (S. HOf.) wäre zu fragen, ob nicht des
Verfassers Hypostasierung Gottes als des Zornigen vor und außerhalb von
Christus (s. Teil D und E) stärker marcionitisch ist als irgend etwas bei Barth.

Das theologische Anliegen des Verfassers hätte ein offeneres und
«sachlicheres» Gespräch mit Barth möglich und hilfreich erscheinen lassen. Das
zeigen andere lutherische Gesprächspartner Barths wie auch sein Dialog mit
römisch-katholischer Theologie. Gerade das Wort-Antwort-Verhältnis
zwischen Gott und Mensch, das dem Verfasser wichtig ist, gibt dem Bartschen
Analogieverständnis viel stärker (und je länger desto mehr) das Gepräge
als das Pöhlmannsche Gespenst eines antistatischen Panaktualismus.

Jürgen Fangmeier, Riehen bei Basel

Colin W. Williams, Gemeinden für andere. Orientierung zum kirchlichen
Strukturwandel. Originaltitel Where in the World? Deutsch von W. Simp-
fendörfer. Stuttgart, Calwer Verlag, 1965. 105 S. DM 5.80.

Der australische Theologe C. W. Wilhams ist Vorsitzender des
Arbeitsausschusses für Fragen der Verkündigung beim Ökumenischen Rat. Die
Vollversammlung in New Delhi beauftragte das Referat für Verkündigimg mit
der Prüfimg der Strukturen der Gemeinde unter dem Gesichtspunkt, ob sie
die missionarische Verkündigung fördern oder behindern. Drei Jahre später
faßt hier Wilhams den vorläufigen Ertrag zusammen.

Ein demütiges Buch, indem der Autor souverän und selbstlos den Ertrag



456 Rezensionen

ökumenischer Dokumente und verschiedener Einzelautoren (Hoekendiyk,
Margull, Casalis, Gibson Winter, Schmemann, Ebh. Müller und anderer) ordnet

und zur Diskussion stellt. Ein umsichtiges Buch; Williams verfällt, vor
allem dank der guten exegetischen Fundierung, nicht kurzschlüssigen
Einseitigkeiten (keineswegs einer Untheologie um der modernen Welt willen,
kaum einem neuen Mythos von der bösen Ortsgemeinde). Ein leidenschaftliches

Buch, das mit bohrender Konsequenz Ernst machen will mit dem neu-
testamentlichen Befund, «daß Christen hinzugehen haben» (S. 28).

Zwei Fragenkreise seien noch kurz angerissen. — 1. Mission (Kap. II: Was
heißt Mission?). Die notae ecclesiae müssen Hinweise auf den missionarischen

Charakter der Kirche sein (S. 67); Apg. 2, 42 steht im Zusammenhang
der Pfingst- und Missionsgeschichte (S. 57). Das Schema Gott - Kirche - Welt
könnte durch dasjenige Gott — Welt — Kirche zu ersetzen sein (Casalis, S. 91).
Das bedeutet auch: «Christlicher Lebensstil ist nicht Voraussetzung für das
Engagement an der Welt, sondern die Konsequenz eines Dienstes in der
Welt» (G. Winter, S. 93). Jesus Christus bedeutet den «Weg des Dienens»;
man beachte, daß sämtliche Versuchungen Jesu run die Frage kreisen,
«welchen Weg Christus zur Erfüllung seiner Mission einschlagen sollte»
(S. 37) - was freilich stets neu auch sehr selbstkritisch zu bedenken ist Jesus
Christus bedeutet u.U. auch für die Gemeinde den Weg des Leidens und
Sterbens; zu fragen ist, «ob die Kirche, wie sie bisher gestaltet war, heute auf
der Osterseite des Kreuzes oder vor dem Kreuz stehe. Muß sie sterben?
Bezeugt sie ihren Osterglauben darin, daß sie sich selbst im Glauben an den, der
Jesus von den Toten auferweckt hat, hingibt im Vertrauen darauf, daß Gott
auch sie auferwecken wird?» (S. 73); vergleiche auch S. 48ff.: Mission als
Kriterium für die Pfarrerausbildung. - 2. Das Problem der Ortsgemeinde.
«Kann die Ortsgemeinde als die Gemeinde der Wohnwelt in angemessener
Weise die missionarische Bewegung in die Strukturen der weltlichen Nöte
tragen?» (S. 86). Es gibt auch so etwas wie «morphologischen Fundamentalismus»

(Hoekendiyk, S. 26), «häretische Strukturen» (Greinacher, S. 98).
Williams selbst kommt zu dem Ergebnis, die Kirche in der Missio Christi
müsse sich heute «wohnortbezogen, industriebezogen, politikbezogen, bil-
dungsbezogen» in grundsätzlich gleicher Gewichtigkeit in den verschiedensten

Bereichen des Lebens formen (S. 87) ; die Wohnortgemeinde könne nicht
mehr die «normale», die anderen Formen nicht nur Para-Strukturen (Ebh.
Müller) sein (S. 102f.). Hilfreich sind hier auch die Ubersichten über
gegenwärtige Neuansätze (S. 22f., 74f., lOOf.). M. E. muß man sich allerdings noch
stärker hüten, die Ortsgemeinde an sich zum Sündenbock zu machen und
die heutige Tendenz zu einem neuen «Quartierbewußtsein» zu übersehen oder
nur zu disqualifizieren («vorörtliche Amnesie», S. 24). Nach unserer Erfahrung

ist das Wohnen nicht dermaßen bedeutungsarm für das Leben, wie
Williams voraussetzt (z. B. S. 97), sondern immer noch und wieder zunehmend
Ort und Zeit des Atemschöpfens, der geistig-seelischen und geistlichen
Bewältigimg der gesamten Existenz. Diese Feststellung bedeutet keinen
Abbruch an Williams' (und Margulls) Grundthese, daß die Gemeinde apostolische

Gemeinde ist und das Hingeben zum Wesensmerkmal hat.
Jürgen Fangmeier, Riehen bei Basel


	Rezensionen

