Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 23 (1967)

Heft: 6

Artikel: Die Wirklichkeit des Glaubens
Autor: Buri, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878638

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878638
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Wirklichkeit des Glaubens®

Das Problem, mit dem wir es in dieser Vorlesung zu tun bekom-
men, kann schon aus der Formulierung unseres Themas ersehen
werden. «Die Wirklichkeit des Glaubens» — das ist eine Genetiv-
konstruktion. Aber um was fiir einen GGenetiv handelt es sich hier —
um einen Genetivus objectivus oder einen Genetivus subjectivus?
Grammatikalisch ist beides mdglich, aber inhaltlich kommt dabei
je etwas ganz anderes heraus. Im ersten Fall (Genetivus objectivus)
ist mit der Wirklichkeit des Glaubens das gemeint, worauf der
Glaube sich richtet, das, woran er glaubt, das, was den Gegenstand,
den Inhalt des Glaubens bildet. Wird die Themaformulierung da-
gegen im zweiten Sinne (Genetivus subjectivus) verstanden, dann
ist damit der Glaube — ganz abgesehen von seinem Inhalt — in seiner
Innerlichkeit, in seinem Vollzug als Akt eines glaubenden Subjektes
gemeint. Dort also die Objektivitidt des Glaubens — und hier seine
Subjektivitit. Beides kann eine Wirklichkeit sein — aber sicher eine
je verschiedene. Wie sie voneinander zu unterscheiden sind, so wer-
den sie — jede auf ihre Weise — auch von anderen Wirklichkeiten zu
unterscheiden sein. Der Glaube hat seine besondere Objektwelt,
aber er stellt selber in seiner Erscheinung auch eine besondere Wirk-
lichkeit dar.

Mit der Unterscheidung solcher verschiedener Wirklichkeitsarten
des Glaubens ist jedoch zugleich das Problem ihrer Beziiglichkeit
gestellt. Von den Objekten des Glaubens wird — gerade in ihrer Ab-
hebung von anderen Erkenntnisobjekten — nie ohne Bezugnahme
auf den Akt des Glaubens zu reden sein. Der Glaubensgegenstand
ist in erster Linie Inhalt eines Glaubens — mag er daneben auch von
anderen Standpunkten als demjenigen des Glaubens aus beurteilt
werden. Desgleichen wird der Glaube in seinem Vollzug es nie blo3
mit seiner eigenen Subjektivitdt zu tun haben, sondern sogar in
seiner Innerlichkeit mit einer Art von Gegenstidnden — ganz abge-
sehen davon, dafl er in der Regel von einer Glaubenswelt herkommt

1 Dudleian lecture, gehalten am 13. April 1967 an der Harvard Divinity
School.



F. Buri, Die Wirklichkeit des Glaubens 413

und in einer Umwelt Gestalt annimmt. Wie eine Glaubensgegen-
stindlichkeit ohne personliche Aneignung tot wire, so ein Glaube
ohne Gegenstindlichkeit leer und unweltlich.

Damit ist aber auch gesagt, dal} diese Objektivitdt und Subjek-
tivitdt des Glaubens nicht abgeldst von aller sonstigen objektiven
oder subjektiven Wirklichkeit menschlichen Erfahrens und FEr-
kennens betrachtet werden kann, sondern nur im Zusammenhang
der Waurklichkeitsfrage uberhaupt. Mag der Glaube in dieser oder
anderer Weise fiir sich den Anspruch einer besonderen Wirklichkeit
erheben, so wird er doch gerade um dieses Anspruches willen der
auch anderwarts gestellten Frage nach der Wirklichkeit nicht aus-
weichen konnen, sondern so oder anders darauf Bescheid zu geben
haben.

So sehr diese Problematik heute besonders durch die angelsich-
sische Logistik und Linguistik neu in Flul gebracht und zur De-
batte gestellt ist, so ist sie doch keineswegs neu, sondern gerade in
der hier resiimierten Form bereits in den dogmatischen Systemen
der altprotestantischen Orthodoxie anzutreffen, und zwar sogar als
deren erkenntnismifliges Grundschema. In ihrer Definition des
Glaubens unterscheiden diese Theologen bekanntlich zwischen einer
fides quae, dem Glauben, welcher geglaubt wird, und einer fides qua,
dem Glauben, durch welchen oder in welchem geglaubt wird. In
jener handelt es sich um den objektiven Inhalt des Glaubens, in
dieser um den subjektiven Vollzug des Glaubensaktes.

Den Gegenstand des Glaubens bildet Gottes Offenbarung, wie sie
in der Heiligen Schrift niedergelegt ist und in den Glaubensbekennt-
nissen normativ und in der Verkiindigung der Kirche je neu formu-
liert wird. Weil sie auf Offenbarung griindet, ist diese Gegenstédnd-
lichkeit des Glaubens iibernatiirlicher Art. Ihren Inhalt bildet Gott
und seine Heilsgeschichte, die von der Schépfung iiber Siindenfall
und Erlosung durch Christus bis zu deren Vollendung im Jenseits
und am Ende der Tage reicht.

Nicht weniger Interesse als fiir diese objektive Komponente zeigt
die altprotestantische Theologie aber auch fiir die subjektive Seite
des Glaubens. Aufler den betreffenden Ausfiihrungen in den Pro-
legomena widmet sie ihr einen besonderen Abschnitt unter dem
Gesichtspunkt der Aneignung des Heils durch die Kraft des Heiligen
Geistes.

Im Laufe der Zeit nahm diese Darstellung der persénlichen Heils-



414 F. Buri, Die Wirklichkeit des Glaubens

aneignung immer gréflere Ausmafe an. Der Heilige Geist, durch den
die subjektive Aneignung erfolgt, bildet das Prinzip, das beide Sei-
ten des Glaubens verbindet. Wie seine Entstehung, so verdankt das
Offenbarungszeugnis der Schrift auch sein Wirksamwerden im
Glaubigen der Kraft des Heiligen Geistes.

Der Zusammenhang mit dieser iibernatiirlichen Erscheinung des
Heiligen Geistes ist es denn auch, was den Glauben von den anderen
menschlichen Erkenntnis- und Wirkmdoglichkeiten unterscheidet,
die auf der allgemeinen Offenbarung und auf der natiirlichen Aus-
stattung des Menschen beruhen. Wie die katholische Kirche, so
billigt auch die altprotestantische Orthodoxie dem Menschen auch
nach dem Siindenfall ein gewisses Mal von Erkenntnis und selb-
stdndigem Tun zu — betont allerdings mit jener, daf} diese natiirli-
chen Fihigkeiten in keiner Weise fiir die Erlangung des Heils zu-
reichend sind.

Diese bereits fiir die als klassisch iiberlieferte Gestalt der christ-
lichen Lehrbildung in bezug auf unser Thema typische Problem-
sicht 1aBt sich auch in der neueren Geschichte der Theologie ver-
folgen. Was speziell die protestantische Entwicklung betrifft, mul}
allerdings festgestellt werden, daf3 hier die Sachlage dadurch ver-
andert wird, daf infolge des Aufkommens der historischen Kritik
und des Eintretens auf die neuzeitliche positive Einstellung zum
Menschen die subjektive Seite des Glaubens noch stidrker betont
wird und seine iibernatiirliche Gegenstdndlichkeit immer mehr hin-
ter der Subjektivitdt des Gldubigen zuriicktritt. Wiahrend in der
Orthodoxie der Glaube — als selber iibernatiirlich gewirkt — auf das
iibernatiirliche Heil gerichtet ist, wird jetzt die Heilsbotschaft aus
der Religiositit des natiirlichen Menschen heraus verstanden.

Als Exponenten dieser neuprotestantischen Entwicklung mogen
Schleiermacher mit seinem Gott als dem «Woher des schlechthinni-
gen Abhingigkeitsgefiihls» und fiir Amerika Jonathan Edwards mit
seinem Interesse fiir die «Religious Affections» genannt werden -
aus dem weiteren Verlauf der Theologiegeschichte Albrecht Ritschl
und seine Schule und deren bis in unsere Gegenwart hineinreichende
amerikanische Parallele im Bostoner Personalismus. Der Gegen-
schlag gegen diese Subjektivierung in der Theologie Karl Barths
und der sog. Neuorthodoxie ist bekannt — aber auch deren Pro-
blematik in der Diskussion um Bultmann und in der seitherigen
Entwicklung.



F. Burt, Die Wirklichkeit des Glaubens 415

Nicht erst heute wird den Existentialisten und Linguistikern die
Auflésung der Objektivitat der biblischen Heilsgeschichte zum Vor-
wurf gemacht. Schon Mitte des letzten Jahrhunderts stellte A. F.
Chr. Vilmar in Marburg einer «Theologie der Rhetorik» seine «Theo-
logie der Tatsachen» gegeniiber. Aber wenn heute auch die Spekula-
tionen eines Whitehead und das Seinsdenken eines Heidegger zur
Verfiigung stehen, so ist es unter der Herrschaft des Sakularismus
doch ungleich schwieriger geworden, von der «Realitdt Gottes» oder
vom «Sein Gottes» zu reden, wie etwa die dahingehenden Versuche
von Schubert Ogden und John Macquarrie es zur Geniige zeigen.
Noch fragwiirdiger allerdings kommt es uns vor, wenn im Zeitalter
der Entmythologisierung der Mythos vom «Tode Gottes» propagiert
wird.

Der Hinweis auf diese «Playboy-Theologie» bringt uns freilich
auch zum Bewultsein, dal wir es in unserem Thema keineswegs
bloB mit einer kniffligen fachtheologischen Frage oder mit einer
Angelegenheit kirchlich-frommer Kreise zu tun haben, sondern -
verheilungsvoll — mit einem Problem, das heute Kirchliche und Un-
kirchliche, Christen und Nichtchristen aufhorchen 1aBt, und iiber
das Theologen und Christen tatsidchlich auf der StraBe Auskunft
geben miissen — nicht davon zu reden, da man sich auch in den
Kirchenbinken fragt, ob das, wovon der Pfarrer spricht, fiir unsere
Zeit noch eine Wirklichkeit bedeute.

Ein erster Schritt auf dem Wege zu einer Beantwortung der auf-
geworfenen Fragen wird darin bestehen, dafl wir uns dariiber klar
werden, was wir tun, wenn wir uns — in Weiterfithrung einer langen
und reichhaltigen Problemgeschichte — um die Frage nach der Wirk-
lichkeit des Glaubens bemiihen. Fiir alle unter sich so unterschied-
lichen Erscheinungen des ins Auge gefaBten Diskussionsbereiches —
von den Glaubensdefinitionen der altprotestantischen Orthodoxie
bis zu den Methoden heutiger Logistiker und Linguistiker, in der
BewuBtseinstheologie wie in erneuerten Theologien des Wortes, auch
in unseren Eroérterungen aller dieser Ausprigungen wie in unseren
eigenen Versuchen, von der Wirklichkeit des Glaubens zu reden —
bekommen wir es immer wieder zum mindesten mit den folgenden
drei Eigentiimlichkeiten eines auf wissenschaftliche Klarheit und
SachgeméaBheit Anspruch erhebenden Denkens und Erkennens zu
tun:

Sowohl in der Geschichte unseres Problems wie in jeder Weiter-



416 F. Burt, Die Werklichkeit des Glaubens

fithrung derselben bedient man sich und bedienen wir uns — erstens
— logischer Begrifflichkeit. Fides quae und fides qua wie die sog.
language games, Wort Gottes und Heilsgeschichte wie die histori-
sche Forschung und religiéses Erleben, Subjektivitdt und Objek-
tivitdt wie Sein und Sinn sind Begriffe, d.h. Worter, deren Aufgabe
darin besteht, einen gemeinten Sachverhalt eindeutig zu bezeichnen.
Wenn diese Bezeichnungen zum groiten Teil auch aus der Uber-
lieferung iibernommen werden, so ist ihnen diese ihre Bedeutungs-
funktion doch einmal gegeben worden und erfahren sie im Verlaufe
der Geschichte nicht nur Abwandlungen, sondern werden ihnen zur
Bezeichnung neuer Erscheinungen und neuer Zusammenhinge auch
neue Begriffe hinzugesellt. Uberkommene Begriffssysteme miissen
nicht nur stindig an den Bereichen, auf die sie angewendet werden,
tiberpriift, sondern — nach Mafligabe der Erweiterung und Vertiefung
der Erfahrungsbereiche — auch ergidnzt und neu definiert werden.
Jede Zeit hat anhand ihrer Erfahrungen und Erkenntnisse dariiber
zu bestimmen, worauf die iiberlieferten Begriffe sie hinweisen, und
wie sie dieselben inskiinftig als eindeutige Bezeichnungen ihrer Er-
fahrungs- und Erkenntnisbereiche zu verwenden beabsichtigt.

Dabei ist wohl zu beachten, dafl diese Begrifflichkeit gegeniiber
der konkreten Fiille und Besonderheit der Erfahrungswelt eine Ab-
straktion darstellt — ein kiinstliches Zeichensystem. Sein Vorzug
gegeniiber der unmittelbaren Erfahrung aber besteht darin, daf3 es
diese durch die Zuordnung von Begriffen nicht nur fixiert, sondern
auch allgemein mittelbar macht. Der Ausdruck «fides quae» ist etwas
anderes als der ganze Reichtum der damit gemeinten Gegenstidnd-
lichkeit der Heilsgeschichte — aber er ist gerade in seiner Abstrakt-
heit und Farblosigkeit eine eindeutige Bezeichnung fiir das Ge-
meinte im Unterschied zu dem, worum es in der fides qua geht.
Diese Begriffssprache ist auch etwas anderes als die «ordinary
language». So sehr sie sich deren Mittel bedient, macht sie doch auch
diese — wie die iibrigen Erfahrungsbereiche — zum verfiigharen
Inhalt ihrer Begrifflichkeit. Die Begriffssprache spricht in der Tat
nicht, wie «die Sprache spricht», sondern sie wird verwendet, um in
den Sinn und den Unsinn dessen, was «die Sprache spricht», Ord-
nung zu bringen. Im iibrigen bedienen sich auch diejenigen, fiir die
«die Sprache spricht», dieser Zeichensprache, wenn sie sich und ande-
ren deutlich machen wollen, was sie eigentlich meinen.

Ableiten, zuordnen, festhalten, verfiigbharmachen, berechnen, be-



F. Buri, Die Wirklichkeit des Glaubens 417

niitzen, mitteilen ist aber — zweitens — nicht méglich ohne die Vor-
aussetzung der Giiltigkeit bestimmter logischer Grundgesetze und
deren Anwendung im Denken und Erkennen. Auch diejenigen Theo-
logen, die in den Prolegomena ihrer Dogmatiken die Sitze von der
Identitdt, vom verbotenen Widerspruch, vom ausgeschlossenen
Dritten und von Ursache und Wirkung nicht ausdriicklich erwéh-
nen, bedienen sich in ihren Darlegungen und Auseinandersetzungen
doch ganz selbstverstindlich dieser Grundregeln logischen Denkens
—sogar diejenigen, welche um ihrer Berufung auf die gittliche Wort-
offenbarung willen meinen, die gewohnliche Logik als aufgehoben
erkliren oder sich — z.B. in der Trinititslehre — einer besonderen
Logik des gottlichen Logos bedienen zu miissen. Auch die angeb-
liche AuBerkraftsetzung der Axiome der Logik geschieht noch mit
deren Hilfe — widerlegt sich also selber. Es gibt wohl verschiedene
Systeme der Logik, eine Geschichte des logischen Denkens — aber
mit dem logischen Denken sind jene Axiome immer schon da, und
in allen Abwandlungen seiner Geschichte tauchen sie immer wieder
auf und erweisen sie sich als wirksam. Sie sind nicht eine Erfindung
des Denkens, sondern zugleich mit ihm auf dem Plan. Das begriff-
liche Denken ist auf sie ebenso angewiesen wie auf die Erfahrung
einer nicht von ihm erzeugten, sondern von ihm nur in Begriffe und
logische Zusammenhinge gebrachten Wirklichkeit.

Wihrend die Axiome der Logik unverianderlich sind und eine in
sich geschlossene Einheit darstellen, kann dies — wie schon aus dem
vorangehend Dargelegten ersichtlich — von der begrifflichen Syste-
matik, in die das Denken seine Erfahrungswirklichkeit einordnet,
gerade nicht gesagt werden. Diese Denksysteme sind im Gegenteil
wandelbar und mannigfaltig. Diese Wandelbarkeit und Mannig-
faltigkeit der Aussagen alles Erkennens — sowohl desjenigen, das
sich auf den natiirlichen Erkenntniswegen ergibt, wie desjenigen,
welches sich auf iibernatiirliche Glaubensoffenbarungen beruft — ist
nicht nur eine zufillige, in der Individualitidt des einzelnen Denkers
oder Gldubigen und seiner geschichtlichen Situation begriindete Er-
scheinung, sondern hat eine fiir alles Erkennen unausweichliche zwie-
fache Ursache:

Einmal ist kein Denken absolut, sondern es bleibt stets das Den-
ken eines endlichen Geistes, der nie das Ganze des Seins zu erfassen
vermag, sondern sich noch in den diese seine Grenze bestreitenden
Verabsolutierungen als endlich erweist. Auch Hegels Idee eines ab-

27



418 F. Burt, Die Wairklichkeit des Qlaubens

soluten Weltgeistes stellt die Konzeption eines, wenn auch noch so
groen, so doch endlichen Geistes dar. Das gleiche gilt von den
Aussagen des Glaubens. Auch der Glaubige — und gerade er — wird,
wenn er sich auf gottliche Offenbarung und auf das Zeugnis des
Heiligen Geistes beruft, sich nicht anmaflen, im Namen Gottes
sprechen zu konnen, sondern sich und anderen die Menschlichkeit
seines Redens von Gott eingestehen. Die Unmenschlichkeiten und
Sinnlosigkeiten, die aus gegenteiligen Behauptungen resultieren, be-
weisen deren Unhaltbarkeit mit oft nur zu erschreckender Deutlich-
keit.

Zum andern aber ist — wie eben diese Unterscheidung von Berei-
chen eines sogenannten natiirlichen Erkennens und eines angeblich
iibernatiirlichen Glaubens es anerkennt — der Stoff, mit dem wir es
in unserer Erfahrung und unserem Denken zu tun haben, derart
mannigfaltig, dafl er nicht auf ein und denselben Wegen angegangen
werden kann, wie er sich denn auch nicht in ein und dieselben Kate-
gorien fassen lafit. Gerade die Offenbarungstheologie macht solche
Unterschiede, wenn sie von natiirlicher und iibernatiirlicher Offen-
barung, von fides quae und fides qua spricht und den inspirierten
Kanon der biblischen Offenbarung vom testimonium spiritus sancti
internum unterscheidet. Desgleichen beruft sich die neuere Theo-
logie auf den Unterschied von Naturwissenschaften und Geschichts-
wissenschaften, stellt Seinsurteilen Werturteile gegeniiber und ver-
sucht von beiden religioses Werterleben oder neuerdings von diesem
existentielle Aussagen als etwas Besonderes abzuheben — nicht zu
reden von den Geheimnissen einer Existential-Ontologie, die etwas
anderes als Metaphysik sein soll.

Damit ist aber auch bereits auf die Unterscheidungen hingewie-
sen, die die Wissenschaften in ihren verschiedenen Bereichen ma-
chen, und auf die Verschiedenartigkeit der Forschungsmethoden,
deren sie sich dabei bedienen. Es kann heute geradezu als ein
Kriterium der Wissenschaftlichkeit gelten, dal man auf eine Uni-
versalwissenschaft verzichtet und statt dessen héchstens von einem
Kosmos der Wissenschaften spricht, dessen Prinzip darin besteht,
daf die einzelnen Wissenschaften sich in ihren Methoden und Be-
grifflichkeiten nach den Eigentiimlichkeiten ihrer Forschungs-
gebiete zu richten haben, um darin zu je besonderen, nur auf ihrem
Gebiet giiltigen, aber auch darin nie endgiiltigen, sondern stets rela-
tiven, fiir kiinftige Korrekturen offenbleibenden Ergebnissen zu ge-



F. Buri, Die Wirklichkeit des Qlaubens 419

langen. In diesem Sinne spricht man heute sogar von einer Ge-
schichtlichkeit der Naturwissenschaften.

In diesem dritten Wesensmerkmal begrifflich-logischen methodi-
schen Denkens: in der Endlichkeit seines Subjekts und in der Un-
endlichkeit seines Objekts, liegt es begriindet, dal wir auch von
der Wirklichkeit des Glaubens nur in Urteilen sprechen kénnen, die
entweder mehr am Gegenstand des Glaubens oder mehr an der Sub-
jektivitit des Gldubigen orientiert sind, und dafl wir deshalb nie in
der Lage sind, einheitlich und abschlieBend iiber die Wirklichkeit
des Glaubens eine Aussage machen zu kénnen — wie das Stiick Ge-
schichte dieses Problems, an das wir eingangs erinnert haben, es
reichhaltig illustriert, und wie es auch fiir unsere gegenwirtige
Situation kennzeichnend ist.

Fiir die Wissenschaften stellt diese Sachlage keine Verlegenheit
dar, sondern sie beweisen ihre Wissenschaftlichkeit gerade darin,
daf} sie ihr voll und ganz Rechnung tragen, indem sie sich von der
Frage nach dem An-sich der Wirklichkeit dispensieren und sich mit
der Verifizierbarkeit ihrer Aussagen im Rahmen ihrer Erkenntnis-
moglichkeiten bescheiden. Aber nun gibt es nicht nur Wissenschaf-
ter, die diese ihre Grenzen den Glaubensaussagen gegeniiber nicht
respektieren, sondern auch die Theologie befindet sich von ihrer
eigenen Aufgabe her in einer schwierigen Lage, insofern es im Glau-
ben in der Aneignung seines Gegenstandes um ein unbedingtes
Stellungnehmen geht, obschon dieser Gegenstand gerade nicht wis-
senschaftlich verifizierbar ist. Da ist es nur zu begreiflich, dafl die
Theologie als eine seltsame Wissenschaft erscheinen muf}, und da@
der Glaube sich durch sie gelegentlich mehr bedroht als geférdert
sieht.

Um aus diesem Engpall herauszukommen, in dem wir uns mit
unserem Reden von der Wirklichkeit des Glaubens vorfinden, wenn
wir uns iiber den begrifflich-logischen Charakter dieses Redens und
dessen methodische Konsequenzen Rechenschaft geben, miissen wir
nun aber noch eine andere Dimension in Betracht ziehen, innerhalb
deren wir uns unweigerlich mit allem Reden dieser Art je schon be-
wegen. Das Inbetrachtziehen dieser bis jetzt noch gar nicht ins Auge
gefallten Grundsituation alles unseres begrifflich-logischen, metho-



420 F. Buri, Die Wirklichkeit des Qlaubens

disch-wissenschaftlichen Aussagemachens iiber Wirklichkeit ist zwar
so beschaffen, dafl uns iber ihrem In-Betracht-ziehen alles Reden
von Wirklichkeit in einem noch viel entscheidenderen Male, als es
bis anhin schon der Fall war, in Frage gestellt erscheinen wird. Aber
wenn wir uns dieser nunmehr namhaft zu machenden Sachlage nicht
verschlieBen, so wird sie sich als alles andere denn bloB als ein Eng-
pall — nimlich als der Durchpall zur Wirklichkeit, und zwar gerade
zur Wirklichkeit des Glaubens erweisen.

Worum handelt es sich hier? Es handelt sich — kurz gesagt — um
den Tatbestand, dafl wir mit allem unseren, bald mehr objektiven,
bald mehr subjektiven, aber nie eindeutig und endgiiltig nur das
eine oder das andere, sondern stets ein Gemisch von beidem dar-
stellenden Denken und Reden von Wirklichkeit stets noch in einem
ganz anderen, nicht bloB relativen, sondern definitiven, absoluten
Subjekt-Objekt-Verhiltnis eingeschlossen sind. Jedes Denken und
Aussagen iiber Wirklichkeit meint einen Gegenstand, ist auf einen
Gegenstand gerichtet, intendiert einen Gegenstand — eben diese zu
denkende und auszusagende Wirklichkeit, die etwas anderes ist als
dieses Denken und Aussagen, auch noch dann, wenn dieses Denken
und Aussagen sich auf sich selber richtet. Auch dieses reflexive oder
im Kantischen Sinne transzendentale Denken hat einen Gegenstand
— eben sich selber, der als der gemeinte Gegenstand von dem meinen-
den Denken und Aussagen, von seiner Begrifflichkeit und seinem
Vollzug zu unterscheiden ist.

Ebenso setzt dieses auf Gegenstéinde gerichtete Denken und Aus-
sagen ein Subjekt voraus, das dieses Denken vollzieht und diese
Aussagen macht. Dieses Subjekt ist etwas anderes als die inten-
dierte Gegenstandswelt und als der Bezug auf diese Gegenstands-
welt. Es ist in diesem Bezug, aber es ist nicht dieser Bezug, sondern
es vollzieht ihn — auch wenn er zu seinem Wesen gehért. Auch wenn
es — wiederum reflexiv oder transzendental — sich selber zu seinem
Objekt macht, so ist und bleibt es in dieser Selbstbetrachtung doch
stets der Gegenstand dieses seines Subjektseins.

Wenn wir denken, so denken wir stets etwas — wenn anders wir
iberhaupt denken -, und das gleiche gilt von allen Aussagen, die
wir machen — wenn anders es sich iiberhaupt um eine Aussage han-
delt. Ebenso sicher aber ist, dal} ich denke, wenn ich denke, und daf3
ich eine Aussage mache, wenn ich etwas aussage. Mit jedem Er-
wachen zu denkendem Bewulitsein und jedem Denkvollzug ist die-



F. Buri, Die Warklichkeit des Glaubens 421

ses Subjekt, das denkt, und das Objekt, das gedacht wird, da.
Beides — Subjekt und Objekt — ist fiir denkendes BewuBtsein zweier-
lei, so sicher sie nicht voneinander zu trennen sind, sondern unléslich
zusammengehoren.

Alles Denken und Aussagen erfolgt in diesem Subjekt-Objekt-
Schema, und alles, was wir denken und woriiber wir Aussagen ma-
chen, steht fiir uns in dieser Spaltung von Subjekt und Objekt, die
aber keine Gespaltenheit des Bewufltseins, sondern die Grundstruk-
tur seiner Einheit bildet. Gerade darin, daB es sich in seiner Subjekt-
Objekt-Spaltung als eine Einheit versteht, unterscheidet sich dieses
denkende BewufBltsein von einer krankhaften Gespaltenheit. Es gibt
allerdings Denken — in Theologie und Philosophie - das in der Art,
in der es dieser seiner Wesensstruktur nicht Rechnung trigt, an Ein-
stellungen und AuBerungen von Schizophrenen erinnert.

Damit diirfte deutlich gemacht sein, dal es sich in dem Subjekt
und dem Objekt, mit denen wir es in diesem Subjekt-Objekt-Schema
unseres denkenden BewuB3tseins zu tun haben, um etwas dimensional
und prinzipiell Verschiedenes handelt gegeniiber dem Subjektiven
und Objektiven in dem Wissen und Glauben, von dem wir vorher
gesprochen haben, und das sich dem begrifflich-logischen, metho-
disch-wissenschaftlichen Denken als ein bald mehr Subjektives, bald
mehr Objektives erweist. Wahrend es sich im letzteren um Qualité-
ten unserer Urteile handelte, die immer relativ bleiben, haben wir
es dort mit einer Grundstruktur unseres denkenden BewuBtseins
iiberhaupt zu tun. Die Subjekt-Objekt-Spaltung des denkenden
BewuBtseins ist nicht das Resultat eines Denkaktes, sondern jeder
Akt des Denkens setzt dieses Schema als die Grundstruktur, in dem
er erfolgt, voraus. Dieses Schema ist nicht relativ, sondern absolut,
es kann deshalb im Verlauf des Denkens und Forschens auch nicht
- wie die Subjektivitdt unseres Erkennens — mehr oder weniger
iiberwunden werden, sondern nur als dessen uniiberschreitbare
Grenze in Erscheinung treten und Anerkennung verlangen. Auch
mit der groBtmaoglichen Objektivitit — gleichgiiltig ob sie auf wissen-
schaftlichem Wege erstrebt oder auf Grund gottlicher Offenbarung
behauptet wird — bewegen wir uns stets noch im Rahmen dieses
Schemas.

Es ist allerdings zuzugeben, daf3 dieses Subjekt-Objekt-Schema
nur mit Hilfe des begrifflich-logischen Denkens zum Bewuftsein
und zur Klarheit gebracht werden kann und daB es selber wiederum



422 F. Buri, Die Wirklichkeit des Glaubens

auf diesem Wege zum Gegenstand begrifflich-logischen Denkens
gemacht und als solcher Gegenstand mehr oder weniger klar erfalt
werden kann. Man kann es félschlich psychologisieren oder ebenso
verkehrt ontologisieren oder hypostasieren. Aber dann hat man eben
—wie Karl Jaspers das nennt — «die philosophische Grundoperation»,
die sein Innewerden bedeutet, noch nicht vollzogen. Es réicht sich
dies darin, dafl man sich dann in einer Pseudowissenschaft bewegt
oder ins Mythologisieren und Spekulieren gerit.

Wihrend eine psychologisierende Pseudowissenschaft a limine ab-
zuweisen ist, verhélt es sich anders mit den Mythen der Religions-
welt und den Spekulationen der Philosophie. Es ist freilich das
Innewerden des Umgreifenden des Subjekt-Objekt-Schemas, das
letztlich das Erwachen aus der Traumwelt des Mythos und die
Erkenntnis des spekulativen Denkens als solchen zur Folge hat,
wiahrend die rational-empirisch wissenschaftliche Kritik, gerade
wenn sie meint, Mythologie erledigen und von Spekulationen be-
freien zu konnen, infolge des unkritischen Uberschreitens ihrer
Grenzen selber mythologisch und spekulativ wird — allerdings ohne
an den Gehalten und an der Funktion von Mythus und philosophi-
scher Spekulation als Sprache des nichtobjektivierbaren Unbeding-
ten fiir Selbstsein in Gemeinschaft auf dem Hintergrund des Nichts
Anteil zu bekommen.

Bevor wir uns dieser positiven Seite des Subjekt-Objekt-Schemas
als der Voraussetzung, innerhalb dessen allein rechtméfiig von der
damit namhaft gemachten Wirklichkeit des Glaubens gesprochen
werden kann, zuwenden, sei mir aber noch eine personliche Bemer-
kung gestattet. Ich mull gestehen, dafl ich in meinen bisherigen
Verdffentlichungen - auch gerade in den Prolegomena meiner
Dogmatik — nicht so scharf, wie ich dies im vorangehenden nunmehr
getan zu haben meine, zwischen der immer relativ bleibenden Ob-
jektivitdt wissenschaftlichen Erkennens und der in ihrer Absolut-
heit alles umfassenden Gegenstindlichkeit des Subjekt-Objekt-
Schemas des denkenden Bewulltseins unterschieden habe, indem ich
dessen Gegenstindlichkeit neben logischer Begrifflichkeit, metho-
discher SachgemifBheit und Geschichtlichkeit als eines der vier
Wesensmerkmale wissenschaftlichen Erkennens — also auf einer
Ebene mit diesen — anzufithren pflegte. Wohl kann das Subjekt-
Objekt-Schema unseres denkenden Bewulltseins nur mittels logi-
scher Begrifflichkeit zur Klarheit gebracht werden, und stellen die



F. Buri, Die Wirklichkeit des Glaubens 423

Wesensmerkmale wissenschaftlichen Erkennens seine Auswirkung
dar. Aber um seinen Charakter als Grundstruktur des denkenden
BewuBtseins zum Ausdruck zu bringen, gentigt es doch nicht, es an
erster Stelle zu erwihnen. Eine solche Einreihung kann im Gegen-
teil zu Milverstandnissen iiber seine Bedeutung fiihren, die in ihrer
umfassenden Art etwas grundsétzlich anderes ist als die stets relativ
bleibenden Urteile unseres Erkenntnisvermogens — ndmlich deren
Voraussetzung. Nachdem hier nun aber die dimensionale Verschie-
denartigkeit, die zwischen der relativen Subjektivitit und Objekti-
vitdt alles unseres Erkennens und der absoluten Gegenstindlichkeit
als der Grundstruktur unseres denkenden BewuBtseins besteht, wie
sie von mir immer gemeint war, eindeutig und unmif3verstindlich
klargelegt ist, diirfte es nun moglich sein, ebenso eindeutig und
iiberzeugend von dem zu reden, womit wir es innerhalb dieses
Schemas als einem ebenso nicht nur relativ, sondern unbedingt Un-
gegenstidndlichen zu tun bekommen, und zwar nach verschiedenen
Seiten hin.

Ein erster «Gegenstand», der in allen seinen unvermeidlichen Ver-
gegenstéindlichungen immer noch etwas anderes ist als diese seine
Vergegenstindlichungen, sind wir selber als diejenigen, die sich be-
wult sind, in diesem Subjekt-Objekt-Schema zu denken. Was wir
von uns empfinden, wie wir uns erleben, was fiir ein Bild wir uns
von uns machen, was wir iitber uns denken und aussagen, erfallt
nicht unser Ich, das sich in seinem Empfinden, Erleben, Vorstellen,
Erkennen und Aussagen als des Subjekts aller dieser Akte innewird.
Das Innewerden geschieht nicht ohne diese Bewufitseinsakte. Aber
das Selbstsein, dessen ich darin innewerde, ist stets noch etwas
anderes als alles, was davon in meinem BewulBtsein fallbar wird. Ich
kann mir dariiber mehr oder weniger subjektiv oder objektiv
Rechenschaft geben. Aber keine der Formen, in denen und durch die
dies geschieht, ist dieses Ich, das sich in dieser Weise versteht. So
gewil} es durch die Art und Weise, wie es sich versteht, erst je noch
zu dem wird, was es ist, ist es in dieser seiner Eigentlichkeit selber
nicht objektivierbar, und dies nicht nur relativ, sondern unbedingt
— mitten in aller objektiv nachweisbaren Bedingtheit.

Etwas anderes als Bedingtheit in bezug auf unser Ich-Sein ist
nicht nachweisbar. Aber wenn wir unser Ich mit einer dieser Ver-
gegenstindlichungen identifizieren, so verlieren wir damit gerade
unser Selbstsein. Wir stehen stidndig in der Gefahr, im Spiegelsaal



424 F. Buri, Die Wirklichkeit des Glaubens

unserer Selbstreflexionen zu «Selbstdenkern, Selbsthenkern», wie
Nietzsche gesagt hat, zu werden. Aber ohne eine pathologische
Spaltung unseres SelbstbewulBitseins wird es uns nicht gelingen,
dieses fiir sein Selbstsein verantwortliche Personsein auszuldschen.
Wir sind gefangen in die Objektivationen des Subjekt-Objekt-
Schemas unseres denkenden BewufBitseins — aber der Akt des Selbst-
verstiandnisses als des Ichs, das sich darin als ein Selbst versteht, ist
selber nicht objektivierbar. In seinem Vollzug haben wir es mit un-
bedingter Wirklichkeit za tun, die sich noch im Versuch ihrer Leug-
nung in ihrer Unbedingtheit erweist, indem wir auch noch in dieser
Leugnung das Selbst sind, das diese Leugnung zu unternehmen ver-
sucht. Wir konnen dieses Selbst, wenn es einmal erwacht ist, verkeh-
ren und verderben, aber nicht verlieren oder vernichten. In allen Ver-
schleierungen und Infragestellungen beweist es sich selber als das,
was verschleiert oder bezweifelt wird, und eben darin — aller Beweis-
barkeit und Unbeweisbarkeit zum Trotz — im Wagnis der Unbe-
dingtheit seines Vollzuges zu sich selber kommen will als verant-
wortliches Personsein.

Was wir damit in — objektiv betrachtet — hochst fragwiirdiger
Weise von uns selber aussagen: die Unbedingtheit verantwortlichen
Personseins, diirfen wir aber nicht nur fiir uns in Anspruch nehmen,
sondern miissen sie auch anderen Wesen zubilligen, im Umgang mit
denen wir dieser Eigentiimlichkeit Rechnung zu tragen haben, wenn
wir ihrer Bestimmung gerecht werden wollen. Wenn es auch eine
Erfahrungstatsache ist, dal dieser Bereich, in dem wir es mit solchem
Personsein zu tun bekommen, auf den Menschen eingeschrinkt ist,
so zogern wir doch, hier vom Menschen schlechthin zu reden, weil
Personsein, wie wir es verstehen, kein anthropologischer Begriff ist,
sondern die Anthropologie als Wissenschaft und jede ihrer mogli-
chen Ausformungen in Psychologie oder Soziologie transzendiert.

In allen Wissenschaften vom Menschen haben wir es mit Objek-
tivationen innerhalb des Subjekt-Objekt-Schemas unseres denken-
den BewuBtseins zu tun — aber nicht mit dem in diesen Objektiva-
tionen erscheinenden und in ihnen nur zu intendierenden Person-
sein. Diesem verantwortlichen Personsein im Selbst des Anderen in
seiner Unbedingtheit begegnen wir nur da, wo wir an diese Wirklich-
keit im Andern appellieren oder uns von seinem Appell an unser
Personsein getroffen sein lassen. Es mull wohl sogar gesagt sein,
daB wir uns in unserem Personsein nicht ohne anderes Personsein,



F. Buri, Die Wirklichkeit des Glaubens 425

sondern nur in der personalen Gemeinschaft mit anderen verstehen,
wenn wir auch in der Rede, daBl wir uns nur vom Du her verstehen,
eine dem Personwerden nicht entsprechende Theorie sehen — wie
denn iiberhaupt jede Theorie iiber die hier in Frage stehende Wirk-
lichkeit deren Ereignischarakter nicht zu fassen vermag.

Sosehr wir auch fiir das Verstdndnis des Andern in seinem Du-
sein auf die Analyse seiner gegenstindlichen Erscheinungen ange-
wiesen sind, so 148t sich doch personale Gemeinschaft so wenig als
Personsein beweisen oder gar organisieren, sondern stellt —wie dieses—
allen Sicherungen gegeniiber ein Risiko dar, das ebenso mifBlingen
wie gelingen kann, aber noch in allen Enttduschungen sich als eine
Bestimmung erweist, die Erfiilllung finden will. Wir sind zu Person-
sein bestimmt — das ist eine gerade in ihrem Unbedingtheitscharak-
ter unbeweisbare, weil nichtobjektivierbare Wirklichkeit.

Aber nicht nur in diesem Bereich des Personalen stolen wir auf
Wirklichkeit dieser Art, auf eine Wirklichkeit, mit der Wissenschaft
als solche es um ihrer Beschrinktheit auf das Bedingte willen nicht
zu tun bekommen kann: auch im Bereich des Seins iberhaupt —
ganz abgesehen von seinem moglichen personalen Charakter — be-
gegnet uns diese Wirklichkeit des Nichtobjektivierbaren — die Nicht-
objektivierbarkeit des Seins im Ganzen. Wiederum geht auch hier
der Weg durch das relativ Objektive und relativ Subjektive unserer
Urteile iiber die Bereiche des Objektivierbaren hindurch, um an der
uniibersteigbaren Grenze, die unserem Erkennen durch das Subjekt-
Objekt-Schema gesetzt ist, in die Frage auszumiinden, auf die es
keine Antwort gibt, die nicht erneut einer Frage rufen wiirde — in
die fiir gegenstédndliches Denken unbeantwortbare Frage: «Warum
ist iiberhaupt etwas und nicht nichts?»

In dieser letzten Frage begrifflich-logischen Denkens nach dem
Warum des Seins, nach dem Sein in bezug auf sein Nichtsein haben
wir es nicht mehr blofl mit dem vor allem Forschen und Erkennen
immer weiter zuriickweichenden Horizont alles Objektivierbaren
zu tun, nicht mehr bloB mit der Tatsache, dal alles Sein in seinen
Vergegenstindlichungen stets nur Sein fiir uns, von unserem Stand-
punkt aus, ist, nicht mehr blofl mit der Relativitdt und Geschicht-



426 F. Buri, Die Wirklichkeit des Glaubens

lichkeit unseres Wissens und der Unmoglichkeit einer Totalschau
des Seins liberhaupt, sondern in und mit diesem Griff nach der Un-
begreiflichkeit seines Wirklichkeitscharakters mit diesem selber,
wie er zum mindesten darin nicht zu leugnen ist, dal wir an der
Wirklichkeit der Unbedingtheit unseres Bestimmtseins zu Person-
sein wohl verzweifeln, aber letztlich nicht zweifeln kénnen, weil wir
noch eben darin seine Wirklichkeit bestitigen — ganz gleichgiiltig,
was wir damit anfangen.

Die Ungegenstindlichkeit, die uns hier begegnet, ist eine zwie-
fache: Sie besteht einerseits in dem Nichts, das sich vor unserem
Denken da auftut, wo es eine Antwort auf jene Frage zu geben ver-
sucht, indem jede Antwort stets noch innerhalb des Subjekt-Objekt-
Schemas erfolgt. Eine Antwort, die nicht stets noch durch dieses
Schema betroffen wire — und das miillte eine Antwort auf jene
Frage sein —, ist in der Gegenstédndlichkeit dieses Schemas nicht
mdoglich. Das Sein aullerhalb dieses Schemas aber ist fiir uns un-
greifbar — ein Nichts. Es gibt fiir uns nichts, das aullerhalb dieses
Schemas greifbar werden kann. Aber dieses Nichts aullerhalb des
Subjekt-Objekt-Schemas gibt es offenbar. Es offenbart sich in seiner
Unbedingtheit gerade darin, dall es fiir unser Denken in diesem
Schema nur Bedingtes gibt — mit Ausnahme des Unbedingten des
Personseins und seiner Beziige.

In diesem Unbedingten des Personseins die Antwort auf die Frage
nach dem Warum des Seins zu sehen, wie dies je und je in allen
Konstruktionen eines absoluten Ichs als des Weltgrundes geschehen
ist, wiirde nicht nur dem Bestimmtsein zur Unbedingtheit dieses
Ichs widersprechen, sondern erneut als Aussage im Subjekt-Objekt-
Schema erfolgen und damit dessen bloBes Fiir-uns-Sein und deshalb
gerade nicht An-sich-Sein bestétigen. So unmdéglich jene grenziiber-
schreitende Selbstverabsolutierung des Ichs des Denkens im Sub-
jekt-Objekt-Schema ist, so gewill begegnet es in der Anerkennung
dieser seiner Grenze dem Sein als dem Nichts. Fiir das Denken im
Subjekt-Objekt-Schema ist das Sein, das nicht bloB Sein fiir mich
ist, identisch mit dem Nichts.

Aber anderseits ist dies nun doch nicht die alleinige Aussage, die
dem Denken in bezug auf das Sein moglich ist. So gewil ihm in sei-
nem Schema das Sein unzuginglich ist und jeder Versuch, dariiber
hinauszugehen, in das Nichts der Nichtobjektivierbarkeit des Seins
hineinfithrt, so gewil} ist das Nichts nicht die einzige Moglichkeit,



F. Buri, Die Wirklichkeit des Glaubens 427

mit der wir uns hier konfrontiert erfahren, sondern gerade wenn wir
mit unserer Bestimmung zum Personsein unbedingt ernst machen,
begegnet uns mitten im Nichts und aus diesem Nichts heraus die
nichtobjektivierbare Wirklichkeit jenes Berufen- und Bestimmt-
seins zum Personsein.

Wenn diese Bestimmung auch im Bereich unseres Menschseins er-
folgt und in ihm verwirklicht sein will, so handelt es sich darin doch
nicht blo um eine dem Menschsein als solchem immanente aufweis-
bare Moglichkeit, sondern um eine von der nichtobjektivierbaren
Wirklichkeit menschlichen Personseins verschiedene — in ihrer Art
ebenso wie diese — nichtobjektivierbare Wirklichkeit eines Be-
stimmenden.

Gegen diese Unterscheidung ist nicht vorzubringen, dafl im Be-
reich des Nichtobjektivierbaren keine Unterschiede gemacht wer-
den konnen. Denn einmal erlaubt das begriffliche Denken in bezug
auf die Erscheinungen des Unbedingten in seinen Objektivierungen
eine solche Unterscheidung, und zum andern wiirde eine Identifi-
zierung des Bestimmten mit dem Bestimmenden den Vollzug ver-
antwortlichen Personseins unmoglich machen. Mit dem Innewerden
des Bestimmtseins zur Unbedingtheit ist die Wirklichkeit eines Be-
stimmenden in ihrer ganzen Nichtobjektivierbarkeit gegeben, und
das Bezogensein des verantwortlichen Ichs auf ein zu respektieren-
des Du anderen Personseins liefert hier die einzig sachgemifBe Be-
zeichnung fiir die in jener Bestimmung zum Personsein und ihrer
Verwirklichung widerfahrende Wirklichkeit eines in Unbedingtheit
Bestimmenden als einer absoluten Personmacht, die als solche den
Ursprung des Seins darstellt und uns die Moglichkeit zur Erfillung
des Sinnes unseres Menschseins schenkt.

Was wir in bezug auf unser Verhéltnis zu dem mitmenschlichen
Du als unberechtigte Aussage zuriickgewiesen haben — dafl wir uns
nidmlich von jenem Du des Andern her verstehen, indem wir von
ihm verstanden werden —, das gilt nunmehr zu Recht und ohne Ein-
schrinkung von diesem Du, von dem wir uns zur Verwirklichung
unseres Personseins ins Dasein gerufen wissen. Es ist dies jenes Du,
mit dem in der Sprache der Religion die Macht oder die Méchte an-
gesprochen werden, die hier als Gott oder Géttliche gelten, und das
der christliche Glaube im Verkehr mit seinem Gott als dem Einen
bzw. Dreieinigen verwendet — wobei die AusschlieBlichkeit, mit der
er dies tut, ebenso ein Ausdruck menschlichen Machtwillens wie der



428 F. Buri, Die Werklichkeit des Glaubens

Unbedingtheit, um die es im Glauben als Vollzug des Personseins
geht, sein kann. Ob es sich um Aberglauben oder Glauben handelt,
148t sich objektiv nicht ausmachen, sondern erweist sich in der Be-
wahrung dieses Bezuges zur Transzendenz — nicht zuletzt in der Ein-
stellung anderen Erscheinungen der Religionswelt gegeniiber.

Man kann sich fragen, ob wir auf diese Weise zu dem gelangt sind,
was man tblicherweise als natiirliche Religion bezeichnet, d.h. einer
mit dem Menschsein als solechem gegebenen Moglichkeit einer An-
erkennung und Verehrung iibernatiirlicher Machte zum Zwecke der
Verwirklichung des Sinnes des menschlichen Daseins in der Welt —
oder gar zu einer christlichen natiirlichen Theologie, in der die fides
quae vollig in der fides qua aufgegangen ist, bzw.die erstere als Aus-
sage der letzteren verstanden wird und beide in dieser Verbindung
als der Vernunft in ihrem hoéchsten Aufschwung entsprechend aus-
gewiesen und gerechtfertigt erscheinen. Die Frage dringt sich tat-
sidchlich auf, und man wird eine bejahende Antwort weder im einen
noch im anderen Falle ohne weiteres von der Hand weisen kénnen.

Wenn unsere grundlegende Einsicht in die Ungegenstidndlichkeit
des Personseins, seiner Verwirklichung in personaler Gemeinschaft
und des Bezuges beider zu einer Transzendenz, die aus dem Nichts
heraus, das sie fiir gegenstédndliches Denken darstellt, sich als Per-
son offenbaren kann, auch eine radikale Kritik aller Gegenstindlich-
keiten, Organisationen und kultischen Verrichtungen der Religions-
welt darstellt, so haben wir es in jenen Ungegenstéindlichkeiten doch
mit dem zu tun, worum es in den Religionen, ihrem Glauben, ihrer
Gotter- und Damonenwelt, ihren Gemeinschaften und Kulten ei-
gentlich geht. In allen Vergegenstindlichungen ihrer Mythen und
magischen Praktiken, ihren Offenbarungen, Visionen und Spekula-
tionen meinen sie, wie der Gegensatz zeigt, in dem sie sich zu der
auflosenden Kritik der Wissenschaften befinden, das Nichtobjekti-
vierbare. Um dieses geht es auch noch den Wissenschaften, wenn
sie in der Verabsolutierung ihrer Methoden, Techniken und Welt-
bilder einem Aberglauben zum Opfer fallen. Mit Glauben und Tran-
szendenz hat es auch noch der Nihilismus zu tun, wenn er die Gotzen
der Religionen und der Wissenschaften entlarvt und sich ins Nichts
hinausgehalten sein liBlt. Gerade er konnte, wenn er nicht neuen
Vergotzungen verfillt, auf dem Wege zum echten Glauben sein —
jedenfalls liefert er einen unerlidflichen Beitrag zu dessen Reinigung
von allen falschen Vergegenstidndlichungen. Obgleich die mit der



F. Buri, Die Wirklichkeit des Glaubens 429

philosophischen Grundoperation verbundene Entgegenstiandlichung
eine Krise des Glaubens darstellt, so gelangt der Glaube doch, wie
wir gezeigt haben, nur durch diesen Engpall zu seiner Verwirkli-
chung. Diese Moglichkeit einer Verwirklichung des Glaubens ist im
Wesen des Menschen angelegt. Die Wirklichkeit des Glaubens ge-
hort zur Natur des Menschen als eines zur unbedingten Verant-
wortung bestimmten Wesens.

Darum: Warum nicht natiirliche Religion? Wenn der Begriff nicht
anthropologisch miBBverstanden und daraus nicht ein beweisbares
System abgeleitet wird, wenn er im Sinne der ans dem Umgang mit
dem. Nichtobjektivierbaren erwachsenden Kritik an seinen Objek-
tivierungen verstanden wird, so ist dagegen nichts einzuwenden.

Ebensowenig ist von daher die Moglichkeit einer christlichen na-
tiirlichen Theologie zu beanstanden. Wenn der christliche Glaube in
seinen religiosen Ausformungen und nicht zuletzt um seiner Theo-
logie willen auch wie jede andere Religion und Theologie der Gefahr
abergldubischer Vergegenstindlichungen und dogmatischer Ver-
absolutierungen ausgesetzt und ihr — wie seine Geschichte zur Ge-
niige zeigt — auch sehr oft auf der ganzen Breite in Kirchen und
theologischen Systemen erlegen ist, so trigt er von seinem Ursprung
in der christlichen Botschaft her doch Gehalte in sich, die dazu an-
getan sind, alle ihre Objektivierungen stets wieder in Frage zu stel-
len und in dieser ihrer Selbstaufhebung und Verwandlung auf das
darin gemeinte Ungegenstindliche hinzuweisen und zu seiner Ver-
wirklichung im Glauben Anlafl zu geben. Christlicher Glaube ist in
seinem Ursprung nicht umsonst eschatologisch, d.h. auf eine letzte
Infragestellung aller innerweltlichen Moglichkeiten ausgerichtet.

In diesem Sinne machen wir uns denn anheischig, nicht nur die
Entsprechungen zu den von uns dargelegten Positionen in der christ-
lichen Lehriiberlieferung nachzuweisen, sondern diese von unseren
Voraussetzungen aus auch so zur Geltung zu bringen, dal sie nicht
der Problematik falscher Vergegenstindlichung verféllt, vielmehr
zum sachgeméifen Ausdruck fiir die Wirklichkeit des Glaubens wer-
den kann. Was damit in Aussicht gestellt ist, bedeutet nichts weni-
ger als das Programm einer ganzen Dogmatik, das in diesem Rah-
men auch nur in den Umrissen nicht ausgefiihrt werden kann. Ich
erlaube mir in diesem Zusammenhang darauf hinzuweisen, daf} ich
diese «Dogmatik als Selbstverstindnis des christlichen Glaubens»,
worum es sich hier handelt, bei anderen Gelegenheiten in einigen



430 F. Buri, Die Wirklichkeit des Glaubens

Punkten ausfiihrlich, in andern wenigstens mehr als blo3 skizzen-
haft bereits zur Darstellung gebracht habe. An dieser Stelle miissen
wir uns mit einigen Andeutungen begniigen.

Zum ersten dirfte schon aus unseren Ausfiihrungen iiber die
relative Objektivitdat wissenschaftlichen Erkennens und die radikale
Ungegenstandlichkeit des Selbstverstidndnisses unbedingten Person-
seins in seinem Bezogensein auf Transzendenz im Rahmen des Sub-
jekt-Objekt-Schemas des denkenden Bewulitseins deutlich gewor-
den sein, daB es sich hier um nichts anderes handelt, als um das,
worum sich die christliche Dogmatik in ihren Prolegomena unter
dem Thema von Wissen, Glauben und Offenbarung bemiiht. Von
den Schwierigkeiten, in die sich hier der Glaube in seinem Verhéltnis
zum Wissen in der Regel verwickelt sieht, wird er befreit, wenn er
sich als unbedingtes Verantwortlichsein versteht, das nicht anders
als mit Hilfe gegenstindlicher Begrifflichkeit vollzogen werden kann
— in diesem Vollzug seines Selbstverstindnisses sich jedoch als
ebenso nichtobjektivierbar erweist wie die Transzendenz, mit der er
es im Innewerden seiner Unbedingtheit zu tun bekommt.

Diese Transzendenz ist — zweitens — der Gott, von dessen zwie-
facher Offenbarung in einer revelatio generalis sive naturalis und
einer revelatio specialis sive supranaturalis in der klassischen christ-
lichen Offenbarungslehre die Rede ist. Dem Dilemma zwischen einer
in ihrer Absolutheit unméglichen Entgegensetzung vom Wissen oder
vom Glauben aus und einer immer relativ bleibenden Verbindung
der beiden GroBen entgehen wir, indem wir das Wissen der Offen-
barung des Nichts als des im Subjekt-Objekt-Schema Nichtobjek-
tivierbaren aussetzen, um aus diesem Nichts heraus den Ruf des
personlichen Gottes zur Verantwortung in Personsein zu verneh-
men.

Auf dieser Grundlage ergibt sich — drittens — ein Verstédndnis der
Schrift als eines historisch zu erforschenden Glaubenszeugnisses, das
aber als solches in seiner Symbolgestalt nur vom Glauben aus zu
verstehen ist.

Auf dieser Basis gelangen wir — viertens — zu einem Verstdndnis
der Gottebenbildlichkeit des Menschen als der unverlierbaren Be-
rufung zum Personsein und des Siindenfalls als der Verkehrung die-
ser Bestimmung, die als ein unausweichliches Schicksal darin in Er-
scheinung tritt, daB wir nicht anders als gegenstindlich vom Un-
gegenstindlichen reden konnen und deshalb gerade im Glauben per-



F. Buri, Die Wirklichkeit des Glaubens 431

sonlich schuldig werden, womit das Abgleiten in eine millverstan-
dene Tragik ausgeschlossen ist.

Fiinftens: Hingt damit zusammen eine Sicht der Heilstat Gottes
in Christus, in der uns deutlich wird, daBl es eine nicht erzwingbare,
in keiner Weise manipulierbare, nicht in unserer Verfiigung stehende
Gnade ist, wenn uns trotz und inmitten der Siindhaftigkeit unseres
unvermeidlich gegenstindlichen Redens vom Nichtobjektivierbaren
die Wirklichkeit des Glaubens zuteil wird.

Damit ist — sechstens — die Grundlage zu einer Lehre von der
Schopfung in Christus gegeben: Schopfung nicht eine kosmologi-
sche und kosmogonische Mythologie oder Spekulation — sondern
Schopfung aus dem Nichts als Ausdruck fiir das auf keine objektive
Ursache zuriickfiihrbare, sondern sich in der Freiheit unseres Per-
sonwerdens in Christus je ereignende Neuanfangen von Ursache-
Wirkung-Folgen in einem Sichverstehen und Verwirklichen, fiir das
Raum und Zeit Gnade ist und Geschichte der Bereich der creatio
continua — Bundesgeschichte.

Siebentes: Das Volk dieser Bundesgeschichte, der Leib Christi,
ist die Kirche.

Wo sich diese Gemeinschaft — mitten in ihren christlichen und
nichtchristlichen, iiberlieferten oder neuen Formen - ereignet, da
ist achtens: Parusie Christi, eschatologische Wirklichkeit, Krisis und
zeichenhafte Erfiilllung menschlicher Kultur.

Fiir die Fiille der unter allen diesen Aspekten gestaltgewinnenden
Transzendenzbeziige des Glaubens aber stellt — neuntens und zum
Schlufl - die Lehre von der Trinitét als Symbol der Fiille Gottes die
— wenigstens im Rahmen der christlichen Vorstellungs- und Gedan-
kenwelt — geeignetste Aussageform dar. Fiir die Gemeinschaft der-
jenigen, die in dieser Glaubenswelt leben, bildet die Dreieinigkeit
Gottes des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes nicht
bloB3 ein dogmengeschichtliches Problem, sondern den Gegenstand
ihres anbetenden Lobpreises, in dem sie sich an ihrem Ort und in
ihrer Zeit verbunden weill mit den Glaubigen aller Zeiten — von
Ewigkeit her und in alle Ewigkeit.

Was in diesen neun Punkten angedeutet ist, darf nicht als die
anzueignende Gegenstindlichkeit des christlichen Glaubens ange-
sprochen werden. Damit wiirden wir nur wieder in das Schema von
subjektiv und objektiv, von fides quae und fides qua zuriickfallen,
von dessen Problematik wir ausgegangen sind. Im Rahmen des um-



432 F. Buri, Die Wairklichkeit des Glaubens

fassenderen Subjekt-Objekt-Schemas unseres denkenden Bewuflit-
seins, zu dem wir von jenem Ausgangspunkt aus vorgestoflen sind,
und der Dialektik von Gegensténdlichkeit und Ungegenstédndlich-
keit der Aussagen unseres Selbstverstindnisses, mit der wir es darin
zu tun bekommen, kann es sich hier nur um Hinweise handeln auf
die Art und Weise, wie nach verschiedenen Bereichen hin die Wirk-
lichkeit des Glaubens sich ereignen und wie von ihr die Rede sein
konnte — in der Besonderheit einer durch die christliche Uberliefe-
rung bestimmten Geschichtlichkeit. Wie sich in der Anerkennung die-
ser Geschichtlichkeit der auf der Berufung auf eine allgemeine Grund-
struktur denkenden Bewuflitseins griindende Charakter einer soge-
nannten natiirlichen Theologie dieses Denkens sich vollendet, so 146t
sich anders als in diesem Rahmen nicht rechtméfig von dem reden,
was in der sogenannten Offenbarungstheologie mit der Wirklichkeit
des Glaubens gemeint sein kann. Diese nur im Appell an je neu zu
vollziechendes Selbstverstindnis zu bezeugende Wirklichkeit des
Glaubens ist kein Standpunkt, auf dem man stehen kann, sondern
ein Weg, auf dem Menschen unter der Leitung des Logos zu dem
wahrhaftig verpflichtenden biblischen Bekenntnis gelangen konnen:
«Aus seiner Fiille haben wir alle genommen Gnade um Gnade».

Fritz Buri, Basel



	Die Wirklichkeit des Glaubens

