
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 23 (1967)

Heft: 6

Artikel: Die Wirklichkeit des Glaubens

Autor: Buri, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878638

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878638
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Wirklichkeit des Glaubens1

Das Problem, mit dem wir es in dieser Vorlesung zu tun bekommen,

kann schon aus der Formulierung unseres Themas ersehen
werden. «Die Wirklichkeit des Glaubens» - das ist eine
Genetivkonstruktion. Aber um was für einen Genetiv handelt es sich hier -
um einen Genetivus objectivus oder einen Genetivus subjectivus?
Grammatikalisch ist beides möglich, aber inhaltlich kommt dabei
je etwas ganz anderes heraus. Im ersten Fall (Genetivus objectivus)
ist mit der Wirklichkeit des Glaubens das gemeint, worauf der
Glaube sich richtet, das, woran er glaubt, das, was den Gegenstand,
den Inhalt des Glaubens bildet. Wird die Themaformulierung
dagegen im zweiten Sinne (Genetivus subjectivus) verstanden, dann
ist damit der Glaube - ganz abgesehen von seinem Inhalt - in seiner
Innerlichkeit, in seinem Vollzug als Akt eines glaubenden Subjektes
gemeint. Dort also die Objektivität des Glaubens - und hier seine

Subjektivität. Beides kann eine Wirklichkeit sein - aber sicher eine

je verschiedene. Wie sie voneinander zu unterscheiden sind, so werden

sie - jede auf ihre Weise - auch von anderen Wirklichkeiten zu
unterscheiden sein. Der Glaube hat seine besondere Objektwelt,
aber er stellt selber in seiner Erscheinung auch eine besondere
Wirklichkeit dar.

1.

Mit der Unterscheidung solcher verschiedener Wirklichkeitsarten
des Glaubens ist jedoch zugleich das Problem ihrer Bezüglichkeit
gestellt. Von den Objekten des Glaubens wird - gerade in ihrer
Abhebung von anderen Erkenntnisobjekten - nie ohne Bezugnahme
auf den Akt des Glaubens zu reden sein. Der Glaubensgegenstand
ist in erster Linie Inhalt eines Glaubens - mag er daneben auch von
anderen Standpunkten als demjenigen des Glaubens aus beurteilt
werden. Desgleichen wird der Glaube in seinem Vollzug es nie bloß
mit seiner eigenen Subjektivität zu tun haben, sondern sogar in
seiner Innerlichkeit mit einer Art von Gegenständen - ganz
abgesehen davon, daß er in der Regel von einer Glauhenswelt herkommt

1 Dudleian lecture, gehalten am 13. April 1967 an der Harvard Divinity
School.



F. Buri, Die Wirklichkeit des Glaubens 413

und in einer Umwelt Gestalt annimmt. Wie eine Glaubensgegenständlichkeit

ohne persönliche Aneignung tot wäre, so ein Glaube
ohne Gegenständlichkeit leer und unweltlich.

Damit ist aber auch gesagt, daß diese Objektivität und Subjektivität

des Glaubens nicht abgelöst von aller sonstigen objektiven
oder subjektiven Wirklichkeit menschlichen Erfahrens und
Erkennens betrachtet werden kann, sondern nur im Zusammenhang
der Wirklichkeitsfrage überhaupt. Mag der Glaube in dieser oder
anderer Weise für sich den Anspruch einer besonderen Wirklichkeit
erheben, so wird er doch gerade um dieses Anspruches willen der
auch anderwärts gestellten Frage nach der Wirklichkeit nicht
ausweichen können, sondern so oder anders darauf Bescheid zu geben
haben.

So sehr diese Problematik heute besonders durch die angelsächsische

Logistik und Linguistik neu in Fluß gebracht und zur
Debatte gestellt ist, so ist sie doch keineswegs neu, sondern gerade in
der hier resümierten Form bereits in den dogmatischen Systemen
der altprotestantischen Orthodoxie anzutreffen, und zwar sogar als
deren erkenntnismäßiges Grundschema. In ihrer Definition des

Glaubens unterscheiden diese Theologen bekanntlich zwischen einer
ßdes quae, dem Glauben, welcher geglaubt wird, und einer fides qua,
dem Glauben, durch welchen oder in welchem geglaubt wird. In
jener handelt es sich um den objektiven Inhalt des Glaubens, in
dieser um den subjektiven Vollzug des Glaubensaktes.

Den Gegenstand des Glaubens bildet Gottes Offenbarung, wie sie

in der Heüigen Schrift niedergelegt ist und in den Glaubensbekenntnissen

normativ und in der Verkündigung der Kirche je neu formuliert

wird. Weil sie auf Offenbarung gründet, ist diese Gegenständlichkeit

des Glaubens übernatürlicher Art. Ihren Inhalt bildet Gott
und seine Heilsgeschichte, die von der Schöpfung über Sündenfall
und Erlösung durch Christus bis zu deren Vollendung im Jenseits
und am Ende der Tage reicht.

Nicht weniger Interesse als für diese objektive Komponente zeigt
die altprotestantische Theologie aber auch für die subjektive Seite
des Glaubens. Außer den betreffenden Ausführungen in den
Prolegomena widmet sie ihr einen besonderen Abschnitt unter dem

Gesichtspunkt der Aneignung des Heils durch die Kraft des Heiligen
Geistes.

Im Laufe der Zeit nahm diese Darstellung der persönlichen Heils-



414 F. Buri, Die Wirklichkeit des Glaubens

aneignung immer größere Ausmaße an. Der Heilige Geist, durch den
die subjektive Aneignung erfolgt, bildet das Prinzip, das beide Seiten

des Glaubens verbindet. Wie seine Entstehung, so verdankt das

Offenbarungszeugnis der Schrift auch sein Wirksamwerden im
Gläubigen der Kraft des Heiligen Geistes.

Der Zusammenhang mit dieser übernatürlichen Erscheinung des

Heiligen Geistes ist es denn auch, was den Glauben von den anderen
menschlichen Erkenntnis- und Wirkmöglichkeiten unterscheidet,
die auf der allgemeinen Offenbarung und auf der natürlichen
Ausstattung des Menschen beruhen. Wie die katholische Kirche, so

billigt auch die altprotestantische Orthodoxie dem Menschen auch
nach dem Sündenfall ein gewisses Maß von Erkenntnis und
selbständigem Tun zu - betont allerdings mit jener, daß diese natürlichen

Fähigkeiten in keiner Weise für die Erlangung des Heils
zureichend sind.

Diese bereits für die als klassisch überlieferte Gestalt der christlichen

Lehrbildung in bezug auf unser Thema typische Problemsicht

läßt sich auch in der neueren Geschichte der Theologie
verfolgen. Was speziell die protestantische Entwicklung betrifft, muß
allerdings festgestellt werden, daß hier die Sachlage dadurch
verändert wird, daß infolge des Aufkommens der historischen Kritik
und des Eintretens auf die neuzeitliche positive Einstellung zum
Menschen die subjektive Seite des Glaubens noch stärker betont
wird und seine übernatürliche Gegenständlichkeit immer mehr hinter

der Subjektivität des Gläubigen zurücktritt. Während in der
Orthodoxie der Glaube - als selber übernatürlich gewirkt - auf das

übernatürliche Heil gerichtet ist, wird jetzt die Heilsbotschaft aus
der Religiosität des natürlichen Menschen heraus verstanden.

Als Exponenten dieser neuprotestantischen Entwicklung mögen
Schleiermacher mit seinem Gott als dem «Woher des schlechthinni-

gen Abhängigkeitsgefühls» und für Amerika Jonathan Edwards mit
seinem Interesse für die «Religious Affections» genannt werden -
aus dem weiteren Verlauf der Theologiegeschichte Albrecht Ritsehl
und seine Schule und deren bis in unsere Gegenwart hineinreichende
amerikanische Parallele im Bostoner Personalismus. Der Gegenschlag

gegen diese Subjektivierung in der Theologie Karl Barths
und der sog. Neuorthodoxie ist bekannt - aber auch deren
Problematik in der Diskussion um Bultmann und in der seitherigen
Entwicklung.



F. Buri, Die Wirklichkeit des Glaubens 415

Nicht erst heute wird den Existentialisten und Linguistikern die
Auflösung der Objektivität der biblischen Heilsgeschichte zum
Vorwurf gemacht. Schon Mitte des letzten Jahrhunderts stellte A. F.
Chr. Vilmar in Marburg einer «Theologie der Rhetorik» seine «Theologie

der Tatsachen» gegenüber. Aber wenn heute auch die Spekulationen

eines Whitehead und das Seinsdenken eines Heidegger zur
Verfügung stehen, so ist es unter der Herrschaft des Säkularismus
doch ungleich schwieriger geworden, von der «Realität Gottes» oder

vom «Sein Gottes» zu reden, wie etwa die dahingehenden Versuche
von Schubert Ogden und John Macquarrie es zur Genüge zeigen.
Noch fragwürdiger allerdings kommt es uns vor, wenn im Zeitalter
der Entmythologisierung der Mythos vom «Tode Gottes» propagiert
wird.

Der Hinweis auf diese «Playboy-Theologie» bringt uns freilich
auch zum Bewußtsein, daß wir es in unserem Thema keineswegs
bloß mit einer kniffligen fachtheologischen Frage oder mit einer
Angelegenheit kirchlich-frommer Kreise zu tun haben, sondern -
verheißungsvoll - mit einem Problem, das heute Kirchliche und
Unkirchliche, Christen und Nichtchristen aufhorchen läßt, und über
das Theologen und Christen tatsächlich auf der Straße Auskunft
geben müssen - nicht davon zu reden, daß man sich auch in den
Kirchenbänken fragt, ob das, wovon der Pfarrer spricht, für unsere
Zeit noch eine Wirklichkeit bedeute.

Ein erster Schritt auf dem Wege zu einer Beantwortung der
aufgeworfenen Fragen wird darin bestehen, daß wir uns darüber klar
werden, was wir tun, wenn wir uns - in Weiterführung einer langen
und reichhaltigen Problemgeschichte - um die Frage nach der
Wirklichkeit des Glaubens bemühen. Für alle unter sich so unterschiedlichen

Erscheinungen des ins Auge gefaßten Diskussionsbereiches -
von den Glaubensdefinitionen der altprotestantischen Orthodoxie
bis zu den Methoden heutiger Logistiker und Linguistiker, in der
Bewußtseinstheologie wie in erneuerten Theologien des Wortes, auch
in unseren Erörterungen aller dieser Ausprägungen wie in unseren
eigenen Versuchen, von der Wirklichkeit des Glaubens zu reden -
bekommen wir es immer wieder zum mindesten mit den folgenden
drei Eigentümlichkeiten eines auf wissenschaftliche Klarheit und
Sachgemäßheit Anspruch erhebenden Denkens und Erkennens zu
tun:

Sowohl in der Geschichte unseres Problems wie in jeder Weiter-



416 F. Buri, Die Wirklichkeit des Glaubens

führung derselben bedient man sich und bedienen wir uns - erstens

- logischer Begrifflichkeit. Fides quae und fides qua wie die sog.
language games, Wort Gottes und Heilsgeschichte wie die historische

Forschung und religiöses Erleben, Subjektivität und Objektivität

wie Sein und Sinn sind Begriffe, d.h. Wörter, deren Aufgabe
darin besteht, einen gemeinten Sachverhalt eindeutig zu bezeichnen.
Wenn diese Bezeichnungen zum größten Teil auch aus der
Überlieferung übernommen werden, so ist ihnen diese ihre Bedeutungsfunktion

doch einmal gegeben worden und erfahren sie im Verlaufe
der Geschichte nicht nur Abwandlungen, sondern werden ihnen zur
Bezeichnung neuer Erscheinungen und neuer Zusammenhänge auch
neue Begriffe hinzugesellt. Überkommene Begriffssysteme müssen
nicht nur ständig an den Bereichen, auf die sie angewendet werden,
überprüft, sondern - nach Maßgabe der Erweiterung und Vertiefung
der Erfahrungsbereiche - auch ergänzt und neu definiert werden.
Jede Zeit hat anhand ihrer Erfahrungen und Erkenntnisse darüber
zu bestimmen, worauf die überlieferten Begriffe sie hinweisen, und
wie sie dieselben inskünftig als eindeutige Bezeichnungen ihrer Er-
fahrungs- und Erkenntnisbereiche zu verwenden beabsichtigt.

Dabei ist wohl zu beachten, daß diese Begrifflichkeit gegenüber
der konkreten Fülle und Besonderheit der Erfahrungswelt eine
Abstraktion darstellt - ein künstliches Zeichensystem. Sein Vorzug
gegenüber der unmittelbaren Erfahrung aber besteht darin, daß es

diese durch die Zuordnung von Begriffen nicht nur fixiert, sondern
auch allgemein mittelbar macht. Der Ausdruck « fides quae» ist etwas
anderes als der ganze Reichtum der damit gemeinten Gegenständlichkeit

der Heilsgeschichte - aber er ist gerade in seiner Abstraktheit

und Farblosigkeit eine eindeutige Bezeichnung für das
Gemeinte im Unterschied zu dem, worum es in der fides qua geht.
Diese Begriffssprache ist auch etwas anderes als die «ordinary
language ». So sehr sie sich deren Mittel bedient, macht sie doch auch
diese - wie die übrigen Erfahrungsbereiche - zum verfügbaren
Inhalt ihrer Begrifflichkeit. Die Begriffssprache spricht in der Tat
nicht, wie «die Sprache spricht», sondern sie wird verwendet, um in
den Sinn und den Unsinn dessen, was «die Sprache spricht»,
Ordnung zu bringen. Im übrigen bedienen sich auch diejenigen, für die
«die Sprache spricht», dieser Zeichensprache, wenn sie sich und anderen

deutlich machen wollen, was sie eigentlich meinen.
Ableiten, zuordnen, festhalten, verfügbarmachen, berechnen, be-



F. Buri, Die Wirklichkeit des Glaubens 417

nützen, mitteilen ist aber - zweitens - nicht möglich ohne die
Voraussetzung der Gültigkeit bestimmter logischer Grundgesetze und
deren Anwendung im Denken und Erkennen. Auch diejenigen
Theologen, die in den Prolegomena ihrer Dogmatiken die Sätze von der
Identität, vom verbotenen Widerspruch, vom ausgeschlossenen
Dritten und von Ursache und Wirkung nicht ausdrücklich erwähnen,

bedienen sich in ihren Darlegungen und Auseinandersetzungen
doch ganz selbstverständlich dieser Grundregeln logischen Denkens

- sogar diejenigen, welche um ihrer Berufung auf die göttliche
Wortoffenbarung willen meinen, die gewöhnliche Logik als aufgehoben
erklären oder sich - z.B. in der Trinitätslehre - einer besonderen

Logik des göttlichen Logos bedienen zu müssen. Auch die angebliche

Außerkraftsetzung der Axiome der Logik geschieht noch mit
deren Hilfe - widerlegt sich also selber. Es gibt wohl verschiedene
Systeme der Logik, eine Geschichte des logischen Denkens - aber
mit dem logischen Denken sind jene Axiome immer schon da, und
in allen Abwandlungen seiner Geschichte tauchen sie immer wieder
auf und erweisen sie sich als wirksam. Sie sind nicht eine Erfindung
des Denkens, sondern zugleich mit ihm auf dem Plan. Das begriffliche

Denken ist auf sie ebenso angewiesen wie auf die Erfahrung
einer nicht von ihm erzeugten, sondern von ihm nur in Begriffe und
logische Zusammenhänge gebrachten Wirklichkeit.

Während die Axiome der Logik unveränderlich sind und eine in
sich geschlossene Einheit darstellen, kann dies - wie schon aus dem
vorangehend Dargelegten ersichtlich - von der begrifflichen
Systematik, in die das Denken seine Erfahrungswirklichkeit einordnet,
gerade nicht gesagt werden. Diese Denksysteme sind im Gegenteil
wandelbar und mannigfaltig. Diese Wandelbarkeit und
Mannigfaltigkeit der Aussagen alles Erkennens - sowohl desjenigen, das
sich auf den natürlichen Erkenntniswegen ergibt, wie desjenigen,
welches sich auf übernatürliche Glaubensoffenbarungen beruft - ist
nicht nur eine zufällige, in der Individualität des einzelnen Denkers
oder Gläubigen und seiner geschichtlichen Situation begründete
Erscheinung, sondern hat eine für alles Erkennen unausweichliche
zwiefache Ursache:

Einmal ist kein Denken absolut, sondern es bleibt stets das Denken

eines endlichen Geistes, der nie das Ganze des Seins zu erfassen

vermag, sondern sich noch in den diese seine Grenze bestreitenden
Verabsolutierungen als endlich erweist. Auch Hegels Idee eines ab-

27



418 F. Buri, Die Wirklichkeit des Glaubens

soluten Weltgeistes stellt die Konzeption eines, wenn auch noch so

großen, so doch endlichen Geistes dar. Das gleiche gilt von den

Aussagen des Glanbens. Auch der Gläubige - und gerade er - wird,
wenn er sich auf göttliche Offenbarung und auf das Zeugnis des

Heiligen Geistes beruft, sich nicht anmaßen, im Namen Gottes
sprechen zu können, sondern sich und anderen die Menschlichkeit
seines Redens von Gott eingestehen. Die Unmenschlichkeiten und
Sinnlosigkeiten, die aus gegenteiligen Behauptungen resultieren,
beweisen deren Unhaltbarkeit mit oft nur zu erschreckender Deutlichkeit.

Zum andern aber ist - wie eben diese Unterscheidung von Bereichen

eines sogenannten natürlichen Erkennens und eines angeblich
übernatürlichen Glaubens es anerkennt - der Stoff, mit dem wir es

in unserer Erfahrung und unserem Denken zu tun haben, derart
mannigfaltig, daß er nicht auf ein und denselben Wegen angegangen
werden kann, wie er sich denn auch nicht in ein und dieselben
Kategorien fassen läßt. Gerade die Offenbarungstheologie macht solche
Unterschiede, wenn sie von natürlicher und übernatürlicher
Offenbarung, von fides quae und fides qua spricht und den inspirierten
Kanon der biblischen Offenbarung vom testimonium spiritus sancti
internum unterscheidet. Desgleichen beruft sich die neuere Theologie

auf den Unterschied von Naturwissenschaften und
Geschichtswissenschaften, stellt Seinsurteilen Werturteile gegenüber und
versucht von beiden religiöses Werterleben oder neuerdings von diesem
existentielle Aussagen als etwas Besonderes abzuheben - nicht zu
reden von den Geheimnissen einer Existential-Ontologie, die etwas
anderes als Metaphysik sein soll.

Damit ist aber auch bereits auf die Unterscheidungen hingewiesen,

die die Wissenschaften in ihren verschiedenen Bereichen
machen, und auf die Verschiedenartigkeit der Eorschungsmethoden,
deren sie sich dabei bedienen. Es kann heute geradezu als ein
Kriterium der Wissenschaftlichkeit gelten, daß man auf eine
Universalwissenschaft verzichtet und statt dessen höchstens von einem
Kosmos der Wissenschaften spricht, dessen Prinzip darin besteht,
daß die einzelnen Wissenschaften sich in ihren Methoden und
Begrifflichkeiten nach den Eigentümlichkeiten ihrer Forschungsgebiete

zu richten haben, um darin zu je besonderen, nur auf ihrem
Gebiet gültigen, aber auch darin nie endgültigen, sondern stets
relativen, für künftige Korrekturen offenbleibenden Ergebnissen zu ge-



F. Buri, Die Wirklichkeit des Glaubens 419

langen. In diesem Sinne spricht man heute sogar von einer
Geschichtlichkeit der Naturwissenschaften.

In diesem dritten Wesensmerkmal begrifflich-logischen methodischen

Denkens : in der Endlichkeit seines Subjekts und in der
Unendlichkeit seines Objekts, liegt es begründet, daß wir auch von
der Wirklichkeit des Glaubens nur in Urteilen sprechen können, die
entweder mehr am Gegenstand des Glaubens oder mehr an der
Subjektivität des Gläubigen orientiert sind, und daß wir deshalb nie in
der Lage sind, einheitlich und abschließend über die Wirklichkeit
des Glaubens eine Aussage machen zu können - wie das Stück
Geschichte dieses Problems, an das wir eingangs erinnert haben, es

reichhaltig illustriert, und wie es auch für unsere gegenwärtige
Situation kennzeichnend ist.

Für die Wissenschaften stellt diese Sachlage keine Verlegenheit
dar, sondern sie beweisen ihre Wissenschaftlichkeit gerade darin,
daß sie ihr voll und ganz Rechnung tragen, indem sie sich von der
Frage nach dem An-sich der Wirklichkeit dispensieren und sich mit
der Verifizierbarkeit ihrer Aussagen im Rahmen ihrer
Erkenntnismöglichkeiten bescheiden. Aber nun gibt es nicht nur Wissenschafter,

die diese ihre Grenzen den Glaubensaussagen gegenüber nicht
respektieren, sondern auch die Theologie befindet sich von ihrer
eigenen Aufgabe her in einer schwierigen Lage, insofern es im Glauben

in der Aneignung seines Gegenstandes um ein unbedingtes
Stellungnehmen geht, obschon dieser Gegenstand gerade nicht
wissenschaftlich verifizierbar ist. Da ist es nur zu begreiflich, daß die
Theologie als eine seltsame Wissenschaft erscheinen muß, und daß
der Glaube sich durch sie gelegentlich mehr bedroht als gefördert
sieht.

2.

Um aus diesem Engpaß herauszukommen, in dem wir uns mit
unserem Reden von der Wirklichkeit des Glaubens vorfinden, wenn
wir uns über den begrifflich-logischen Charakter dieses Redens und
dessen methodische Konsequenzen Rechenschaft geben, müssen wir
nun aber noch eine andere Dimension in Betracht ziehen, innerhalb
deren wir uns unweigerlich mit allem Reden dieser Art je schon

bewegen. Das Inbetrachtziehen dieser bis jetzt noch gar nicht ins Auge
gefaßten Grundsituation alles unseres begrifflich-logischen, metho-



420 F. Buri, Die Wirklichkeit des Glaubens

disch-wissenschaftlichen Aussagemachens über Wirklichkeit ist zwar
so beschaffen, daß uns über ihrem In-Betracht-ziehen alles Reden

von Wirklichkeit in einem noch viel entscheidenderen Maße, als es

bis anhin schon der Fall war, in Frage gestellt erscheinen wird. Aber
wenn wir uns dieser nunmehr namhaft zu machenden Sachlage nicht
verschließen, so wird sie sich als alles andere denn bloß als ein Engpaß

- nämlich als der Durchpaß zur Wirklichkeit, und zwar gerade
zur Wirklichkeit des Glaubens erweisen.

Worum handelt es sich hier? Es handelt sich - kurz gesagt - um
den Tatbestand, daß wir mit allem unseren, bald mehr objektiven,
bald mehr subjektiven, aber nie eindeutig und endgültig nur das

eine oder das andere, sondern stets ein Gemisch von beidem
darstellenden Denken und Reden von Wirklichkeit stets noch in einem

ganz anderen, nicht bloß relativen, sondern definitiven, absoluten
Subjekt-Objekt-Vevhältms eingeschlossen sind. Jedes Denken und
Aussagen über Wirklichkeit meint einen Gegenstand, ist auf einen
Gegenstand gerichtet, intendiert einen Gegenstand - eben diese zu
denkende und auszusagende Wirklichkeit, die etwas anderes ist als
dieses Denken und Aussagen, auch noch dann, wenn dieses Denken
und Aussagen sich auf sich selber richtet. Auch dieses reflexive oder
im Kantischen Sinne transzendentale Denken hat einen Gegenstand

- eben sich selber, der als der gemeinte Gegenstand von dem meinenden

Denken und Aussagen, von seiner Begrifflichkeit und seinem

Vollzug zu unterscheiden ist.
Ebenso setzt dieses auf Gegenstände gerichtete Denken und

Aussagen ein Subjekt voraus, das dieses Denken vollzieht und diese

Aussagen macht. Dieses Subjekt ist etwas anderes als die intendierte

Gegenstandswelt und als der Bezug auf diese Gegenstandswelt.

Es ist in diesem Bezug, aber es ist nicht dieser Bezug, sondern
es vollzieht ihn - auch wenn er zu seinem Wesen gehört. Auch wenn
es - wiederum reflexiv oder transzendental - sich selber zu seinem

Objekt macht, so ist und bleibt es in dieser Selbstbetrachtung doch
stets der Gegenstand dieses seines Subjektseins.

Wenn wir denken, so denken wir stets etwas - wenn anders wir
überhaupt denken -, und das gleiche gilt von allen Aussagen, die
wir machen - wenn anders es sich überhaupt um eine Aussage
handelt. Ebenso sicher aber ist, daß ich denke, wenn ich denke, und daß
ich eine Aussage mache, wenn ich etwas aussage. Mit jedem
Erwachen zu denkendem Bewußtsein und jedem Denkvollzug ist die-



F. Buri, Die Wirklichkeit des Glaubens 421

ses Subjekt, das denkt, und das Objekt, das gedacht wird, da.
Beides - Subjekt und Objekt - ist für denkendes Bewußtsein zweierlei,

so sicher sie nicht voneinander zu trennen sind, sondern unlöslich
zusammengehören.

Alles Denken und Aussagen erfolgt in diesem Subjekt-Objekt-
Schema, und alles, was wir denken und worüber wir Aussagen
machen, steht für uns in dieser Spaltung von Subjekt und Objekt, die
aber keine Gespaltenheit des Bewußtseins, sondern die Grundstruktur

seiner Einheit bildet. Gerade darin, daß es sich in seiner Subjekt-
Objekt-Spaltung als eine Einheit versteht, unterscheidet sich dieses

denkende Bewußtsein von einer krankhaften Gespaltenheit. Es gibt
allerdings Denken - in Theologie und Philosophie - das in der Art,
in der es dieser seiner Wesensstruktur nicht Rechnung trägt, an
Einstellungen und Äußerungen von Schizophrenen erinnert.

Damit dürfte deutlich gemacht sein, daß es sich in dem Subjekt
und dem Objekt, mit denen wir es in diesem Subjekt-Objekt-Schema
unseres denkenden Bewußtseins zu tun haben, um etwas dimensional
und prinzipiell Verschiedenes handelt gegenüber dem Subjektiven
und Objektiven in dem Wissen und Glauben, von dem wir vorher
gesprochen haben, und das sich dem begrifflich-logischen,
methodisch-wissenschaftlichen Denken als ein bald mehr Subjektives, bald
mehr Objektives erweist. Während es sich im letzteren um Qualitäten

unserer Urteile handelte, die immer relativ bleiben, haben wir
es dort mit einer Grundstruktur unseres denkenden Bewußtseins
überhaupt zu tun. Die Subjekt-Objekt-Spaltung des denkenden
Bewußtseins ist nicht das Resultat eines Denkaktes, sondern jeder
Akt des Denkens setzt dieses Schema als die Grundstruktur, in dem
er erfolgt, voraus. Dieses Schema ist nicht relativ, sondern absolut,
es kann deshalb im Verlauf des Denkens und Forschens auch nicht
- wie die Subjektivität unseres Erkennens - mehr oder weniger
überwunden werden, sondern nur als dessen unüberschreitbare
Grenze in Erscheinung treten und Anerkennung verlangen. Auch
mit der größtmöglichen Objektivität - gleichgültig ob sie auf
wissenschaftlichem Wege erstrebt oder auf Grund göttlicher Offenbarung
behauptet wird - bewegen wir uns stets noch im Rahmen dieses
Schemas.

Es ist allerdings zuzugeben, daß dieses Subjekt-Objekt-Schema
nur mit Hilfe des begrifflich-logischen Denkens zum Bewußtsein
und zur Klarheit gebracht werden kann und daß es selber wiederum



422 F. Buri, Die Wirklichkeit des Glaubens

auf diesem Wege zum Gegenstand begrifflich-logischen Denkens

gemacht und als solcher Gegenstand mehr oder weniger klar erfaßt
werden kann. Man kann es fälschlich psychologisieren oder ebenso

verkehrt ontologisieren oder hypostasieren. Aber dann hat man eben

- wie Karl Jaspers das nennt - «die philosophische Grundoperation»,
die sein Innewerden bedeutet, noch nicht vollzogen. Es rächt sich
dies darin, daß man sich dann in einer Pseudowissenschaft bewegt
oder ins Mythologisieren und (Spekulieren gerät.

Während eine psychologisierende Pseudowissenschaft a limine
abzuweisen ist, verhält es sich anders mit den Mythen der Religions-
welt und den Spekulationen der Philosophie. Es ist freilich das

Innewerden des Umgreifenden des Subjekt-Objekt-Schemas, das

letztlich das Erwachen aus der Traumwelt des Mythos und die
Erkenntnis des spekulativen Denkens als solchen zur Folge hat,
während die rational-empirisch wissenschaftliche Kritik, gerade
wenn sie meint, Mythologie erledigen und von Spekulationen
befreien zu können, infolge des unkritischen Überschreitens ihrer
Grenzen selber mythologisch und spekulativ wird - allerdings ohne

an den Gehalten und an der Punktion von Mythus und philosophischer

Spekulation als Sprache des nichtobjektivierbaren Unbedingten

für Selbstsein in Gemeinschaft auf dem Hintergrund des Nichts
Anteil zu bekommen.

Bevor wir uns dieser positiven Seite des Subjekt-Objekt-Schemas
als der Voraussetzung, innerhalb dessen allein rechtmäßig von der
damit namhaft gemachten Wirklichkeit des Glaubens gesprochen
werden kann, zuwenden, sei mir aber noch eine persönliche Bemerkung

gestattet. Ich muß gestehen, daß ich in meinen bisherigen
Veröffentlichungen - auch gerade in den Prolegomena meiner
Dogmatik - nicht so scharf, wie ich dies im vorangehenden nunmehr
getan zu haben meine, zwischen der immer relativ bleibenden
Objektivität wissenschaftlichen Erkennens und der in ihrer Absolutheit

alles umfassenden Gegenständlichkeit des Subjekt-Objekt-
Schemas des denkenden Bewußtseins unterschieden habe, indem ich
dessen Gegenständlichkeit neben logischer Begrifflichkeit,
methodischer Sachgemäßheit und Geschichtlichkeit als eines der vier
Wesensmerkmale wissenschaftlichen Erkennens - also auf einer
Ebene mit diesen - anzuführen pflegte. Wohl kann das Subjekt-
Objekt-Schema unseres denkenden Bewußtseins nur mittels
logischer Begrifflichkeit zur Klarheit gebracht werden, und stellen die



F. Buri, Die Wirklichkeit des Glaubens 423

Wesensmerkmale wissenschaftlichen Erkennens seine Auswirkung
dar. Aber um seinen Charakter als Grundstruktur des denkenden
Bewußtseins zum Ausdruck zu bringen, genügt es doch nicht, es an
erster Stelle zu erwähnen. Eine solche Einreihung kann im Gegenteil

zu Mißverständnissen über seine Bedeutung führen, die in ihrer
umfassenden Art etwas grundsätzlich anderes ist als die stets relativ
bleibenden Urteile unseres Erkenntnisvermögens - nämlich deren

Voraussetzung. Nachdem hier nun aber die dimensionale
Verschiedenartigkeit, die zwischen der relativen Subjektivität und Objektivität

alles unseres Erkennens und der absoluten Gegenständlichkeit
als der Grundstruktur unseres denkenden Bewußtseins besteht, wie
sie von mir immer gemeint war, eindeutig und unmißverständlich
klargelegt ist, dürfte es nun möglich sein, ebenso eindeutig und
überzeugend von dem zu reden, womit wir es innerhalb dieses

Schemas als einem ebenso nicht nur relativ, sondern unbedingt
Ungegenständlichen zu tun bekommen, und zwar nach verschiedenen
Seiten hin.

Ein erster «Gegenstand», der in allen seinen unvermeidlichen
Vergegenständlichungen immer noch etwas anderes ist als diese seine

Vergegenständlichungen, sind wir selber als diejenigen, die sich
bewußt sind, in diesem Subjekt-Objekt-Schema zu denken. Was wir
von uns empfinden, wie wir uns erleben, was für ein Bild wir uns
von uns machen, was wir über uns denken und aussagen, erfaßt
nicht unser Ich, das sich in seinem Empfinden, Erleben, Vorstellen,
Erkennen und Aussagen als des Subjekts aller dieser Akte innewird.
Das Innewerden geschieht nicht ohne diese Bewußtseinsakte. Aber
das Selbstsein, dessen ich darin innewerde, ist stets noch etwas
anderes als alles, was davon in meinem Bewußtsein faßbar wird. Ich
kann mir darüber mehr oder weniger subjektiv oder objektiv
Rechenschaft geben. Aber keine der Formen, in denen und durch die
dies geschieht, ist dieses Ich, das sich in dieser Weise versteht. So

gewiß es durch die Art und Weise, wie es sich versteht, erst je noch
zu dem wird, was es ist, ist es in dieser seiner Eigentlichkeit selber
nicht objektivierbar, und dies nicht nur relativ, sondern unbedingt
- mitten in aller objektiv nachweisbaren Bedingtheit.

Etwas anderes als Bedingtheit in bezug auf unser Ich-Sein ist
nicht nachweisbar. Aber wenn wir unser Ich mit einer dieser
Vergegenständlichungen identifizieren, so verlieren wir damit gerade
unser Selbstsein. Wir stehen ständig in der Gefahr, im Spiegelsaal



424 F. Buri, Die Wirklichkeit des Glaubens

unserer Selbstreflexionen zu «Selbstdenkern, Selbsthenkern», wie
Nietzsche gesagt hat, zu werden. Aber ohne eine pathologische
Spaltung unseres Selbstbewußtseins wird es uns nicht gelingen,
dieses für sein Selbstsein verantwortliche Personsein auszulöschen.
Wir sind gefangen in die Objektivationen des Subjekt-Objekt-
Schemas unseres denkenden Bewußtseins - aber der Akt des
Selbstverständnisses als des Ichs, das sich darin als ein Selbst versteht, ist
selber nicht objektivierbar. In seinem Vollzug haben wir es mit
unbedingter Wirklichkeit zu tun, die sich noch im Versuch ihrer Leugnung

in ihrer Unbedingtheit erweist, indem wir auch noch in dieser
Leugnung das Selbst sind, das diese Leugnung zu unternehmen
versucht. Wir können dieses Selbst, wenn es einmal erwacht ist, verkehren

und verderben, aber nicht verlieren oder vernichten. In allen
Verschleierungen und Infragestellungen beweist es sich selber als das,
was verschleiert oder bezweifelt wird, und eben darin - aller Beweisbarkeit

und Unbeweisbarkeit zum Trotz - im Wagnis der
Unbedingtheit seines Vollzuges zu sich selber kommen will als
verantwortliches Personsein.

Was wir damit in - objektiv betrachtet - höchst fragwürdiger
Weise von uns selber aussagen : die Unbedingtheit verantwortlichen
Personseins, dürfen wir aber nicht nur für uns in Anspruch nehmen,
sondern müssen sie auch anderen Wesen zubilligen, im Umgang mit
denen wir dieser Eigentümlichkeit Rechnung zu tragen haben, wenn
wir ihrer Bestimmung gerecht Averden wollen. Wenn es auch eine
Erfahrungstatsache ist, daß dieser Bereich, in dem wir es mit solchem
Personsein zu tun bekommen, auf den Menschen eingeschränkt ist,
so zögern wir doch, hier vom Menschen schlechthin zu reden, weil
Personsein, wie wir es verstehen, kein anthropologischer Begriff ist,
sondern die Anthropologie als Wissenschaft und jede ihrer möglichen

Ausformungen in Psychologie oder Soziologie transzendiert.
In allen Wissenschaften vom Menschen haben wir es mit

Objektivationen innerhalb des Subjekt-Objekt-Schemas unseres denkenden

Bewußtseins zu tun - aber nicht mit dem in diesen Objektivationen

erscheinenden und in ihnen nur zu intendierenden Personsein.

Diesem verantwortlichen Personsein im Selbst des Anderen in
seiner Unbedingtheit begegnen wir nur da, wo wir an diese Wirklichkeit

im Andern appellieren oder uns von seinem Appell an unser
Personsein getroffen sein lassen. Es muß wohl sogar gesagt sein,
daß wir uns in unserem Personsein nicht ohne anderes Personsein,



F. Buri, Die Wirklichkeit des Glaubens 425

sondern nur in der personalen Gemeinschaft mit anderen verstehen,
wenn wir auch in der Rede, daß wir uns nur vom Du her verstehen,
eine dem Personwerden nicht entsprechende Theorie sehen - wie
denn überhaupt jede Theorie über die hier in Frage stehende
Wirklichkeit deren Ereignischarakter nicht zu fassen vermag.

Sosehr wir auch für das Verständnis des Andern in seinem
Dusein auf die Analyse seiner gegenständlichen Erscheinungen
angewiesen sind, so läßt sich doch personale Gemeinschaft so wenig als
Personsein beweisen oder gar organisieren, sondern stellt-wie dieses -
allen Sicherungen gegenüber ein Risiko dar, das ebenso mißlingen
wie gelingen kann, aber noch in allen Enttäuschungen sich als eine

Bestimmimg erweist, die Erfüllung finden will. Wir sind zu Personsein

bestimmt - das ist eine gerade in ihrem Unbedingtheitscharak-
ter unbeweisbare, weil nichtobjektivierbare Wirklichkeit.

3.

Aber nicht nur in diesem Bereich des Personalen stoßen wir auf
Wirklichkeit dieser Art, auf eine Wirklichkeit, mit der Wissenschaft
als solche es um ihrer Beschränktheit auf das Bedingte willen nicht
zu tun bekommen kann: auch im Bereich des Seins überhaupt -
ganz abgesehen von seinem möglichen personalen Charakter -
begegnet uns diese Wirklichkeit des Nichtobjektivierbaren - die Nicht-
objektivierbarkeit des Seins im Ganzen. Wiederum geht auch hier
der Weg durch das relativ Objektive und relativ Subjektive unserer
Urteile über die Bereiche des Objektivierbaren hindurch, um an der
unübersteigbaren Grenze, die unserem Erkennen durch das Subjekt-
Objekt-Schema gesetzt ist, in die Frage auszumünden, auf die es

keine Antwort gibt, die nicht erneut einer Frage rufen würde - in
die für gegenständliches Denken unbeantwortbare Frage: «Warum
ist überhaupt etwas und nicht nichts »

In dieser letzten Frage begrifflich-logischen Denkens nach dem
Warum des Seins, nach dem Sein in bezug auf sein Nichtsein haben
wir es nicht mehr bloß mit dem vor allem Forschen und Erkennen
immer weiter zurückweichenden Horizont alles Objektivierbaren
zu tun, nicht mehr bloß mit der Tatsache, daß alles Sein in seinen

Vergegenständlichungen stets nur Sein für uns, von unserem Standpunkt

aus, ist, nicht mehr bloß mit der Relativität und Geschieht-



426 F. Buri, Die Wirklichkeit des Glaubens

lichkeit unseres Wissens und der Unmöglichkeit einer Totalschau
des Seins überhaupt, sondern in und mit diesem Griff nach der
Unbegreiflichkeit seines Wirklichkeitscharakters mit diesem selber,
wie er zum mindesten darin nicht zu leugnen ist, daß wir an der
Wirklichkeit der Unbedingtheit unseres Bestimmtseins zu Personsein

wohl verzweifeln, aber letztlich nicht zweifeln können, weil wir
noch eben darin seine Wirklichkeit bestätigen - ganz gleichgültig,
was wir damit anfangen.

Die Ungegenständlichkeit, die uns hier begegnet, ist eine
zwiefache: Sie besteht einerseits in dem Nichts, das sich vor unserem
Denken da auftut, wo es eine Antwort auf jene Frage zu geben
versucht, indem jede Antwort stets noch innerhalb des Subjekt-Objekt-
Schemas erfolgt. Eine Antwort, die nicht stets noch durch dieses
Schema betroffen wäre - und das müßte eine Antwort auf jene
Frage sein -, ist in der Gegenständlichkeit dieses Schemas nicht
möglich. Das Sein außerhalb dieses Schemas aber ist für uns
ungreifbar - ein Nichts. Es gibt für uns nichts, das außerhalb dieses
Schemas greifbar werden kann. Aber dieses Nichts außerhalb des

Subjekt-Objekt-Schemas gibt es offenbar. Es offenbart sich in seiner

Unbedingtheit gerade darin, daß es für unser Denken in diesem
Schema nur Bedingtes gibt - mit Ausnahme des Unbedingten des

Personseins und seiner Bezüge.
In diesem Unbedingten des Personseins die Antwort auf die Frage

nach dem Warum des Seins zu sehen, wie dies je und je in allen
Konstruktionen eines absoluten Ichs als des Weltgrundes geschehen
ist, würde nicht nur dem Bestimmtsein zur Unbedingtheit dieses

Ichs widersprechen, sondern erneut als Aussage im Subjekt-Objekt-
Schema erfolgen und damit dessen bloßes Für-uns-Sein und deshalb
gerade nicht An-sich-Sein bestätigen. So unmöglich jene
grenzüberschreitende Selbstverabsolutierung des Ichs des Denkens im
Subjekt-Objekt-Schema ist, so gewiß begegnet es in der Anerkennung
dieser seiner Grenze dem Sein als dem Nichts. Für das Denken im
Subjekt-Objekt-Schema ist das Sein, das nicht bloß Sein für mich
ist, identisch mit dem Nichts.

Aber anderseits ist dies nun doch nicht die alleinige Aussage, die
dem Denken in bezug auf das Sein möglich ist. So gewiß ihm in
seinem Schema das Sein unzugänglich ist und jeder Versuch, darüber
hinauszugehen, in das Nichts der Nichtobjektivierbarkeit des Seins

hineinführt, so gewiß ist das Nichts nicht die einzige Möglichkeit,



F. Buri, Die Wirklichheit des Glaubens 427

mit der wir uns hier konfrontiert erfahren, sondern gerade wenn wir
mit unserer Bestimmung zum Personsein unbedingt ernst machen,
begegnet uns mitten im Nichts und aus diesem Nichts heraus die

nichtobjektivierbare Wirklichkeit jenes Berufen- und Bestimmtseins

zum Personsein.
Wenn diese Bestimmung auch im Bereich unseres Menschseins

erfolgt und in ihm verwirklicht sein will, so handelt es sich darin doch
nicht bloß um eine dem Menschsein als solchem immanente aufweisbare

Möglichkeit, sondern um eine von der nichtobjektivierbaren
Wirklichkeit menschlichen Personseins verschiedene - in ihrer Art
ebenso wie diese - nichtobjektivierbare Wirklichkeit eines
Bestimmenden.

Gegen diese Unterscheidung ist nicht vorzubringen, daß im
Bereich des Nichtobjektivierbaren keine Unterschiede gemacht werden

können. Denn einmal erlaubt das begriffliche Denken in bezug
auf die Erscheinungen des Unbedingten in seinen Objektivierungen
eine solche Unterscheidung, und zum andern würde eine Identifizierung

des Bestimmten mit dem Bestimmenden den Vollzug
verantwortlichen Personseins unmöglich machen. Mit dem Innewerden
des Bestimmtseins zur Unbedingtheit ist die Wirklichkeit eines
Bestimmenden in ihrer ganzen Nichtobjektivierbarkeit gegeben, und
das Bezogensein des verantwortlichen Ichs auf ein zu respektierendes

Du anderen Personseins liefert hier die einzig sachgemäße
Bezeichnung für die in jener Bestimmung zum Personsein und ihrer
Verwirklichung widerfahrende Wirklichkeit eines in Unbedingtheit
Bestimmenden als einer absoluten Personmacht, die als solche den

Ursprung des Seins darstellt und uns die Möglichkeit zur Erfüllung
des Sinnes unseres Menschseins schenkt.

Was wir in bezug auf unser Verhältnis zu dem mitmenschlichen
Dix als unberechtigte Aussage zurückgewiesen haben - daß wir uns
nämlich von jenem Du des Andern her verstehen, indem wir von
ihm verstanden werden -, das gilt nunmehr zu Recht und ohne

Einschränkung von diesem Du, von dem wir uns zur Verwirklichung
unseres Personseins ins Dasein gerufen wissen. Es ist dies jenes Du,
mit dem in der Sprache der Religion die Macht oder die Mächte
angesprochen werden, die hier als Gott oder Göttliche gelten, und das

der christliche Glaube im Verkehr mit seinem Gott als dem Einen
bzw. Dreieinigen verwendet - wobei die Ausschließlichkeit, mit der
er dies tut, ebenso ein Ausdruck menschlichen Machtwillens wie der



428 F. Buri, Die Wirklichkeit des Glaubens

Unbedingtheit, um die es im Glauben als Vollzug des Personseins

geht, sein kann. Ob es sich um Aberglauben oder Glauben handelt,
läßt sich objektiv nicht ausmachen, sondern erweist sich in der
Bewährung dieses Bezuges zur Transzendenz - nicht zuletzt in der
Einstellung anderen Erscheinungen der Religionswelt gegenüber.

Man kann sich fragen, ob wir auf diese Weise zu dem gelangt sind,
was man üblicherweise als natürliche Religion bezeichnet, d.h. einer
mit dem Menschsein als solchem gegebenen Möglichkeit einer
Anerkennung und Verehrung übernatürlicher Mächte zum Zwecke der
Verwirklichung des Sinnes des menschlichen Daseins in der Welt -
oder gar zu einer christlichen natürlichen Theologie, in der die fides

quae völlig in der fides qua aufgegangen ist, bzw.die erstere als Aussage

der letzteren verstanden wird und beide in dieser Verbindung
als der Vernunft in ihrem höchsten Aufschwung entsprechend
ausgewiesen und gerechtfertigt erscheinen. Die Frage drängt sich
tatsächlich auf, und man wird eine bejahende Antwort weder im einen
noch im anderen Falle ohne weiteres von der Hand weisen können.

Wenn unsere grundlegende Einsicht in die Ungegenständlichkeit
des Personseins, seiner Verwirklichung in personaler Gemeinschaft
und des Bezuges beider zu einer Transzendenz, die aus dem Nichts
heraus, das sie für gegenständliches Denken darstellt, sich als Person

offenbaren kann, auch eine radikale Kritik aller Gegenständlichkeiten,

Organisationen und kultischen Verrichtungen der Religionswelt

darstellt, so haben wir es in jenen Ungegenständlichkeiten doch
mit dem zu tun, worum es in den Religionen, ihrem Glauben, ihrer
Götter- und Dämonenwelt, ihren Gemeinschaften und Kulten
eigentlich geht. In allen Vergegenständlichungen ihrer Mythen und
magischen Praktiken, ihren Offenbarungen, Visionen und Spekulationen

meinen sie, wie der Gegensatz zeigt, in dem sie sich zu der
auflösenden Kritik der Wissenschaften befinden, das Nichtobjekti-
vierbare. Um dieses geht es auch noch den Wissenschaften, wenn
sie in der Verabsolutierung ihrer Methoden, Techniken und
Weltbilder einem Aberglauben zum Opfer fallen. Mit Glauben und
Transzendenz hat es auch noch der Nihilismus zu tun, wenn er die Götzen
der Religionen und der Wissenschaften entlarvt und sich ins Nichts
hinausgehalten sein läßt. Gerade er könnte, wenn er nicht neuen
Vergötzungen verfällt, auf dem Wege zum echten Glauben sein -
jedenfalls liefert er einen unerläßlichen Beitrag zu dessen Reinigung
von allen falschen Vergegenständlichungen. Obgleich die mit der



F. Buri, Die Wirklichkeit des Glaubens 429

philosophischen Grundoperation verbundene Entgegenständlichung
eine Krise des Glaubens darstellt, so gelangt der Glaube doch, wie
wir gezeigt haben, nur durch diesen Engpaß zu seiner Verwirklichung.

Diese Möglichkeit einer Verwirklichung des Glaubens ist im
Wesen des Menschen angelegt. Die Wirklichkeit des Glaubens
gehört zur Natur des Menschen als eines zur unbedingten
Verantwortung bestimmten Wesens.

Darum : Warum nicht natürliche Religion? Wenn der Begriff nicht
anthropologisch mißverstanden und daraus nicht ein beweisbares

System abgeleitet wird, wenn er im Sinne der ans dem Umgang mit
dem Nichtobjektivierbaren erwachsenden Kritik an seinen
Objektivierungen verstanden wird, so ist dagegen nichts einzuwenden.

Ebensowenig ist von daher die Möglichkeit einer christlichen
natürlichen Theologie zu beanstanden. Wenn der christliche Glaube in
seinen religiösen Ausformungen und nicht zuletzt um seiner Theologie

willen auch wie jede andere Religion und Theologie der Gefahr
abergläubischer Vergegenständlichungen und dogmatischer
Verabsolutierungen ausgesetzt und ihr - wie seine Geschichte zur
Genüge zeigt - auch sehr oft auf der ganzen Breite in Kirchen und
theologischen Systemen erlegen ist, so trägt er von seinem Ursprung
in der christlichen Botschaft her doch Gehalte in sich, die dazu
angetan sind, alle ihre Objektivierungen stets wieder in Frage zu stellen

und in dieser ihrer Selbstaufhebung und Verwandlung auf das
darin gemeinte Ungegenständliche hinzuweisen und zu seiner
Verwirklichimg im Glauben Anlaß zu geben. Christlicher Glaube ist in
seinem Ursprung nicht umsonst eschatologisch, d.h. auf eine letzte
Infragestellung aller innerweltlichen Möglichkeiten ausgerichtet.

In diesem Sinne machen wir uns denn anheischig, nicht nur die
Entsprechungen zu den von uns dargelegten Positionen in der christlichen

Lehrüberlieferung nachzuweisen, sondern diese von unseren
Voraussetzungen aus auch so zur Geltung zu bringen, daß sie nicht
der Problematik falscher Vergegenständlichung verfällt, vielmehr
zum sachgemäßen Ausdruck für die Wirklichkeit des Glaubens werden

kann. Was damit in Aussicht gestellt ist, bedeutet nichts weniger

als das Programm einer ganzen Dogmatik, das in diesem Rahmen

auch nur in den Umrissen nicht ausgeführt werden kann. Ich
erlaube mir in diesem Zusammenhang darauf hinzuweisen, daß ich
diese «Dogmatik als Selbstverständnis des christlichen Glaubens»,
worum es sich hier handelt, bei anderen Gelegenheiten in einigen



430 F. Buri, Die Wirklichkeit des Blaubens

Punkten ausführlich, in andern wenigstens mehr als bloß skizzenhaft

bereits zur Darstellung gebracht habe. An dieser Stelle müssen
wir uns mit einigen Andeutungen begnügen.

Zum ersten dürfte schon aus unseren Ausführungen über die
relative Objektivität wissenschaftlichen Erkennens und die radikale
Ungegenständlichkeit des Selbstverständnisses unbedingten Personseins

in seinem Bezogensein auf Transzendenz im Rahmen des

Subjekt-Objekt-Schemas des denkenden Bewußtseins deutlich geworden

sein, daß es sich hier um nichts anderes handelt, als um das,

worum sich die christliche Dogmatik in ihren Prolegomena unter
dem Thema von Wissen, Glauben und Offenbarung bemüht. Von
den Schwierigkeiten, in die sich hier der Glaube in seinem Verhältnis
zum Wissen in der Regel verwickelt sieht, wird er befreit, wenn er
sich als unbedingtes Verantwortlichsein versteht, das nicht anders
als mit Hilfe gegenständlicher Begrifflichkeit vollzogen werden kann

- in diesem Vollzug seines Selbstverständnisses sich jedoch als
ebenso nichtobjektivierbar erweist wie die Transzendenz, mit der er
es im Innewerden seiner Unbedingtheit zu tun bekommt.

Diese Transzendenz ist - zweitens - der Gott, von dessen
zwiefacher Offenbarung in einer revelatio generalis sive naturalis und
einer revelatio specialis sive supranaturalis in der klassischen christlichen

Offenbarungslehre die Rede ist. Dem Dilemma zwischen einer
in ihrer Absolutheit unmöglichen Entgegensetzung vom Wissen oder

vom Glauben aus und einer immer relativ bleibenden Verbindung
der beiden Größen entgehen wir, indem wir das Wissen der
Offenbarung des Nichts als des im Subjekt-Objekt-Schema Nichtobjek-
tivierbaren aussetzen, um aus diesem Nichts heraus den Ruf des

persönlichen Gottes zur Verantwortung in Personsein zu vernehmen.

Auf dieser Grundlage ergibt sich - drittens - ein Verständnis der
Schrift als eines historisch zu erforschenden Glaubenszeugnisses, das
aber als solches in seiner Symbolgestalt nur vom Glauben aus zu
verstehen ist.

Auf dieser Basis gelangen wir - viertens - zu einem Verständnis
der Gottebenbildlichkeit des Menschen als der unverlierbaren
Berufung zum Personsein und des Sündenfalls als der Verkehrimg dieser

Bestimmung, die als ein unausweichliches Schicksal darin in
Erscheinung tritt, daß wir nicht anders als gegenständlich vom
Ungegenständlichen reden können und deshalb gerade im Glauben per-



F. Buri, Die Wirklichkeit des Glaubens 431

sönlich schuldig werden, womit das Abgleiten in eine mißverstandene

Tragik ausgeschlossen ist.
Fünftens : Hängt damit zusammen eine Sicht der Heilstat Gottes

in Christus, in der uns deutlich wird, daß es eine nicht erzwingbare,
in keiner Weise manipulierbare, nicht in unserer Verfügung stehende
Gnade ist, wenn uns trotz und inmitten der Sündhaftigkeit unseres
unvermeidlich gegenständlichen Redens vom Nichtobjektivierbaren
die Wirklichkeit des Glaubens zuteil wird.

Damit ist - sechstens - die Grundlage zu einer Lehre von der
Schöpfung in Christus gegeben: Schöpfung nicht eine kosmologi-
sche und kosmogonische Mythologie oder Spekulation - sondern
Schöpfung aus dem Nichts als Ausdruck für das auf keine objektive
Ursache zurückführbare, sondern sich in der Freiheit unseres
Personwerdens in Christus je ereignende Neuanfangen von Ursache-
Wirkung-Folgen in einem Sichverstehen und Verwirklichen, für das
Raum und Zeit Gnade ist und Geschichte der Bereich der creatio
continua - Bundesgeschichte.

Siebentes: Das Volk dieser Bundesgeschichte, der Leib Christi,
ist die Kirche.

Wo sich diese Gemeinschaft - mitten in ihren christlichen und
nichtchristlichen, überlieferten oder neuen Formen - ereignet, da
ist achtens : Parusie Christi, eschatologische Wirklichkeit, Krisis und
zeichenhafte Erfüllung menschlicher Kultur.

Für die Fülle der unter allen diesen Aspekten gestaltgewinnenden
Transzendenzbezüge des Glaubens aber stellt - neuntens und zum
Schluß - die Lehre von der Trinität als Symbol der Fülle Gottes die

- wenigstens im Rahmen der christlichen Vorstellungs- und
Gedankenwelt - geeignetste Aussageform dar. Für die Gemeinschaft
derjenigen, die in dieser Glaubenswelt leben, bildet die Dreieinigkeit
Gottes des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes nicht
bloß ein dogmengeschichtliches Problem, sondern den Gegenstand
ihres anbetenden Lobpreises, in dem sie sich an ihrem Ort und in
ihrer Zeit verbunden weiß mit den Gläubigen aller Zeiten - von
Ewigkeit her und in alle Ewigkeit.

Was in diesen neun Punkten angedeutet ist, darf nicht als die
anzueignende Gegenständlichkeit des christlichen Glaubens
angesprochen werden. Damit würden wir nur wieder in das Schema von
subjektiv und objektiv, von fides quae und fides qua zurückfallen,
von dessen Problematik wir ausgegangen sind. Im Rahmen des um-



432 F. Buri, Die Wirklichkeit des Glaubens

fassenderen Subjekt-Objekt-Schemas unseres denkenden Bewußtseins,

zu dem wir von jenem Ausgangspunkt aus vorgestoßen sind,
und der Dialektik von Gegenständlichkeit und Ungegenständlich-
keit der Aussagen unseres Selbstverständnisses, mit der wir es darin
zu tun bekommen, kann es sich hier nur um Hinweise handeln auf
die Art und Weise, wie nach verschiedenen Bereichen hin die
Wirklichkeit des Glaubens sich ereignen und wie von ihr die Rede sein
könnte - in der Besonderheit einer durch die christliche Überlieferung

bestimmten Geschichtlichkeit. Wie sich in derAnerkennung dieser

Geschichtlichkeit der auf der Berufung auf eine allgemeine
Grundstruktur denkenden Bewußtseins gründende Charakter einer
sogenannten natürlichen Theologie dieses Denkens sich vollendet, so läßt
sich anders als in diesem Rahmen nicht rechtmäßig von dem reden,
was in der sogenannten Offenbarungstheologie mit der Wirklichkeit
des Glaubens gemeint sein kann. Diese nur im Appell an je neu zu
vollziehendes Selbstverständnis zu bezeugende Wirklichkeit des

Glaubens ist kein Standpunkt, auf dem man stehen kann, sondern
ein Weg, auf dem Menschen unter der Leitung des Logos zu dem

wahrhaftig verpflichtenden biblischen Bekenntnis gelangen können :

«Aus seiner Fülle haben wir ahe genommen Gnade um Gnade ».

Fritz Buri, Basel


	Die Wirklichkeit des Glaubens

