
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 23 (1967)

Heft: 6

Artikel: Die Metamorphose Jesu : Mark. 9, 2f. par.

Autor: Gerber, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878636

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878636
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
Jahrgang 23 Heft 6 November-Dezember 1967

Die Metamorphose Jesu, Mark.9,2f. par.
Mark. 9, 2f. erzählt, daß Jesus mit Petrus, Jakobus und Johannes

auf einen hohen Berg geht und dort verwandelt wird, wobei seine
Kleider so weiß werden, wie sie kein Walker weiß machen kann1.
Die parallele Stelle Matth. 17, lf. unterscheidet sich von Mark. 9,

2f. in verschiedener Hinsicht. Zunächst wird gleichfalls gesagt, daß
Jesus mit Petrus, Jakobus und Johannes auf einen Berg steigt.
Dann aber heißt es, daß Jesus verwandelt wird, sein Gesicht wie die
Sonne leuchtet und seine Kleider weiß wie das Licht werden. Auch
Luk. 9, 28f. ist keine genaue Parallele. Hier heißt es zunächst, daß
Jesus seine Jünger Petrus, Jakobus und Johannes nimmt, auf einen
Berg steigt, um dort zu beten, sodann, daß Jesu Gesicht während
des Gebetes anders wird und sein Gewand weiß erstrahlt. Im
allgemeinen nimmt man an, daß der Text des Mark, ursprünglich und
der des Matth, bzw. Luk. von ihm abhängig sei2. Doch hat man
auch vermutet, daß die Fassung des Luk.3 bzw. die des Matth.4

1 B. H. Streeter, The Four Gospels (1924), S. 315f., hat vermutet, daß
ursprünglich auch das Mark.-Ev. vom Glanz des Angesichtes Jesu berichtet
habe. Vgl. E. Lohmeyer, Das Evangelium des Markus (1937), S. 175 Anm. 1.

2 J. Blinzler, Die neutestamentlichen Berichte über die Verklärung Jesu
(1937), S. 35, vertritt die Ansicht, daß Matth, seiner Vorlage Kai...
hinzufügte, den Text seiner Vorlage xà ipaxia... XeuKÔvai als zu umständlich und
bäurisch empfand und durch xà bè ipdxia... cpûiç ersetzte, weiter, daß Luk.
das Wort pexepopqpübüri tilgte, um den Anklang an die griechische Mythologie
zu vermeiden, und daß er den Walkervergleich strich und durch êSaaxpcurxuuv

ersetzte.
3 F. Spitta, Die synoptische Grundschrift (1912), S. 237ff., hat angenommen,

daß Luk. 9,29 ursprünglich sei und daß Mark. 9,2f. und Matth. 17,2 als
Weiterbildungen beurteilt werden müßten: «Denn nach Mark. — Matth,
vollzieht sich bei Jesus nicht sowohl eine Veränderung seines Gesichtes als
vielmehr seiner ganzen Gestalt.» Er hat weiter gemeint, das Leuchten des
Kleides werde in Luk. 9, 29 schlicht erzählt, in Mark. 9, 3 dagegen ins
Überirdische gehoben und in Matth. 17, 2 zu der Höhe einer Gotteserscheinung
emporgesteigert.

4 E. Dabrowski, La Transfiguration de Jésus (1939), S. 22: le texte
de S. Matthieu doit être tenu pour la plus ancienne forme du récit de la
Transfiguration.

25



386 W. Gerber, Die Metamorphose Jesu, Mark. 9, 2 f. par.

primär ist. Aber diese Überlegungen haben sich nicht durchgesetzt5.
— Umstritten ist nun die Frage nach dem religionsgeschichtlichen
Hintergrund der Erzählung von der Metamorphose Jesu.

1.

a) E. Lohmeyer hat seinerzeit auseinandergesetzt, daß die
Darstellung der Metamorphose Jesu in der griechisch/hellenistischen
Religion beheimatet sei6.

Er erinnerte an die Metamorphose der Demeter im Homerischen Demeterhymnus.

Hier wird erzählt (Horn. Dem. 233ff.), daß Demeter die Pflege des

Königsohnes Demophon übernimmt: Sie salbt ihn am Tage mit Ambrosia
und hält ihn während der Nacht ins Feuer. Als davon die Mutter Metaneira
erfährt, gibt sich Demeter zu erkennen. Dabei geschieht es, daß die Göttin
Größe und Gestalt verändert, daß Schönheit sie umweht und Licht von ihrer
Haut leuchtet7. - Weiter hat er auf die Verwandlung des Poimandres in
dem gleichnamigen Traktat des Corpus Hermeticum hingewiesen, wo der
Adept darlegt (Corp. Herrn. I, Iff.), daß er sich eines Tages mit dem Seienden
beschäftigte und meinte, eine übergroße Person riefe seinen Namen und fragte
ihn: Was willst du hören und sehen? Auf die Frage, wer sie sei, habe sich
diese Person als Poimandres zu erkennen gegeben und versprochen, alles zu
lehren, worauf sie ihr Aussehen verändert habe. — Auch die Metamorphose
des Offenbarungsträgers im Pastor Hermae hat Lohmeyer herangezogen
(Herrn. Past. Vis. V). Der Seher berichtet dort, daß ihm ein Mann begegnet
sei, der ihn nach seinem Namen gefragt habe. Er habe sich dann als der
Hirt bezeichnet und seine Gestalt verändert. - Lohmeyer hat dann gemeint8:
Solche Analogien berechtigen dazu, den Zug der Verwandlung Jesu aus
irgendwie vermittelten hellenistischen Vorstellungen zu erklären. Wir halten
dann in dieser Schilderung von einer Verwandlung Jesu das Bruchstück
eines auf Jesus übertragenen hellenistischen Mythos: Jesus ist ein vom
Himmel herabgekommenes göttliches Wesen, das auf der Erde menschliche
Gestalt angenommen und einmal vor dem kleinen Kreis der vertrauten
Jünger durch die Verwandlung in himmlische Lichtgestalt seine ursprüngliche

Herrlichkeit offenbart hat.
Schließlich hat Lohmeyer die Ausführungen des Apuleius über Initiations-

riten im Isiskult behandelt (Apul. Met. XI, 23ff.). Der Verfasser führt hier

5 Vgl. Blinzler (A. 2), S. 51 ; H. Baltensweiler, Die Verklärung Jesu (1959),
S. 29.

6 E. Lohmeyer, Die Verklärung Jesu nach dem Markusevangelium: Zs.
ntl. Wiss. 21 (1922), S. 203ff.

7 Vgl. K. Deichgräber, Eleusinische Frömmigkeit und homerische
Vorstellungswelt im Homerischen Demeterhymnus: Abh. Ak. Lit. Wiss. Mainz,
Geistes- u. Sozialwiss. Kl. 1950, 6 (1950), S. 508f.

8 Lohmeyer (A. 6), S. 205.



W. Gerber, Die Metamorphose Jesu, Mark. 9, 2f. par. 387

aus, daß der Myste durch das Reich der Proserpina, der Elemente bis zum
Reich der oberen Götter wandelt. «Er wird nacheinander durch zwölf
Gewänder geheiligt, die seine Wandlung von niederer zu höherer Gestalt
symbolisieren. Als der Morgen anbricht, wird er mit dem letzten, dem ,Himmelsgewand',

bekleidet und tritt mm, zum neuen Gott gewandelt, öffentlich vor
die anbetende Gemeinde.»9 - Lohmeyer hat daraufhingewiesen10, daß auch
in Mark. 9, 2 f. nur von einem unirdischen Glanz der Gewänder die Rede ist,
und daraus geschlossen, daß diese Art der Schilderung, die nichts als das
Gewand und die vollzogene Wandlung erwähnt, aus Vorstellungen der
hellenistischen Mysterienkulte zu verstehen sei11.

Die hier skizzierte Theorie findet auch in der neueren Exegese
noch ihre Vertreter12.

b) Lohmeyer hat sie jedoch später als ungenügend empfunden.
Er hat sie aufgegeben und behauptet, daß der Hintergrund der
Metamorphose Jesu nicht die griechisch/hellenistische Religion,
sondern die Welt des Judentums bzw. der jüdischen Apokalyptik sei13.

Er hat zunächst auf die Unterredung des Mose mit Jahve verwiesen, wo
es heißt (Ex. 34, 29) : Als Moses dann vom Berg Sinai hinabstieg..., da wußte
Moses nicht, daß die Haut seines Angesichtes infolge seiner Unterredimg mit
dem Herrn strahlend geworden war. - Sodann hat er die Endzeithoffnung
im Buche Daniel erwähnt (Dan. 12, 3): «Die Verständigen (sc. der
Auferstandenen) werden leuchten wie der Glanz der Himmelsfeste und die,
welche viele zur Gerechtigkeit geführt haben, wie die Sterne in alle Ewigkeit.»

— Weiter hat er 4. Esra genannt (4. Esr. 7, 97). Hier geht es gleichfalls
um die Seligen, von denen gesagt wird, daß ihr Antlitz wie die Sonne leuchtet
und sie dem Sternenlicht gleichen. — Schließlich hat er auf die Beschreibung
der Auferstehimg der Toten in der Syrischen Baruchapokalypse aufmerksam
gemacht (2. Bar. 50, 10): Sie verwandeln sich in alle möglichen Gestalten,

9 Ebd., S. 207f.
10 Ebd., S. 208.
11 Neben der Isisweihe hat Lohmeyer (A. 6), S. 207, einige Zauberpapyri

genannt. Auch J. Behm, Theol. Wort. 4 (1942), S. 764, zitiert mehrere Texte,
z. B. K. Preisendanz, Papyri Graecae Magicae, I, 117; IV, 215f.; V, 416ff. ;

VII, 560ff. ; VIII, 8f. ; XIII, 70ff.; 270ff.
12 F. Hahn, Christologische Hoheitstitel (1963), S. 310: Das peTapopcpoûadai

ist zweifellos als terminus technicus gebraucht. Da es sich so nur in
ausgesprochen hellenistischen Zusammenhängen findet, muß das Motiv der
Metamorphose, wie wir es aus Mysterienkulten und Zaubertexten kennen,
auch bei Mk. 9, 2 fin. im Hintergrund stehen. Ders., a.a.O. S. 338 Anm. 5:
Aber es geht hier ja gar nicht um eine Verwandlung in eine Herrlichkeits-
gestalt, vielmehr um ein Erscheinenlassen des göttlichen Wesens; das hat
seine Parallelen jedoch gerade nicht im apokalyptischen Denken, sondern
im Hellenismus, wo ja auch der Begriff der Metamorphose beheimatet ist.

13 Lohmeyer (A. 1), S. 174 Anm. 7.



388 W. Gerber, Die Metamorphose Jesu, Mark. 9, 2f. par.

wie sie wünschen, von Schönheit bis zur Pracht, vom Licht bis zum Glanz
der Herrlichkeit. - Lohmeyer hat dann aus diesen Stellen den Schluß
gezogen: Der Gedanke dieser Wandlung ist im Judentum nicht völlig unerhört

14.

Auch diese Vermutung ist in verschiedenen Veröffentlichungen
aufgegriffen worden15.

2.

Für die Beurteilung der Metamorphose ist eine nähere
Berücksichtigung des Kontextes unerläßlich. Hierbei verhält es sich so, daß
bei allen Synoptikern auf die Metamorphose ein Bericht über die
Begegnung Jesu mit Elias und Moses folgt. Mark. 9, 4 sagt, daß

14 Lohmeyer (A. 1), S. 174.
15 G. H. Boobyer, St. Mark and the Transfiguration: Journ. Theol. Stud.

41 (1940), S. 129 Anm. 3, verweist auf 1. Hen. 38, 4 weil der Herr...
sein Licht auf das Angesicht der Heiligen und auserwählten Gerechten
strahlen läßt...) ; 39, 7 (alle Gerechten und Auserwählten glänzen wie
Feuerschein) ; 50, 1 (in jenen Tagen wird eine Umwandlung für die Heiligen und
Auserwählten stattfinden; das Tageslicht wird über ihnen wohnen und
Herrlichkeit und Ehre werden sich den Heiligen zukehren); 62, 15 (die
Gerechten und Auserwählten werden sich von der Erde erheben, aufhören,
ihren Blick zu senken und werden mit dem Kleide der Herrlichkeit angetan
sein); Test. Lev. 18, Iff. (und nachdem ihre Bestrafimg vom Herrn erfolgt
ist, wird dann der Herr dem Priestertum einen neuen Priester erwecken...
und es wird sein Stern am Himmel aufgehen wie ein König, ausstrahlend
Licht und Erkenntnis, wie durch die Sonne am Tag, und er wird verherrlicht
werden auf der Erde bis zu seiner Aufnahme). Er hat dann gemeint: Both
in Judaism and in the New Testament, then, transformation into a glistening
body of boHa has outstanding reference to the events of the last days. It
was a current apocalyptic hope, which in the New Testament focuses strongly
upon the fashion of Jesus at his second coming. This weighs in favour of
Mark seeing in Christ's böHa body at the transfiguration a portrayal of Jesus
as he would come from heaven at the End. - Behm (A. 11), S. 764f., nennt
2. Bar. 51, 3. 5. 10. 12 und meint, daß die Metamorphose Jesu in den
Zusammenhang apokalyptischer Vorstellungen weist. - Auch H. Riesenfeld,
Jésus Transfiguré (1947), S. 108. 110, bespricht Ex. 34, 29; Dan. 12, 3;
4. Esr. 7, 97. Er führt außerdem aus, daß das Motiv der Herrlichkeit (Kabod)
der Messiasvorstellung eigentümlich sei, S. 108. Im übrigen steht er auf dem
Standpunkt, daß die Verklärung Jesu die partielle Abbildung einer
Messiasinthronisation sei, S. 274. - Baltensweiler (A. 5), S. 63, beruft sich gleichfalls

auf Ex. 34, 29 usw. und hält es für überflüssig, nach hellenistischen
Einflüssen zu suchen.



W. Gerber, Die Metamorphose Jesu, Mark. 9, 2f. par. 389

Jesus und seinen drei Jüngern Elias und Moses erscheinen und diese

sich mit Jesus unterhalten. In Matth. 17, 3 heißt es ähnlich, daß
Moses und Elias16 erscheinen und sich mit Jesus besprechen. In
Luk. 9, 30 ist von zwei Männern die Rede, nämlich Moses und Elias,
die in Herrlichkeit sichtbar werden und Jesus mitteilen, welches
Ende er in Jerusalem finden werde. Man wird hier wohl die alt-
testamentlich/jüdischen Vorstellungen heranziehen dürfen, wonach
Elias bzw. Moses in das Jenseits aufgenommen werden, ohne den
Tod zu finden17. Damit ergibt sich, daß beide als Gestalten der
himmlischen Welt verstanden werden. Wir können somit konstatieren,

daß auf die Metamorphose Jesu die Begegnung mit zwei
Vertretern der himmlischen Welt folgt. Damit drängt sich die Vermutung

auf, daß die Metamorphose Jesu durch die Begegnung mit der
himmlischen, höheren Welt bedingt ist bzw. die Begegnung mit der
himmlischen Welt eine Metamorphose notwendig macht18.

Beide Größen, Metamorphose und Erscheinen der himmlischen
Welt, müssen wir nun auch im Auge behalten, wenn wir uns
nunmehr der Frage nach der Herkunft des Überlieferungsstückes
zuwenden.

a) Zunächst vergleichen wir die griechisch/hellenistische
Überlieferung19: Der homerische Demeterhymnus erzählt, daß Demeter
verwandelt wird und ihr Gesicht leuchtet. Dieser Bericht findet eine
Parallele in Mark. 9,2 par., wo es heißt, daß Jesus verwandelt wird,
bzw. in Matth. 17, 2, wo gesagt wird, daß sein Gesicht wie die Sonne
erstrahlt. Der homerische Demeterhymnus schreibt nun weiter, daß
die verwandelte Göttin sich den Menschen zuwendet und zu ihnen
spricht. Nach der synoptischen Überlieferung hingegen unterhält
sich der verwandelte Jesus mit Elias und Moses, d.h. mit zwei
Vertretern der himmlischen Welt. Man wird nicht gerade sagen können,

16 Vgl. zu dieser Stellung Baltensweiler (A. 15), S. 70.
17 Zu Elias vgl. P. Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament aus

Talmud und Midrasch, 4 (1928), S. 765; zu Moses ebd., 1 (1922), S. 753.
18 Es heißt, daß Elias und Moses bzw. Moses und Elias ihnen (Mark. 9, 4;

Matth. 17, 3), d. h. Jesus und seinen Jüngern, erscheinen. Man könnte also
fragen, weshalb nicht auch die Jünger verwandelt werden. Hier ist zu beachten,

daß die eigentliche Begegnung nur zwischen Jesus und Elias und Moses
bzw. Moses und Elias stattfindet und die Jünger nur Begleitpersonen sind.
Nach Luk. 9, 32 schlafen sie sogar. Deshalb kommt eine Verwandlung nicht
in Frage.

19 S. oben, A. 6. 8-10.



390 W. Oerber, Die Metamorphose Jesu, Mark. 9, 2f. par.

daß hier eine starke Übereinstimmung vorliegt. - Im Traktat Poi-
mandres begegnet nur das Stichwort der Verwandlung. Eine nähere

Beschreibung fehlt. Auch hier wendet sich der verwandelte Poi-
mandres dem menschliehen Bereich, nämlich seinem Adepten, zu. -
Im Pastor Hermae ist gleichfalls nur von einer Verwandlung die
Rede. Auf die Mitteilung von Einzelheiten wird verzichtet. Außerdem

ist zu beachten, daß sich der Offenbarungsträger mit seinem
Schüler unterhält. - Auch Apuleius ist der Begriff der Wandlung
nicht fremd. Diese steht mit der Vergottung des Mysten im
Zusammenhang. Im Unterschied hierzu hat die Metamorphose Jesu
mit Vergottung nicht das geringste zu tun. Von einer Parallele wird
man also nicht sprechen können20. - Man wird somit konstatieren
dürfen, daß die Übereinstimmungen zwischen der Verwandlung Jesu
und den hier genannten griechisch/hellenistischen Texten nicht sehr

groß sind. Damit aber wird die Herleitung der Metamorphose aus
der griechisch/hellenistischen Religion zweifelhaft.

b) Trifft auf die von E. Lohmeyer herangezogenen alttestament-
lichIjüdischen Texte dasselbe Urteil zu?

Ex. 34, 29 fehlt zwar der Begriff der Wandlung. Aber er dürfte
mitgemeint sein, wenn es heißt, daß das Gesicht des Mose glänzend
wurde. Dieser Vorgang erinnert daran, daß das Gesicht Jesu wie die
Sonne leuchtete (Matth.) bzw. ein anderes wurde (Luk.). In Ex. 34,
29 heißt es dann weiter, daß das Gesicht des Mose infolge der
Unterredung mit Jahve erglänzte. Auch bei Jesus haben wir vermutet,
daß er infolge seiner Begegnung mit Elias und Moses, die wir als zwei
Vertreter der himmlischen Welt charakterisierten, seine Verwandlung

erfuhr. Jedoch ist die Frage, ob eine Differenz nicht darin
besteht, daß in Ex. 34, 29 von Jahve, hier aber von Elias und Moses

bzw. Moses und Elias die Rede ist. Hier wird man zu bedenken
haben, daß auch sonst bestimmte Vorstellungen nicht nur für Gott,
sondern auch für besonders ausgezeichnete Personen gelten. Im
übrigen werden wir im folgenden noch eine Stelle heranziehen, wo
eine Metamorphose im Zusammenhang mit einer Engelbegegnung
steht.

Dan. 12, 3 fehlt gleichfalls das Stichwort der Wandlung. Aber es

20 Die Zauberliteratur enthält den Verwandlungsglauben in großer Breite.
Aber hier gilt auch der Satz Behms (A. 11), S. 764: «... der Mensch kann
durch magische Verwandlung in göttliche Gestalt zu göttlicher Art und
Kraft gelangen», in vollem Umfang. Deshalb sind diese Texte auszuschließen.



W. Oerber, Die Metamorphose Jesu, Mark. 9, 2f. par. 391

dürfte auch hier im Hintergrund stehen, da es heißt, daß die
Verständigen wie der Glanz der Himmelsfeste und wie die Sterne leuchten

würden. Diese Beschreibung ist von der Metamorphose Jesu,
wie sie vom Matth, erzählt wird, nicht grundlegend verschieden.
Auf Gott seiher kommt Dan. 12, 3 nicht zu sprechen. Doch ist zu
vermuten, daß die Verständigen deshalb eine Metamorphose erfahren,

weil sie in der Nähe Gottes weilen. Damit ergibt sich die gleiche
Frage, auf die wir schon oben bei der Besprechung von Ex. 34, 29

eingegangen sind.
Auch in 4. Esr. 7, 97 suchen wir vergeblich nach dem Ausdruck

der Wandlung. Er dürfte aber gemeint sein, wenn es heißt, daß das
Antlitz der Seligen wie die Sonne leuchten wird. Dieser Passus
stimmt fast wörtlich üherein mit der Wendung des Matth., wonach
Jesu Gesicht wie die Sonne erstrahlte. In 4. Esr. 7, 98 wird dann
berichtet, daß die Seligen das Antlitz dessen schauen, dem sie im
Leben treu gedient haben. Wahrscheinlich ist die Metamorphose
durch die Schau Gottes verursacht.

In 2. Bar. 50, 10 schließlich begegnet der Begriff der Verwandlung.

Sie wird beschrieben mit den Ausdrücken Pracht, Licht, Glanz,
mit Wendungen also, die an die Metamorphose Jesu erinnern.
Dagegen fehlt ein direkter Hinweis auf Gott. Aber es ist anzunehmen,
daß die Metamorphose der Seligen durch seine Nähe oder Gegenwart

bedingt ist.
Man wird also sagen dürfen, daß die Metamorphose Jesu und die

von Lohmeyer herangezogenen jüdischen Texte einander nicht
unähnlich sind, ja daß sie Parallelen darstellen.

3.

Allerdings muß man einräumen, daß der parallele Aufbau nicht
immer mit Händen zu greifen ist und teilweise erst erschlossen werden

muß. Im folgenden soll nun auf einige Texte der jüdischen
Mystik aufmerksam gemacht werden, bei denen der parallele Aufbau

stärker in die Augen springt.
Zunächst seien die Hekhalot rabhati genannt21. Hier wird von dem

21 Der hebräische Text, wie er bei J. D. Eisenstein, Ozar Midrashim
(1928), S. 111-122, abgedruckt ist, wird hier zugrunde gelegt. - Nach G.
Scholem, Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen (1957), S. 48f.,



392 W. Gerber, Die Metamorphose Jesu, Mark. 9, 2 f. par.

Gang zur Merkaba gesprochen. Der Adept beginnt seine Wanderung,
die ihn durch die im oberen Himmel befindlichen Paläste führt. Er
trifft hier auf Torwächter, die seinem Gang zur Merkaba im Wege
stehen. Aber der Adept vermag sie in die Flucht zu schlagen. Dazu
treten Gefahren. Engel und Archonten stürmen gegen ihn an22. In
diesem Zusammenhang ist nun auch vom Gewand Gottes die Rede,
Hekhalot rabbati III, 4 :

Kein Lebewesen kann mit seinen Augen es (sc. das Gewand) ansehen,
weder die Augen von Fleisch und Blut noch die Augen seiner (sc. Gottes)
Diener. Demjenigen aber, der hinblickt oder hinschaut oder hinsieht, dem
passiert, daß wirbelnde Kreisbewegungen seine Augäpfel erfassen, und seine

Augäpfel werfen und entsenden Feuerbündel, und diese entzünden und
verbrennen ihn. Denn das Feuer, das aus dem Menschen schlägt, der es (sc. das

Gewand) ansieht, entzündet und verbrennt ihn23.

Interessant sind nun die Ausführungen von G. Scholem : Aber es

ist eben doch so etwas wie ein Beginn einer mystischen Transfiguration,

der hier bei jedem einzelnen sich wiederfindet24. Auch J. Maier
hat in einem instruktiven und anregenden Aufsatz ausgeführt: In
der ritualistischen Esoterik wird dieser Gedanke zu einer
richtiggehenden substantiellen Verwandlung des Aufsteigenden
ausgebaut25. Die Transfiguration selber erfolgt so, daß der Adept zu einer
feurigen Gestalt wird. Diese Vorstellung aber unterscheidet sich
nicht so sehr von der synoptischen Überlieferung, wie es den
Anschein haben könnte. Denn auch hier, speziell in Matth. 17, 2, spielt
das Moment des Glanzes und der Sonne eine Rolle. Beachtlich ist
weiter, daß von Gott, genauer vom Gewand Gottes, gesprochen wird
und Transfiguration und Gewand zueinander in Beziehung gesetzt
werden: Die Transfiguration tritt ein, weil sich der Adept in der
Nähe Gottes befindet. Auch diese Vorstellung erinnert an die
Metamorphose Jesu. Zu der Tatsache, daß hier von Gott, in Mark. 9, 4

dagegen von Elias und Moses die Rede ist, ist das zu Ex. 34, 29

Gesagte zu vergleichen.
sind die Hekhalot rabbati nicht vor dem 4. oder 5. Jahrhundert n. Chr.
redigiert.

22 Scholem (A. 21), S. 52ff.
23 Vgl. hierzu noch G. Scholem, Jewish Gnosticism, Merkabah Mysticism

and Talmudic Tradition (1960), S. 59f.
24 Scholem, Mystik (A. 21), S. 56.
25 J. Maier, Das Gefährdungsmotiv bei der Himmelsreise in der jüdischen

Apokalyptik und «Gnosis»: Kairos 5 (1963), S. 32.



W. Gerber, Die Metamorphose Jesu, Mark. 9, 2f. par. 393

Neben den Hekhalot rabbati ist der 3. Henoch zu erwähnen26.
Hier wird erzählt, daß Henoch zu Gott entrückt wird und daß er im
Himmel zu höchsten Würden gelangt: Er ist der Herr der Engel, er
ist über alle Schätze des Araboth gesetzt, er ist im Besitz aller
Geheimnisse der Torah, er ist himmlischer Lehrer und führt die
göttlichen Beschlüsse auf der Erde aus27. In 3. Hen. 15 heißt es nun:

Ismael sagte : Metatron, der Engel, der Fürst der Gegenwart, die Herrlichkeit

aller Himmel sagte mir: Nachdem der einzig Heilige, gesegnet sei er,
mich in seinen Dienst genommen hatte, um am Thron der Herrlichkeit und
den Rädern der Merkaba und den Notwendigkeiten der Schekhina zu dienen,
da wurde mein Fleisch zu Flammen verwandelt nen», meine Sehnen zu
flammendem Feuer, meine Knochen zu Kohlen von brennendem Wacholder,
der Glanz meiner Augenlider zu dem Glanz von Leuchten, meine Pupillen
zu Feuerbränden, das Haar meines Hauptes zu heißen Flammen, alle meine
Glieder zu Flügeln brennenden Feuers und meine ganze Erscheinung zu
glühendem Feuer.

Zweifellos liegt hier eine Metamorphose vor. Henoch wird in
Feuer verwandelt. Außerdem aber ist von Gott die Rede. Metamorphose

und Gott werden nun aber auch miteinander verbunden. Das
Weilen in der Nähe Gottes, der Dienst am Thron der Herrlichkeit
macht eine Metamorphose notwendig. Der zugrundeliegende
Gedanke ist wohl der, daß das Menschliche in der Nähe der Gottheit
keine Berechtigung hat, daß das Menschliche verschwinden muß,
wenn ein Mensch in der Gegenwart Gottes, vor Gottes Angesicht
weilt.

Neben 3. Hen. 15 ist noch Kap. 48C zu nennen, wo es heißt:
Ich verwandelte (TlDDH) sein Fleisch in Feuerströme und alle die Knochen

seines Körpers in feurige Kohlen, und ich machte die Erscheinung
seiner Augen wie Licht und das Licht seiner Augenbrauen wie unvergängliches

Feuer. Ich machte sein Gesicht glänzend wie den Glanz der Sonne
und seine Augen glänzend wie den Glanz des Thrones der Herrlichkeit28.

26 Der Text des 3. Hen. ist abgedruckt bei H. Odeberg, 3 Enoch or The
Hebrew Book of Enoch (1928). — Die Datierung ist strittig. Nach Odeberg,
S. 41, gehört die Schrift in das 3. Jahrhundert n. Chr. Diese Ansicht findet
man auch bei O. Plöger, Die Rel. in Gesch. u. Geg., 3 (1959), Sp. 225; O.

Eißfeldt, Einleitung in das Alte Testament (1956), S. 842 Anm. 3. Scholem
(A. 21), S. 49. 392 Anm. 14, datiert das 3. Hen. später als die Hekhalot
rabbati, wahrscheinlich zu Recht.

27 Vgl. H. Bietenhard, Die himmlische Welt im Urchristentum und
Spätjudentum (1951), S. 153f.

28 Hier ist noch auf eine Stelle im Alphabet des R. Akiba hinzuweisen,
wo Gott im Hinblick auf Metatrons Erhöhung sagt: «Ich verwandelte



394 W. Oerber, Die Metamorphose Jesu, Mark. 9, 2f. par.

In diesem Kapitel ist auch vom Gewand Henochs die Rede. Es
wird beschriehen als ein Gewand der Herrlichkeit, das mit Licht
geschmückt ist28. Diese Stelle unterscheidet sich von der eben
genannten nur in Äußerlichkeiten. Auch hier ist von einer Metamorphose

die Rede, auch hier steht Gott im Hintergrund, auch hier sind
beide Größen miteinander verbunden.

Zwischen 3. Hen. 15; 48 C und der Metamorphose Jesu gibt es

nahe Berührungspunkte. Hier wie dort ist von einer Verwandlung
die Rede, bei der das Moment des Glanzes eine Rolle spielt. Hier wie
dort erfolgt die Metamorphose bei einer Begegnung mit Gott bzw.
der himmlischen Welt. Sowohl in 3. Hen. 48 C als auch in Mark. 9,
3 par. ist von einem besonderen Gewand die Rede.

Schließlich ist noch der Midrasch Ketappuach becase ha-jacar
anzuführen30. Er überliefert, daß Moses der Auftrag zuteil wird, die
Juden aus Ägypten herauszuführen, und Henoch/Metatron den
Befehl erhält, Moses unter Musik und Gesang in die himmlischen
Regionen zu führen. Er soll 30000 Engel als Leibwache holen, 15000

zur Rechten, 15000 zur Linken. Auf die Frage des Mose, wer er sei,

gibt Metatron sich dann als Henoch, Sohn des Jared, zu erkennen,
dem befohlen wurde, Moses zum Thron Gottes zu geleiten. Es heißt
nun weiter:

Moses sagte: loh bin nur Fleisch und Blut und kann das Angesicht der
Engel nicht sehen. Sogleich trat er hinzu und verwandelte sein Fleisch in
Feuerfackeln, seine Augen in Merkaba-Räder, und er gab ihm Kraft, wie
die Kraft der Engel ist, und er machte seine Zunge zu einer Flamme.

Moses wird dann in den Himmel entführt, die eine Hälfte der
Engel zur Rechten, die andere Hälfte zur Linken. Er kommt in den
ersten Himmel, wo Ströme von Wasser sind, in den zweiten, wo der
Engel Nuriel ist, in den dritten, wo er einem anderen Engel begegnet,

und schließlich in einen vierten, wo ein Tempel steht, der in
allen Einzelheiten und mit großer Ausführlichkeit beschrieben
wird31.

(TODn) sein Fleisch in Feuerfackeln und alle Knochen seines Körpers zu
glühenden Kohlen... und ich ließ erglänzen sein Angesicht wie das Licht
des Glanzes der Sonne»; vgl. Maier (A. 25), S. 33 Anm. 59.

29 Vgl. noch 3. Hen. 12.
30 Der hebräische Text ist abgedruckt bei Eisenstein (A. 21), S. 262-264. -

Der Midrasch ist nicht vor 500 n. Chr. anzusetzen.
31 Vgl. zu unserer Stelle noch L. Ginzberg, The Legends of the Jews, 2

(1910), S. 306.



W. Gerber, Die Metamorphose Jesu, Mark. 9, 2f. par. 395

Die Stelle paßt sich unserem Zusammenhang lückenlos an. Hier
findet sich zunächst einmal wieder der Begriff der Verwandlung, der
auch in Mark. 9, 2 par. entgegentritt. Die Verwandlung selber wird
mit Hilfe des Feuers beschriehen. Diese Beschreibung ähnelt Mark.
9, 2 par., wo von der Sonne, dem Licht oder dem Glanz die Rede ist.
Zum anderen ist von der durch die Engel repräsentierten himmlischen

Welt die Rede, die ein Mensch wie Moses nicht sehen kann,
ohne Schaden zu nehmen. Beides aber, Metamorphose und himmlische

Welt, werden nun derart miteinander verbunden, daß die
Metamorphose als Bedingung für die Begegnung mit der himmlischen

Welt verstanden wird. Auch in Mark. 9, 4 par. haben wir
- wenn unsere Interpretation zutrifft - zwei Vertreter der
himmlischen Welt. Und auch hier haben wir vermutet, daß die Begegnung
mit der himmlischen Welt eine Metamorphose notwendig macht.

Man wird zusammenfassend sagen dürfen, daß zwischen der
Metamorphose Jesu und den von Lohmeyer genannten alttestament-
lich/jüdischen Texten bzw. den außerdem noch erwähnten
Überlieferungen ein paralleler Aufbau, ein gleiches Schema besteht. Damit

aber legt sich die Annahme nah, daß die Darstellung der
Metamorphose Jesu im jüdischen Denken beheimatet ist bzw. auf solche

Vorstellungen zurückzuführen ist, die unter anderem auch in die
Literatur der jüdischen Apokalyptik bzw. Mystik Eingang gefunden
haben.

Wolfgang Gerher, Hannover


	Die Metamorphose Jesu : Mark. 9, 2f. par.

