
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 23 (1967)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


353

Rezensionen

Bo Reicke & Leonhard Rost, Biblisch-historisches Handwörterbuch.
Landeskunde - Geschichte - Religion - Kultur - Literatur. 3. P-Z. Göttingen,
Yandenhoeck & Ruprecht, 1966. Sp. 1361-2256. DM 74.-.

Pünktlich sind die 3 Bände dieses handlichen, gefälligen Lexikons
erschienen: 1962-1964-1966. Es soll im folgenden Jahr ein Registerband
mit einer historisch-topographischen Karte Palästinas, im Maßstab 1:300000,
das Ganze abschließen. Auch in diesem 3. Band, der gegenüber den zwei
ersten (I, A-G, 616 Spalten; II, H-O, 724 Spalten) an Umfang zugenommen
hat, ist die Illustration reichhaltig und gepflegt (1 Farbtafel, 20 ganzseitige
Schwarzweißtafeln - 24 Karten und 114 Zeichnungen, jedesmal mit
eingehenden Erklärungen versehen).

Daß diese drei Bände in so rascher Abfolge herausgegeben werden konnten,

sichert ihnen, bei aller Mannigfaltigkeit der behandelten Themen und
bei aller theologischen Bewegungsfreiheit der ca. 250 Mitarbeiter, eine größere
theologische Geschlossenheit, als dies bei größeren Sammelwerken der Fall
ist, die eine längere Abfassungs- und Erscheinungszeit beanspruchen. Hier
liegt ein Nachschlagewerk vor, das in knapper Formulierung das Wesentliche

sagt und die neuesten Forschungen berücksichtigt ; die kurz gehaltenen
Bibliographien gehören ebenfalls zum Wertvollen des Werkes.

«Ausreichende und gute Informationen über alle Tatbestände der politischen

und religiösen Geschichte, über Eigennamen, Archäologie, Geographie,
die für das Verständnis der Bibel vonnöten sind», hat W. G. Kümmel in den
zwei ersten Bänden hervorgehoben; «so wird der große geschichtliche Rahmen

sichtbar, in den die biblische Aussage hineingehört», urteilt W. Grundmann.

Die gleichen Vorzüge, die bereits in den früheren Rezensionen des
Unterzeichneten gerühmt wurden1, kennzeichnen den 3. Band. Verhältnismäßig

ausführliche Beiträge sind über die einzelnen Bibelbücher, über die
Hauptgestalten in der Schrift zu lesen, aber auch z. B. über Passah, Pharisäer,

Priester, Qumran, Recht, Reich Gottes, Römerreich, Schöpfung,
Schrift, Schule, Stadt, Sünde, Symbol, Tod, Traum, Überlieferung, Welt,
Wort usw. Die Ausführungen über «Prophet» und über «Sage, Legende»
sind besonders hervorragend. Gewöhnlich wird bei wichtigen Begriffen ihre
Entwicklung im A. T., im Judentum und im N. T. verfolgt, doch wird oft
im antiken Kulturraum weiter zurück- und weiter hinausgegriffen; ja es
werden Beziehungen bis zur Gegenwart (z. B. bei «Zionismus») geknüpft.
Am gründlichsten ist der von A. Strobel verfaßte Artikel über «Zeitrechnung»
(Spalten 2211-2230), der auch sehr verdankenswert ist.

Dagegen empfindet man verschiedene Beiträge als zu kurz (so «Tausendjähriges

Reich»; «Werk» - dem gleichviel Zeilen wie der «Wespe» gewidmet
sind; «Wiederkunft Christi»...). In andern Fällen wäre, bei aller gebotenen
Kürze, noch einiges zu ergänzen: so wäre eventuell bei «Paulus» der Berührung

in seiner Jugend mit dem Hellenismus nachzugehen; unter «Rache»

1 Theol. Zeitschr. 19 (1963), S. 363; 21 (1965), S. 210.

23



354 Rezensionen

an Offb. 6, 9 zu erinnern; bei den «symbolischen Namen» wäre auch das
N. T. mit in Betrachtung zu ziehen; über «Universalismus» hätte man gern,
neben der ausführlichen religionsgeschichtlichen Einleitung, mehr aus A. T.
und N. T. erfahren; beim «Staat» wäre die Spannung in Offb. 13 und 17 zu
erwähnen.

Es war nicht zu vermeiden, daß selbst in aufeinanderfolgenden Beiträgen
(z. B. in «Thessalonich», «Thessalonicherbriefe», über die paulinische
Verfasserschaft des 2. Briefes) widersprechende Ansichten geäußert wurden.
Uber manches sind ja die Exegeten uneins, und verschiedenen Auffassungen
muß Raum gelassen werden.

Ein praktisches, ausgezeichnetes Hilfsmittel für die Erforschung der Bibel,
nicht nur für Theologen, sondern auch für Laien, steht nun zur Verfügung.
Den Herausgebern sei dafür aufrichtig gedankt. Charles Brütsch, Bern

Lothak Ruppert, Die Josephserzählung der Genesis. Ein Beitrag zur Theologie
der Pentateuchquellen. Studien zum Alten und Neuen Testament, 11.

München, Kösel Verlag, 1965. 277 S.

Eine neue Untersuchung der Josephsgeschichte war nach den Arbeiten
M. Noths, G. von Rads und J. Vergotes sehr wünschenswert. Der Verfasser
gibt uns erst (S. 15-25) eine gründliche Übersicht des heutigen Standes der
Forschung, widmet dann den I. Teil (S. 29-204) einer eingehenden
Untersuchung der einzelnen Quellen und ihrer theologischen Merkmale. Dabei
kommt er zu überraschenden Folgerungen: jede Quelle hat gewisse
theologische Nuancierungen, denen gegenüber die von G. von Rad
herausgearbeitete Verwandtschaft zur Weisheit sekundär erscheint. Im II. Teil
(S. 207-235) werden dann die aus den einzelnen Quellen theologischen
Aussagen systematisch untersucht. Zentral für «J» (S. 208ff.) ist der Begriff der
göttlichen Führung, wie sie in den Erzväter- und Auszugsgeschichten, doch
besonders in den Davidüberlieferungen hervortritt; bei dem «E» (S. 219ff.)
haben wir eine größere Beziehung auf das Volk und Abneigung gegen alles
Heidnische; ja vielleicht schimmert sogar die Hoffnung durch, die nunmehr
getrennten Reiche wieder zu vereinigen. Auch hier ist Gottes Fürsorge
überall vorhanden. Bei «P» (S. 232ff.) ist der Bericht schon ganz in die
Jakobsüberlieferung aufgenommen, und man ahnt Verbindungen zur
exilierten Gemeinde in Babylon. Ein dritter Teil endlich (S. 239-258) zeigt
das Nachwirken der Josephsgeschichte in der späteren proto- und deutero-
kanonischen Literatur des A. T.s sowie in der des N. T.s.

Die Untersuchung sollte lange noch einen unübersehbaren Ausgangspunkt
für die weitere Erforschung des Gegenstandes bilden.

J. Alberto Soggin, Rom

William McKane, Prophets and Wise Men. Studies in Biblical Theology,
44. London, SCM Press, 1965. 136 S. Sh. 13/6.

Auf einen Zusammenhang zwischen Prophetismus und Weisheit in Israel
ist in letzter Zeit oft hingewiesen worden. Der Verfasser zeigt, an Hand
prophetischer Stellen (besonders aus Jes.), daß die Propheten oft die alte



Rezensionen 355

Weisheit entweder angegriffen (S. 65ff.) oder ihren eigenen Zwecken dienstbar

gemacht (S. 79ff.) oder endlich mit einem neuen Inhalt versehen haben.
Besonders wichtig sind aber die vorbereitenden Studien (S. 15ff.) : die Wurzel
hkm (ähnlich skl) bezeichnet «competence and efficiency» (S. 16); das Wort
söfer soll nicht «Schriftgelehrter», sondern ein «höherer Beamter» sein (S. 17

ff.), wobei der Akzent nicht auf die natürlich vorausgesetzte Bedingung fällt,
daß der Betreffende des Lesens und Schreibens kundig ist (S. 23 ff.). Der
Verfasser schlägt sogar die Übersetzung «Kanzler» (« Secretary of State») vor,
wobei er nicht auf eine ägyptische Institution (wie es seit den Studien J.
Begrichs allgemein üblich ist), sondern auf den akkadischen Sapäru Bezug
nimmt, dessen Funktionen nichts mit der Korrespondenz und Kanzlei im
engeren Sinn zu tun haben. Dasselbe gilt natürlich auch für das aramäische
säferä'. Als weitere Stütze für diese These möchte ich noch den in Sefîrê

III, 4 (vgl. Kan. aram. Inschr.1, No. 224), auch in Jes. 34, 16 und einige
Male im Deut., belegten Gebrauch von sêfer im Sinn von «(Vertrags-)Ur-
kunde» anführen, der doch auch für den söfer auf den Bevollmächtigten zur
Schließung eines Vertrages als allgemein auf einen Sekretär oder Weisen
hindeutet.

Die Abhandlung ist also besonders anregend und stellt einen wichtigen
Beitrag zur Förderung der Wissenschaft dar. Bei einer Neuauflage wäre es

zu begrüßen, wenn die aus englischen Übersetzungen genommenen Zitate,
auch in der Originalfassung wiedergegeben würden: sonst wird jedes
Nachschlagen zur Geduldsprobe. J. Alberto Soggin, Rom

Bertil Gärtner, The Temple and the Community in Qumran and the New
Testament. A Comparative Study in the Temple Symbolism of the Qumran
Texts and the New Testament. Society for New Testament Studies,
Monograph Series 1. Cambridge, University Press, 1965. XII + 164 S.

s. 25/-.

Die außerordentlich wertvolle Studie von B. Gärtner, Professor für N. T.
in Princeton, untersucht das Problem der eigenartigen Übertragung von
Tempel- und Kultmotiven auf eine Personengemeinschaft, wie sie nur aus den
Qumrantexten und dem Neuen Testament bekannt ist.

Das erste Kapitel führt ein in die jüdischen Grundanschauungen über den
Jerusalemer Tempel und sein Priestertum, das zweite in das Verständnis des
Priestertums in der Qumrangemeinde. Im dritten Kapitel kommt Gärtner
dann auf sein eigentliches Thema zu sprechen, die Ersetzung des (wegen
seiner Entheiligung durch Jerusalems Priesterschaft) verworfenen Tempels
und seines Kults durch die Existenz der Gemeinde. Er findet eine gewisse
Vorstufe der Vorstellung im alttestamentlichen Begriff des «Hauses», der
zur Bezeichnung des Tempels und einer menschlichen Gemeinschaft
gebraucht wurde. Untersucht werden alle wesentlichen Aussagen der Qumran-

1 W. Donner-E. Röllig, Kanaanäische und aramäische Inschriften, 1-3
(1962-64).



356 Rezensionen

texte, die sich auf die Tempelkritik und die Substituierung beziehen, deren
wichtigste in 4Q Flor zu finden sind.

Vorsichtig wird das Problem der nur temporären oder endgültigen
Ersetzung des Tempels durch die Gemeinde und der Hoffnung auf einen neuen
Tempel oder auf die endzeitliche Rückkehr in den bestehenden Tempel
angegangen. Die Bedeutung der Zukunftshoffnungen in Qumran kommt
allerdings in Gärtners Darstellung nicht zum Tragen.

Im vierten Kapitel beginnt die Auseinandersetzung mit den neutestament-
lichen Vorstellungen einer personalen Interpretation der Tempelwirklichkeit
und ihres Opferdienstes. Die Untersuchung geht aus von dem Text, der
formal und inhaltlich den qumranischen Konzeptionen am nächsten steht,
2. Kor. 6, 14-7, 1, und führt zu 1. Kor. 3, 16f.; Eph. 2, 18-22; 1. Tim. 3, 15;
2. Tim. 2, 19f.; 1. Petr. 2, 3-6; Hebr. 12, 18-24. Die Übertragung von
Tempelmotiven auf die christliche Gemeinde bringt zum Ausdruck, daß die
eschatologische Zeit begonnen hat und Gott nun in der Mitte der Gemeinde
wohnt, nicht mehr im Tempel zu Jerusalem. Zwischen Qumran und dem
Neuen Testament aber steht der Glaube an Jesus, den gekreuzigten und
auferstandenen Sohn Gottes.

Auf der Suche nach der historischen Brücke, die von Qumran zum Neuen
Testament führt, beachtet Gärtner durchaus, daß wir einstweilen über
Vermutungen nicht hinauskommen. Er glaubt aber doch zeigen zu können, daß
nicht erst die christliche Gemeinde Qumrankonzeptionen aufnahm und
christianisierte, sondern schon der historische Jesus selbst Tempelkritik und
Ersetzungsvorstellung aus Qumran übernahm, sie jedoch auf sich selbst
bezog. Natürlich bleibt fraglich, wie weit die Jesusworte und auch Jesu
Taufgeschichte, die Gärtner heranzieht, bereits von christlichen Traditionen
geprägt sind. Die neuen Wege, die Gärtner der Deutung mancher Evangelienstoffe

weist, bedürfen weiterer, sehr sorgfältiger Untersuchung.
Das letzte Kapitel ist der Frage der Beziehungen zwischen

Tempelsymbolismus und Christologie oder Kollektiv und Individuum gewidmet,
wobei auch die Bedeutung des Tempelmotivs für die Ausgestaltung des

Leib-Begriffs der Kirche und für den palästinensischen Hintergrund beider
Konzeptionen angedeutet wird. Mathias Rissi, Richmond, Va.

Abel Isaksson, Marriage and Ministry in the New Temple. A Study with
Special Reference to Mt. 19, 3-12 and 1. Cor. 11, 3-16. Lund, C.W. K.
Gleerup, 1965. 210 S.

Der auf den ersten Blick schwer verständliche Titel dieser Abhandlung
bedarf einer Erklärung. Der Verfasser stellt am Anfang kurz fest, daß im
Laufe der Zeit die Konzeption der Heiligkeit des alten Tempels spiritualisiert
und auf andere Inhalte übertragen worden sei. So kann sich die Gemeinde
von Qumran als «neuer Tempel» in den letzten Tagen verstehen (1QS 8, 5).
Auch in der ersten Christenheit findet sich diese Anschauung (Mark. 14, 58

par.; Joh. 2, 19; Matth. 12, 1-8). Der Verfasser möchte nun die Frage
untersuchen, ob und in welcher Weise Jesus selbst von dieser Vorstellung Gebrauch
gemacht hat. Geht das entsprechende Logion auf ihn selbst zurück, oder ist es



Bezensionen 357

von der Gemeindetheologie geprägt worden? — Der Beantwortung dieser
Frage muß der erste, weitaus umfangreichste Teil der Arbeit (S. 17-154)
dienen, der eine großangelegte Exegese von Matth. 19, 3—12 beinhaltet. Der
Verfasser wählt gerade diesen im gesamten Zusammenhang scheinbar depla-
zierten Text, weil er 1. nach Ansicht des Verfassers (und anderer Forscher)
unzweifelhaft auf Jesus selbst zurückgehe imd weil er 2. ein Wort darstelle,
das durch die Theologie der ersten Gemeinde nicht beeinflußt worden sei.
Wie sich die Vorstellung des neuen Tempels im paulinischen Denken
auswirkt, soll der zweite Teil (S. 155-188), der 1. Kor. 11, 3-16 behandelt, zeigen.
Der dritte Teil (S. 189-198) über Apg. 18, 18 und 21, 23-27 ist eher als ein
Anhang zu betrachten. - Die vorliegende Untersuchung hat also durchaus
exegetischen Charakter.

Dies gilt besonders für den ausgedehnten ersten Teil über Matth. 19, 3-9.
Bei den Vorfragen, welche in eigenen Kapiteln abgehandelt werden, interessieren

vor allem die Untersuchungen über die Ehepraxis der Essener (S.
45ff.). Das Problem ist gestellt durch die Tatsache, daß Plinius und Philo
von der Ehelosigkeit der Essener berichten, während bei Josephus und in
Qumran vorausgesetzt wird, daß einzelne Mitglieder der Sekte heiraten und
Kinder haben. Man versuchte diesen Widerspruch zu lösen, indem man zwei
verschiedene Gruppen derselben Sekte postulierte. Gestützt auf die alt-
testamentlichen Vorschriften über den heiligen Krieg und eine Bestimmung
in der Kriegsrolle (1QM 7, 3-7), welche allen jungen Männern und Frauen
den Eintritt in das Kriegslager verbot, folgert der Verfasser, daß in Qumran
die Altersgruppe der Männer von 20-25 Jahren verheiratet war und in
besonderen Siedlungen wohnten. Es ist dies eine Hypothese, die in der Tat
manche Schwierigkeit erklären kann. Es wird schön gezeigt, wie die ganze
Eheauffassung Qumrans sich nicht auf moralisch-asketischen Erwägungen
aufbaut, sondern unlöslich mit der Eschatologie verbunden ist. - Was nun
die Auslegung des Matthäustextes (S. 66ff.) anbetrifft, so glaubt der
Verfasser, daß dieser gegenüber Mark. 10, 2-12 unabhängig sei. Er lehnt es ab,
die Zweiquellentheorie nur mechanisch anzuwenden, und postuliert für
Matth. 19, 3-9 noch eine andere kirchliche Überlieferung. Ebenso sieht er die
Urform der Scheidungsregel in Matth. 19, 9, allerdings mit Ausnahme der
Unzuchtsklausel. Diese deutet er gemäß Matth. 1, 19 als vorehelichen
Geschlechtsverkehr der Braut. Er glaubt, daß Matth. 19, 3-9 gute historische
Tradition enthält. Jesus würde im Streitgespräch mit den Pharisäern über
die rabbinischen Begriffe des Gebotenen und nur Erlaubten darauf hinweisen,
daß die sexuelle Besitznahme (so wird Gen. 2, 24 vom Verfasser im Anschluß
an rabbinische Aussagen interpretiert) die Unauflöslichkeit der Ehe
hervorrufe (S. 126). Der Verfasser glaubt, daß die Ehelehre Jesu sich in erster
Linie an seine Jünger richte (S. 146), diese aber in Parallele zu sehen seien
mit der alttestamentlichen Priesterschaft, für welche auch spezielle
Ehevorschriften gelten (Lev. 21, 7). Wie in Qumran handelt es sich bei der von den
Jüngern Jesu geforderten Eheauffassung nach Ansicht des Verfassers nicht
nur um ein ethisches Problem, sondern die Jünger sollen in bezug auf die
Ehe in Übereinstimmung mit den Regeln leben, die für die Priester des neuen
Tempels (Ez. 44, 22) gelten. Daraus schließt der Verfasser, daß offenbar in



358 Rezensionen

der Meinung Jesu und seiner Jünger die Zeit des neuen Tempels angebrochen
sei; Jesus ist der Messias und die Erfüllung der Verheißung des neuen Tempels

und einer neuen Verbindung mit Gott (S. 147). Insofern ist also «die
Lehre Jesu von der Unauflöslichkeit der Ehe unlöslich verbunden mit dem
Bewußtsein seiner eigenen Aufgabe und seiner Sicht der Situation, in welcher
er und seine Jünger leben» (S. 148). Auch der Eunuchenspruch Matth. 19, 12

wird als Erfüllung von Jes. 56, 4-5 und damit als Beweis für die Gegenwart
des neuen Tempels erklärt (S. 151).

Der zweite Teil behandelt 1. Kor. 11, 3-16, allerdings im Vergleich zum
vorhergehenden Abschnitt mit auffälliger Kürze (S. 155-185). Der Verfasser
ist der Ansicht, daß Paulus in diesem Text von den urchristlichen Propheten
und Prophetinnen redet, also nicht einfach von Männern und Frauen. Paulus
verlange in 1. Kor. 11, 3-4, daß sich ein christlicher Prophet, analog Ez. 44,
20, das Haupthaar kurz scheren soll, um so seine Zugehörigkeit zum neuen
Tempel auszudrücken (S. 168). Die schwierige Stelle von der «Macht auf
dem Haupt der Frau wegen der Engel» (1. Kor. 11, 10) wird in neuer Art
erklärt als ein irgendwie geartetes Abzeichen, welches die urchristlichen
Prophetinnen auf dem Kopf trugen zum Erweis ihrer von der Kirche und ihrem
Ehemann autorisierten Beamtung; die Engel werden verstanden als Mittler
der prophetischen Sprüche (S. 181).

In dritten anhangsmäßigen Teil wird zu Apg. 18, 18 und 21, 23-37 eine
Hypothese aufgestellt, welche der Erklärung der Schwierigkeiten in bezug
auf das Gelübde des Paulus dienen soll. Der Verfasser glaubt, daß Paulus
in der Vorstellung lebe, die Kirche sei der neue Tempel. Darum sei es ihm
möglich, örtlich von Jerusalem entfernt, ein Gelübde im Sinn von Num. 6

abzulegen und auch außerhalb des rechtmäßigen Tempels beenden zu wollen,
wie er es (entgegen Apg. 21, 23-27) ursprünglich geplant habe.

Wie unsere Inhaltsangabe gezeigt haben dürfte, handelt es sich bei dem
vorliegenden Werk um eine Arbeit, die gekennzeichnet ist durch eine reiche
Fülle exegetischer Details. Besonders zu begrüßen ist, daß die behandelten
Texte so vorzüglich mit den zeitgenössischen Parallelen und Gegebenheiten
konfrontiert werden. Was nun die eigentliche Hauptthese des Verfassers
anbetrifft, daß die Vorstellung vom neuen Tempel, welcher von Jesus und
seiner Jüngerschaft gebildet wird, auf Jesus selbst zurückgehe, und daß die
diesbezüglichen Worte Mark. 14, 58 resp. 2, 21 im Ansatz echt seien, so
müssen wir sagen, daß diese These wohl einleuchtend gemacht, aber nicht
schlüssig bewiesen werden kann. Was aus den Beobachtungen hervorgeht
ist höchstens, daß Matthäus und Paulus diese Ansicht vertraten. Gerade
bei der Exegese des Matthäustextes Kap. 19, 3-12 wirkt es sich verhängnisvoll

aus, daß der Parallelbericht von Markus zu wenig berücksichtigt wird.
Denn eine eingehende Exegese von Mark. 12, 1-10 würde m. E. zeigen, daß
die Frage der Priorität nicht so schnell zugunsten von Matthäus entschieden
werden kann, sondern daß mehr Gründe für Markus sprechen. Aber diese

Feststellungen sollen den Wert der Arbeit keineswegs herabmindern. Sie
stellt eine beachtliche Leistung dar, deren Ergebnisse sicher in der kommenden

Forschung nicht unberücksichtigt bleiben dürfen.
Heinrich Baltensweiler, Binningen bei Basel



Rezensionen 359

[Paul Schubert.] Studies in Luke-Acts. Essays Presented in Honor of Paul
Schubert. Ed. by Leander E. Keck & J. Louis Martyn. Nashville & New
York, Abingdon Press, 1966. 316 p. $8.50.

Two special features distinguish this collection of essays from other
Festschriften. First, it is carefully organized around a single, unifying theme;
second, all the essays appear in a common language. Both of these factors
will undoubtedly lead to its wide use among theological students in general
(at least among English-speaking ones!), in addition to specialists.

"Studies in Luke-Acts" contains nineteen essays. Three of these have
appeared elsewhere: P. Vielhauer's famous essay on the "Paulinism" of Acts
(p. 33-50 Ev. Theol. 10 [1950-51], p. 1-15), E. Schweizers on the speeches
of Acts (p. 208-216 Theol. Zeits. 13 [1957], p. 1-11), H. Conzelmann's
on the Areopagus sermon (p. 217-230 Gymnasium Helveticum 12 [1958],
p. 18-32). Schweizer and Conzelmann each contribute an additional essay
to the volume.

The subject is introduced by W. C. van Unnik, who surveys the most
significant developments in the recent rise to importance of Lucan research
and indicates a few urgent issues for future discussion (p. 15-32). That his
title was appropriately chosen - "Luke, a Storm Center in Contemporary
Scholarship" - is evident from the variety of views expressed in the following
essays. E. R. Goodenough combines the extreme view that "the author of
Acts seems to have invented a Paul who was the great Roman-Pharisee
pupil of Gamaliel, one who taught that Christianity fulfilled the scheme of
salvation in Jewish history" with an argument for a date of composition in
the 60s (p. 51-59). U. Wilckens argues persuasively that it is "the existentially
interpreted Paul, rather than the historical Paul, who differs significantly
with Luke regarding the structure of the history of salvation" (p. 60-83).
H. J. Cadbury follows up a promise of some years with an essay on "Four
Features of Lucan Style" — repetition, variation, distribution, and concentration

(p. 87-102); as usual he is concerned not to prove a point, but merely
to observe things as they are. A. F. J. Klijn concludes his contribution
on the text of Acts with the discouraging observation that "there has never
been so little agreement about the nature of the original text as at the
moment" (p. 103-110). P. S. Minear aims some telling criticisms at Conzelmann's

reconstruction of Lucan theology ; in particular, he argues that it is

only as Conzelmann arbitrarily ignores the birth narratives that he "can
appear to establish his thesis that Luke visualized the story of salvation as

emerging in three quite distinct stages: the period of Israel, the period of
Jesus' ministry, the period since the ascension" (p. 111-130). W. C. Robinson,
Jr., includes a discussion of Luke 8. 4-21, which is almost unintelligible due
to its extremely compressed style (p. 131-138). N. A. Dahl writes on "the
Story of Abraham in Luke-Acts" (p. 139-158); his observations on the way
the Old Testament material has been handled are pertinent to the debate
concerning the historical method of the author. C. F. D. Moule carefully
examines the Christology of the Lucan writings, especially the speeches of
Acts, and underlines the variety that is present here; where Luke's own



360 Rezensionen

mentality can be discerned, he argues, it is different in certain respects from
Paul's or that of the Johannine writings; however, "it is flying in the teeth
of the evidence to claim that Luke has uniformly imposed this mentality
of his ; on the contrary, the number of seemingly undesigned coincidences and
subtle nuances that have emerged suggest strongly that Luke either
dramatized, thoughtfully and with considerable versatility, in an attempt to
impersonate various outlooks, or else used sources" ; if he used sources he
no doubt adapted and arranged them, while retaining their essential character
(p. 159-185). E. Schweizer examines the Old Testament background to Acts
13. 33 (p. 186-193). G. Bornkamm compares (and contrasts!) Paul's
missionary stance in 1 Cor. 9 with the Book of Acts (p. 194-207). J. A. Fitzmyer
offers an excellent and well-balanced survey of the points of contact and
differences between Acts and the Qumran scrolls (p. 233-257). E. Haenchen
expounds his well-known views concerning the value of the Book of Acts
as a source for the history of early Christianity (p. 258-278); students of
Acts will appreciate having his ideas on the subject gathered into one essay.
John Knox considers the relationship between Acts and the Pauline letter
corpus and argues for the probability that the author knew - or at least
knew of - the letters of Paul, but "quite consciously and deliberately made
little or no use of them" because of what he regarded as a schismatic use of
them among pre-Marcionite, or Marcionite, Christians (p. 279-287). E.
Käsemann compares the thought of Ephesians and Acts (p. 288-297). H. Conzel-
mann concludes the collection of essays with an intricately woven and carefully

developed discussion of Luke's place in the development of early
Christianity (p. 298-316).

The editors and publishers are to be congratulated on bringing these
representative essays together into one volume. "Studies in Luke-Acts"
marks a significant milestone in Lucan research and is a fitting tribute to the
scholar in whose honor the essays were written.

Ward Oasque, Manchester, England

Jean Colson", Ministre de Jésus-Christ ou le sacerdoce de VEvangile. Etude
sur la condition sacerdotale des ministres chrétiens dans l'Eglise primitive.
Collection Théologie historique, 4. Paris, Beauchesne, 1966. 391 pp.
Quel est le dessein de l'auteur? Colson se demande si l'Eglise de l'âge

apostolique accorde à ses ministres un caractère sacerdotal. Cette question
l'entraîne à définir et à suivre le très intéressant mouvement de spiritualisa-
tion des valeurs cultuelles dans le judaïsme tardif (orthodoxe et sectaire)
et dans le christianisme primitif. Le résultat, qui n'est pas nouveau, mais
qui est bien établi sur une large base, est le suivant: toutes les valeurs
cultuelles (Temple, sacrifices, prêtreSj etc.) ont été spiritualisées. C'est donc
sans peur que l'apôtre Paul en Rom. 15, 16 peut comprendre spirituellement
son apostolat comme un sacerdoce.

Il est évident aussi que la nouvelle communauté chrétienne qui spiritualisa
toutes les données cultuelles de l'Ancien Testament ne refusa pas toute
forme rituelle (le baptême et la cène sont là pour le prouver). La question
essentielle est de savoir si, pour décrire ce nouveau culte et ces nouveaux



Rez ensionen 361

desservants (apôtres, prophètes, didascales, évêques et diacres), le
christianisme primitif conféra une valeur sacrificielle au premier et une valeur
sacerdotale aux seconds. L'auteur reconnaît que le Nouveau Testament ne
le fait pas. Il estime pourtant que les auteurs du Nouveau Testament n'ont
pas fermé la porte à une telle interprétation. Pour les Pères apostoliques, je
ne vois que le chapitre 14 de la Didaché qui décrit l'eucharistie comme un
sacrifice (mais Colson admet que ce chapitre est sans doute une interpolation)
et Ignace d'Antioche qui affirme que l'évêque tient la place de Dieu. Pour
l'auteur, il s'agit là d'une évolution dans le sens du Nouveau Testament,
tandis que j'y vois une première infidélité. Car, comme l'a bien remarqué
Colson, le Nouveau Testament et les Pères apostoliques refusent d'appeler
prêtres leurs autorités ecclésiastiques. Ils sont trop conscients en effet de
l'unicité sacerdotale du Christ.

Le livre se divise en deux grandes parties: la première est consacrée au
Nouveau Testament (ch. 1 sur la première épître de Pierre; ch. 2 sur le
Temple; ch. 3 sur le sacerdoce du Christ avec un excursus sur le Ps. 110;
ch. 4 sur le sacerdoce de l'Eglise; ch. 5 sur les offrandes spirituelles; ch. 6 sur
la hiérarchie sacerdotale). Dans chaque chapitre, l'auteur indique judicieusement

tous les parallèles rabbiniques et qumrâniens. La deuxième partie
examine les solutions que les Pères apostoliques donnèrent à la question que
se pose Colson (les Odes de Salomon sont inclues). Le tout s'achève par une
série d'indices.

Après lecture, ce livre me laisse une impression mitigée. Il révèle en effet
un auteur à la fois prudent et audacieux, critique et peu critique: prudent,
parce qu'il évite les pièges des solutions catholiques toutes faites, audacieux,
parce qu'il me paraît infléchir finalement les textes dans un certain sens;
critique, parce qu'il remonte toujours aux textes qu'il connaît bien, peu
critique, parce que sa méthode - surtout quand il aborde le Nouveau
Testament - ne tient pas assez compte des résultats de la Formgeschichte et
de la Redaktionsgeschichte. Il parle ainsi de la doctrine d'Etienne telle que
la dévoile le discours d'Act. 7 sans se demander si ce sont bien là les propos
d'Etienne que nous entendons. Il ignore par trop la recherche néotestamentaire

allemande. Pour en revenir à Etienne et à sa critique du Temple,
Colson ignore le livre du catholique Johannes Bihler, Die Stephanus-
geschichte im Zusammenhang der Apostelgeschichte (1963), qui conclut au
caractère rédactionnel d'Act. 7 et parvient à d'importantes conclusions sur
la critique du Temple. Ce n'est là qu'un exemple. Par ailleurs, l'auteur
aurait bien fait de vérifier et de préciser certaines références bibliographiques.

François Bovon, Genève

Saint Ëphrem, Commentaire de VEvangile concordant, Texte syriaque
(ms. Chester Beatty 709). Edité et traduit par Dom Louis Leloir, O.S.B.

Chester Beatty Monographs Dublin, Hodges Figgis & Co. Ltd.,
1963. xiv + 262 pp. £ 10.

Before this publication we had only the Armenian version of Ephrem's



362 Rezensionen

commentary1 and Syriac fragments2. The Chester Beatty ms. 709 of about
A.D. 500 now edited by Dom Leloir gives us for the first time about half
the commentary in the original Syriac. The commentary may have been
written about A.D. 350-373 and is one of the two most important surviving
witnesses to the Syriac Diatessaron, the other being the Arabic translation.
In the main the Syriac and the Armenian agree, a fact which encourages
scholars to use the Armenian with confidence where the Syriac is not extant.
It remains for the textual critics to reconcile the two where they differ.

A succinct and informative introduction describes the ms. and Dom
Leloir's method of editing the text. This is followed by the text and a very
close Latin translation, text and translation facing each other. The reproduction

of the text can be tested only from the ms. photographs of it, but the
editor's procedure suggests care and accuracy. Terse footnotes give Scripture
references and other necessary information and there is at the end an index
of Biblical passages quoted.

The Diatessaron is important as a witness to the text and interpretation
of the Gospels. Now that we have from Dom Leloir an editio princeps of the
Syriac and a reliable edition of the Armenian, their evidence can be cited
with confidence and should lead to additions to our critical apparatus.
Thus Ephrem comments on the equivalent of fdipctKe at at Jn. viii. 57.
The commentary has its place as a monument of Syriac Christianity of
the fourth century.

At i. 26 (p. 27) Ephrem quotes the apocryphal epistle, 3 Cor. 5. This
correspondence was part of the Old Syriac Bible and Ephrem comments on
it in his commentary on the Pauline Epistles which survives only in Armenian.
Thus the Chester Beatty ms. is the first witness to give us a fragment of the
Syriac of this correspondance which belongs originally to the Acta Pauli.

The edition is carefully and pleasingly produced. It does credit to all
who have had a hand in it. Perhaps sometime or other a facsimile of a page
of the manuscript may be published somewhere. We thank Dom Leloir
for his interesting and scholarly work and Sir Arthur Chester Beatty for
so liberally making it available. Oeorge D. Kilpatriclc, Oxford

Klaus Gamber, Niceta von Remesiana, Instructio ad Compétentes. Frühchristliche

Katechesen aus Dacien. 1964. viii + 182 pp. - Weitere Sermonen
ad Compétentes, 1. 1965. 136 pp. - Ordo Antiquus Gallicanus. Der
gallikanische Messritus des 6. Jahrhunderts. 1965. 63 pp. Textus
patristici et liturgici quos edidit Institutum liturgicum Ratisbonense, 1-3.
Regensburg, Verlag Friedrich Pustet, 1964-65.

About A.D. 400 Niceta, bishop of Remesiana near Nish in Yugoslavia,
wrote an Instructio ad compétentes consisting of a series of addresses in six

1 Edited and translated by Dom L. Leloir in Corpus Scriptorum Christian-
orum Orientalium, 137 (1953) and 145 (1954).

2 Collected by J. Rendel Harris, Fragments of the Commentary of Ephrem
Syrus upon the Diatessaron (1895),



Rezensionen 363

books for adult candidates for baptism. It was known to Isidore of Seville,
to Alcuin and to Arn, bishop of Salzburg (f 821), and a tenth century
catalogue of Bobbio reports a copy, but no monument containing this work
is now known. A. R. Burn, dean of Salisbury in England, published in his
book Niceta of Remesiana (1905) a first attempt to collect in one volume
works which seemed to come from Niceta.

Dr. Gamber now attempts to assemble the pieces which may belong to
the Instructio ad compétentes in volumes in the series Textus Patristici et

Liturgici. Fascicle I gives the quotations from Niceta together with items
that have commonly been assigned to him. It also includes two new texts,
Sermo II first published in 1964, and IIa published here for the first time,
but most important among the new ascriptions is the De sacramentis usually
given to Ambrose. Fascicle II contains 26 sermons, all previously published
but now likewise ascribed to Niceta. Fascicle V, Weitere Sermonen ad
compétentes, should appear next year. Dr. Gamber prepares a further volume
containing the Libellus ad virginem lapsam and a full word index to the
Instructio ad compétentes. He is prepared to argue his case on the following
grounds: general background, language, Biblical text and liturgy.

An apparently triumphant argument seemed some thirty years ago to
have established Ambrose as the author of the De sacramentis, but this
argument did not explain one feature. The De sacramentis professedly
follows Roman liturgical practice closely. This Milan has never done either
in Ambrose's day or ours. Dr. Gamber's ascription to Niceta meets this
difficulty, as Remesiana throughout this period was under the jurisdiction
of Rome.

The De sacramentis quotes from a eucharistie prayer which is verbally
very close to the Roman Canon. What is the relation of the two? In
G. G. Willis, Essays in Early Roman Liturgy, pp. 113-117, it is pointed out that
whereas the Roman Canon has many examples of the rhythmic cursus,
in the corresponding prayer in the De sacramentis the examples with one
exception do not recur. The cursus became normal from about A.D. 385.
This suggests that the prayer in the De sacramentis gives a form of the
Roman Canon from before A.D. 385 and that our text of the Canon has

among other things undergone a stylistic revision. This would meet the
circumstances of Remesiana. We could expect older forms of liturgical use
to survive in outlying areas when they had been replaced by more modern
forms at Rome itself.

In Ephemerides Liturgicae lxxix (1965), pp. 109-116, "Ist der Canon-Text
von 'De Sacramentis' in Mailand gebraucht worden?", Dr. Gamber has
carried his enquiry further. In this he shows that Ambrose and Milan have
liturgical uses in common which distinguish them from the liturgy of the
De sacramentis. It appears that in the Gallican liturgies which were followed
at Milan, stress was laid on the command at the Institution to do or observe
the liturgy whereas in Roman use it was the Institution account that was
stressed. On the other hand he finds North African parallels to the liturgy in
the De sacramentis.

This concern with the Gallican liturgies is taken further in Fascicle III.



364 Rezensionen

Here Dr. Gamber builds on his thesis that the basic document for the
Gallican liturgies was Hilary, Liber mysteriorum. He regards the Expositio
brevis antiquae liturgiae Oallicanae as being the work of S. Germanus of
Paris. He uses this and other sources to construct the Ordo Gallicanus of
the sixth century and finds late Gallican survivals in liturgical texts of the
Carolingian empire.

In his article, p. 115, Dr. Gamber proposes a law for the linguistic
amplification of liturgical formulae: a liturgical text already existing in
fixed form is rarely altered and then almost always from dogmatic considerations,

and for the rest merely undergoes amplification. There is probably a
considerable measure of truth in this. I would suggest that stylistic
considerations, such as the cursus mentioned above, are sometimes responsible
for the alteration of fixed liturgical forms.

To return to Niceta, among the other texts ascribed to the Instructio
are several which are liturgically important, for example, in its testimony
about the use of the Sanctus in the Praefatio at the end of the fourth century.
Whether we are convinced by every ascription to Niceta (and it must be
admitted that Dr. Gamber has argued very persuasively) he has done great
service in bringing these texts together and in elucidating the early history
of the Gallican and Roman rites. We wish Dr. Gamber every success in his
series of liturgical texts and congratulate him and the publishers on the
appearance of the first three volumes. For those who wish to study more
of Dr. Gamber's work Fascicle III contains a full bibliography as well
as a short curriculum vitae. George D. Kilpatrick, Oxford

Kurt Splllmann, Zwingli und die Zürcherische Politik gegenüber der Abtei
St. Gallen. Mitteilungen zur vaterländischen Geschichte, 44. St. Gallen,
Fehr'sche Buchhandlung, 1965. 122 S. Fr. 11.—.

Trotz umfangreicher Literatur über Zwingli hat man keineswegs den
Eindruck, daß die Forschungsmöglichkeiten erschöpft seien. In den vergangenen
Jahren sind mehrere neue Untersuchungen über Zwingli erschienen, welche
in bezug auf die Zwinglibiographie neue Akzente setzen oder spezielle Fragen
der Zürcher Reformation in eingehenden Untersuchungen behandeln. Dazu
gehört auch der äußerst komplizierte Fragenkomplex über Zwingiis Haltung
gegenüber der Abtei St. Gallen.

Dort war die reformiert gewordene Stadt vollständig vom Hoheitsgebiet
des St. Galler Abtes umgeben. Zudem standen beide, Stadt und Abtei, als

zugewandte Orte unter der Schirmherrschaft eidgenössischer Orte, die Abtei
unter Zürich, Luzern, Schwyz und Glarus, die Stadt unter Zürich, Bern,
Luzern, Schwyz, Zug und Glarus. Zur Zeit der Reformation trat die
reformierte Stadt St. Gallen unter Führung Vadians ins «Christliche Burgrecht»
mit Zürich. Äußerst schwer ist die Frage zu beantworten, zu welchem
Zeitpunkt und unter welchen Umständen die Aufhebung des Klosters und die
Liquidierung der äbtischen Herrschaft ins Auge gefaßt worden ist. Der
Verfasser vertritt die Ansicht und versucht dieselbe durch eine sorgfältige
Dokumentation zu erhärten, daß Zwingli nicht der eigentliche Lenker der



Rezensionen 365

Zürcher Einmischungspolitik in St. Gallen gewesen sei, daß er die Politiker
wohl beeinflußt habe, dieselben jedoch selbständig gehandelt hätten.

Die Beurteilung der Vorgehen beider Parteien wird auch nach dieser
Darstellung weiterhin umstritten bleiben. Das zweifellos gewalttätige Vorgehen
Zürichs und der Stadt St. Gallen erklärte sich z. T. auch als Notwehrmaßnahme

gegenüber der Gefahr von außen, da der Abt ein großes Gebiet der
Nordostschweiz und damit zum Teil die Übergänge über den Rhein und den
Bodensee in seiner Hand hatte. Festzustellen ist auch hier, daß die faktische
Macht «Recht setzte»: Nach dem erfolgreichen Ersten Kappeler Krieg
erreichten Zürich und St. Gallen weitgehend ihr politisches und konfessionelles
Ziel, während die Zustände nach dem unglücklichen Zweiten Kappeler Krieg
sich wieder völlig zugunsten der Abtei änderten.

Für die Beurteilung der Bedeutimg Vadians ist eine besondere Begebenheit

hervorzuheben: Während er den Bildersturm im St. Galler Münster
zuließ, verwehrte er kurz darauf dem Volke die Mitwirkung bei der
Besetzung des Klosters und der Nebengebäude. Dadurch konnten im Kloster
Ausschreitungen der unberechenbaren Volksmassen verhindert werden. Und
wer weiß, ob nicht dadurch die weltberühmten Schriften der alten
Klosterbibliothek vor Schaden oder völligem Untergang gerettet worden sind.

Conradin Bonorand, Luven, Kt. Graubünden

Mechtild Köhn, Martin Bucers Entwurf einer Reformation des Erzstiftes
Köln. Untersuchungen zur Kirchengeschichte, hrsg. von Robert Stup-
perich, 2. Witten, Luther-Verlag, 1966. 200 S.

Es ist von Anfang an ein ernstes Anliegen des Straßburger Reformators
Martin Bucer gewesen, die Reformation der Kirche mit Hilfe der jeweiligen
katholischen Bischöfe durchzuführen, bzw. die katholischen Bischöfe für die
Reformation zu gewinnen. Das Anliegen der erasmischen Reformtheologie,
die Kirche von innen her zu erneuern und die verfaßte Gestalt der kirchlichen
Ämter, Hierarchie und Organisation zu belassen, spielt dabei für den «Eras-
mianer » Martin Bucer eine wesentliche Rolle. Bereits in Straßburg hat Bucer
den Bischof für die Reformation zu gewinnen versucht, wenn er auch mit
diesen Plänen gescheitert ist, obgleich er an großartige Reformversuche, die
run die Wende des 16. Jahrhunderts in Straßbürg Geiler von Kaysersberg
und Jakob Wimpfeling zuvor unternahmen, anknüpfen konnte1.

Als sich für Bucer in den Jahren 1541 bis 1543 die Möglichkeit bot, in
Zusammenarbeit mit dem der Reformation zugetanen Kölner Erzbischof imd
Kurfürsten Hermann von Wied das Kölner Erzbistum der Reformation
zuzuführen, hat sich Bucer in rastloser Tätigkeit auf praktischem und literarischem

Gebiet - unterstützt von Philipp Melanchthon und Kaspar Hedio -
zur Verfügung gestellt.

Die Verfasserin geht in der vorliegenden Dissertation aus der Schule
Robert Stupperichs diesem Wirken Martin Bucers in Kurköln erstmals ein-

1 Vgl. auch K. Hahn, Die katholische Kirche in Straßburg unter Bischof
Erasmus von Limburg, 1541-1568 (1941).



366 Rezensionen

gehend nach. - Ausführlich analysiert und schildert sie den historischen
Hintergrund in einem ersten Teil (S. 11-66), wobei einerseits das Leben und die
voraufgegangenen Reformversuche Hermanns von Wied ausführlich
dargestellt werden (S. 11-39), andererseits die historischen Einzelheiten der
Tätigkeit Bucers in Köln (S. 39-66). - Der zweite Hauptteil der
Untersuchung ist der theologischen Analyse der Reformschrift gewidmet, die
maßgeblich Bucer damals für die Reformation in Köln verfaßt hat - dem
«Einfaltigen Bedencken», das im Jahre 1543 bei Laurentius von der Mülen zu
Bonn auch im Druck erschien (S. 67-183). Die Fragen der anteilmäßigen
Verfasserschaft Bucers und Melanchthons an dieser Reformationsschrift, die
theologischen Lehraussagen zur Auffassung von Schrift, Dogma,
Rechtfertigung und Ekklesiologie (S. 73ff.), außerdem die Darlegungen zur
Neugestaltung des Gottesdienstes und der Liturgie (S. 114ff.), nicht zuletzt die
Reformvorschläge zur Reform des äußeren Kirchenwesens (S. 156ff.) werden
hier eindringlich abgehandelt.

An mehr als einer Stelle läßt sich dabei das Nachwirken der erasmischen
Reformtheologie bei Bucer feststellen. Was Bucer von sich selbst gesagt hat,
daß er «Erasmianer und Martinianer» gewesen sei, das wird auch an den
Ideen seiner «Kölner Reformation» deutlich, die die Reformation als Reform
der Kirche entwickeln. Die Verfasserin hat mit ihrer vorliegenden Dissertation

zur Durchdringung von Humanismus und Reformation im Lebenswerk
Bucers einen wertvollen Beitrag geleistet, der in der sachlichen Auswertung
der Quellen und in der gründlichen Verarbeitung der Literatur eine beachtliche

historische Bereicherung der aufblühenden Bucer-Forschung darstellt.
Ernst-Wilhelm Kohls, Erlangen

C. A. Patbides, Milton and the Christian Tradition. Oxford, The Clarendon
Press, 1966. XVI+ 302 p. Sh. 42/-.

When one looks through D. H. Stevens' "Reference Guide to Milton
from 1800 to 1930" with its nearly three thousand references, as well as
H. F. Fletcher's addendum to the same, the question inevitably arises if
any further contribution can be made to the study of Milton. In view of
this Dr. C. A. Patrides' latest book, "Milton and the Christian Tradition",
is at one and the same time a testimony to the towering significance of
Milton's writings and a commendation to the author.

Dr. Patrides' objective is to present a study of "Milton's conception and
presentation of the principle themes of the Christian faith" as compared
with historical Christianity. Doing this he has not only brought Milton out
of the confines of the narrowness of Puritan thought, but also rightfully
related him to the theological thinking of his contemporaries and made him
the last great Protestant protagonist.

The book is divided into nine chapters. Beginning with the doctrines of
the Godhead, the Creation, the Fall and closing with a discussion of the
Eschata of History, some of the basic doctrines of the Christian faith are
studied. Milton's beliefs are brought into full relief and misconceived
impressions of him are corrected. For example, Milton's concept of the Trinity



Rezensionen 367

has appeared to be Arian, but it is shown to be otherwise. Chapter VIII
deals with the Christian view of history and is a comprehensive account of
the writer's book on the same topic.

The extensive research, of which this book is a fruitage, is reflected in the
many footnotes with biographical references. These are a real gold mine for
any scholar. While the Index Nominum and the Index Rerum are helpful,
a topical bibliography would greatly have enhanced its usefulness for
research students.

The book is of equal value to the theologian, the historian and the student
of English literature. The ease whereby the writer expresses himself and

conveys, what otherwise could be "heavy" material, makes the book not
only highly informative but also pleasant reading.

Viggo Norskov Olsen, Basel

Philippe Selliek, Pascal et la liturgie. (Bibliothèque de philosophie
contemporaine.) Paris, Presses Universitaires de France, 1966. VIII + 144 p.
Fr. 12.-.

Über Pascal und seine Umwelt ist in den letzten Jahren eine ansehnliche
Reihe wertvoller Arbeiten erschienen. Zu erwähnen wäre vor allem Jean
Lhermet, der in einem Buch über «Pascal et la Bible» umfassend dargelegt
hat, wie grundlegend wichtig für das Denken Pascals der Umgang mit den
biblischen Texten war. Sellier unternimmt nun den Versuch, dieses Problem
von der Liturgie her differenzierter anzugehen, und der Versuch hat sich
gelohnt.

Es zeigt sich, wie sehr Pascal in seiner Auswahl und Gruppierung von
Bibelstellen von deren Aufscheinen in Officium und Breviarium abhängig
ist ; auch seine Art der Verwertung biblischen Gutes ist von dorther bestimmt.
Das bei Pascal nicht zu übersehende «Christuszeugnis im Alten Testament»
läßt sich in seinem inneren Aufbau unmittelbar aus der Liturgie entnehmen.
Auch die allegorisierende Deutung neutestamentlicher Perikopen stammt
keineswegs nur aus den Schriften der Kirchenväter, sondern läßt sich in eben
dieser Gestalt in den liturgischen Texten nachweisen. Der Verfasser geht
diesen Zusammenhängen mit großer Vorsicht nach und es gelingt ihm, in
eindrucksvoller Weise darzutun, wie sehr Pascal seine Bibel von der Liturgie
her gelesen hat. Man denkt unwillkürlich an Paul Claudel.

Neben solchen Zeugnissen innigster Vertrautheit mit den biblischen
Lektionen von Officium und Brevier tauchen weitere Gedankenzusammenhänge

auf, die für Pascals Denken wichtig wurden und unmittelbar
liturgische Formeln wiedergeben oder doch von solchen inspiriert sind. Diese
Tatbestände, die in Pascals intensivem Miterleben der Liturgie von Port
Royal gründen, lassen erkennen, daß ein zuverlässiges Verständnis seines
Denkens nur dann denkbar ist, wenn wo immer möglich dessen liturgischer
Context berücksichtigt wird. Vor allem seit seiner zweiten Bekehrung muß
Pascals Dasein durchaus als ein Leben aus dem Gebet der Kirche heraus
verstanden werden. Doch darf dabei nicht übersehen werden, daß Pascals

Frömmigkeit nicht einfach den ganzen Reichtum des Pariser Breviers - des

Buches, das am häufigsten in seinen Händen zu finden war - übernimmt,



368 Rezensionen

sondern es wird eine für Pascal eigenartige Auswahl getroffen. Seine
Verwurzelung in der für Port Royal besonders ausgeprägten Art der Frömmigkeit

läßt ihn Passion, Ostern und das Geheimnis der Eucharistie ganz groß
betonen und alles einmünden in seine alles andere überragende Christusliebe,
die ihn dazu führt, andere wichtige Aspekte der kirchlichen Lehre zu
übergehen. Immer und überall will er nur Christus sehen: er zitiert z. B. nur
Hymnen zu Ehren des Herrn, und in seinen Gebeten wendet er sich
ausschließlich an Christus. Durch das sorgfältige Herausarbeiten dieser alles
überstrahlenden Christusfrömmigkeit in ihrer eindrücklichen Einseitigkeit
öffnen sich für den Verfasser neue Einblicke in Pascals Denken. Dabei läßt
sich erkennen, wie sehr bei Pascal Denken und Erleben eine echte Einheit
bilden. Zwischen seinem Beten und seinem Denken gibt es nirgends eine
trennende Wand. Immer wieder finden sich in den Formulierungen der
täglichen Liturgie Ausgangspunkte gedanklicher Zusammenhänge. Auch die
Betonung des «Deus absconditus» hat in ihrer besondern Art ihren Ursprung
in den Besonderheiten des liturgischen Lebens von Port Royal, vor allem
wohl in der dort intensiv erlebten eucharistischen Liturgie. Womit Pascals
Werk zugleich Einblick verleiht in die geistige Umwelt von Port Royal und
in eine wichtige Epoche französischer Frömmigkeit.

Darüber hinaus gestattet die liturgische Bezogenheit des gesamten Schrifttum

Pascals in manchen Fällen eine genauere Datierung von Briefen,
Fragmenten der Pensées usw. Hierbei geht der Verfasser mit Umsicht zu Werke
und begnügt sich mit wenigen, doch gesicherten Ergebnissen, denen der
Leser gerne zustimmen wird. Als Musterbeispiele sorgfältiger historischer
Arbeit sind zu nennen die Datierungen der Briefe an die Roannez und der
«Prière pour le bon usage des maladies».

Mit dieser engen Bindung an den Reichtum der Liturgie steht Pascal
nicht allein in seiner Zeit. Auch Racine, Bossuet, Fénelon leben aus ihrem
Brevier. So lag es nahe, diesen Zusammenhängen bei Pascal nachzugehen.
Die Ergebnisse dieser Untersuchung dürften das Verständnis für den großen
Denker vertiefen und seine Persönlichkeit in neuem Lichte erscheinen lassen.

Julius Schweizer, Interlaken

Valdo Vinay, Luigi Desanctis e il movimento evangelico fra gli italiani
durante il risorgimento. (Collana délia Facoltà valdese di teologia, Roma.)
Torino, Editrice Claudiana, 1965. 369 p.

Desanctis n'est ni un grand théologien, ni un illustre homme d'église.
Curé à Rome, déjà chargé d'honneurs et de responsabilités, il renonce à un
brillant avenir, rompt avec son église, fuit à Malte, sera évangéliste et pu-
bliciste, pasteur de la Chiesa valdese, enfin professeur en théologie à Florence,
où il meurt en 1869.

Sa conversion est de type farellien: La Bible est parole authentique de

Dieu, l'enseignement de l'église catholique ajoute à la Bible et la contredit;
l'église catholique n'est donc pas la vraie église. Le devoir du chrétien est
de rompre avec cette fausse église pour vivre selon l'Evangile et le faire
connaître.



Rezensionen 369

M. Vinay n'aurait sans doute pas consacré un ouvrage aussi considérable
à ce très digne ministre s'il n'avait eu le dessein de dépeindre, à travers lui,
la grande espérance d'évangéliser l'Italie qui exalta les protestants aux
temps du Risorgimento, et aussi d'expliquer la multiplicité des dénominations

du protestantisme en Italie.
D'une part, une église vaudoise glorieuse de son passé, trop attachée à

sa discipline, rendue prudente par tant de martyres ; de l'autre des évangélistes
que leur foi a contraints à l'exil, sans attaches profondes avec le pays sarde
qui les accueille, dédaigneux des liturgies, des autorités ecclésiastiques, des
confessions de foi, trop ouverts à la propagande anarchiste des frères de
Plymouth. Ces psychologies différentes suffisent, hélas! à dresser les uns
contre les autres des protestants minoritaires qui, pourtant, professent la
même foi. Desanctis incline d'un côté puis de l'autre, finira par préférer
l'ordre vaudois à l'anarchie, sans montrer cette fermeté d'âme qui aurait
pu faire de lui un chef. Jean-Daniel Burger, Neuchâtel

Christoph Seiler, Die theologische Entwicklung Martin Kühlers his 1869.

Beiträge zur Förderung christlicher Theologie, begründet von Adolf
Schlatter, herausgegeben von Paul Althaus, Hermann Dörries und
Joachim Jeremias, 51. Gütersloh, Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn,
1966. 162 S. DM 22.-.
Die Geschichte, wie ein junger Theologe den Weg zu sich selbst findet.

Das ist schon, abgesehen von seiner theologiegeschichtlichen Bedeutung,
spannend, besonders wenn es so gut, knapp und klar dargestellt ist, wie es im
vorliegenden Buch, einer Dissertation aus Münster, der Fall ist.

Martin Kahler, der ostpreußische Pfarrerssohn, studierte zuerst
Jurisprudenz. Doch nach zwei Semestern, er weiß selbst nicht recht warum, eine
schwere Erkrankung ist dabei im Spiel, sattelte er um auf die Theologie,
wodurch man beinahe an die Biographie Martin Luthers gemahnt wird. Der
junge literaturbegeisterte Student, der selbst poetische Briefe schrieb, wurde
nur allmählich, aber doch immer intensiver von der theologischen
Fragestellung gefesselt. Er nimmt alle Aporien seiner Zeit in sich auf, studiert bei
Rothe, fühlt sich vorübergehend von Schleiermacher angezogen, wird
Schüler von Julius Müller (dem Verfasser von «Die christliche Lehre von der
Sünde») und Tholuck. Es befriedigt ihn weder eine spekulative Theologie im
Sinne Hegels und seiner Schüler zu treiben, noch alles auf die persönliche
Glaubenserfahrung zu stellen. Endlich entdeckt er, daß die Heilige Schrift
der einzige sachgemäße Erkenntnisgegenstand für die Theologie ist. Er wird
im zehnten Semester Schüler in Tübingen bei Beck. « Ich danke, daß mir die
Einfachheit des Evangeliums als fester Ankerplatz aufgegangen ist, und
hoffe zu Gott, von hier aus allmählich in Ordnung zu kommen... Meine
Wahl kann nur sein, aus der Schrift mir die innere Kraft zu gewinnen, um
eine feste eigene Überzeugung mir zu erarbeiten», wie er dem Vater schon
vorher schreibt (S. 58).

Trotzdem wäre es falsch, in Kahler einfach einen Biblizisten zu sehen.
Gerade sein Umgang mit Beck lehrt ihn, die Entwicklung der historischen
Kritik als eine «göttliche Fügung für die Kirche» zu schätzen. «Das gute

24



370 Rezensionen

Erbe des Rationalismus, welches wir angetreten haben, fordert offenbar hier
(gemeint ist bei der Lehre von der göttlichen Inspiration der Heiligen Schrift)
wie an anderen Punkten der Theologie, daß man es erreiche, die
natürlichhistorische Erfassung des Gegenstandes mit dem Glauben an seine geistliche
Außerordentlichkeit zu verbinden; — nicht nur aneinander und nebeneinander

zu binden, sondern jene als Werkzeug der Herstellung dieses darzutun»
(S. 68-69). Kahler hat hier ein Problem gestellt, mit dem die theologische
Hermeneutik noch jetzt ringt.

Auch in anderer Hinsicht ist Kahler in Widerspruch gegen seinen
Tübinger Lehrer geraten. Die Rechtfertigungslehre Becks, in der der Glaube
als Vorbedingung für die «real-dynamische» Gerechtmachung des Menschen
gedacht ist («Dem Menschen wird sein gläubiges Verhalten als Gerechtigkeit
angerechnet», S. 91), erscheint ihm weder übereinstimmend mit Paulus noch
mit Luther. Weitgehend selbständig, wenn auch unter dem Einfluß Julius
Müllers, der alles in allem überhaupt der wichtigste Lehrer Kühlers gewesen
ist, und in stetiger treuer Weggenossenschaft mit Hermann Cremer erringt
er eine in seiner Zeit einsam dastehende Position, der leider lange die gleichzeitig

entwickelte Konzeption Albrecht Ritschis von «Rechtfertigimg und
Versöhnung» im Weg stand. «Ob die Herren das einmal versucht haben,
versucht, sich aus ihrer Sünde herauszuglauben » (S. 157, Zitat aus einem
Brief Cremers an Kahler). Auf alle Fälle sind beide darin einig, daß ihre
Lebensaufgabe vor allem darin besteht, das Evangelium zu «überwintern», bis
wieder einmal eine günstigere Zeit kommt. « Sind wir beiden doch die
einzigen unter den gegenwärtigen Dogmatikern, die die genuine lutherische
Rechtfertigungslehre vertreten und unserer Jugend dazu verhelfen können,
sich selbst über den Punkt klar zu werden, der der Quellpunkt aller wahren
Theologie ist» (S. 158, Cremer an Kähler). Man staunt über den Mut dieser
Männer zur Einsamkeit. Sie konnten ja nicht wissen, daß ihre Position durch
die Vermittlung der «dialektischen» Theologen dann doch noch eine
weltweite Ausstrahlung erlangt hat. (Es läßt sich leicht nachweisen, daß der
Einfluß Martin Kühlers z. B. auf Karl Barth und Emil Brunner sehr groß
war.)

Das vorzügliche Buch Christoph Seilers zwingt uns dazu, manche
theologische Erscheinungen im vergangenen Jahrhundert differenzierter zu sehen.
Es ist eine außergewöhnlich gut geratene Dissertation. Etwas muß man
allerdings gleichfalls sagen : Der Verfasser hatte auch ein außerordentliches Glück,
daß ein großer Teil des Nachlasses Martin Kählers - sehr viele wertvolle
Briefe - zum ersten Mal in seine Hand kam. Es wäre übrigens zu wünschen,
daß dieser Briefwechsel bei Gelegenheit vollständig ediert wird.

Frank Jehle, Grub, Kanton Appenzell A.-Rh.

Christine Ragaz u. a. (Hrsg.), Leonhard Ragaz in seinen Briefen. 1. 1887-
1914. Herausgegeben von Christine Ragaz, Markus Mattmüller und Artur
Rieh unter Mitwirkimg von Hans Ulrich Jäger. Zürich, EVZ-Verlag, 1966.

XLIV + 347 S. Fr. 29.50.

Lange Zeit war man für das Leben von Leonhard Ragaz auf seine
Autobiographie «Mein Weg» angewiesen. Diesen Lebensrückblick hatte er aber



Rezensionen 371

in großer Eile geschrieben, und manches wird darin in einem düsteren Lichte
geschildert. Der im Jahre 1957 erschienene erste Band der Ragazbiographie
von Markus Mattmüller hat an der Selbstdarstellung viele nötige Korrekturen

vorgenommen. Eine wichtige Ergänzung dazu stellt nun die Herausgabe

des ersten Briefbandes dar, der die Jahre 1887 bis 1914 umfaßt und es
dem Leser erlaubt, das Werden und Wachsen der theologischen
Überzeugung von Leonhard Ragaz zu verfolgen und die innere und äußere
Entwicklung der religiös-sozialen Bewegung in der Schweiz zu studieren.

Die Briefe sind sorgfältig ausgewählt, um alle wichtigen Aspekte im
Denken von Leonhard Ragaz zu dokumentieren. Damit ein möglichst
kontinuierlich geschlossenes Bild entsteht, sind sie chronologisch und nicht nach
den Adressaten geordnet. Ein Register der Briefempfänger, ein umfangreiches

Personen- und Sachregister und ein Anmerkungsapparat mit
hilfreichen, sachlichen, biographischen und historischen Informationen
erleichtert den Gebrauch des Buches.

Besonders wertvoll ist die theologische Einführung von Professor Arthur
Rieh, die nicht nur mit großer Sachkenntnis, sondern auch aus einer lebendigen

Anteilnahme heraus geschrieben worden ist. Es heißt darin mit Recht :

«Trotz der vielen Fragwürdigkeiten im einzelnen, die seiner Theologie und
Praxis sicherlich anhaften, gehört er durch die Grundstruktur seines
Hoffnungsdenkens zu jenen Pionieren, die uns von neuem erschlossen haben, was
Hoffnung heißt als weltliche Verantwortung in einer revolutionär sich
wandelnden Welt, und er hat manches von dem vorweggenommen, was in der
neuesten Hoffnungstheologie als ,novissima' erscheint. Von da aus gesehen
sind diese Briefe, in denen sich das zum erstenmal ankündigt, nicht nur ein
interessantes biographisches, historisches und theologisches Dokument,
sondern darüber hinaus ein geistiges Vermächtnis von hohem Rang» (S. XLIV).

Paul Handschin, Birsfelden bei Basel

Hanspeter Mattmült.er, Carl Hilty 1833-1909. Basler Beiträge zur
Geschichtswissenschaft, 100. Basel, Helbing & Lichtenhahn, 1966. 312 S.

Fr. 25.-.

Mattmüller möchte dartun, daß Hilty mehr war als der « Aphoristiker
der Kalenderzettel», als der er heute vielfach erscheint. Im Gegensatz zu
den thematisch nicht umfassend angelegten Arbeiten von Hans Rudolf
Hilty und Jakob Steiger unternimmt der Verfasser den Versuch, Person und
Werk Hiltys in einer Gesamtschau zu deuten. Dies geschieht in Form einer
vorbildlichen quellenmäßigen Erschließung und Verwertung der gesamten
literarischen Hinterlassensehaft Hiltys, vor allem auch der handschriftlichen
Dokumente. Ein erster Teil bringt eine bis ins kleinste zuverlässig erarbeitete
Biographie Hiltys, deren drei Kapitel: «Jugend und Studienzeit (1833—

1854)», «Advokat. Chur (1855-1873)» und «Professur. Bern (1874-1909)»
behandeln. Der zweite Teil widmet sich «Hiltys Gedankenwelt» und schildert
in sieben Kapiteln die Grundstrukturen seines Denkens. Dabei wird einerseits

deutlich, wie stark Hiltys Weltanschauung zeitgebunden ist und wie
doch gerade in dieser Zeitgebundenheit sich auch sein Eigenes konkretisiert.

Den Theologen interessiert am meisten das letzte Kapitel des 2. Teils,



372 Rezensionen

das unter der Überschrift «VII. Glaube und Kirche» (S. 273-293) Hiltys
theologisch-kirchliche Überzeugungen zusammenfaßt. Seine Erfahrungstheologie

wird von der Erweckungsbewegung des 19. Jahrhunderts
hergeleitet. Hilty ist nach Mattmüller «als später Nachfahre der Erweckungs-
theologie charakterisiert» (S. 274). Trotz seiner Neigung zum Mystizismus
erweist sich Hiltys GlaubensVerständnis als durchaus aktivistisch, so daß
es bei ihm zu einer (freilich der mystischen stark verwandten) Ablehnung des

Dogmas und des Lehrhaften kommt. Auffällig erscheint die fast seherisch
scharfe Würdigung Blumhardts durch den Zeitgenossen Hilty. Im Blick
auf das Verhältnis von Staat und Kirche hat Hilty manche Wandlungen
durchgemacht, die ihn von optimistisch-schwärmerischen Positionen zu
nüchternen Einsichten und Abwägungen führten. Auch seine Einstellung
zur Landeskirche ist nach und nach realistischer und positiver geworden,
ebenso wie seine Beurteilung des römischen Katholizimus.

Man legt das Buch mit dem Gefühl aus der Hand, sehr sachlich und gut
informiert worden zu sein. Daß es von einem Historiker verfaßt wurde,
macht die Tatsache verständlich, daß dem eigentlich Theologischen in
Hiltys Lebenswerk nur ein relativ geringer Raum gewidmet ist. Aber gerade
in diesem Umstand könnte ein Anreiz für die Theologie liegen, sich dieser
seltsam einflußreichen Gestalt des 19. Jahrhunderts einmal von ihrer Seite
her in eindringlicher Form anzunehmen. Ootthold Müller, Basel

Nathan Söderblom, Der lebendige Gott im Zeugnis der Religionsgeschichte.
Mit einer biographischen Einleitung herausgegeben von Friedrich Heiler.
(Nachgelassene Gifford-Vorlesungen.) München & Basel, Ernst
Reinhardt Verlag, 1966. LII + 388 S. Fr. 26.50.

Das vorliegende Buch enthält das geistige Vermächtnis des großen
ökumenischen Theologen, der seiner theologischen Forschungsrichtung nach ja
vor allem Religionshistoriker war. In der berühmten Reihe der Gifford
Lectureship in Natural Theology durfte Söderblom 1931 seine Vorlesungen
halten. In den Jahren 1932 und 1933 erschien eine schwedische und eine
englische Ausgabe, die nunmehr mit Hilfe von Chr. M. Schröder und R.
Hafner ins Deutsche übersetzt und anhand des Manuskripts verbessert wurde.
So kam dieses Buch gerade recht als Erinnerungsgabe zum 100. Geburtstage
Söderbloms. Der Herausgeber Heiler schickt dem eigentlichen Text Söder-
bloms eine ausführliche und sorgfältig dokumentierte Darstellung von
Söderbloms Leben und Wirken voraus. Hier wird schon die Position deutlich,

deren Konsequenzen dann im folgenden ausgeführt werden.
Söderblom hat nicht etwa ein apologetisches Verhältnis zu den Religionen,

indem er sie als Irrtum und Täuschung ablehnt, sondern er sieht in ihnen
Vorstufen der Offenbarung des lebendigen Gottes im Sinne seines Wortes
auf seinem Sterbebett: Gott lebt - ich kann es beweisen aus der Religions-
geschichte. Überall findet er ein lebendiges Suchen nach dem lebendigen Gott,
ja sogar ein Finden Gottes auf Grund der göttlichen Selbsterschließung.
Dazu gehört nicht unbedingt die Vorstellung eines persönlichen Gottes,
vielmehr liegt ihm das Wesen der Religion im Glauben an das Heilige. Dieser



Rezensionen 373

Glaube findet sich schon in den Primitivreligionen, dann aber auch dort, wo
Religion als Methode verstanden wird, im indischen Yoga, in Jainismus,
Hïnayâna und Bhakti, schließlich aber auch dort, wo wir Religionen mit
einer Heilstatsache vor uns haben, im Mahäyäna. Die ethische Dimension
ist endgültig erreicht in der Religion Zarathustras und bei Sokrates, dem
Söderblom ein eigenes Kapitel widmet («Religion des guten Gewissens»).
Einen deutlichen Einschnitt sieht Söderblom dort, wo Religion als
Offenbarung in der Geschichte verstanden wird. Das ist im Mosaismus, im
Christentum und im Islam der Fall. Es ist deutlich, daß Söderblom, bei allem
Verständnis für andere Formen von Religion, doch in der Religion der
Inkarnation die höchste Stufe göttlicher Offenbarung sieht. Söderblom
überwindet insofern den reinen Historismus mit seinem Begriff einer in der
Geschichte abgeschlossenen Offenbarung, als er eine Fortdauer der
Offenbarung auch in die Gegenwart hinein annimmt. Der Genius, die Geschichte
und die geistige Persönlichkeit sind für ihn die wichtigsten Faktoren der

ganzen Religionsgeschichte.
Wo ist nun Söderbloms Standort wissenschaftlich einzuordnen? Deutlich

ist bei ihm die von Schleiermacher ausgehende «branch-theory» zu merken,
d. h. derjenigen Theorie, welche die verschiedenen Ausprägungen von
Religion als Teile eines Strukturganzen ansieht. Steht wohl Hegel im Hintergrund

der von Söderblom vertretenen Auffassung, daß «Gottes dauernde
Offenbarung die Geschichte» ist? Dazu würde auch die von Heiler mit
Recht hervorgehobene «merkwürdige Verbindung von weitestem
religionsgeschichtlichem Universalismus mit christozentrischer und staurozentrischer
Entschiedenheit» (S. XXVIII), der gegenüber alle herkömmlichen Schemata

von «liberal» und «orthodox» versagen, gehören. Jedenfalls wird hier
noch einmal der Versuch gemacht, die ganze Weite eines wissenschaftlichen
Forschungsfeldes unter einheitlichen Gesichtspunkten zu sehen im Gegensatz

zur monographischen Auflösung in detaillierte Einzelbetrachtungen.
Das ist die Größe, aber auch die Grenze dieses Werkes.

Heinz-Horst Schrey, Heidelberg

Wilhelm Schlatteb & Hebmann Witsohi, Geschichte der Basler Mission. 4.
1914-1919. Nach einem Manuskript von W. Schlatter bearbeitet von H.
Witschi. Basel, Basileia Verlag, 1965.

Wilhelm Schlatters im Jahre 1915 herausgegebene Geschichte der Basler
Mission 1-3 gehört literarisch zur Gattung der Chronik, und der Leser verirrt
sich leicht in verschiedene Einzelheiten. Viele bedeutende Abschnitte in der
Geschichte der Missionsgesellschaft wurden mit Stillschweigen übergangen,
weil sie nicht zu der Tendenz paßten, den Einsatz einer recht einheitlichen
Missionsopinion wiederzugeben. Nur wenn verschiedene Schismen schon auf
anderem Wege öffentlich bekannt geworden waren - z. B. die Auseinandersetzung

Johann Tobias Becks mit dem Basler Missionskomitee um 1840,
württembergische Selbständigkeitsbestrebungen um 1850 und die
Auseinandersetzimg Otto Schotts mit Basel um 1884 -, richtete Schlatter die
Aufmerksamkeit des Lesers darauf. Schlatter stellte allerdings niemals den
Anspruch, ein selbständiger Forscher und Quellenkritiker zu sein. Sein großes



374 Rezensionen

Interesse war es, missionsinteressierten Lesern eine detaillierte und breite
Schilderung zu geben. Die gegenwärtige Forschung muß auch schätzen, daß
Schlatter durch direkte Quellenzitate auf verschiedene Forschungsaufgaben
hinwies. Schlatter hat durch seine Quellensammlungen beinahe jeder teologi-
schen und humanistischen Disziplin die Möglichkeit verschafft, verschiedene
Forschungsprobleme zu bearbeiten. Ebenso ist man der Basler Mission dankbar,

daß sie ihr wohlgeordnetes Archiv zur Verfügung der internationalen
Forschimg geöffnet hat.

In diesem Archiv war viele Jahrzehnte hindurch ein Manuskript von
Schlatters Hand aufbewahrt, das die Epoche 1914-1919 behandelt. Anläßlich
des 150jährigen Jubiläums der Basler Mission wurde das Manuskript nach
«weitgehender Kürzung, gründlicher Bearbeitung und Ergänzung des Textes»

vom ehemaligen Missionsinspektor Dr. Hermann Witschi veröffentlicht.
Selbstverständlich war es für Witschi leichter als für Schlatter, am Anfang
des ersten Weltkrieges oder während der Zeit der Friedensverhandlungen,
intrikate Probleme zu behandeln, die damals als Kritik über Kolonialmächte
wie England und Deutschland hätten erscheinen können. Fünfzig Jahre
später scheint es z. B. leichter, in vorurteilsfreier Weise eine Frage wie den
Friedensvertrag in Versailles und Artikel 438 mit seinen Folgen für die
deutschen Missionen zu behandeln. Jedoch können die zehn Seiten, die jener
für Völkerrecht und Missionsgeschichte interessanten Frage gewidmet sind,
keine erschöpfende Darstellung geben, zumal die Schilderung nur chronologisch

und ohne Diskussion über das Problem angelegt ist.
Dadurch steht der Leser noch einmal vor der alten Frage : War die Basler

Missionsgesellschaft ein deutsches oder ein deutsch-schweizerisches
Unternehmen? Diese immer wieder aufregende Frage, die einen Konflikt nach dem
anderen hervorrief, wurde von den früheren Geschichtsschreibern der Basler
Mission, Eppler und Schlatter, in einer damals befriedigenden Weise
beantwortet : alle sind christliche Brüder, die sich über Konfession und Nationalität
hinaus zur gemeinsamen Aufgabe begegnen. Im Vorwort zur vorliegenden
Arbeit betont aber der gegenwärtige Präsident der Basler Mission, Pfr. Dr.
Jacques Rossel, daß Schlatter eine Zeit spiegelt, wenn «das nationale Gefühl
und das Wissen um die Übernationalität der Mission miteinander in den
Herzen kämpfen» und «von der sich selbst ein pietistisches Werk wie die
Basler Mission während der ersten hundert Jahre ihres Bestehens nicht immer
zu distanzieren vermochte». Man muß auch bemerken, daß der Schweizer
Schlatter das Problem des Nationalismus nur als eine deutsche Krankheit
sah, ohne sich um den Basler Nationalismus zu kümmern, der sich nicht nur
gegen Deutschland, sondern auch gegen die übrige Schweiz waffnete.

Erik Halldén, Uppsala

Kahl Babth, Hiob. Herausgegeben und eingeleitet von H. Gollwitzer.
Biblische Studien, 49. Neukirchen-Vluyn, Verlag des Erziehungsvereins,
1966. 114 S. DM 6.20.

Theologen und Nichttheologen wird durch die Herausgabe von Auszügen
der Barthschen Dogmatik über das Thema «Hiob» eine gute Einführungsmöglichkeit

nicht nur in das Denken des Theologen selbst, sondern auch in



Rezensio nen 375

eine echt theologische Problematik geboten. Die Einführungen von H. Goll-
witzer sind diskret in dem Sinne, daß sie hauptsächlich den Verfasser zu
Worte kommen lassen, und gleichzeitig preiswert, indem sie manchen Lesern
den Weg zum Verständnis der vorgetragenen Sätze erleichtern werden. Nur
schade, daß das Büchlein, das Karl Barth zu seinem 80. Geburtstag gewidmet
ist, durch einen Bindefehler die Seiten 94ff. verloren hat. Sie wurden
nachträglich eingefügt, und die Substanz des Buches wurde dadurch natürlich
nicht berührt, doch erscheint die sozusagen festliche Verpackung erheblich
entstellt. J. Alberto Soggin, Rom

Heinrich Ott, Wirklichkeit und Glaube, 1. Zum theologischen Erbe Dietrich
Bonhoeffers. Göttingen und Zürich, Vandenhoeck & Ruprecht, 1966.
394 S. DM 39.50.

Das theologische Erbe Bonhoeffers will der Verfasser für sein eigenes
sachliches Grundproblem, nämlich für die Wirklichkeit des Glaubens fruchtbar
machen, wie diese «die Quelle der ontologischen Bestimmung der Wirklichkeit

alles Wirklichen» ist (S. 225). Die theologischen Ansätze dieses der Zeit
in extremer Weise ausgesetzten Märtyrers sind nach der Überzeugung Otts
von unmittelbarer Relevanz für die heutige kirchliche und theologische
Situation. Dies wird an der Problematik der theologischen Atheismusdebatte,
der Kontroverse Barth-Bultmann und des ökumenischen Dialogs aufgezeigt
(S. 22ff.).

Otts Absicht ist nicht eine Bonhoeffer-Darstellung, wohl aber die
Interpretation seines Lebenswerkes, wobei er deren sachgemäßen Voraussetzungen
sorgfältig nachgeht (1. Teil, II. Kap.). Die dem fragmentarischen Charakter
des Bonhoefferschen Werkes entsprechende Methode sei das Bewahren seines

Erbes, nämlich «das Ausziehen der Linien» (S. 159), das Fortführen seines

Denkens, die «dialogische Interpretation» (S. 65ff.). Ohne eigene systematische

Besinnung kann man Bonhoeffer nicht richtig deuten (S. 75ff.). Die
eigene systematische und zugleich interpretatorische These von Ott ist der
christologische Universalismus als die tiefste Deutung sowohl des
Christusereignisses wie der Wirklichkeit überhaupt (S. 76). Er findet diesen in der
von Bonhoeffer vollzogenen Gleichsetzung von Christus und Wirklichkeit,
die ihrerseits durch den deuteropaulinischen Universalismus angeregt wurde.

Die Gleichsetzung wird; wie bei Bonhoeffer selbst so auch bei Ott( gegen
verschiedene Mißverständnisse abgeschirmt. Zunächst wird betont, daß sie
keine Sache der Betrachtung, vielmehr der ethischen Tat sei. Handelnd sieht
man Christus, den christologischen Sachverhalt, das Ineinander-Verschränkt-
sein göttlicher und menschlicher Wirklichkeit, d. h. aber die Versöhnung der
Welt in Ihm (S. 373), wie man auch umgekehrt Ihn in der Wirklichkeit sehen
muß, um zu wissen, was zu tun ist (S. 382. 386). Die christologische Ontologie
alles Wirklichen, durch die Bonhoeffer Antwort auf die Frage sucht: «Wer
Jesus Christus für uns heute sei », bekommt man ethisch in den Blick (S. 152.
163. 217), wie auf der anderen Seite die christologische Ontologie zwangsläufig

zur Ethik werden muß (S. 386). Horizont einer christologisch geprägten
Situationsethik ist der Vorsehungsglaube. - Es wird ferner auf die «un-



376 Rezensionen

geheure Spannung» hingewiesen «zwischen Ihm, Jesus Christus, der uns
fordert und verheißt..., und den Wirklichkeiten, die uns stumm bleiben
können und uns rätselhaft anstarren» (S. 150, vgl. 153. 221. 267). Das
Wirklichkeitsverständnis aus der personalen Gottesbegegnung, in welcher der
sowohl uns personal gegenüberstehende als auch in aller geschaffenen
Wirklichkeit personal gegenwärtige Gott als eine die menschliche Situation
bestimmende Struktur und als Konstitutivum der Wirklichkeit überhaupt
erfahren wird (S. 42. 46), löst diese Spannung keineswegs auf (S. 150).

Die ontologische Christologie, bei Bonhoeffer von der Grunderfahrung des
In-Seins Gottes in der Welt entwickelt, besagt, daß das Sein des Menschen,
bevor es vom Evangelium erreicht wird, für Bonhoeffer «nicht als ein Sein
unter dem Gesetz, in der radikalen Fraglichkeit» steht - wie es gegen Ebeling
hervorgehoben wird (S. 105) -, «sondern hier mag schon die Macht des
Evangeliums, der Versöhnungsgnade Christi am Werke sein» (vgl. S. 263. 289).
Somit besteht nach Ott eine WesensVerwandtschaft zwischen dem
Wirklichkeitsverständnis bei Thomas und Bonhoeffer. Ganz allgemein sieht er die
«katholische Linie» bei Bonhoeffer, trotz dessen gelegentlicher Abgrenzung
(S. 198) stark vertreten (S. 54. 132. 236. 315). Subtrahierte man diese Linie,
so wäre das Unternehmen der nicht-religiösen Interpretation Bonhoeffers
mit dem der Entmythologisierung identisch (S. 132). Sein Offenbarungsbegriff

und seine Ekklesiologie sind besonders stark von dieser Linie geprägt
(siehe Kap. V).

Der ausgeprägteste « katholische » Zug in Bonhoeffers Theologie, der durch
Otts systematisch-interpretatorische These zutage gefördert wird, ist m. E.
die Behauptung der ohne Verkündigung waltenden Versöhnungsgnade. Die
These will dem Universalismus der ChristusWirklichkeit, also der Wahrheit
Ausdruck verleihen, daß wir von Christus überall schon erreicht sind, oder -
wie das Hauptthema Bonhoeffers genannt wird - der Tatsache des In-Seins
Gottes in der Wirklichkeit (S. 226). Ott geht es darum, dem Abgleiten der
Wirklichkeit Christi in eine partielle, provinzielle Angelegenheit innerhalb
des Wirklichkeitsganzen (S. 155), in einen bloßen Bewußtseins- oder Gefühlsinhalt

Einhalt zu gebieten. Bonhoeffers Ansätze ausziehend, will er nun
zeigen, daß « die Strukturen des Christusereignisses... die letzten Strukturen
der Wirklichkeit überhaupt sind» (S. 344). Der Mensch ist schon vor Christus
durch Christus bestimmt.

Die mit bemerkenswerter systematischer Strenge durchgeführte These des

christologischen Universalismus ist; wie bei Bonhoeffer so auch bei Ott; an
den Deuteropaulinen orientiert, der Universalismus von diesen wird aber
ziemlich problemlos behandelt, ohne Eingehen auf ihre exegetisch-theologischen

Probleme.
Der positive Charakter des Bonhoefferschen Ansatzes zur nicht-religiösen

Interpretation wird klar herausgestellt. Als eine «radikale Theologie der
Inkarnation», welche ihren Antrieb der elementaren Gottesgewißheit verdankt,
versucht sie den «diesseitigen Christus in der Welt zu zeigen» (S. 142. 220.

280). Die Frage der nicht-religiösen Interpretation erhält ihre Antwort von
der Christologie her, welche wiederum mit der Vorsehungslehre verbunden
ist (S. 226). Der in Bonhoeffers denkerischer Vision erschaute Grundsach-



Rezensionen ill
verhalt muß zu Worte kommen: Gott ist in den Tatsachen; der «jenseitige»,
personale Gott durchdringt das Diesseits, und der Glaube als personaler Akt
ist der Integrationshorizont der gesamten Wirklichkeit (S. 285ff.).

In der bisherigen Besprechung des 1. und des 2. Teiles des Buches (« Situation

und Methode», respektive «Der Beitrag Bonhoeffers») kamen bereits
entscheidende Gesichtspunkte des 3. Teiles: «Perspektiven» zum Wort,
welche für die Christusverkündigung unserer Zeit von Bedeutung sind. Der
perspektivische Punkt der Perspektiven der Gotteslehre (Kap. IX) sowie der
christologischen Perspektive (Kap. X), wobei es um das Bewußtsein des

Auftrags geht, Gott und Christus neu zu sagen (S. 282), ist wieder die
Wirklichkeit, das gemeinsame Thema von Bonhoeffer und der sich ihrer Lage
bewußten heutigen Theologie (Kap. VIII).

Ott, der unter Aufnahme und existentialer Interpretation der dogmatischen

Tradition (Mittleramt Christi, Logos incarnandus, Dreiämter- und
Zweinaturlehre) zum Aufweis des «universalen Christus» drängt, findet sich
dabei in großer Nähe zur zeitgenössischen katholischen Theologie, vor allem
zu K. Rahner und zu P. Teilhard de Chardin. Trotz seinem Vorbehalt gegen
«Elemente einer mystisch-pantheistischen Terminologie» von Teilhard de
Chardin (S. 330) bejaht er seine «theologia resurrectionis», wie denn das Wort
selbst auch in der Auseinandersetzung mit Ebeling fällt (S. 291). Auf Grund
dieser Sicht kann es nur als konsequent gelten, wenn von der «kreuzestheologischen

Wendung» Bonhoeffers in Widerstand und Ergebung (hrsg. 1951)
behauptet wird: «Der Gedanke fügt sich nicht leicht ein in die sonstigen
christologischen Ansätze Bonhoeffers» (S. 97). Die Voraussetzung dieser
Feststellung ist wohl unter anderen in der methodologischen Anweisung für die
Interpretation zu suchen, wonach man vor allem auf die Teleologie eines
Denkweges achten muß. Die Entfaltung des keimhaft bereits am Anfang
Gegebenen als das eigentliche Geschehen jenes Weges ist gleichsam ein inter -

pretatorisches Axiom (S. 79ff. 180. 193. 326). Es fragt sich nur, ob es im
Falle Bonhoeffers wirklich stimme, ob also das später Artikulierte, d. h. die
«Kreuzestheologie» von Widerstand und Ergebung, in der Tendenz des

Früheren wirklich schon angelegt war. Die sachliche Relevanz dieser
methodologischen Frage möchte man in der Vermutung aussprechen, daß Reinhold
Schneider, in der letzten Phase seines Lebens, Bonhoeffer näherstehe als der
Jesuitenpater.

Ott will der modernen Christuserfahrung : in der Wirklichkeit ist Er
gegenwärtig, theologisch Rechnung tragen, und sieht die zentrale Aufgabe darin,
daß dem Wie der Realpräsenz Christi in aller Wirklichkeit nachgefragt werden

muß (S. 166. 378). Die Berechtigimg dieser Sicht durchaus anerkennend
möchte ich die kritischen Gegenfragen in folgender Weise zusammenfassen:
Läßt sich die Glaubenswahrheit der Gegenwart Christi - trotz seiner ontolo-
gischen Bedeutung1 — in einer universalen Ontologie explizieren? Macht
nicht diese Ontologie letzten Endes den Glauben selbst überflüssig? Wird
nicht aus dem Glaubenssatz vom durch Christus schon durchdrungenen Diesseits

doch der Grundsatz eines Struktursystems? Das Postulat der allge-

1 Vgl. dazu K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, III, 2 (1948), S. 160f.



378 Rezensionen

meinen Erkennbarkeit des universalen Christus birgt diese Gefahr in sich,
wie auch die christologische Ontologie leicht in den Verdacht kommt, das
Eschaton antizipieren zu wollen. Ott ist sich dessen bewußt und hebt darum
den «eschatologischen Aspekt» der ontologisch zu interpretierenden Christo-
logie bei Bonhoeffer hervor (S. 156). Wird aber diesem Aspekt im Gesamtduktus

der Interpretation wirklich Rechnung getragen? Kommt nicht die
vom Verfasser erwähnte Vorläufigkeit alles Wirklichen (ebd.) zugunsten
eines Triumphalismus, den er sonst vermeiden will, doch zu kurz

Das Werk wird die Bonhoeffer-Forschung zweifelsohne fördern. In
Zukunft kann man an der Tatsache nicht vorbeigehen, daß das Torso gebliebene
Lebenswerk Bonhoeffers auch diese Interpretationsmöglichkeit zuläßt.

Sachlich wichtiger als seine Bonhoeffer-Interpretation ist Otts eigener
Beitrag zum Problem von Wirklichkeit und Glaube. In der theologischen
Welt der starren Lager sieht man mit Spannung der Fortführung des Werkes
entgegen, dessen erster Band Zeuge eines wichtigen Versuchs ist, nämlich
des interpretierenden Hinter-sich-lassens der Positionen des traditions-
orientierten Objektivismus («Offenbarungspositivismus») und des
zeitorientierten Subjektivismus («Entmythologisierung», S. 21. 133).

Ervin Välyi-Nagy, Budapest

Paul Schütz, Evangelium. Sprache und Wirklichkeit der Bibel in der Gegenwart.

Gesammelte Werke, 1. Hamburg, Furche Verlag, 1966. 588 S.

DM 52.- (46.-).

Mit Bd. I liegen nunmehr 3 der 4 Bände der Gesammelten Werke von
P. Schütz vor (Bd. I-III; Bd. IV ist für 1967 vorgesehen). Bd. I enthält zwei
Schriften :

1. Die Kunst des Bibellesens. Verlust und Wiedergewinnung des biblischen
Maßstabes. - Der erste, grundsätzlichere Teil davon erschien - ein guter
Griff! - erstmals 1964 in der Reihe der « Stundenbücher » und ist in dieser
Zeitschrift kurz besprochen worden1. Ihm folgt nun ein 2. Teil: Leseproben
(S. 74-134).

2. Das Evangelium. Dem Menschen unserer Zeit dargestellt. - Es handelt
sich um Meditationen über das Evangelium nach Markus, erstmals 19401-2

erschienen (Verlag Hans von Hugo). Die hier gebotene Fassung ist die 3.,
verbesserte Auflage, 1951 im Katzmann-Verlag erschienen. Zur Würdigung und
Kritik wäre das meiste zu wiederholen, was zu Bd. II und III geschrieben
wurde, so daß ich auf diese Besprechungen verweise2. Noch einmal
hervorgehoben seien die besondere Flüssigkeit des Stils und Luzidität der Sprache ;

sodann der Mut, gegen den Strom des Zeitgeistes zu schwimmen (auch wenn
man im Strom des Autors bisweilen nicht mitschwimmen kann und das
Übermaß seiner Polemik gallig wird). Zur Theologie noch folgendes: Der
zweite Glaubensartikel wird konsequent auf den ersten und dritten und diese
beiden aufeinander bezogen. Schütz geißelt: «Unser Glaube ist zur Christusreligion

verkümmert» (S. 154). Werden aber auch der erste und dritte
Artikel gebührend dem zweiten ausgesetzt? Mag sein, daß im altnordischen

1 Theol. Zeitschr. 21 (1965), S. 551. 2 Ebd., S. 468ff.; 22 (1966), S. 74f.



Rezensionen 379

Heidentum «sehr viel mehr echte Ahnung vom Geist steckt» als bei Goethe
(S. 176). Aber was heißt z. B., der Mensch beginne «heute zu ahnen, daß mit
dem Dahinsinken des Volkstums ein letzter, unersetzbarer Schöpfungsrest
ihm entgleitet» (S. 200; so noch 1951)? Schütz mag sein «Markus-Evangelium»

im Zweiten Weltkrieg als eine Art Parallele (u. zw. antithetisch!) zu
Barths «Römerbrief» nach dem Ersten Weltkrieg verstanden haben.
Polemischer Spitzen gegen die «Dialektik» sind manche, wenn auch Barth nie
genannt wird (mit dem, besonders hinsichtlich theologischer Leidenschaft,
P. Schütz auch wiederum etliches gemeinsam hat). Schütz ist gerechtfertigt,
wenn er, sehr im Unterschied zu Barths bekanntem Modell von Tangente
und Kreis am Anfang seines zweiten Römerkommentars, zu Mark. 1, 1

schreibt: «Mit diesem Wort ,der Anfang' setzt Gott gleichsam den Keil mit
der Spitze auf das rollende Band der Zeit... Er berührt es in diesem Punkt
und - durchstößt es. Der Zeiger, der hier zeigt, wird wirklich zum Keil, der
durchbohrt» (S. 146). Aber muß das heißen, die Erde gehe «jetzt wieder mit
dem Himmel schwanger» (S. 171), kann das bedeuten, gläubig werden heiße
«in der Urchristenheit : Christus werden» (S. 195) Man sollte sich nicht einen
Calvinisten nennen müssen, um die Herrlichkeit des Fleischgewordenen als
Herr-lichkeit und um die Freiheit des Geistes anzuerkennen, wirklich dem
Evangelium und allen drei Glaubensartikeln zugut.

Jürgen Fangmeier, Riehen bei Basel

Ebnest E. Best, Christian Faith and Cultural Crisis. The Japanese Case.

Leiden, E. J. Brill, 1966. XV + 199 pp. 28 Gd.

This is a sociology of religion which is limited to the dynamic relationship
between Japanese culture and Protestant Christianity. The author, a
professor at the Methodist Theological School in Delaware, Ohio, served as

a missionary in Nagasaki, Japan from 1950 to 1955. This experience moved
him to reflect on the interaction of historical and economic factors with the
Christian faith since its introduction (in Protestant form) to Japan in 1859.

He found a model and valuable source for his investigation in the highly
regarded analyses of the social history of Protestantism in Japan by the
Christian scholar, Professor M. Sumiya of Tokyo University. One of the
values of Best's book is that these and other Japanese sources are here made
available to the English reader.

The investigation is limited largely to the Meiji Period (1869-1912) which
was crucial both for the Protestant Church, which was still in its infancy,
and the nation, which during this period was transformed from an isolated
land of feudal lords to a modern nation-state. Best's methodology - which
is allegedly an adaptation of Max Weber's approach - is to discuss first the
political and economic developments within a given period and then follow
with a chapter on the progress and problems of the church. This makes
for a certain schematism and repetition, but this perhaps is inevitable in
view of the complexity of the relationships between these two spheres.
His thesis is that 'the great resistance to a dynamic Christian faith, which
sought to be a transforming influence not only in personal life but in the life
of the nation as a whole, found its greatest competitor in the political



380 Rezensionen

leaders of Japan and the methods they used to achieve and maintain power'
(p. XIV),

One is impressed with the fact that many of the characteristics and
problems of the church during this formative period are still live issues today:
nationalism and the question of ultimate loyalties (pp. 97 f., 145-150, 174);
a strong sense of independence and the quest for indigeneity within the
church (pp. 159-161); the weakening effects of liberal theology (pp. 149 f.);
a socially stratified church (pp. 95 f., 162); divided attitudes toward social
action (pp. 169—173); and the surprisingly great influence of Christianity
on society at large (pp. 163 f.). One of the most encouraging things that
comes out in this study is the way in which the «charismatic» quality of the
Christian faith often made it possible for the church to break through and
transcend traditional attitudes and mores (pp. 85 f., 153 f.).

This is a balanced, scholarly analysis which merits a wide reading. At
only one point (p. 130) is the information dated and inaccurate. The book
is beautifully printed but suffers from quite a few misprints, especially
on p. 93 where there are seven errors. I. John Hesselink, Tokyo

Heebbkt Tschamler (Hrsg.), Glaube, Wissenschaft, Erziehung. Beiträge aus
dem Forschungs- und Lehrbereich einer Pädagogischen Hochschule. München,

Ehrenwirth Verlag, 1967. 412 S.

In Bayern ist auf Beschluß der katholischen Bischöfe zu den staatlichen
Pädagogischen Hochschulen akademischen Lehrerbildungsstätten) mit
katholischem Bekenntnischarakter hinzu eine kirchliche Pädagogische
Hochschule mit Sitz in Eichstätt getreten. Der vorliegende Sammelband ist eine
Selbstdarstelhmg und -rechtfertigung dieses nicht jedermann einleuchtenden
Unternehmens (das an und für sich nicht exzeptionell ist; man vergleiche
z. B. die freien evangelischen Institute in der Schweiz - welche letzteren
allerdings konfessionell neutrale bis laizistische Anstalten als Gegenüber
und Vorgabe haben; im Gegenüber bzw. im mangelnden Gegenüber liegt das
Besondere der neuen Gründung). Die 15 Beiträge des Bandes stammen von 15

Dozenten dieser Hochschule. Sie bekunden das Selbstverständnis und geben
ein Bild von der Art des Schaffens dieser kirchlich-pädagogischen Institution.
Im I. Teil («Glaube») werden u. a. ,Sinn und Aufgabe einer kirchlichen
Pädagogischen Hochschule', ,Quid est <credere>?', ,Konfession und Erziehung'

abgehandelt, im II. Teil («Wissenschaft») z. B. das Verhältnis von
Psychologie und Erziehungswissenschaft, die Aufgabe der Soziologie,
Substanz und Naturgesetz im Lichte heutiger naturwissenschaftlicher
Forschung; schließlich («Erziehung») u.a. das Geschichtsbewußtsein, der
anthropologische Sinn der Musik, die bildnerische Begabung des Kindes und
das Schulturnen.

Der Leser fühlt sich zunächst in eine geradezu potenziert katholische Welt
versetzt und ist dann gespannt, ob die Selbstrechtfertigung gelingt, zumal
wenn diese Schule sich als Hort gegen «Verarmung und Stagnation des

geistigen und kulturellen Lebens», gegen Lähmung der «freien schöpferischen

Initiative der Bürger» - letzteres als Folgen des staatlichen
Schulmonopols bezeichnet (S. 18f.) - wie auch als Hort der Toleranz versteht



Rezensionen 381

(weil Toleranz niemand besser üben könne «als der, der die Innenwelt seiner
Mitmenschen tiefer kennt», S. 30). Am Ende darf man urteilen, was als
Geist dieses Instituts in dem Buche Ausdruck findet, bestehe die Probe.
Denn die Beiträge sind von einer Tiefe des Denkens und Weite des
Horizonts, die diesen Bildungsstätten, zumindest als Zeichen, innere Berechtigung
geben. Jürgen Fangmeier, Riehen bei Basel

Notizen und Glossen

Zeitschriftenschau

Schweiz. The Ecumenical Review 19, 3 (1967): P. Löffler, Conversion in an
Ecumenical Context (252-260) ; N. A. Nissiotis, Conversion and the Church
(261-270); Billy Graham, Conversion - A Personal Revolution (271-284).
Internationale kirchliche Zeitschrift 57, 2 (1967): J. Karmiris, Referat,
gehalten vor der interorthodoxen theologischen Kommission für den Dialog
mit den Altkatholiken (83-109) ; A. E. Rüthy, Bemerkungen undErwägungen
zu den altkatholischen Liturgien (120-131) ; H. Frei, Towards Reconciliation.
Zwischenbericht der Kommission für die anglikanisch-methodistische
Kirchenunion in England (132-162). Kirchenblatt für die reformierte Schweiz 123,
14, 15: U. Hedinger, Was meinen wir, wenn wir «Gott» sagen?, I-II (209-213,
226-229). Neue Zeitschrift für Missionswissenschaft 23, 2 (1967): V. Willeke,
Franziskanermissionen in Brasilien 1500-1966, I (81-95); G. Schelbert, Das
Missionsdekret des II. Vat. im Gesamtwerk des Konzils, III (104-132);
P. Aogama, Ist die Japanmission für immer hoffnungslos?, III (133-142).
Reformatio 16, 6/7/8 (1967): A. Lindt (Hrsg.), Der schweizerische Protestantismus

in der Sicht schweizerischer Katholiken (379-544). Revue de théologie
et de philosophie 16, 3 (1967): P. Javet, Imagination et réalité dans la
philosophie de Paul Ricœur (145-158). Verbum caro 82 (1967): Y. Congar, Théologie

de la prière pour l'unité (1-13); B. Bobrinskoy, Fondements théologiques

de la prière commune pour l'imité (14—31); E. Eichele, Réflexions
sur la Semaine de prière universelle pour l'unité des chrétiens (32-45);
R. Martin-Achard, Les orientations actuelles de l'étude de l'Ancien Testament

(74-87).
Belgien. Ephemerides theologicae lovanienses 43, 1 (1967): X. Léon-

Dufour, Interprétation des évangiles et problème synoptique (5-16) ; S.

McLoughlin, Les accords mineurs Mt-Lc contre Me et le problème synoptique.
Vers la théorie des deux sources (17-40); F. Neirynck, La rédaction mathé-
enne et la structure du premier Evangile (41-73); J. Delorme, Aspects
doctrinaux du second Evangile (74-99); A. George, Tradition et rédaction
chez Luc. La construction du troisième Evangile (100-129) ; J. P. De Rudder,
Woord en openbaring (130-159). Nouvelle revue théologique 89, 6 (1967):
J. M. R. Tillard, Relations entre hiérarchie et supérieurs majeurs d'après
les directives du Concile Vatican II (561-581); R. Lavocat, Réflexions d'un
paléontologiste sur l'état originel de l'humanité et le péché originel (582-600).


	Rezensionen

