Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 23 (1967)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

3563

Rezensionen

Bo REeickE & LEONHARD Rost, Biblisch-historisches Handwdirterbuch. Lan-
deskunde — Geschichte — Religion — Kultur — Literatur. 3. P-Z. Gottingen,
Vandenhoeck & Ruprecht, 1966. Sp. 1361-2256. DM 74.—.

Piinktlich sind die 3 Bénde dieses handlichen, gefilligen Lexikons er-
schienen: 1962-1964-1966. Es soll im folgenden Jahr ein Registerband
mit einer historisch-topographischen Karte Paldstinas, im MaBstab 1: 300000,
das Ganze abschliefen. Auch in diesem 3. Band, der gegeniiber den zwei
ersten (I, A—-G, 616 Spalten; II, H-O, 724 Spalten) an Umfang zugenommen
hat, ist die Illustration reichhaltig und gepflegt (1 Farbtafel, 20 ganzseitige
Schwarzweilltafeln — 24 Karten und 114 Zeichnungen, jedesmal mit ein-
gehenden Erklérungen versehen).

Dal} diese drei Bénde in so rascher Abfolge herausgegeben werden konn-
ten, sichert ihnen, bei aller Mannigfaltigkeit der behandelten Themen und
bei aller theologischen Bewegungsfreiheit der ca. 250 Mitarbeiter, eine gré3ere
theologische Geschlossenheit, als dies bei gréBBeren Sammelwerken der Fall
ist, die eine léngere Abfassungs- und Erscheinungszeit beanspruchen. Hier
liegt ein Nachschlagewerk vor, das in knapper Formulierung das Wesent-
liche sagt und die neuesten Forschungen beriicksichtigt; die kurz gehaltenen
Bibliographien gehéren ebenfalls zum Wertvollen des Werkes.

«Ausreichende und gute Informationen iiber alle Tatbestdnde der politi-
schen und religiosen Geschichte, tiber Eigennamen, Archéologie, Geographie,
die fiir das Verstiandnis der Bibel vonnoten sind», hat W. G. Kummel in den
zweil ersten Binden hervorgehoben; «so wird der groBe geschichtliche Rah-
men sichtbar, in den die biblische Aussage hineingehort», urteilt W. Grund-
mann. Die gleichen Vorzige, die bereits in den fritheren Rezensionen des
Unterzeichneten gerihmt wurden?!, kennzeichnen den 3. Band. Verhaltnis-
mallig ausfuhrliche Beitrdge sind uber die einzelnen Bibelbiicher, tiber die
Hauptgestalten in der Schrift zu lesen, aber auch z. B. iiber Passah, Phari-
sder, Priester, Qumran, Recht, Reich Gottes, Rdémerreich, Schoépfung,
Schrift, Schule, Stadt, Siinde, Symbol, Tod, Traum, Uberlieferung, Welt,
Wort usw. Die Ausfithrungen iiber «Prophet» und tuber «Sage, Legende»
sind besonders hervorragend. Gewdhnlich wird bei wichtigen Begriffen ihre
Entwicklung im A. T., im Judentum und im N. T. verfolgt, doch wird oft
im antiken Kulturraum weiter zuriick- und weiter hinausgegriffen; ja es
werden Beziehungen bis zur Gegenwart (z. B. bei «Zionismus») gekniipft.
Am grindlichsten ist der von A. Strobel verfafite Artikel iiber « Zeitrechnung»
(Spalten 2211-2230), der auch sehr verdankenswert ist.

Dagegen empfindet man verschiedene Beitrdge als zu kurz (so «Tausend-
jéhriges Reich»; « Werk» — dem gleichviel Zeilen wie der « Wespe» gewidmet
sind ; « Wiederkunft Christi»...). In andern Féllen wiire, bei aller gebotenen
Kiirze, noch einiges zu ergénzen: so wire eventuell bei «Paulus» der Beriih-
rung in seiner Jugend mit dem Hellenismus nachzugehen; unter «Rache»

1 Theol. Zeitschr. 19 (1963), S. 363; 21 (1965), S. 210.

23



354 Rezensionen

an Offb. 6, 9 zu erinnern; bei den «symbolischen Namen» wére auch das
N. T. mit in Betrachtung zu ziehen; liber « Universalismus» hétte man gern,
neben der ausfiithrlichen religionsgeschichtlichen Einleitung, mehr aus A. T.
und N. T. erfahren; beim «Staat» ware die Spannung in Offb. 13 und 17 zu
erwahnen.

Es war nicht zu vermeiden, daf3 selbst in aufeinanderfolgenden Beitragen
(z. B. in «Thessalonich», «Thessalonicherbriefe», iiber die paulinische Ver-
fasserschaft des 2. Briefes) widersprechende Ansichten geduBert wurden.
Uber manches sind ja die Exegeten uneins, und verschiedenen Auffassungen
mull Raum gelassen werden.

Ein praktisches, ausgezeichnetes Hilfsmittel fiir die Erforschung der Bibel,
nicht nur fiir Theologen, sondern auch fiir Laien, steht nun zur Verfigung.
Den Herausgebern sei dafiir aufrichtig gedankt. Charles Briitsch, Bern

LoTeEAR RUPPERT, Die Josephserzihlung der Genesis. Ein Beitrag zur Theologie
der Pentateuchquellen. = Studien zum Alten und Neuen Testament, 11.
Miinchen, Kdésel Verlag, 1965. 277 S.

Eine neue Untersuchung der Josephsgeschichte war nach den Arbeiten
M. Noths, G. von Rads und J. Vergotes sehr wiinschenswert. Der Verfasser
gibt uns erst (S. 15-25) eine griindliche Ubersicht des heutigen Standes der
Forschung, widmet dann den I. Teil (S. 29-204) einer eingehenden Unter-
suchung der einzelnen Quellen und ihrer theologischen Merkmale. Dabei
kommt er zu uberraschenden Folgerungen: jede Quelle hat gewisse theo-
logische Nuancierungen, denen gegeniiber die von G. von Rad heraus-
gearbeitete Verwandtschaft zur Weisheit sekundir erscheint. Im II. Teil
(S. 207-235) werden dann die aus den einzelnen Quellen theologischen Aus-
sagen systematisch untersucht. Zentral fur «J» (S. 2081f.) ist der Begriff der
gottlichen Fihrung, wie sie in den Erzviter- und Auszugsgeschichten, doch
besonders in den Davidiberlieferungen hervortritt; bei dem «E» (S. 219ff.)
haben wir eine gréBere Beziehung auf das Volk und Abneigung gegen alles
Heidnische; ja vielleicht schimmert sogar die Hoffnung durch, die nunmehr
getrennten Reiche wieder zu vereinigen. Auch hier ist Gottes Fiirsorge
tberall vorhanden. Bei «P» (S. 232ff.) ist der Bericht schon ganz in die
Jakobsiiberlieferung aufgenommen, und man ahnt Verbindungen zur
exilierten Gemeinde in Babylon. Ein dritter Teil endlich (S. 239-258) zeigt
das Nachwirken der Josephsgeschichte in der spéteren proto- und deutero-
kanonischen Literatur des A. T.s sowie in der des N. T.s.

Die Untersuchung sollte lange noch einen uniibersehbaren Ausgangspunkt
fiir die weitere Erforschung des Gegenstandes bilden.

J. Alberto Soggin, Rom

Wirriam McKANE, Prophets and Wise Men. = Studies in Biblical Theology,
44. London, SCM Press, 1965. 136 S. Sh. 13/6.

Auf einen Zusammenhang zwischen Prophetismus und Weisheit in Israel
ist in letzter Zeit oft hingewiesen worden. Der Verfasser zeigt, an Hand
prophetischer Stellen (besonders aus Jes.), dafl die Propheten oft die alte



Rezensionen 355

Weisheit entweder angegriffen (S. 65ff.) oder ihren eigenen Zwecken dienst-
bar gemacht (S. 79ff.) oder endlich mit einem neuen Inhalt versehen haben.
Besonders wichtig sind aber die vorbereitenden Studien (S. 15£f.): die Wurzel
Rkkm (dhnlich $kl) bezeichnet «competence and efficiency» (S. 16); das Wort
sofer soll nicht « Schriftgelehrter», sondern ein «héherer Beamter» sein (8. 17
ff.), wobei der Akzent nicht auf die natiirlich vorausgesetzte Bedingung fallt,
daB der Betreffende des Lesens und Schreibens kundig ist (S. 23ff.). Der
Verfasser schligt sogar die Ubersetzung « Kanzler» («Secretary of State») vor,
wobei er nicht auf eine #dgyptische Institution (wie es seit den Studien J.
Begrichs allgemein iiblich ist), sondern auf den akkadischen Sapdru Bezug
nimmt, dessen Funktionen nichts mit der Korrespondenz und Kanzleiim
engeren Sinn zu tun haben. Dasselbe gilt natiirlich auch fiir das aramaéische
safera’. Als weitere Stiitze fiir diese These mochte ich noch den in Sefiré
III, 4 (vgl. Kan. aram. Inschr.l, No. 224), auch in Jes. 34, 16 und einige
Male im Deut., belegten Gebrauch von séfer im Sinn von «(Vertrags-)Ur-
kunde» anfithren, der doch auch fiir den soféer auf den Bevollméchtigten zur
SchlieBung eines Vertrages als allgemein auf einen Sekretidr oder Weisen
hindeutet.

Die Abhandlung ist also besonders anregend und stellt einen wichtigen
Beitrag zur Férderung der Wissenschaft dar. Bei einer Neuauflage wire es
zu begriiBen, wenn die aus englischen Ubersetzungen genommenen Zitate,
auch in der Originalfassung wiedergegeben wiirden: sonst wird jedes Nach-
schlagen zur Geduldsprobe. J. Alberto Soggin, Rom

BERrTIL GARTNER, The Temple and the Community in Qumran and the New
Testament. A Comparative Study in the Temple Symbolism of the Qumran
Texts and the New Testament. = Society for New Testament Studies,
Monograph Series 1. Cambridge, University Press, 1965. XII 4 164 S.
8. 25/—.

Die auBBerordentlich wertvolle Studie von B. Géartner, Professor fir N, T.
in Princeton, untersucht das Problem der eigenartigen Ubertragung von
Tempel- und Kultmotiven auf eine Personengemeinschaft, wie sie nur aus den
Qumrantexten und dem Neuen Testament bekannt ist.

Das erste Kapitel fiihrt ein in die jidischen Grundanschauungen iiber den
Jerusalemer Tempel und sein Priestertum, das zweite in das Verstéindnis des
Priestertums in der Qumrangemeinde. Im dritten Kapitel kommt Gértner
dann auf sein eigentliches Thema zu sprechen, die Ersetzung des (wegen
seiner Entheiligung durch Jerusalems Priesterschaft) verworfenen Tempels
und seines Kults durch die Existenz der Gemeinde. Er findet eine gewisse
Vorstufe der Vorstellung im alttestamentlichen Begriff des «Hauses», der
zur Bezeichnung des Tempels und einer menschlichen Gemeinschaft ge-
braucht wurde. Untersucht werden alle wesentlichen Aussagen der Qumran-

1 W. Donner-E. Rollig, Kanaanédische und araméische Inschriften, 1-3
(1962-64).



356 Rezensionen

texte, die sich auf die Tempelkritik und die Substituierung beziehen, deren
wichtigste in 4Q Flor zu finden sind.

Vorsichtig wird das Problem der nur temporéren oder endgiiltigen Er-
setzung des Tempels durch die Gemeinde und der Hoffnung auf einen neuen
Tempel oder auf die endzeitliche Riickkehr in den bestehenden Tempel an-
gegangen. Die Bedeutung der Zukunftshoffnungen in Qumran kommt aller-
dings in Gértners Darstellung nicht zum Tragen.

Im vierten Kapitel beginnt die Auseinandersetzung mit den neutestament-
lichen Vorstellungen einer personalen Interpretation der Tempelwirklichkeit
und ihres Opferdienstes. Die Untersuchung geht aus von dem Text, der
formal und inhaltlich den qumranischen Konzeptionen am néchsten steht,
2. Kor. 6, 14-7, 1, und fiithrt zu 1. Kor. 3, 16f.; Eph. 2, 18-22; 1. Tim. 3, 15;
2. Tim. 2, 19f.; 1. Petr. 2, 3-6; Hebr. 12, 18-24. Die Ubertragung von Tem-
pelmotiven auf die christliche Gemeinde bringt zum Ausdruck, daB die
eschatologische Zeit begonnen hat und Gott nun in der Mitte der Gemeinde
wohnt, nicht mehr im Tempel zu Jerusalem. Zwischen Qumran und dem
Neuen Testament aber steht der Glaube an Jesus, den gekreuzigten und auf-
erstandenen Sohn Gottes.

Auf der Suche nach der historischen Briicke, die von Qumran zum Neuen
Testament fithrt, beachtet Géartner durchaus, dall wir einstweilen tiber Ver-
mutungen nicht hinauskommen. Er glaubt aber doch zeigen zu kénnen, da3
nicht erst die christliche Gemeinde Qumrankonzeptionen aufnahm und
christianisierte, sondern schon der historische Jesus selbst Tempelkritik und
Ersetzungsvorstellung aus Qumran tubernahm, sie jedoch auf sich selbst be-
zog. Natirlich bleibt fraglich, wie weit die Jesusworte und auch Jesu Tauf-
geschichte, die Gértner heranzieht, bereits von christlichen Traditionen ge-
prégt sind. Die neuen Wege, die Gértner der Deutung mancher Evangelien-
stoffe weist, bediirfen weiterer, sehr sorgfaltiger Untersuchung.

Das letzte Kapitel ist der Frage der Beziehungen zwischen Tempel-
symbolismus und Christologie oder Kollektiv und Individuum gewidmet,
wobei auch die Bedeutung des Tempelmotivs fiir die Ausgestaltung des
Leib-Begriffs der Kirche und fir den palédstinensischen Hintergrund beider
Konzeptionen angedeutet wird. Mathias Rissi, Richmond, Va.

ABEL IsaxssoN, Marriage and Ministry in the New Temple. A Study with
Special Reference to Mt. 19, 3-12 and 1. Cor. 11, 3-16. Lund, C.W. K.
Gleerup, 1965. 210 S.

Der auf den ersten Blick schwer verstidndliche Titel dieser Abhandlung
bedarf einer Erkldrung. Der Verfasser stellt am Anfang kurz fest, dafl im
Laufe der Zeit die Konzeption der Heiligkeit des alten Tempels spiritualisiert
und auf andere Inhalte tibertragen worden sei. So kann sich die Gemeinde
von Qumran als «neuer Tempel» in den letzten Tagen verstehen (1QS 8, 5).
Auch in der ersten Christenheit findet sich diese Anschauung (Mark. 14, 58
par.; Joh. 2, 19; Matth. 12, 1-8). Der Verfasser méchte nun die Frage unter-
suchen, ob und in welcher Weise Jesus selbst von dieser Vorstellung Gebrauch
gemacht hat. Geht das entsprechende Logion auf ihn selbst zuriick, oder ist es



Rezensionen 357

von der Gemeindetheologie geprigt worden? — Der Beantwortung dieser
Frage muf3 der erste, weitaus umfangreichste Teil der Arbeit (S. 17-154)
dienen, der eine groBangelegte Exegese von Matth. 19, 3-12 beinhaltet. Der
Verfasser withlt gerade diesen im gesamten Zusammenhang scheinbar depla-
zierten Text, weil er 1. nach Ansicht des Verfassers (und anderer Forscher)
unzweifelhaft auf Jesus selbst zurtickgehe und weil er 2. ein Wort darstelle,
das durch die Theologie der ersten Gemeinde nicht beeinflult worden sei.
Wie sich die Vorstellung des neuen Tempels im paulinischen Denken aus-
wirkt, soll der zweite Teil (8. 155-188), der 1. Kor. 11, 3-16 behandelt, zeigen.
Der dritte Teil (S. 189-198) tiber Apg. 18, 18 und 21, 23-27 ist eher als ein
Anhang zu betrachten. — Die vorliegende Untersuchung hat also durchaus
exegetischen Charalkter.

Dies gilt besonders fiir den ausgedehnten ersten Teil tiber Matth. 19, 3-9.
Bei den Vorfragen, welche in eigenen Kapiteln abgehandelt werden, interes-
sieren vor allem die Untersuchungen iiber die Ehepraxis der Essener (S.
451f.). Das Problem ist gestellt durch die Tatsache, daB3 Plinius und Philo
von der Ehelosigkeit der Essener berichten, wahrend bei Josephus und in
Qumran vorausgesetzt wird, dal einzelne Mitglieder der Sekte heiraten und
Kinder haben. Man versuchte diesen Widerspruch zu lésen, indem man zwei
verschiedene Gruppen derselben Sekte postulierte. Gestiitzt auf die alt-
testamentlichen Vorschriften iiber den heiligen Krieg und eine Bestimmung
in der Kriegsrolle (1QM 7, 3-7), welche allen jungen Minnern und Frauen
den Eintritt in das Kriegslager verbot, folgert der Verfasser, dafl in Qumran
die Altersgruppe der Ménner von 20-25 Jahren verheiratet war und in be-
sonderen Siedlungen wohnten. Es ist dies eine Hypothese, die in der Tat
manche Schwierigkeit erkldren kann. Es wird schén gezeigt, wie die ganze
Eheauffassung Qumrans sich nicht auf moralisch-asketischen Erwigungen
aufbaut, sondern unléslich mit der Eschatologie verbunden ist. — Was nun
die Auslegung des Matthaustextes (S. 66ff.) anbetrifft, so glaubt der Ver-
fasser, daBB dieser gegeniiber Mark. 10, 2—-12 unabhiingig sei. Er lehnt es ab,
die Zweiquellentheorie nur mechanisch anzuwenden, und postuliert far
Matth. 19, 3-9 noch eine andere kirchliche Uberlieferung. Ebenso sieht er die
Urform der Scheidungsregel in Matth. 19, 9, allerdings mit Ausnahme der
Unzuchtsklausel. Diese deutet er geméfl Matth. 1, 19 als vorehelichen Ge-
schlechtsverkehr der Braut. Er glaubt, da3 Matth. 19, 3—-9 gute historische
Tradition enthélt. Jesus wiirde im Streitgesprdch mit den Pharisdern tiber
die rabbinischen Begriffe des Gebotenen und nur Erlaubten darauf hinweisen,
dafB3 die sexuelle Besitznahme (so wird Gen. 2, 24 vom Verfasser im Anschlul}
an rabbinische Aussagen interpretiert) die Unaufloslichkeit der Ehe her-
vorrufe (8. 126). Der Verfasser glaubt, dal3 die Ehelehre Jesu sich in erster
Linie an seine Junger richte (S. 146), diese aber in Parallele zu sehen seien
mit der alttestamentlichen Priesterschaft, fiir welche auch spezielle Ehevor-
schriften gelten (Lev. 21, 7). Wie in Qumran handelt es sich bei der von den
Jungern Jesu geforderten Eheauffassung nach Ansicht des Verfassers nicht
nur um ein ethisches Problem, sondern die Jinger sollen in bezug auf die
Ehe in Ubereinstimmung mit den Regeln leben, die fiir die Priester des neuen
Tempels (Ez. 44, 22) gelten. Daraus schlieft der Verfasser, da3 offenbar in



358 Rezenstonen

der Meinung Jesu und seiner Jiinger die Zeit des neuen Tempels angebrochen
sei; Jesus ist der Messias und die Erfiillung der VerheiBung des neuen Tem-
pels und einer neuen Verbindung mit Gott (S. 147). Insofern ist also «die
Lehre Jesu von der Unaufléslichkeit der Ehe unloslich verbunden mit dem
BewuBtsein seiner eigenen Aufgabe und seiner Sicht der Situation, in welcher
er und seine Jiinger leben» (S. 148). Auch der Eunuchenspruch Matth. 19, 12
wird als Erfiillung von Jes. 56, 4-5 und damit als Beweis fiir die Gegenwart
des neuen Tempels erklart (S. 151).

Der zweite Teil behandelt 1. Kor. 11, 3-16, allerdings im Vergleich zum
vorhergehenden Abschnitt mit auffilliger Kiirze (S. 155-185). Der Verfasser
ist der Ansicht, dafl Paulus in diesem Text von den urchristlichen Propheten
und Prophetinnen redet, also nicht einfach von Ménnern und Frauen. Paulus
verlange in 1. Kor. 11, 3—4, daf} sich ein christlicher Prophet, analog Ez. 44,
20, das Haupthaar kurz scheren soll, um so seine Zugehérigkeit zum neuen
Tempel auszudriicken (S. 168). Die schwierige Stelle von der «Macht auf
dem Haupt der Frau wegen der Engel» (1. Kor. 11, 10) wird in neuer Art er-
kldart als ein irgendwie geartetes Abzeichen, welches die urchristlichen Pro-
phetinnen auf dem Kopf trugen zum Erweis ihrer von der Kirche und ihrem
Ehemann autorisierten Beamtung; die Engel werden verstanden als Mittler
der prophetischen Spriiche (S. 181).

In dritten anhangsméiBigen Teil wird zu Apg. 18, 18 und 21, 23-37 eine
Hypothese aufgestellt, welche der Erkldrung der Schwierigkeiten in bezug
auf das Gelitbde des Paulus dienen soll. Der Verfasser glaubt, da Paulus
in der Vorstellung lebe, die Kirche sei der neue Tempel. Darum sei es ihm
moglich, ortlich von Jerusalem entfernt, ein Geliibde im Sinn von Num. 6
abzulegen und auch aullerhalb des rechtméfligen Tempels beenden zu wollen,
wie er es (entgegen Apg. 21, 23—-27) urspriinglich geplant habe.

Wie unsere Inhaltsangabe gezeigt haben diirfte, handelt es sich bei dem
vorliegenden Werk um eine Arbeit, die gekennzeichnet ist durch eine reiche
Fille exegetischer Details. Besonders zu begriiBen ist, dall die behandelten
Texte so vorziglich mit den zeitgenossischen Parallelen und Gegebenheiten
konfrontiert werden. Was nun die eigentliche Hauptthese des Verfassers an-
betrifft, daB die Vorstellung vom neuen Tempel, welcher von Jesus und
seiner Jiingerschaft gebildet wird, auf Jesus selbst zuriickgehe, und daf3 die
diesbeziiglichen Worte Mark. 14, 58 resp. 2, 21 im Ansatz echt seien, so
miissen wir sagen, dal3 diese These wohl einleuchtend gemacht, aber nicht
schliissig bewiesen werden kann. Was aus den Beobachtungen hervorgeht
ist héchstens, dal Matthius und Paulus diese Ansicht vertraten. Gerade
bei der Exegese des Matthiustextes Kap. 19, 3-12 wirkt es sich verhéngnis-
voll aus, daf3 der Parallelbericht von Markus zu wenig beriicksichtigt wird.
Denn eine eingehende Exegese von Mark. 12, 1-10 wiirde m. E. zeigen, da@
die Frage der Prioritit nicht so schnell zugunsten von Matthéus entschieden
werden kann, sondern daB3 mehr Griinde fur Markus sprechen. Aber diese
Feststellungen sollen den Wert der Arbeit keineswegs herabmindern. Sie
stellt eine beachtliche Leistung dar, deren Ergebnisse sicher in der kommen-
den Forschung nicht unberiicksichtigt bleiben diirfen.

Heinrich Baltensweiler, Binningen bei Basel



Rezensionen 359

[PAUL ScHUBERT.] Studies in Luke-Acts. Essays Presented in Honor of Paul
Schubert. Ed. by Leander E. Keck & J. Louis Martyn. Nashville & New
York, Abingdon Press, 1966. 316 p. $8.50.

Two special features distinguish this collection of essays from other Fest-
schriften. First, it is carefully organized around a single, unifying theme;
second, all the essays appear in a common language. Both of these factors
will undoubtedly lead to its wide use among theological students in general
(at least among English-speaking ones!), in addition to specialists.

“Studies in Luke-Acts’’ contains nineteen essays. Three of these have
appeared elsewhere: P. Vielhauer’s famous essay on the “Paulinism” of Acts
(p. 33-50 = Ev. Theol. 10 [1950-51], p. 1-15), E. Schweizer’s on the speeches
of Acts (p. 208-216 = Theol. Zeits. 13 [1957], p. 1-11), H. Conzelmann’s
on the Areopagus sermon (p. 217-230 = Gymnasium Helveticum 12 [1958],
p. 18-32). Schweizer and Conzelmann each contribute an additional essay
to the volume.

The subject is introduced by W. C. van Unnik, who surveys the most
significant developments in the recent rise to importance of Lucan research
and indicates a few urgent issues for future discussion (p. 15-32). That his
title was appropriately chosen — “Luke, a Storm Center in Contemporary
Scholarship” — is evident from the variety of views expressed in the following
essays. E. R. Goodenough combines the extreme view that “the author of
Acts seems to have invented a Paul who was the great Roman-Pharisee
pupil of Gamaliel, one who taught that Christianity fulfilled the scheme of
salvation in Jewish history’’ with an argument for a date of composition in
the 60s (p. 51-59). U. Wilckens argues persuasively that it is “‘the existentially
interpreted Paul, rather than the historical Paul, who differs significantly
with Luke regarding the structure of the history of salvation” (p. 60-83).
H. J. Cadbury follows up a promise of some years with an essay on ‘“Four
Features of Lucan Style” — repetition, variation, distribution, and concentra-
tion (p. 87-102); as usual he is concerned not to prove a point, but merely
to observe things as they are. A. F. J. Klijn concludes his contribution
on the text of Acts with the discouraging observation that ‘“‘there has never
been so little agreement about the nature of the original text as at the
moment’’ (p. 103-110). P. S. Minear aims some telling criticisms at Conzel-
mann’s reconstruction of Lucan theology; in particular, he argues that it is
only as Conzelmann arbitrarily ignores the birth narratives that he ‘“‘can
appear to establish his thesis that Luke visualized the story of salvation as
emerging in three quite distinct stages: the period of Israel, the period of
Jesus’ ministry, the period since the ascension” (p. 111-130). W. C. Robinson,
Jr., includes a discussion of Luke 8. 4-21, which is almost unintelligible due
to its extremely compressed style (p. 131-138). N. A. Dahl writes on “the
Story of Abraham in Luke-Acts’ (p. 139-158); his observations on the way
the Old Testament material has been handled are pertinent to the debate
concerning the historical method of the author. C. F. D. Moule carefully
examines the Christology of the Lucan writings, especially the speeches of
Acts, and underlines the variety that is present here; where Luke’s own



360 Rezensionen

mentality can be discerned, he argues, it is different in certain respects from
Paul’s or that of the Johannine writings; however, ““it is flying in the teeth
of the evidence to claim that Luke has uniformly imposed this mentality
of his; on the contrary, the number of seemingly undesigned coincidences and
subtle nuances that have emerged suggest strongly that Luke either dra-
matized, thoughtfully and with considerable versatility, in an attempt to
impersonate various outlooks, or else used sources’; if he used sources he
no doubt adapted and arranged them, while retaining their essential character
(p. 159-185). E. Schweizer examines the Old Testament background to Acts
13. 33 (p. 186-193). G. Bornkamm compares (and contrasts!) Paul’s mis-
sionary stance in 1 Cor. 9 with the Book of Acts (p. 194-207). J. A. Fitzmyer
offers an excellent and well-balanced survey of the points of contact and
differences between Acts and the Qumran scrolls (p. 233-257). E. Haenchen
expounds his well-known views concerning the value of the Book of Acts
as a source for the history of early Christianity (p. 258-278); students of
Acts will appreciate having his ideas on the subject gathered into one essay.
John Knox considers the relationship between Acts and the Pauline letter
corpus and argues for the probability that the author knew — or at least
knew of — the letters of Paul, but “quite consciously and deliberately made
little or no use of them” because of what he regarded as a schismatic use of
them among pre-Marcionite, or Marcionite, Christians (p. 279-287). E. Kise-
mann compares the thought of Ephesians and Acts (p. 288-297). H. Conzel-
mann concludes the collection of essays with an intricately woven and care-
fully developed discussion of Luke’s place in the development of early
Christianity (p. 298-316).

The editors and publishers are to be congratulated on bringing these
representative essays together into one volume. ““Studies in Luke-Acts”
marks a significant milestone in Lucan research and is a fitting tribute to the
scholar in whose honor the essays were written.

Ward Gasque, Manchester, England

JEAN CoLsoN, Ministre de Jésus-Christ ou le sacerdoce de I'Evangile. Etude
sur la condition sacerdotale des ministres chrétiens dans U Eglise primitive.
Collection Théologie historique, 4. Paris, Beauchesne, 1966. 391 pp.

Quel est le dessein de l'auteur? Colson se demande si ’'Eglise de 1’Age
apostolique accorde & ses ministres un caractére sacerdotal. Cette question
I'entraine & définir et & suivre le trés intéressant mouvement de spiritualisa-
tion des valeurs cultuelles dans le judaisme tardif (orthodoxe et sectaire)
et dans le christianisme primitif. Le résultat, qui n’est pas nouveau, mais
qui est bien établi sur une large base, est le suivant: toutes les valeurs
cultuelles (Temple, sacrifices, prétres, etc.) ont été spiritualisées. C’est done
sans peur que l'apotre Paul en Rom. 15, 16 peut comprendre spirituellement
son apostolat comme un sacerdoce.

Il est évident aussi que la nouvelle communauté chrétienne qui spiritualisa
toutes les données cultuelles de I’Ancien Testament ne refusa pas toute
forme rituelle (le baptéme et la céne sont 14 pour le prouver). La question
essentielle est de savoir si, pour décrire ce nouveau culte et ces nouveaux



Rezensionen 361

desservants (apétres, prophétes, didascales, évéques et diacres), le chris-
tianisme primitif conféra une valeur sacrificielle au premier et une valeur
sacerdotale aux seconds. L’auteur reconnait que le Nouveau Testament ne
le fait pas. Il estime pourtant que les auteurs du Nouveau Testament n’ont
pas fermé la porte & une telle interprétation. Pour les Péres apostoliques, je
ne vois que le chapitre 14 de la Didaché qui décrit ’eucharistie comme un
sacrifice (mais Colson admet que ce chapitre est sans doute une interpolation)
et Ignace d’Antioche qui affirme que I’'évéque tient la place de Dieu. Pour
lauteur, il s’agit 14 d’une évolution dans le sens du Nouveau Testament,
tandis que j’y vois une premiére infidélité. Car, comme 1’a bien remarqué
Colson, le Nouveau Testament et les Péres apostoliques refusent d’appeler
prétres leurs autorités ecclésiastiques. Ils sont trop conscients en effet de
I'unicité sacerdotale du Christ.

Le livre se divise en deux grandes parties: la premiére est consacrée au
Nouveau Testament (ch. 1 sur la premiére épitre de Pierre; ch. 2 sur le
Temple; ch. 3 sur le sacerdoce du Christ avee un excursus sur le Ps. 110;
ch. 4 sur le sacerdoce de I’Eglise; ch. 5 sur les offrandes spirituelles; ch. 6 sur
la hiérarchie sacerdotale). Dans chaque chapitre, I’auteur indique judicieuse-
ment tous les paralléles rabbiniques et qumraniens. La deuxiéme partie
examine les solutions que les Péres apostoliques donnérent a la question que
se pose Colson (les Odes de Salomon sont inclues). Le tout s’achéve par une
série d’indices.

Aprés lecture, ce livre me laisse une impression mitigée. Il révéle en effet
un auteur & la fois prudent et audacieux, critique et peu critique: prudent,
parce qu’il évite les piéges des solutions catholiques toutes faites, audacieux,
parce qu’il me parait infléchir finalement les textes dans un certain sens;
critique, parce qu’il remonte toujours aux textes qu’il connait bien, peu
critique, parce que sa méthode — surtout quand il aborde le Nouveau
Testament — ne tient pas assez compte des résultats de la Formgeschichie et
de la Redaktionsgeschichte. I1 parle ainsi de la doctrine d’Etienne telle que
la dévoile le discours d’Act. 7 sans se demander si ce sont bien 14 les propos
d’Etienne que nous entendons. Il ignore par trop la recherche néotestamen-
taire allemande. Pour en revenir & Etienne et & sa critique du Temple,
Colson ignore le livre du catholique Johannes Bihler, Die Stephanus-
geschichte im Zusammenhang der Apostelgeschichte (1963), qui conclut au
caractére rédactionnel d’Act. 7 et parvient & d’importantes conclusions sur
la critique du Temple. Ce n’est 13 qu'un exemple. Par ailleurs, 'auteur
aurait bien fait de vérifier et de préciser certaines références bibliogra-
phiques. Frangois Bovon, Geneéve

Saint EpEREM, Commentaire de UEwvangile concordant, Texte syriaque
(ms. Chester Beatty 709). Edité et traduit par Dom Louis Leloir, O.S.B.
=Chester Beatty Monographs Dublin, Hodges Figgis & Co. Ltd.,
1963. xiv + 262 pp. £ 10.

Before this publication we had only the Armenian version of Ephrem’s



362 Rezensionen

commentary! and Syriac fragments?. The Chester Beatty ms. 709 of about
A.D. 500 now edited by Dom Leloir gives us for the first time about half
the commentary in the original Syriac. The commentary may have been
written about A.D. 350-373 and is one of the two most important surviving
witnesses to the Syriac Diatessaron, the other being the Arabic translation.
In the main the Syriac and the Armenian agree, a fact which encourages
scholars to use the Armenian with confidence where the Syriac is not extant.
It remains for the textual critics to reconcile the two where they differ.

A succinct and informative introduction describes the ms.and Dom
Leloir’s method of editing the text. This is followed by the text and a very
close Latin translation, text and translation facing each other. The reproduc-
tion of the text can be tested only from the ms. photographs of it, but the
editor’s procedure suggests care and accuracy. Terse footnotes give Scripture
references and other necessary information and there is at the end an index
of Biblical passages quoted.

The Diatessaron is important as a witness to the text and interpretation
of the Gospels. Now that we have from Dom Leloir an editio princeps of the
Syriac and a reliable edition of the Armenian, their evidence can be cited
with confidence and should lead to additions to our critical apparatus.
Thus Ephrem comments on the equivalent of éwpoke ce at Jn. viii. 57.
The commentary has its place as a monument of Syriac Christianity of
the fourth century.

At 1. 26 (p. 27) Ephrem quotes the apocryphal epistle, 3 Cor. 5. This
correspondence was part of the Old Syriac Bible and Ephrem comments on
it in his commentary on the Pauline Epistles which survives only in Armenian.
Thus the Chester Beatty ms. is the first witness to give us a fragment of the
Syriac of this correspondance which belongs originally to the Acta Pauli.

The edition is carefully and pleasingly produced. It does credit to all
who have had a hand in it. Perhaps sometime or other a facsimile of a page
of the manuscript may be published somewhere. We thank Dom Leloir
for his interesting and scholarly work and Sir Arthur Chester Beatty for
so liberally making it available. George D. Kilpatrick, Oxford

Kraus GAMBER, Niceta von Remesiana, Instructio ad Competentes. Friihchrist-
liche Katechesen aus Dacien. 1964. viii + 182 pp. — Weitere Sermonen
ad Competentes, 1. 1965. 136 pp. — Ordo Antiquus Gallicanus. Der
gallikanische Messritus des 6. Jahrhunderts. 1965. 63 pp. = Textus
patristici et liturgici quos edidit Institutum liturgicum Ratisbonense, 1-3.
Regensburg, Verlag Friedrich Pustet, 1964-65.

About A.D. 400 Niceta, bishop of Remesiana near Nish in Yugoslavia,
wrote an Instructio ad compelentes consisting of a series of addresses in six

1 Edited and translated by Dom L. Leloir in Corpus Scriptorum Christian-
orum Orientalium, 137 (1953) and 145 (1954).

2 Collected by J. Rendel Harris, Fragments of the Commeniary of Ephrem
Syrus upon the Diatessaron (1895).



Rezensionen 363

books for adult candidates for baptism. It was known to Isidore of Seville,
to Alcuin and to Arn, bishop of Salzburg (f 821), and a tenth century
catalogue of Bobbio reports a copy, but no monument containing this work
is now known. A. R. Burn, dean of Salisbury in England, published in his
book Niceta of Remesiana (1905) a first attempt to collect in one volume
works which seemed to come from Niceta.

Dr. Gamber now attempts to assemble the pieces which may belong to
the Instructio ad competentes in volumes in the series Textus Patristici et
Liturgici. Fascicle I gives the quotations from Niceta together with items
that have commonly been assigned to him. It also includes two new texts,
Sermo IT first published in 1964, and IIa published here for the first time,
but most important among the new ascriptions is the De sacramentis usually
given to Ambrose. Fascicle IT contains 26 sermons, all previously published
but now likewise ascribed to Niceta. Fascicle V, Weitere Sermonen ad
competentes, should appear next year. Dr. Gamber prepares a further volume
containing the Libellus ad virginem lapsam and a full word index to the
Instructio ad competentes. He is prepared to argue his case on the following
grounds: general background, language, Biblical text and liturgy.

An apparently triumphant argument seemed some thirty years ago to
have established Ambrose as the author of the De sacramentis, but this
argument did not explain one feature. The De sacramentis professedly
follows Roman liturgical practice closely. This Milan has never done either
in Ambrose’s day or ours. Dr. Gamber’s ascription to Niceta meets this
difficulty, as Remesiana throughout this period was under the jurisdiction
of Rome.

The De sacramentis quotes from a eucharistic prayer which is verbally
very close to the Roman Canon. What is the relation of the two? In
G. G. Willis, Essays in Early Roman Liturgy, pp. 113-117, it is pointed out that
whereas the Roman Canon has many examples of the rhythmic cursus,
in the corresponding prayer in the De sacramentis the examples with one
exception do not recur. The cursus became normal from about A.D. 385.
This suggests that the prayer in the De sacramentis gives a form of the
Roman Canon from before A.D. 385 and that our text of the Canon has
among other things undergone a stylistic revision. This would meet the
circumstances of Remesiana. We could expect older forms of liturgical use
to survive in outlying areas when they had been replaced by more modern
forms at Rome itself.

In Ephemerides Liturgicae 1xxix (1965), pp. 109-116, “Ist der Canon-Text
von ‘De Sacramentis’ in Mailand gebraucht worden?”, Dr. Gamber has
carried his enquiry further, In this he shows that Ambrose and Milan have
liturgical uses in common which distinguish them from the liturgy of the
De sacramentis. It appears that in the Gallican liturgies which were followed
at Milan, stress was laid on the command at the Institution to do or observe
the liturgy whereas in Roman use it was the Institution account that was
stressed. On the other hand he finds North African parallels to the liturgy in
the De sacramentis.

This concern with the Gallican liturgies is taken further in Fascicle III.



364 Rezensitonen

Here Dr. Gamber builds on his thesis that the basic document for the
Gallican liturgies was Hilary, Leber mysteriorum. He regards the Ewxpositio
brevis antiquae lLiturgiae Gallicanae as being the work of S. Germanus of
Paris. He uses this and other sources to construct the Ordo Gallicanus of
the sixth century and finds late Gallican survivals in liturgical texts of the
Carolingian empire.

In his article, p. 115, Dr. Gamber proposes a law for the linguistic
amplification of liturgical formulae: a liturgical text already existing in
fixed form is rarely altered and then almost always from dogmatic considera-
tions, and for the rest merely undergoes amplification. There is probably a
considerable measure of truth in this. I would suggest that stylistic con-
siderations, such as the cursus mentioned above, are sometimes responsible
for the alteration of fixed liturgical forms.

To return to Niceta, among the other texts ascribed to the Instructio
are several which are liturgically important, for example, in its testimony
about the use of the Sanctus in the Praefatio at the end of the fourth century.
Whether we are convinced by every ascription to Niceta (and it must be
admitted that Dr. Gamber has argued very persuasively) he has done great
service in bringing these texts together and in elucidating the early history
of the Gallican and Roman rites. We wish Dr. Gamber every success in his
series of liturgical texts and congratulate him and the publishers on the
appearance of the first three volumes. For those who wish to study more
of Dr. Gamber’'s work Fascicle IIT contains a full bibliography as well
as a short curriculum vitae. George D. Kilpatrick, Oxford

KurTt SPILLMANN, Zwingli und die Ziircherische Politik gegeniiber der Abtei
St. Gallen. = Mitteilungen zur vaterlandischen Geschichte, 44. St. Gallen,
Fehr’sche Buchhandlung, 1965. 122 S. Fr. 11.—.

Trotz umfangreicher Literatur iiber Zwingli hat man keineswegs den Ein-
druck, daB die Forschungsmoglichkeiten erschépft seien. In den vergangenen
Jahren sind mehrere neue Untersuchungen iiber Zwingli erschienen, welche
in bezug auf die Zwinglibiographie neue Akzente setzen oder spezielle Fragen
der Ziircher Reformation in eingehenden Untersuchungen behandeln. Dazu
gehort auch der dullerst komplizierte Fragenkomplex iiber Zwinglis Haltung
gegeniiber der Abtei St. Gallen.

Dort war die reformiert gewordene Stadt vollstandig vom Hoheitsgebiet
des St. Galler Abtes umgeben. Zudem standen beide, Stadt und Abtei, als
zugewandte Orte unter der Schirmherrschaft eidgendssischer Orte, die Abtei
unter Zurich, Luzern, Schwyz und Glarus, die Stadt unter Zirich, Bern,
Luzern, Schwyz, Zug und Glarus. Zur Zeit der Reformation trat die refor-
mierte Stadt St. Gallen unter Fiihrung Vadians ins «Christliche Burgrecht»
mit Ziirich. AuBerst schwer ist die Frage zu beantworten, zu welchem Zeit-
punkt und unter welchen Umsténden die Aufhebung des Klosters und die
Liquidierung der ébtischen Herrschaft ins Auge gefaf3t worden ist. Der Ver-
fasser vertritt die Ansicht und versucht dieselbe durch eine sorgfiltige Do-
kumentation zu erharten, daB Zwingli nicht der eigentliche Lenker der



Rezensionen 365

Zircher Einmischungspolitik in St. Gallen gewesen sei, dafl er die Politiker
wohl beeinflu3t habe, dieselben jedoch selbsténdig gehandelt héatten.

Die Beurteilung der Vorgehen beider Parteien wird auch nach dieser Dar-
stellung weiterhin umstritten bleiben. Das zweifellos gewalttdtige Vorgehen
Zirichs und der Stadt St. Gallen erkléarte sich z. T. auch als Notwehrmal-
nahme gegeniiber der Gefahr von auflen, da der Abt ein groBles Gebiet der
Nordostschweiz und damit zum Teil die Uberginge iiber den Rhein und den
Bodensee in seiner Hand hatte. Festzustellen ist auch hier, da3 die faktische
Macht «Recht setzte»: Nach dem erfolgreichen Ersten Kappeler Krieg er-
reichten Ziirich und St. Gallen weitgehend ihr politisches und konfessionelles
Ziel, wahrend die Zusténde nach dem ungliicklichen Zweiten Kappeler Krieg
sich wieder véllig zugunsten der Abtei dnderten.

Fiir die Beurteilung der Bedeutung Vadians ist eine besondere Begeben-
heit hervorzuheben: Wahrend er den Bildersturm im St. Galler Miinster
zuliel}, verwehrte er kurz darauf dem Volke die Mitwirkung bei der Be-
setzung des Klosters und der Nebengeb&dude. Dadurch konnten im Kloster
Ausschreitungen der unberechenbaren Volksmassen verhindert werden. Und
wer weill, ob nicht dadurch die weltberithmten Schriften der alten Kloster-
bibliothek vor Schaden oder vélligem Untergang gerettet worden sind.

Conradin Bonorand, Luven, Kt. Graubiinden

MecaTILD KOBN, Martin Bucers Entwurf einer Reformation des Erzstiftes
Koéln. = Untersuchungen zur Kirchengeschichte, hrsg. von Robert Stup-
perich, 2. Witten, Luther-Verlag, 1966. 200 S.

Es ist von Anfang an ein ernstes Anliegen des Strafburger Reformators
Martin Bucer gewesen, die Reformation der Kirche mit Hilfe der jeweiligen
katholischen Bischoéfe durchzufithren, bzw. die katholischen Bischofe fur die
Reformation zu gewinnen. Das Anliegen der erasmischen Reformtheologie,
die Kirche von innen her zu erneuern und die verfa3ite Gestalt der kirchlichen
Amter, Hierarchie und Organisation zu belassen, spielt dabei fiir den «Eras-
mianer» Martin Bucer eine wesentliche Rolle. Bereits in Straburg hat Bucer
den Bischof fiir die Reformation zu gewinnen versucht, wenn er auch mit
diesen Plianen gescheitert ist, obgleich er an groBartige Reformversuche, die
um die Wende des 16. Jahrhunderts in Straburg Geiler von Kaysersberg
und Jakob Wimpfeling zuvor unternahmen, ankniipfen konnte?®.

Als sich fiir Bucer in den Jahren 1541 bis 1543 die Moglichkeit bot, in
Zusammenarbeit mit dem der Reformation zugetanen Kolner Erzbischof und
Kurfirsten Hermann von Wied das Kélner Erzbistum der Reformation zu-
zufiihren, hat sich Bucer in rastloser Téatigkeit auf praktischem und literari-
schem Gebiet — unterstiitzt von Philipp Melanchthon und Kaspar Hedio —
zur Verfigung gestellt.

Die Verfasserin geht in der vorliegenden Dissertation aus der Schule
Robert Stupperichs diesem Wirken Martin Bucers in Kurkéln erstmals ein-

1 Vgl. auch K. Hahn, Die katholische Kirche in StraBburg unter Bischof
Erasmus von Limburg, 1541-1568 (1941).



366 Rezenstonen

gehend nach. — Ausfihrlich analysiert und schildert sie den historischen Hin-
tergrund in einem ersten Teil (S. 11-66), wobei einerseits das Leben und die
voraufgegangenen Reformversuche Hermanns von Wied ausfiihrlich dar-
gestellt werden (S. 11-39), andererseits die historischen Einzelheiten der
Tatigkeit Bucers in Kéln (8. 39-66). — Der zweite Hauptteil der Unter-
suchung ist der theologischen Analyse der Reformschrift gewidmet, die maf-
geblich Bucer damals fir die Reformation in Koéln verfaBt hat — dem «Ein-
faltigen Bedencken», das im Jahre 1543 bei Laurentius von der Miilen zu
Bonn auch im Druck erschien (S. 67-183). Die Fragen der anteilmiBligen
Verfasserschaft Bucers und Melanchthons an dieser Reformationsschrift, die
theologischen Lehraussagen zur Auffassung von Schrift, Dogma, Recht-
fertigung und Ekklesiologie (S. 73ff.), aullerdem die Darlegungen zur Neu-
gestaltung des Gottesdienstes und der Liturgie (S. 114{f.), nicht zuletzt die
Reformvorschlidge zur Reform des dulleren Kirchenwesens (S. 156{f.) werden
hier eindringlich abgehandelt.

An mehr als einer Stelle liBt sich dabei das Nachwirken der erasmischen
Reformtheologie bei Bucer feststellen. Was Bucer von sich selbst gesagt hat,
dall er «Erasmianer und Martinianer» gewesen sei, das wird auch an den
Ideen seiner « Kolner Reformation» deutlich, die die Reformation als Reform
der Kirche entwickeln. Die Verfasserin hat mit ihrer vorliegenden Disserta-
tion zur Durchdringung von Humanismus und Reformation im Lebenswerk
Bucers einen wertvollen Beitrag geleistet, der in der sachlichen Auswertung
der Quellen und in der griindlichen Verarbeitung der Literatur eine beacht-
liche historische Bereicherung der aufbliithenden Bucer-Forschung darstellt.

Ernst-Welhelm Kohls, Erlangen

C. A. PatripEs, Milton and the Christian Tradition. Oxford, The Clarendon
Press, 1966. XVI+302 p. Sh, 42/-.

When one looks through D. H. Stevens’ ‘“Reference Guide to Milton
from 1800 to 1930 with its nearly three thousand references, as well as
H. F. Fletcher’s addendum to the same, the question inevitably arises if
any further contribution can be made to the study of Milton. In view of
this Dr. C. A. Patrides’ latest book, “Milton and the Christian Tradition”,
is at one and the same time a testimony to the towering significance of
Milton’s writings and a commendation to the author.

Dr. Patrides’ objective is to present a study of ‘“Milton’s conception and
presentation of the principle themes of the Christian faith’” as compared
with historical Christianity. Doing this he has not only brought Milton out
of the confines of the narrowness of Puritan thought, but also rightfully
related him to the theological thinking of his contemporaries and made him
the last great Protestant protagonist.

The book is divided into nine chapters. Beginning with the doctrines of
the Godhead, the Creation, the Fall and closing with a discussion of the
Eschata of History, some of the basic doctrines of the Christian faith are
studied. Milton’s beliefs are brought into full relief and misconceived im-
pressions of him are corrected. For example, Milton’s concept of the Trinity



Rezensionen 367

has appeared to be Arian, but it is shown to be otherwise. Chapter VIII
deals with the Christian view of history and is a comprehensive account of
the writer’s book on the same topic.

The extensive research, of which this book is a fruitage, is reflected in the
many footnotes with biographical references. These are a real gold mine for
any scholar. While the Index Nominum and the Index Rerum are helpful,
a topical bibliography would greatly have enhanced its usefulness for
research students.

The book is of equal value to the theologian, the historian and the student
of English literature. The ease whereby the writer expresses himself and
conveys, what otherwise could be “heavy’ material, makes the book not
only highly informative but also pleasant reading.

Viggo Nerskov Olsen, Basel

PrILIPPE SELLIER, Pascal et la liturgie. (Bibliothéque de philosophie con-
temporaine.) Paris, Presses Universitaires de France, 1966. VIII 4 144 p.
Fr. 12.—.

Uber Pascal und seine Umwelt ist in den letzten Jahren eine ansehnliche
Reihe wertvoller Arbeiten erschienen. Zu erwihnen wire vor allem Jean
Lhermet, der in einem Buch iiber ¢Pascal et la Bible» umfassend dargelegt
hat, wie grundlegend wichtig fiir das Denken Pascals der Umgang mit den
biblischen Texten war. Sellier unternimmt nun den Versuch, dieses Problem
von der Liturgie her differenzierter anzugehen, und der Versuch hat sich
gelohnt.

Es zeigt sich, wie sehr Pascal in seiner Auswahl und Gruppierung von
Bibelstellen von deren Aufscheinen in Officium und Breviarium abhéngig
ist ; auch seine Art der Verwertung biblischen Gutes ist von dorther bestimmt.
Das bei Pascal nicht zu iibersehende «Christuszeugnis im Alten Testament»
&8+t sich in seinem inneren Aufbau unmittelbar aus der Liturgie entnehmen.
Auch die allegorisierende Deutung neutestamentlicher Perikopen stammt
keineswegs nur aus den Schriften der Kirchenvéter, sondern 1at sich in eben
dieser Gestalt in den liturgischen Texten nachweisen. Der Verfasser geht
diesen Zusammenhidngen mit groBer Vorsicht nach und es gelingt ihm, in
eindrucksvoller Weise darzutun, wie sehr Pascal seine Bibel von der Liturgie
her gelesen hat. Man denkt unwillkiirlich an Paul Claudel.

Neben solchen Zeugnissen innigster Vertrautheit mit den biblischen
Lektionen von Officium und Brevier tauchen weitere Gedankenzusammen-
hinge auf, die fir Pascals Denken wichtig wurden und unmittelbar litur-
gische Formeln wiedergeben oder doch von solchen inspiriert sind. Diese
Tatbestinde, die in Pascals intensivern Miterleben der Liturgie von Port
Royal griinden, lassen erkennen, dall ein zuverlissiges Verstdndnis seines
Denkens nur dann denkbar ist, wenn wo immer mdéglich dessen liturgischer
Context berticksichtigt wird. Vor allem seit seiner zweiten Bekehrung muf}
Pascals Dasein durchaus als ein Leben aus dem Gebet der Kirche heraus
verstanden werden. Doch darf dabei nicht ubersehen werden, dall Pascals
Frommigkeit nicht einfach den ganzen Reichtum des Pariser Breviers — des
Buches, das am hiufigsten in seinen Hénden zu finden war — ubernimmt,



368 Rezensionen

sondern es wird eine fiir Pascal eigenartige Auswahl getroffen. Seine Ver-
wurzelung in der fiir Port Royal besonders ausgeprigten Art der Frommig-
keit 146t ihn Passion, Ostern und das Geheimnis der Eucharistie ganz grof
betonen und alles einmiinden in seine alles andere tiberragende Christusliebe,
die ihn dazu fithrt, andere wichtige Aspekte der kirchlichen Lehre zu tuber-
gehen. Immer und uberall will er nur Christus sehen: er zitiert z. B. nur
Hymnen zu Ehren des Herrn, und in seinen Gebeten wendet er sich aus-
schlieBlich an Christus. Durch das sorgfaltige Herausarbeiten dieser alles
tuberstrahlenden Christusfrommigkeit in ihrer eindriicklichen Einseitigkeit
offnen sich fiir den Verfasser neue Einblicke in Pascals Denken. Dabei li3t
sich erkennen, wie sehr bei Pascal Denken und Erleben eine echte Einheit
bilden. Zwischen seinem Beten und seinem Denken gibt es nirgends eine
trennende Wand. Immer wieder finden sich in den Formulierungen der tég-
lichen Liturgie Ausgangspunkte gedanklicher Zusammenh#énge. Auch die
Betonung des « Deus absconditus» hat in ihrer besondern Art ihren Ursprung
in den Besonderheiten des liturgischen Lebens von Port Royal, vor allem
wohl in der dort intensiv erlebten eucharistischen Liturgie. Womit Pascals
Werk zugleich Einblick verleiht in die geistige Umwelt von Port Royal und
in eine wichtige Epoche franzosischer Frommigkeit.

Dariiber hinaus gestattet die liturgische Bezogenheit des gesamten Schrift-
tum Pascals in manchen IFillen eine genauere Datierung von Briefen, Frag-
menten der Pensées usw. Hierbei geht der Verfasser mit Umsicht zu Werke
und begniigt sich mit wenigen, doch gesicherten Ergebnissen, denen der
Leser gerne zustimmen wird. Als Musterbeispiele sorgféltiger historischer
Arbeit sind zu nennen die Datierungen der Briefe an die Roannez und der
«Priére pour le bon usage des maladies».

Mit dieser engen Bindung an den Reichtum der Liturgie steht Pascal
nicht allein in seiner Zeit. Auch Racine, Bossuet, Fénelon leben aus ihrem
Brevier. So lag es nahe, diesen Zusammenhingen bei Pascal nachzugehen.
Die Ergebnisse dieser Untersuchung diirften das Versténdnis fir den groBen
Denker vertiefen und seine Personlichkeit in neuem Lichte erscheinen lassen.

Julius Schweizer, Interlaken

Varpbo Vinay, Luigi Desanctis e il movimento evangelico fra gli dtaliani
durante il risorgimento. (Collana della Facolta valdese di teologia, Roma.)
Torino, Editrice Claudiana, 1965. 369 p.

Desanctis n’est ni un grand théologien, ni un illustre homme d’église.
Curé a Rome, déja chargé d’honneurs et de responsabilités, il renonce & un
brillant avenir, rompt avec son église, fuit & Malte, sera évangéliste et pu-
bliciste, pasteur de la Chiesa valdese, enfin professeur en théologie & Florence,
ou il meurt en 1869.

Sa conversion est de type farellien: La Bible est parole authentique de
Dieu, I’enseignement de 1’église catholique ajoute & la Bible et la contredit;
I’église catholique n’est donc pas la vraie église. Le devoir du chrétien est
de rompre avec cette fausse église pour vivre selon ’Evangile et le faire
connaitre.



Rezenstonen 369

M. Vinay n’aurait sans doute pas consacré un ouvrage aussi considérable
a ce trés digne ministre s’il n’avait eu le dessein de dépeindre, & travers lui,
la grande espérance d’évangéliser I’'Italie qui exalta les protestants aux
temps du Risorgimento, et aussi d’expliquer la multiplicité des dénomina-
tions du protestantisme en Italie.

D’une part, une église vaudoise glorieuse de son passé, trop attachée &
sa discipline, rendue prudente par tant de martyres; de I’autre des évangélistes
que leur foi a contraints & l’exil, sans attaches profondes avec le pays sarde
qui les accueille, dédaigneux des liturgies, des autorités ecclésiastiques, des
confessions de foi, trop ouverts & la propagande anarchiste des fréres de
Plymouth. Ces psychologies différentes suffisent, hélas! & dresser les uns
contre les autres des protestants minoritaires qui, pourtant, professent la
méme foi. Desanctis incline d’'un c6té puis de l’autre, finira par préférer
I'ordre vaudois & I'anarchie, sans montrer cette fermeté d’ame qui aurait
pu faire de lui un chef. Jean-Daniel Burger, Neuchatel

CHRISTOPH SEILER, Die theologische Entwicklung Martin Kdihlers bis 1869. =
Beitridge zur Forderung christlicher Theologie, begrindet von Adolf
Schlatter, herausgegeben von Paul Althaus, Hermann Dérries und
Joachim Jeremias, 51. Giitersloh, Giitersloher Verlagshaus Gerd Mohn,
1966. 162 S. DM 22.—.

Die Geschichte, wie ein junger Theologe den Weg zu sich selbst findet.
Das ist schon, abgesehen von seiner theologiegeschichtlichen Bedeutung,
spannend, besonders wenn es so gut, knapp und klar dargestellt ist, wie es im
vorliegenden Buch, einer Dissertation aus Miinster, der Fall ist.

Martin Kéhler, der ostpreuBische Pfarrerssohn, studierte zuerst Juris-
prudenz. Doch nach zwei Semestern, er weill selbst nicht recht warum, eine
schwere Erkrankung ist dabei im Spiel, sattelte er um auf die Theologie,
wodurch man beinahe an die Biographie Martin Luthers gemahnt wird. Der
junge literaturbegeisterte Student, der selbst poetische Briefe schrieb, wurde
nur allmihlich, aber doch immer intensiver von der theologischen Frage-
stellung gefesselt. Er nimmt alle Aporien seiner Zeit in sich auf, studiert bei
Rothe, fihlt sich vortibergehend wvon Schleiermacher angezogen, wird
Schiiler von Julius Miller (dem Verfasser von «Die christliche Lehre von der
Stinde») und Tholuck. Es befriedigt ihn weder eine spekulative Theologie im
Sinne Hegels und seiner Schiiler zu treiben, noch alles auf die personliche
Glaubenserfahrung zu stellen. Endlich entdeckt er, da3 die Heilige Schrift
der einzige sachgemifBe Erkenntnisgegenstand fiir die Theologie ist. Er wird
im zehnten Semester Schiiler in Tiibingen bei Beck. «Ich danke, da mir die
Einfachheit des Evangeliums als fester Ankerplatz aufgegangen ist, und
hoffe zu Gott, von hier aus allméhlich in Ordnung zu kommen... Meine
Wahl kann nur sein, aus der Schrift mir die innere Kraft zu gewinnen, um
eine feste eigene Uberzeugung mir zu erarbeiten», wie er dem Vater schon
vorher schreibt (S. 58).

Trotzdem wire es falsch, in Kéhler einfach einen Biblizisten zu sehen.
Gerade sein Umgang mit Beck lehrt ihn, die Entwicklung der historischen
Kritik als eine «gottliche Fiigung fiir die Kirche» zu schitzen. «Das gute

24



370 Rezensionen

Erbe des Rationalismus, welches wir angetreten haben, fordert offenbar hier
(gemeint ist bei der Lehre von der gottlichen Inspiration der Heiligen Schrift)
wie an anderen Punkten der Theologie, dal man es erreiche, die natiirlich-
historische Erfassung des Gegenstandes mit dem Glauben an seine geistliche
Aullerordentlichkeit zu verbinden; — nicht nur aneinander und nebeneinan-
der zu binden, sondern jene als Werkzeug der Herstellung dieses darzutun»
(S. 68-69). Kihler hat hier ein Problem gestellt, mit dem die theologische
Hermeneutik noch jetzt ringt.

Auch in anderer Hinsicht ist Kahler in Widerspruch gegen seinen Tii-
binger Lehrer geraten. Die Rechtfertigungslehre Becks, in der der Glaube
als Vorbedingung fiir die «real-dynamische» Gerechtmachung des Menschen
gedacht ist («Dem Menschen wird sein glaubiges Verhalten als Gerechtigkeit
angerechnet», S. 91), erscheint ihm weder tibereinstimmend mit Paulus noch
mit Luther. Weitgehend selbstindig, wenn auch unter dem EinfluB Julius
Miillers, der alles in allem tiberhaupt der wichtigste Lehrer Kéahlers gewesen
ist, und in stetiger treuer Weggenossenschaft mit Hermann Cremer erringt
er eine in seiner Zeit einsam dastehende Position, der leider lange die gleich-
zeitig entwickelte Konzeption Albrecht Ritschls von «Rechtfertigung und
Versohnung» im Weg stand. «Ob die Herren das einmal versucht haben,
versucht, sich aus ihrer Stinde herauszuglauben!s (S. 157, Zitat aus einem
Brief Cremers an Kéhler). Auf alle Fille sind beide darin einig, daf} ihre Le-
bensaufgabe vor allem darin besteht, das Evangelium zu «iiberwintern», bis
wieder einmal eine gilinstigere Zeit kommt. «Sind wir beiden doch die ein-
zigen unter den gegenwirtigen Dogmatikern, die die genuine lutherische
Rechtfertigungslehre vertreten und unserer Jugend dazu verhelfen kdénnen,
sich selbst iiber den Punkt klar zu werden, der der Quellpunkt aller wahren
Theologie ist» (S. 158, Cremer an Kahler). Man staunt iiber den Mut dieser
Ménner zur Einsamkeit. Sie konnten ja nicht wissen, daf3 ihre Position durch
die Vermittlung der «dialektischen» Theologen dann doch noch eine welt-
weite Ausstrahlung erlangt hat. (Es 148t sich leicht nachweisen, da8 der
Einflu Martin Kédhlers z. B. auf Karl Barth und Emil Brunner sehr grof
war.)

Das vorzigliche Buch Christoph Seilers zwingt uns dazu, manche theo-
logische Erscheinungen im vergangenen Jahrhundert differenzierter zu sehen.
Es ist eine aullergewohnlich gut geratene Dissertation. Etwas mull man aller-
dings gleichfalls sagen: Der Verfasser hatte auch ein aullerordentliches Gliick,
daB ein groBer Teil des Nachlasses Martin Kéhlers — sehr viele wertvolle
Briefe — zum ersten Mal in seine Hand kam. Es wére tibrigens zu wiunschen,
daf3 dieser Briefwechsel bei Gelegenheit vollstandig ediert wird.

Frank Jehle, Grub, Kanton Appenzell A.-Rh.

CHRISTINE RAGAZ u. a. (Hrsg.), Leonhard Ragaz in seinen Briefen. 1. 1887—
1914. Herausgegeben von Christine Ragaz, Markus Mattmiiller und Artur
Rich unter Mitwirkung von Hans Ulrich Jéger. Ziirich, EVZ-Verlag, 1966.
XLIV + 347 8. Fr. 29.50.

Lange Zeit war man fiir das Leben von Leonhard Ragaz auf seine Auto-
biographie «Mein Weg» angewiesen. Diesen Lebensriickblick hatte er aber



Rezensionen 371

in groBer Eile geschrieben, und manches wird darin in einem diisteren Lichte
geschildert. Der im Jahre 1957 erschienene erste Band der Ragazbiographie
von Markus Mattmiiller hat an der Selbstdarstellung viele nétige Korrek-
turen vorgenommen. Eine wichtige Erginzung dazu stellt nun die Heraus-
gabe des ersten Briefbandes dar, der die Jahre 1887 bis 1914 umfat und es
dem Leser erlaubt, das Werden und Wachsen der theologischen Uber-
zeugung von Leonhard Ragaz zu verfolgen und die innere und dullere Ent-
wicklung der religios-sozialen Bewegung in der Schweiz zu studieren.

Die Briefe sind sorgfiltig ausgewihlt, um alle wichtigen Aspekte im
Denken von Leonhard Ragaz zu dokumentieren. Damit ein moéglichst kon-
tinuierlich geschlossenes Bild entsteht, sind sie chronologisch und nicht nach
den Adressaten geordnet. Ein Register der Briefempfénger, ein umfang-
reiches Personen- und Sachregister und ein Anmerkungsapparat mit hilf-
reichen, sachlichen, biographischen und historischen Informationen er-
leichtert den Gebrauch des Buches.

Besonders wertvoll ist die theologische Einfithrung von Professor Arthur
Rich, die nicht nur mit groBer Sachkenntnis, sondern auch aus einer leben-
digen Anteilnahme heraus geschrieben worden ist. Es heilt darin mit Recht:
«Trotz der vielen Fragwiirdigkeiten im einzelnen, die seiner Theologie und
Praxis sicherlich anhaften, gehért er durch die Grundstruktur seines Hoff-
nungsdenkens zu jenen Pionieren, die uns von neuem erschlossen haben, was
Hoftnung hei3t als weltliche Verantwortung in einer revolutionér sich wan-
delnden Welt, und er hat manches von dem vorweggenommen, was in der
neuesten Hoffnungstheologie als ,novissima‘ erscheint. Von da aus gesehen
sind diese Briefe, in denen sich das zum erstenmal ankiindigt, nicht nur ein
interessantes biographisches, historisches und theologisches Dokument, son-
dern dariiber hinaus ein geistiges Verméchtnis von hohem Rang» (S. XLIV).

Paul Handschin, Birsfelden bei Basel

HANSPETER MATTMULLER, Carl Hilty 1833-1909. = Basler Beitridge zur
Geschichtswissenschaft, 100. Basel, Helbing & Lichtenhahn, 1966. 312 S.
Fr. 25.—.

Mattmiiller mochte dartun, dafl Hilty mehr war als der «Aphoristiker
der Kalenderzettel», als der er heute vielfach erscheint. Im Gegensatz zu
den thematisch nicht umfassend angelegten Arbeiten von Hans Rudolf
Hilty und Jakob Steiger unternimmt der Verfasser den Versuch, Person und
Werk Hiltys in einer Gesamtschau zu deuten. Dies geschieht in Form einer
vorbildlichen quellenmé@igen ErschlieBung und Verwertung der gesamten
literarischen Hinterlassenschaft Hiltys, vor allem auch der handschriftlichen
Dokumente. Ein erster Teil bringt eine bis ins kleinste zuverléssig erarbeitete
Biographie Hiltys, deren drei Kapitel: «Jugend und Studienzeit (1833-
1854)», «Advokat. Chur (1855-1873)» und «Professur. Bern (1874-1909)»
behandeln. Der zweite Teil widmet sich « Hiltys Gedankenwelt» und schildert
in sieben Kapiteln die Grundstrukturen seines Denkens. Dabei wird einer-
seits deutlich, wie stark Hiltys Weltanschauung zeitgebunden ist und wie
doch gerade in dieser Zeitgebundenheit sich auch sein Eigenes konkretisiert.

Den Theologen interessiert am meisten das letzte Kapitel des 2. Teils,



372 Rezensionen

das unter der Uberschrift «VII. Glaube und Kirche» (S. 273-293) Hiltys
theologisch-kirchliche Uberzeugungen zusammenfaBt. Seine Erfahrungs-
theologie wird von der Erweckungsbewegung des 19. Jahrhunderts her-
geleitet. Hilty ist nach Mattmiiller «als spéter Nachfahre der Erweckungs-
theologie charakterisiert» (8. 274). Trotz seiner Neigung zum Mystizismus
erweist sich Hiltys Glaubensverstidndnis als durchaus aktivistisch, so daf
es bei ihm zu einer (freilich der mystischen stark verwandten) Ablehnung des
Dogmas und des Lehrhaften kommt. Auffallig erscheint die fast seherisch
scharfe Wiirdigung Blumhardts durch den Zeitgenossen Hilty. Im Blick
auf das Verhiltnis von Staat und Kirche hat Hilty manche Wandlungen
durchgemacht, die ihn von optimistisch-schwirmerischen Positionen zu
nichternen Einsichten und Abwégungen fiihrten. Auch seine Einstellung
zur Landeskirche ist nach und nach realistischer und positiver geworden,
ebenso wie seine Beurteilung des rémischen Katholizimus.

Man legt das Buch mit dem Gefiihl aus der Hand, sehr sachlich und gut
informiert worden zu sein. Dal es von einem Historiker verfal3t wurde,
macht die Tatsache versténdlich, daB dem eigentlich Theologischen in
Hiltys Lebenswerk nur ein relativ geringer Raum gewidmet ist. Aber gerade
in diesem Umstand konnte ein Anreiz fiir die Theologie liegen, sich dieser
seltsam einfluBreichen Gestalt des 19. Jahrhunderts einmal von ihrer Seite
her in eindringlicher Form anzunehmen. Gotthold Miiller, Basel

NATHAN SODERBLOM, Der lebendige Gott 1m Zeugnis der Religionsgeschichte.
Mit einer biographischen Einleitung herausgegeben von Friedrich Heiler.
(Nachgelassene Gifford-Vorlesungen.) Minchen & Basel, Ernst Rein-
hardt Verlag, 1966. LII + 388 S. Fr. 26.50.

Das vorliegende Buch enthilt das geistige Verméchtnis des grolen cku-
menischen Theologen, der seiner theologischen Forschungsrichtung nach ja
vor allem Religionshistoriker war. In der berithmten Reihe der Gifford
Lectureship in Natural Theology durfte Séderblom 1931 seine Vorlesungen
halten. In den Jahren 1932 und 1933 erschien eine schwedische und eine
englische Ausgabe, die nunmehr mit Hilfe von Chr. M. Schréder und R.
Hafner ins Deutsche iibersetzt und anhand des Manuskripts verbessert wurde.
So kam dieses Buch gerade recht als Erinnerungsgabe zum 100. Geburtstage
Soderbloms. Der Herausgeber Heiler schickt dem eigentlichen Text Soder-
bloms eine ausfuhrliche und sorgfiltig dokumentierte Darstellung von
Séderbloms Leben und Wirken voraus. Hier wird schon die Position deut-
lich, deren Konsequenzen dann im folgenden ausgefithrt werden.

Séderblom hat nicht etwa ein apologetisches Verhéltnis zu den Religionen,
indem er sie als Irrtum und Téuschung ablehnt, sondern er sieht in ihnen
Vorstufen der Offenbarung des lebendigen Gottes im Sinne seines Wortes
auf seinem Sterbebett: Gott lebt — ich kann es beweisen aus der Religions-
geschichte. Uberall findet er ein lebendiges Suchen nach dem lebendigen Gott,
ja sogar ein Finden Gottes auf Grund der gottlichen Selbsterschliefung.
Dazu gehért nicht unbedingt die Vorstellung eines persénlichen Gottes,
vielmehr liegt ihm das Wesen der Religion im Glauben an das Heilige. Dieser



Rezensionen 373

Glaube findet sich schon in den Primitivreligionen, dann aber auch dort, wo
Religion als Methode verstanden wird, im indischen Yoga, in Jainismus,
Hinayana und Bhakti, schlieBlich aber auch dort, wo wir Religionen mit
einer Heilstatsache vor uns haben, im Mahayana. Die ethische Dimension
ist endgiiltig erreicht in der Religion Zarathustras und bei Sokrates, dem
Soderblom ein eigenes Kapitel widmet (¢«Religion des guten Gewissens»).
Einen deutlichen Einschnitt sieht Séderblom dort, wo Religion als Offen-
barung in der Geschichte verstanden wird. Das ist im Mosaismus, im Chri-
stentum und im Islam der Fall. Es ist deutlich, dal3 Soderblom, bei allem
Verstindnis fiir andere Formen von Religion, doch in der Religion der In-
karnation die héchste Stufe gottlicher Offenbarung sieht. Séderblom iber-
windet insofern den reinen Historismus mit seinem Begriff einer in der
Geschichte abgeschlossenen Offenbarung, als er eine Fortdauer der Offen-
barung auch in die Gegenwart hinein annimmt. Der Genius, die Geschichte
und die geistige Persénlichkeit sind fur ihn die wichtigsten Faktoren der
ganzen Religionsgeschichte.

Wo ist nun Séderbloms Standort wissenschaftlich einzuordnen ? Deutlich
ist bei ihm die von Schleiermacher ausgehende «branch-theory» zu merken,
d. h. derjenigen Theorie, welche die verschiedenen Ausprigungen von Re-
ligion als Teile eines Strukturganzen ansieht. Steht wohl Hegel im Hinter-
grund der von Sdderblom vertretenen Auffassung, daB «Gottes dauernde
Offenbarung die Geschichte» ist? Dazu wiirde auch die von Heiler mit
Recht hervorgehobene «merkwiirdige Verbindung von weitestem religions-
geschichtlichem Universalismus mit christozentrischer und staurozentrischer
Entschiedenheit» (S. XXVIII), der gegeniiber alle herkémmlichen Schema-
ta von «liberal» und «orthodox» versagen, gehéren. Jedenfalls wird hier
noch einmal der Versuch gemacht, die ganze Weite eines wissenschaftlichen
Forschungsfeldes unter einheitlichen Gesichtspunkten zu sehen im Gegen-
satz zur monographischen Auflésung in detaillierte Einzelbetrachtungen.
Das ist die Grof3e, aber auch die Grenze dieses Werkes.

Heinz-Horst Schrey, Heidelberg

WILHELM SCHLATTER & HERMANN WrTscHI, Geschichte der Basler Mrssion. 4.
1914-1919. Nach einem Manuskript von W. Schlatter bearbeitet von H.
Witschi. Basel, Basileia Verlag, 1965.

Wilhelm Schlatters im Jahre 1915 herausgegebene Geschichte der Basler
Mission 1-3 gehért literarisch zur Gattung der Chronik, und der Leser verirrt
sich leicht in verschiedene Einzelheiten. Viele bedeutende Abschnitte in der
Geschichte der Missionsgesellschaft wurden mit Stillschweigen iibergangen,
weil sie nicht zu der Tendenz paliten, den Einsatz einer recht einheitlichen
Missionsopinion wiederzugeben. Nur wenn verschiedene Schismen schon auf
anderem Wege offentlich bekannt geworden waren — z. B. die Auseinander-
setzung Johann Tobias Becks mit dem Basler Missionskomitee um 1840,
wiirttembergische Selbstdndigkeitsbestrebungen um 1850 und die Aus-
einandersetzung Otto Schotts mit Basel um 1884 —, richtete Schlatter die
Aufmerksamkeit des Lesers darauf. Schlatter stellte allerdings niemals den
Anspruch, ein selbsténdiger Forscher und Quellenkritiker zu sein. Sein groBes



374 Rezensionen

Interesse war es, missionsinteressierten Lesern eine detaillierte und breite
Schilderung zu geben. Die gegenwirtige Forschung muf3 auch schitzen, daB
Schlatter durch direkte Quellenzitate auf verschiedene Forschungsaufgaben
hinwies. Schlatter hat durch seine Quellensammlungen beinahe jeder teologi-
schen und humanistischen Disziplin die Méglichkeit verschafft, verschiedene
Forschungsprobleme zu bearbeiten. Ebenso ist man der Basler Mission dank-
bar, daf} sie ihr wohlgeordnetes Archiv zur Verfugung der internationalen
Forschung gedffnet hat.

In diesem Archiv war viele Jahrzehnte hindurch ein Manuskript von
Schlatters Hand aufbewahrt, das die Epoche 1914-1919 behandelt. Anlalich
des 150jahrigen Jubildums der Basler Mission wurde das Manuskript nach
¢«weitgehender Kiirzung, griindlicher Bearbeitung und Ergénzung des Tex-
tes» vom ehemaligen Missionsinspektor Dr. Hermann Witschi veroffentlicht.
Selbstverstéandlich war es fiur Witschi leichter als fur Schlatter, am Anfang
des ersten Weltkrieges oder wiahrend der Zeit der Friedensverhandlungen,
intrikate Probleme zu behandeln, die damals als Kritik tiber Kolonialméachte
wie England und Deutschland hitten erscheinen koénnen. Finfzig Jahre
spéter scheint es z. B. leichter, in vorurteilsfreier Weise eine Frage wie den
Friedensvertrag in Versailles und Artikel 438 mit seinen Folgen fiir die
deutschen Missionen zu behandeln. Jedoch kénnen die zehn Seiten, die jener
fiir Volkerrecht und Missionsgeschichte interessanten Frage gewidmet sind,
keine erschopfende Darstellung geben, zumal die Schilderung nur chrono-
logisch und ohne Diskussion iiber das Problem angelegt ist.

Dadurch steht der Leser noch einmal vor der alten Frage: War die Basler
Missionsgesellschaft ein deutsches oder ein deutsch-schweizerisches Unter-
nehmen ? Diese immer wieder aufregende Frage, die einen Konflikt nach dem
anderen hervorrief, wurde von den fritheren Geschichtsschreibern der Basler
Mission, Eppler und Schlatter, in einer damals befriedigenden Weise beant-
wortet : alle sind christliche Bruder, die sich tiber Konfession und Nationalitit
hinaus zur gemeinsamen Aufgabe begegnen. Im Vorwort zur vorliegenden
Arbeit betont aber der gegenwértige Prasident der Basler Mission, Pfr. Dr.
Jacques Rossel, dal Schlatter eine Zeit spiegelt, wenn «dasnationale Gefiihl
und das Wissen um die Ubernationalitit der Mission miteinander in den
Herzen kimpfen» und «von der sich selbst ein pietistisches Werk wie die
Basler Mission wihrend der ersten hundert Jahre ihres Bestehens nicht immer
zu distanzieren vermochte»s. Man mull auch bemerken, daB der Schweizer
Schlatter das Problem des Nationalismus nur als eine deutsche Krankheit
sah, ohne sich um den Basler Nationalismus zu kiitmmern, der sich nicht nur
gegen Deutschland, sondern auch gegen die {ibrige Schweiz waffnete.

Erik Halldén, Uppsala

Kary BartH, Hiob. Herausgegeben und eingeleitet von H. Gollwitzer. =
Biblische Studien, 49. Neukirchen-Vluyn, Verlag des Erziehungsvereins,
1966. 114 S. DM 6.20.

Theologen und Nichttheologen wird durch die Herausgabe von Ausziigen
der Barthschen Dogmatik tiber das Thema «Hiob» eine gute Einfithrungs-
moglichkeit nicht nur in das Denken des Theologen selbst, sondern auch in



Rezensionen 375

eine echt theologische Problematik geboten. Die Einfithrungen von H. Goll-
witzer sind diskret in dem Sinne, daf} sie hauptséchlich den Verfasser zu
Worte kommen lassen, und gleichzeitig preiswert, indem sie manchen Lesern
den Weg zum Verstiandnis der vorgetragenen Sitze erleichtern werden. Nur
schade, daf3 das Biichlein, das Karl Barth zu seinem 80. Geburtstag gewidmet
ist, durch einen Bindefehler die Seiten 94ff. verloren hat. Sie wurden nach-
traglich eingefiigt, und die Substanz des Buches wurde dadurch natiirlich
nicht berithrt, doch erscheint die sozusagen festliche Verpackung erheblich
entstellt. J. Alberto Soggin, Rom

HEinricH Otr, Wirklichkeit und Glaube, 1. Zum theologischen Erbe Dietrich
Bonhoeffers. Gottingen und Ziirich, Vandenhoeck & Ruprecht, 1966.
394 S. DM 39.50.

Das theologische Erbe Bonhoeffers will der Verfasser fiir sein eigenes sach-
liches Grundproblem, nédmlich fiir die Wirklichkeit des Glaubens fruchtbar
machen, wie diese «die Quelle der ontologischen Bestimmung der Wirklich-
keit alles Wirklichen» ist (8. 225). Die theologischen Ansitze dieses der Zeit
in extremer Weise ausgesetzten Mirtyrers sind nach der Uberzeugung Otts
von unmittelbarer Relevanz fiir die heutige kirchliche und theologische Si-
tuation. Dies wird an der Problematik der theologischen Atheismusdebatte,
der Kontroverse Barth-Bultmann und des 6kumenischen Dialogs aufgezeigt
(S. 22F.).

Otts Absicht ist nicht eine Bonhoeffer-Darstellung, wohl aber die Inter-
pretation seines Lebenswerkes, wobei er deren sachgeméfen Voraussetzungen
sorgféltig nachgeht (1. Teil, IT. Kap.). Die dem fragmentarischen Charakter
des Bonhoefferschen Werkes entsprechende Methode sei das Bewahren seines
Erbes, ndmlich «das Ausziehen der Linien» (S. 159), das Fortfithren seines
Denkens, die «dialogische Interpretation» (S. 65ff.). Ohne eigene systema.-
tische Besinnung kann man Bonhoeffer nicht richtig deuten (S. 75ff.). Die
eigene systematische und zugleich interpretatorische These von Ott ist der
christologische Universalismus als die tiefste Deutung sowohl des Christus-
ereignisses wie der Wirklichkeit tiberhaupt (S. 76). Er findet diesen in der
von Bonhoeffer vollzogenen Gleichsetzung von Christus und Wirklichkeit,
die ihrerseits durch den deuteropaulinischen Universalismus angeregt wurde.

Die Gleichsetzung wird, wie bei Bonhoeffer selbst so auch bei Ott, gegen
verschiedene MiB3verstdndnisse abgeschirmt. Zunéchst wird betont, daB sie
keine Sache der Betrachtung, vielmehr der ethischen Tat sei. Handelnd sieht
man Christus, den christologischen Sachverhalt, das Ineinander-Verschrankt-
sein gottlicher und menschlicher Wirklichkeit, d. h. aber die Verséhnung der
Welt in Thm (8. 373), wie man auch umgekehrt Thn in der Wirklichkeit sehen
mull, um zu wissen, was zu tun ist (S. 382. 386). Die christologische Ontologie
alles Wirklichen, durch die Bonhoeffer Antwort auf die Frage sucht: «Wer
Jesus Christus fiir uns heute sei ?», bekommt man ethzsch in den Blick (8. 152.
163. 217), wie auf der anderen Seite die christologische Ontologie zwangs-
laufig zur Ethik werden mul} (S. 386). Horizont einer christologisch geprigten
Situationsethik ist der Vorsehungsglaube. — Es wird ferner auf die «un-



376 Rezensionen

geheure Spannung» hingewiesen «zwischen Thm, Jesus Christus, der uns
fordert und verhei3t..., und den Wirklichkeiten, die uns stumm bleiben
kénnen und uns ratselhaft anstarren» (S. 150, vgl. 153. 221. 267). Das Wirk-
lichkeitsverstandnis aus der personalen Gottesbegegnung, in welcher der
sowohl uns personal gegeniiberstehende als auch in aller geschaffenen Wirk-
lichkeit personal gegenwértige Gott als eine die menschliche Situation be-
stimmende Struktur und als Konstitutivum der Wirklichkeit iiberhaupt er-
fahren wird (S. 42. 46), 16st diese Spannung keineswegs auf (S. 150).

Die ontologische Christologie, bei Bonhoeffer von der Grunderfahrung des
In-Seins Gottes in der Welt entwickelt, besagt, daB das Sein des Menschen,
bevor es vom Evangelium erreicht wird, fir Bonhoeffer «nicht als ein Sein
unter dem Gesetz, in der radikalen Fraglichkeit» steht — wie es gegen Ebeling
hervorgehoben wird (S. 105) —, «sondern hier mag schon die Macht des Evan-
geliums, der Verséhnungsgnade Christi am Werke sein» (vgl. S. 263. 289).
Somit besteht nach Ott eine Wesensverwandtschaft zwischen dem Wirklich-
keitsverstindnis bei Thomas und Bonhoeffer. Ganz allgemein sieht er die
«katholische Linie» bei Bonhoeffer, trotz dessen gelegentlicher Abgrenzung
(S. 198) stark vertreten (S. 54. 132. 236. 315). Subtrahierte man diese Linie,
so wire das Unternehmen der nicht-religiosen Interpretation Bonhoeffers
mit dem der Entmythologisierung identisch (S. 132). Sein Offenbarungs-
begriff und seine Ekklesiologie sind besonders stark von dieser Linie geprigt
(siehe Kap. V).

Der ausgeprégteste «katholische» Zug in Bonhoeffers Theologie, der durch
Otts systematisch-interpretatorische These zutage gefordert wird, ist m. E.
die Behauptung der ohne Verkiindigung waltenden Verséhnungsgnade. Die
These will dem Universalismus der Christuswirklichkeit, also der Wahrheit
Ausdruck verleihen, daf3 wir von Christus tiberall schon erreicht sind, oder —
wie das Hauptthema Bonhoeffers genannt wird — der Tatsache des In-Seins
Gottes in der Wirklichkeit (S. 226). Ott geht es darum, dem Abgleiten der
Wirklichkeit Christi in eine partielle, provinzielle Angelegenheit innerhalb
des Wirklichkeitsganzen (S. 155), in einen bloBen Bewufltseins- oder Gefiihls-
inhalt Einhalt zu gebieten. Bonhoeffers Ansiitze ausziehend, will er nun zei-
gen, dall «die Strukturen des Christusereignisses... die letzten Strukturen
der Wirklichkeit {iberhaupt sind» (S. 344). Der Mensch ist schon vor Christus
durch Christus bestimmt.

Die mit bemerkenswerter systematischer Strenge durchgefiihrte These des
christologischen Universalismus ist, wie bei Bonhoeffer so auch bei Ott, an
den Deuteropaulinen orientiert, der Universalismus von diesen wird aber
ziemlich problemlos behandelt, ohne Eingehen auf ihre exegetisch-theolo-
gischen Probleme.

Der positive Charakter des Bonhoefferschen Ansatzes zur nicht-religiésen
Interpretation wird klar herausgestellt. Als eine «radikale Theologie der In-
karnation», welche ihren Antrieb der elementaren Gottesgewil3heit verdankt,
versucht sie den «diesseitigen Christus in der Welt zu zeigen» (S. 142, 220.
280). Die Frage der nicht-religiosen Interpretation erhilt thre Antwort von
der Christologie her, welche wiederum mit der Vorsehungslehre verbunden
ist (S. 226). Der in Bonhoeffers denkerischer Vision erschaute Grundsach-



Rezenstonen 377

verhalt muB3 zu Worte kommen: Gott ist in den Tatsachen; der «jenseitige,
personale Gott durchdringt das Diesseits, und der Glaube als personaler Akt
ist der Integrationshorizont der gesamten Wirklichkeit (S. 2851f.).

In der bisherigen Besprechung des 1. und des 2. Teiles des Buches («Situa-
tion und Methode», respektive «Der Beitrag Bonhoeffers») kamen bereits
entscheidende Gesichtspunkte des 3. Teiles: «Perspektiven» zum Wort,
welche fiir die Christusverkiindigung unserer Zeit von Bedeutung sind. Der
perspektivische Punkt der Perspektiven der Gotteslehre (Kap. IX) sowie der
christologischen Perspektive (Kap. X), wobei es um das BewuBtsein des
Auftrags geht, Gott und Christus neu zu sagen (S. 282), ist wieder die Wirk-
lichkeit, das gemeinsame Thema von Bonhoeffer und der sich ihrer Lage
bewulBten heutigen Theologie (Kap. VIII).

Ott, der unter Aufnahme und existentialer Interpretation der dogmati-
schen Tradition (Mittleramt Christi, Logos incarnandus, Dreidmter- und
Zweinaturlehre) zum Aufweis des «universalen Christus» dréngt, findet sich
dabei in groBer Néhe zur zeitgenossischen katholischen Theologie, vor allem
zu K. Rahner und zu P. Teilhard de Chardin. Trotz seinem Vorbehalt gegen
«Elemente einer mystisch-pantheistischen Terminologie» von Teilhard de
Chardin (8. 330) bejaht er seine «theologia resurrectionis», wie denn das Wort
selbst auch in der Auseinandersetzung mit Ebeling fillt (S. 291). Auf Grund
dieser Sicht kann es nur als konsequent gelten, wenn von der «kreuzestheo-
logischen Wendung» Bonhoeffers in Widerstand und Ergebung (hrsg. 1951)
behauptet wird: «Der Gedanke fiigt sich nicht leicht ein in die sonstigen
christologischen Ansiitze Bonhoeffers» (S. 97). Die Voraussetzung dieser Fest-
stellung ist wohl unter anderen in der methodologischen Anweisung fiir die
Interpretation zu suchen, wonach man vor allem auf die Teleologie eines
Denkweges achten mull. Die Entfaltung des keimhaft bereits am Anfang
Gegebenen als das eigentliche Geschehen jenes Weges ist gleichsam ein inter-
pretatorisches Axiom (8. 79ff. 180. 193. 326). Es frigt sich nur, ob es im
Falle Bonhoeffers wirklich stimme, ob also das spater Artikulierte, d. h. die
«Kreuzestheologie» von Widerstand und Ergebung, in der Tendenz des
Fritheren wirklich schon angelegt war. Die sachliche Relevanz dieser metho-
dologischen Frage méchte man in der Vermutung aussprechen, daf3 Reinhold
Schneider, in der letzten Phase seines Lebens, Bonhoeffer naherstehe als der
Jesuitenpater.

Ott will der modernen Christuserfahrung: in der Wirklichkeit ist Er gegen-
wirtig, theologisch Rechnung tragen, und sieht die zentrale Aufgabe darin,
dal3 dem Wie der Realpriasenz Christi in aller Wirklichkeit nachgefragt wer-
den muB (S. 166. 378). Die Berechtigung dieser Sicht durchaus anerkennend,
mochte ich die kritischen Gegenfragen in folgender Weise zusammenfassen :
LiBt sich die Glaubenswahrheit der Gegenwart Christi — trotz seiner ontolo-
gischen Bedeutung! — in einer universalen Ontologie explizieren? Macht
nicht diese Ontologie letzten Endes den Glauben selbst tberflissig? Wird
nicht aus dem Glaubenssatz vom durch Christus schon durchdrungenen Dies-
seits doch der Grundsatz eines Struktursystems? Das Postulat der allge-

1 Vgl. dazu K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, IIT, 2 (1948), S. 160f.



378 Rezensionen

meinen Erkennbarkeit des universalen Christus birgt diese Gefahr in sich,
wie auch die christologische Ontologie leicht in den Verdacht kommt, das
Eschaton antizipieren zu wollen. Ott ist sich dessen bewuf3t und hebt darum
den «eschatologischen Aspekt» der ontologisch zu interpretierenden Christo-
logie bei Bonhoeffer hervor (S. 156). Wird aber diesem Aspekt im Gesamt-
duktus der Interpretation wirklich Rechnung getragen? Kommt nicht die
vom Verfasser erwihnte Vorlaufigkeit alles Wirklichen (ebd.) zugunsten
eines Triumphalismus, den er sonst vermeiden will, doch zu kurz?

Das Werk wird die Bonhoeffer-Forschung zweifelsohne férdern. In Zu-
kunft kann man an der Tatsache nicht vorbeigehen, dafl das Torso gebliebene
Lebenswerk Bonhoeffers auch diese Interpretationsméglichkeit zuldB3t.

Sachlich wichtiger als seine Bonhoeffer-Interpretation ist Otts eigener
Beitrag zum Problem von Wirklichkeit und Glaube. In der theologischen
Welt der starren Lager sieht man mit Spannung der Fortfithrung des Werkes
entgegen, dessen erster Band Zeuge eines wichtigen Versuchs ist, ndmlich
des interpretierenden Hinter-sich-lassens der Positionen des traditions-
orientierten Objektivismus («Offenbarungspositivismus») und des zeit-
orientierten Subjektivismus (« Entmythologisierung», S. 21. 133).

Ervin Vdly:-Nagy, Budapest

Pavr Scutrz, Evangelium. Sprache und Wirklichkeit der Bibel in der Gegen-
wart. = Gesammelte Werke, 1. Hamburg, Furche Verlag, 1966. 588 S.
DM 52.— (46.-).

Mit Bd. I liegen nunmehr 3 der 4 Bande der Gesammelten Werke von
P. Schiitz vor (Bd. I-IIT1; Bd. IV ist fir 1967 vorgesehen). Bd. I enthilt zwei
Schriften:

1. Die Kunst des Bibellesens. Verlust und Wiedergewinnung des biblischen
Mafstabes. — Der erste, grundsitzlichere Teil davon erschien — ein guter
Griff! — erstmals 1964 in der Reihe der «Stundenbiicher» und ist in dieser
Zeitschrift kurz besprochen worden!. Thm folgt nun ein 2. Teil: Leseproben
(S. 74-134).

2. Das Evangelium. Dem Menschen unserer Zeit dargestellt. — Es handelt
sich um Meditationen iiber das Evangelium nach Markus, erstmals 1940!-% er-
schienen (Verlag Hans von Hugo). Die hier gebotene Fassung ist die 3., ver-
besserte Auflage, 1951 im Katzmann-Verlag erschienen. Zur Wiirdigung und
Kritik wire das meiste zu wiederholen, was zu Bd. II und III geschrieben
wurde, so dal ich auf diese Besprechungen verweise?. Noch einmal hervor-
gehoben seien die besondere Flussigkeit des Stils und Luziditat der Sprache;
sodann der Mut, gegen den Strom des Zeitgeistes zu schwimmen (auch wenn
man im Strom des Autors bisweilen nicht mitschwimmen kann und das
UbermafB seiner Polemik gallig wird). Zur Theologie noch folgendes: Der
zweite Glaubensartikel wird konsequent auf den ersten und dritten und diese
beiden aufeinander bezogen. Schiitz geillelt: « Unser Glaube ist zur Christus-
religion verkiimmert» (S. 154). Werden aber auch der erste und dritte Ar-
tikel gebiihrend dem zweiten ausgesetzt? Mag sein, dal} im altnordischen

! Theol. Zeitschr. 21 (1965), S. 551. 2 Ebd., S. 468ff.; 22 (1966), S. 74f.



Rezensionen 379

Heidentum «sehr viel mehr echte Ahnung vom Geist steckt» als bei Goethe
(S. 176). Aber was heil3t z. B., der Mensch beginne «heute zu ahnen, daB mit
dem Dahinsinken des Volkstums ein letzter, unersetzbarer Schépfungsrest
ihm entgleitet» (S. 200; so noch 1951)? Schiitz mag sein «Markus-Evange-
lium» im Zweiten Weltkrieg als eine Art Parallele (u. zw. antithetisch!) zu
Barths « Rémerbrief» nach dem Ersten Weltkrieg verstanden haben. Pole-
mischer Spitzen gegen die «Dialektik» sind manche, wenn auch Barth nie
genannt wird (mit dem, besonders hinsichtlich theologischer Leidenschaft,
P. Schiitz auch wiederum etliches gemeinsam hat). Schiitz ist gerechtfertigt,
wenn er, sehr im Unterschied zu Barths bekanntem Modell von Tangente
und Kreis am Anfang seines zweiten Rémerkommentars, zu Mark. 1, 1
schreibt: ¢«Mit diesem Wort ,der Anfang® setzt Gott gleichsam den Keil mit
der Spitze auf das rollende Band der Zeit... Er beriihrt es in diesem Punkt
und - durchstoBt es. Der Zeiger, der hier zeigt, wird wirklich zum Keil, der
durchbohrt» (S. 146). Aber muf3 das heillen, die Erde gehe «jetzt wieder mit
dem Himmel schwanger» (S. 171), kann das bedeuten, gliubig werden heil3e
«in der Urchristenheit: Christus werden» (S. 195) ? Man sollte sich nicht einen
Calvinisten nennen miissen, um die Herrlichkeit des Fleischgewordenen als
Herr-lichkeit und um die Freiheit des Geistes anzuerkennen, wirklich dem
Evangelium und allen drei Glaubensartikeln zugut.

Jiirgen Fangmerer, Riehen bei Bagel

Ervest E. Brst, Christian Faith and Cultural Crisis. The Japanese Case.
Leiden, E. J. Brill, 1966. XV + 199 pp. 28 Gd.

This is a sociology of religion which is limited to the dynamic relationship
between Japanese culture and Protestant Christianity. The author, a
professor at the Methodist Theological School in Delaware, Ohio, served as
a missionary in Nagasaki, Japan from 1950 to 1955. This experience moved
him to reflect on the interaction of historical and economic factors with the
Christian faith since its introduction (in Protestant form) to Japan in 1859.
He found a model and valuable source for his investigation in the highly
regarded analyses of the social history of Protestantism in Japan by the
Christian scholar, Professor M. Sumiya of Tokyo University. One of the
values of Best’s book is that these and other Japanese sources are here made
available to the English reader.

The investigation is limited largely to the Meiji Period (1869-1912) which
was crucial both for the Protestant Church, which was still in its infancy,
and the nation, which during this period was transformed from an isolated
land of feudal lords to a modern nation-state. Best’s methodology — which
is allegedly an adaptation of Max Weber’s approach — is to discuss first the
political and economic developments within a given period and then follow
with a chapter on the progress and problems of the church. This makes
for a certain schematism and repetition, but this perhaps is inevitable in
view of the complexity of the relationships between these two spheres.
His thesis is that ‘the great resistance to a dynamic Christian faith, which
sought to be a transforming influence not only in personal life but in the life
of the nation as a whole, found its greatest competitor in the political



380 Rezensionen

leaders of Japan and the methods they used to achieve and maintain power’
(p- XIV).

One is impressed with the fact that many of the characteristics and pro-
blems of the church during this formative period are still live issues today:
nationalism and the question of ultimate loyalties (pp. 97 f., 145-150, 174);
a strong sense of independence and the quest for indigeneity within the
church (pp. 1569-161); the weakening effects of liberal theology (pp. 149 f.);
a socially stratified church (pp. 95 f., 162); divided attitudes toward social
action (pp. 169-173); and the surprisingly great influence of Christianity
on society at large (pp. 163 f.). One of the most encouraging things that
comes out in this study is the way in which the «harismatic» quality of the
Christian faith often made it possible for the church to break through and
transcend traditional attitudes and mores (pp. 85 f., 153 f.).

This is a balanced, scholarly analysis which merits a wide reading. At
only one point (p. 130) is the information dated and inaccurate. The book
is beautifully printed but suffers from quite a few misprints, especially
on p. 93 where there are seven errors. I. John Hesselink, Tokyo

HEerBERT TscrHAMLER (Hrsg.), Glaube, Wissenschaft, Erziehung. Beitrige aus
dem Forschungs- und Lehrbereich einer Pddagogischen Hochschule. Min-
chen, Ehrenwirth Verlag, 1967. 412 S.

In Bayern ist auf Beschluf3 der katholischen Bischofe zu den staatlichen
Piadagogischen Hochschulen (= akademischen Lehrerbildungsstétten) mit
katholischem Bekenntnischarakter hinzu eine kirchliche Piadagogische Hoch-
schule mit Sitz in Eichstédtt getreten. Der vorliegende Sammelband ist eine
Selbstdarstellung und -rechtfertigung dieses nicht jedermann einleuchtenden
Unternehmens (das an und fiir sich nicht exzeptionell ist; man vergleiche
z. B. die freien evangelischen Institute in der Schweiz — welche letzteren
allerdings konfessionell neutrale bis laizistische Anstalten als Gegeniiber
und Vorgabe haben; im Gegeniiber bzw. im mangelnden Gegeniiber liegt das
Besondere der neuen Griindung). Die 15 Beitrége des Bandes stammen von 15
Dozenten dieser Hochschule. Sie bekunden das Selbstverstédndnis und geben
ein Bild von der Art des Schaffens dieser kirchlich-piadagogischen Institution.
Im I. Teil («Glaube») werden u.a. ,Sinn und Aufgabe einer kirchlichen
Padagogischen Hochschule®, ,Quid est (credere)?‘, ,Konfession und Erzie-
hung‘ abgehandelt, im II. Teil (¢Wissenschaft») z. B. das Verhiltnis von
Psychologie und Erziehungswissenschaft, die Aufgabe der Soziologie, Sub-
stanz und Naturgesetz im Lichte heutiger naturwissenschaftlicher For-
schung; schliefllich («Erziehung») u. a. das GeschichtsbewuBtsein, der an-
thropologische Sinn der Musik, die bildnerische Begabung des Kindes und
das Schulturnen.

Der Leser fiihlt sich zunéchst in eine geradezu potenziert katholische Welt
versetzt und ist dann gespannt, ob die Selbstrechtfertigung gelingt, zumal
wenn diese Schule sich als Hort gegen «Verarmung und Stagnation des
geistigen und kulturellen Lebens», gegen Léhmung der «freien schopferi-
schen Initiative der Biirger» — letzteres als Folgen des staatlichen Schul-
monopols bezeichnet (S. 18f.) — wie auch als Hort der Toleranz versteht



Rezensionen 381

(weil Toleranz niemand besser iiben kénne «als der, der die Innenwelt seiner
Mitmenschen tiefer kennt», S. 30). Am Ende darf man urteilen, was als
Geist dieses Instituts in dem Buche Ausdruck findet, bestehe die Probe.
Denn die Beitridge sind von einer Tiefe des Denkens und Weite des Hori-
zonts, die diesen Bildungsstétten, zumindest als Zeichen, innere Berechtigung
geben. Jiirgen Fangmeier, Riehen bei Basel

Notizen und Glossen

ZEITSCHRIFTENSCHAU

SceEwEIz. The Ecumenical Review 19, 3 (1967): P. Loffler, Conversion in an
Ecumenical Context (252-260); N. A. Nissiotis, Conversion and the Church
(261-270); Billy Graham, Conversion — A Personal Revolution (271-284).
Internationale kirchliche Zeitschrift 57, 2 (1967): J. Karmiris, Referat, ge-
halten vor der interorthodoxen theologischen Kommission fiir den Dialog
mit den Altkatholiken (83—109); A. E. Ruthy, Bemerkungen und Erwigungen
zu den altkatholischen Liturgien (120-131); H. Frei, Towards Reconciliation.
Zwischenbericht der Kommission fir die anglikanisch-methodistische Kir-
chenunion in England (132-162). Kirchenblatt fiir die reformierte Schweiz 123,
14, 15: U. Hedinger, Was meinen wir, wenn wir «Gott» sagen ?, I-II (209-213,
226-229). Neue Zettschrift fiir Misstonswissenschaft 23, 2 (1967): V. Willeke,
Franziskanermissionen in Brasilien 1500-1966, I (81-95); G. Schelbert, Das
Missionsdekret des II. Vat. im Gesamtwerk des Konzils, IIT (104-132);
P. Aogama, Ist die Japanmission fiir immer hoffnungslos?, III (133-142).
Reformatio 16, 6/7/8 (1967): A. Lindt (Hrsg.), Der schweizerische Protestan-
tismus in der Sicht schweizerischer Katholiken (379-544). Revue de théologie
et de philosophie 16, 3 (1967): P. Javet, Imagination et réalité dans la philo-
sophie de Paul Ricceur (145-158). Verbum caro 82 (1967): Y. Congar, Théo-
logie de la priére pour l'unité (1-13); B. Bobrinskoy, Fondements théolo-
giques de la priére commune pour l'unité (14-31); E. Eichele, Réflexions
sur la Semaine de priére universelle pour l'unité des chrétiens (32-45);
R. Martin-Achard, Les orientations actuelles de 1’étude de 1’Ancien Testa-
ment (74-87).

BeLGIEN. Ephemerides theologicae lovanienses 43, 1 (1967): X. Léon-
Dufour, Interprétation des évangiles et probléme synoptique (5-16); S.
McLoughlin, Les accords mineurs Mt-Le contre Mc et le probléme synoptique.
Vers la théorie des deux sources (17-40); F. Neirynck, La rédaction mathé-
enne et la structure du premier Evangile (41-73); J. Delorme, Aspects
doctrinaux du second Evangile (74-99); A. George, Tradition et rédaction
chez Luec. La construction du troisiéme Evangile (100-129); J. P. De Rudder,
Woord en openbaring (130-159). Nowuwvelle revue théologique 89, 6 (1967):
J. M. R. Tillard, Relations entre hiérarchie et supérieurs majeurs d’aprés
les directives du Concile Vatican II (561-581); R. Lavocat, Réflexions d’un
paléontologiste sur 1’état originel de I’humanité et le péché originel (5682-600).



	Rezensionen

