
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 23 (1967)

Heft: 5

Artikel: Reflexionen über C.G. Jungs Hiobinterpretation

Autor: Hedinger, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878635

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878635
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


340

Reflexionen über C. G. Jungs Hiobinterpretation

C. G. Jungs «Antwort auf Hiob » ist auch heute noch, vierzehn
Jahre nach seinem Erscheinen, ein faszinierendes Buch. Zu keiner
Zeit können sich Theologie und Kirche die Auseinandersetzung mit
seinen religionspsychologischen Beobachtungen und religionsphilosophischen

Betrachtungen ersparen.

1.

Zunächst sollen hier die Hauptlinien des Jungschen Buches realisiert

und gewürdigt werden. Dieses ist nur in kleinerem Maß eine
Auslegung des Hiobbuches als solchen ; es präsentiert sich vielmehr als

spannender tiefenpsychologischer Kommentar zu Erscheinungen
der alttestamentlichen und christlichen Religionsgeschichte.

1. « Affekt)) ist der Quellgrund, aus dem Jung ganz bewußt zur
Geschichte Hiobs spricht. Besser ist es, so bemerkt er zu Recht, sich
dem Affekt zu unterwerfen, als sich ihm durch allerhand intellektuelle

Operationen zu entziehen. Das alttestamentliche Hiobbuch
spielt ihm «die Rolle eines Paradigmas für die Art und Weise eines

Gotteserlebnisses, das für unsere Zeit eine ganz besondere Bedeutung

besitzt»1. Er setzt sich als «christlich erzogener und gebildeter
Mensch unserer Tage» mit den «göttlichen Finsternissen», mit der
«göttlichen Wildheit » und « Ruchlosigkeit » auseinander, die im Hiobbuch

walten2. Die Affektivität, der er sich unterwirft, schließt freilich

die «denkerische Behandlung» nicht aus, sondern ein. Eine vom
Denken trennende Affektivität lehnt er ab. Er weiß, daß gerade der
Bereich des Numinosen von einer solchen Affektivität beherrscht
wird. Derjenige mit «positiven religiösen Überzeugungen» empfindet
den «Zweifel als sehr unangenehm und fürchtet ihn auch»; der
Aufgeklärte hingegen krebst vor kritischem Denken zurück, weil er die
unangenehme Möglichkeit befürchtet, in seiner agnostisch-rationali-
stischen Weltanschauung erschüttert zu werden3.

Aber Jung ruft auch im komplexen Bereich des Numinos-Religiö-
sen zum Denken, d.h. zum wirklichen Erkennen Gottes auf. Er-

1 C. G. Jung, Antwort auf Hiob [hier abgekürzt H] (1952), S. 14.
2 H, S. 13f.
2 H, S. 141 f.



U. Hedinger, Reflexionen über C. G. Jungs Hiobinterpretation 341

kennen ist Aktivität in höchstem Grade, Erkennen ist Wirken : «Wer
Gott erkennt, wirkt auf ihn.» Weil Hiob Gott erkennt, so führt Jung
aus, muß auch Gott sich selber erkennen. Letzteres tut er, indem er
sich der Sophia erinnert, «einer Freundin und Gespielin seit der
Urzeit, eines Erstlings aller Gottesgeschöpfe»4. Gewiß könnte man die
hier zugrundeliegende Kombination von Hi. 42, 2 und Spr. 8, 30

exegetisch und dogmatisch beanstanden; es wäre jedoch unzulässig,
Jung das Recht abzusprechen, biblische Texte zur Illustration der

Dynamik menschlicher Gottesvorstellungen5 zu kombinieren.
Gott erkennen heißt für Jung, Gott in seinem «Doppelaspekt»,

Gott in seiner «Doppelnatur» erkennen. Hiob erkemit Jahwe als

«Verfolger und Helfer in Einem». «So gewiß ihm das Böse, so gewiß
ist ihm auch das Gute in Jahwe.»6 Solche Aussagen mögen in
textlicher Hinsicht einen Anhalt etwa an Hi. 16 und 19 haben; der

Begriff «Doppelnatur» verfehlt freilich das spezifische Gottesverständnis

der Klage- und Zuversichtsaussagen der erwähnten Kapitel
- auch die Klagen und Anklagen Hiobs setzen voraus, daß Gott
primär und eigentlich der helfende, segnende Gott ist. Gottes «Doppelaspekt»

führt nach Jung in der Relation zur «Weisheit» und zum
menschlichen Ich zu einem «Drama»7, worüber vor allem der Hiob-
prolog und das Ende des poetischen Teiles des Hiobbuches
Aufschluß geben.

Jahwe hat an Hiob gezweifelt, «weil er seine eigene Tendenz zur
Untreue auf einen Sündenbock» projizierte. Jedenfalls handelt er
nach Jung gegenüber Hiob wie ein ahnungs- und gedankenloser
Mensch. Angesichts des weisen Verhaltens des bedrängten Hiobs
werden ihm schließlich Weisheit und Selbstreflexion für sich selber

zur gebieterischen Notwendigkeit. Er muß doch Hiob, der ihm im
Erkennen überlegen ist, einholen8! Eine Etappe dieses Einholens
signalisieren die sog. Gottesreden (Hi. 38-41): sie zeigen, daß Gott
bewußt zum Dunkeln und Unberechenbaren in sich steht und mit
seinem dunklen Aspekt vom Menschen ertragen sein will9.

i H, S. 49.
5 Vgl. dazu Teil II.
6 H, S. 18.
7 8. H, 8. 64.
8 H, S. 48f.
9 S. dazu R. Schärf, Die Gestalt des Satans im Alten Testament, in : C. G.

Jung, Symbolik des Geistes (1948), S. 287.



342 U. Hedinger, Reflexionen über G. G. Jungs Hiobinterpretation

Vor Hiob war die religions- und geistesgeschichtliche Lage
dadurch charakterisiert, daß die Menschen sich der Willkür Jahwes
ausgeliefert fühlten und darum der Weisheit bedurften, «nicht aber
Jahwe, dem bisher nichts entgegensteht als die Nichtigkeit des

Menschen. Mit dem Hiobdrama ändert sich die Situation aber von
Grund auf. Hier stößt Jahwe auf den standhaften Menschen, der an
seinem Recht festhält, bis er der brutalen Macht weichen muß. Er
hat das Angesicht Gottes und dessen unbewußte Zwiespältigkeit
gesehen»10. Diese Erkenntnis wirkt nicht nur in Jahwe, sondern auch
in den Menschen weiter. Sie nehmen, gleichsam um die unberechenbare

Haltung Jahwes zu kompensieren, Zuflucht zur präexistenten
Sophia und vollziehen die «Anamnesis der Weisheit». Die «Weisheit»

«offenbart sich ihnen als freundlicher Helfer und Anwalt Jahwe
gegenüber». Sie öffnet ihnen schließlich auch den «lichten, gütigen,
gerechten und liebenswerten Aspekt ihres Gottes»11.

2. Jungs Gedanken über die «unbewußte Zwiespältigkeit» Jahwes,

des allmächtigen Schöpfers, bedürfen weiterer Explikation. Die
Geschichte des «zwiespältigen Gottes» muß jetzt über den Rahmen
des Hiobbuches hinaus bedacht werden. Als Schöpfer der Welt, darauf

insistiert Jung, ist Gott kein bewußtes Wesen. Nur die Annahme
der «Unbewußtheit» und «Unreflektiertheit» des Schöpfers verhindert

unsinnige Konstruktionen im Zusammenhang der Frage «unde
malum?»12. Es geht nicht an, alles Gute Gott, alles Böse aber dem
Menschen entstammen zu lassen; sonst würde dem menschlichen
Geschöpf eine «geradezu kosmische oder dämonische Größe im Bösen

imputiert»13. Daß solche Imputation, solche Anrechnung des

Bösen gegenüber dem einzelnen Menschen unzulässig ist, darüber
müßte sich eigentlich auch die christliche Hamartologie im klaren
sein. Aber nun weiter zum Jungschen Gottesbegriff: Gott ist «zu
unbewußt, um ,moralisch' zu sein. Moralität setzt Bewußtsein voraus.

» Eine solche Aussage, meint Jung, mache Jahwe durchaus
nicht zu einem unvollkommenen oder gar bösen gnostischen Demi-

urgen. Gott ist «jede Eigenschaft in ihrer Totalität, also u.a. die
Gerechtigkeit schlechthin, aber auch das Gegenteil, und dies ebenso

10 H, S. 56f.
11 H, S. 56.
12 H, S. 39, A. 6.
13 H, S. 148.



U. Hedinger, Reflexionen über C. O. Jungs Hiobinterpretation 343

vollständig»14. Diese unbewußte Totalität verlangt, so groß und laut
ihre Macht sein mag, nach einem «Anerkennungszufluß». Jahwe
bedarf einer «bewußten Widerspiegelung», «um wirklich zu existieren».
«Darum bedarf ja der Schöpfer des bewußten Menschen, obschon er
diesen, aus Unbewußtheit, am Bewußtwerden lieber verhindern
möchte.»15 Jahwe ist darum auf den Menschen angewiesen, ist es

aber in Eifersucht und Mißtrauen. Das unterscheidet ihn übrigens
wesentlich vom «allwaltenden Vater Zeus, der wohlwollend und
etwas detachiert» den Haushalt der Welt auf «altgeheiligten Bahnen
abrollen ließ und nur das Unordentliche bestrafte », dem aber an den
Menschen, von den obligaten Opfern abgesehen, nichts lag16. Jung
interpretiert den Noahbund als Maßnahme Jahwes, Menschen
«definitiv an sieh zu binden»17. Er beschreibt Jahwe als Persönlichkeit,
«die nur vermöge eines Objektes sich ein Gefühl eigener Existenz
verschaffen kann». Er macht sich absolut abhängig vom Objekt,
weil er «keinerlei Selbstreflexion und damit auch keine Einsicht in
sich selbst besitzt»18. Er überwacht die Treue seines Volkes wie ein
eifersüchtiger und mißtrauischer Ehegatte. Jede echte Bezogenheit,
die man Eros nennen könnte, ist darum nach Jung im Verhältnis
Jahwes zu Israel ausgeschlossen. Der Mangel an Eros echte
Bezogenheit) tritt im Hiobbuch frappant hervor: der Schöpfer und
seine Sphäre, nicht aber der Mensch enthüllt sich hier als
Ungetüm19. Jahwe ist, wie Hiob mit Schrecken sah, «nicht nur kein
Mensch, sondern in gewissem Sinne weniger als ein Mensch». Er ist
das Ungetüm-Hohe, das nachHi. 41, 25 das Krokodil kennzeichnet20.

In großer Weisheit befolgt Hiob dem «Phänomen» Jahwe gegen
«die therapeutische Maßnahme des widerstandslosen Akzeptierens».
Diese bewährt sich - Jahwe beruhigt sich21.

Mit dieser Beruhigung beginnt, wie angetönt, eine folgenreiche

14 H, S. 22.
15 H, S. 24.
16 H, S. 19.
17 H, S. 26.
18 H, S. 22.
19 S. H, S. 56.
20 H, S. 38. Vgl. dazu Calvins Frage : «Wird uns sein (so. Gottes) Angesicht

nicht viel schrecklicher sein als das eines Krokodils ?» : J. Calvins Predigten
über das Buch Hiob, ed. E. Koch (1950), S. 395.

21 H, S. 39.



344 U. Hedinger, Reflexionen über G. G. Jungs Hiobinterpretation

Weiterentwicklung Gottes. Hiob hat sich Gott gegenüber als der
Überlegene erwiesen. «Damit ist eine Situation entstanden, die nun
wirklich des Nachdenkens und der Reflexion bedarf.» Die Sophia
greift ein und ermöglicht den Entschluß Jahwes, dieses gewissermaßen

untermenschlichen Phänomens, nun selber Mensch zu
werden22. Das Resultat der Geschichte Hiobs ist also der Anfang der
Menschwerdung, der Inkarnation Gottes in Jesus Christus. Die
Elemente der Hiobinterpretation werden nun zu Bausteinen der
Christologie: «Das Christusleben ist gerade so, wie es sein muß, wenn
es das Leben eines Gottes und eines Menschen zugleich ist. Es ist ein
Symbolum, eine Zusammensetzung heterogener Naturen, etwa so,
wie wemi man Hiob und Jahwe in einer Persönlichkeit vereinigt
hätte. Jahwes Absicht, Mensch zu werden, die sich aus dem
Zusammenstoß mit Hiob ergeben hat, erfüllt sich im Leben und Leiden
Christi.»23 Dieselbe These kann auch so formuliert werden: Jesus
Christus gehört zu den Menschen, die durch das Unbewußte völlig
in Besitz genommen sind und deren Schicksal durch das Unbewußte
bis ins Kleinste determiniert ist24. Die Kategorie «völlig in Besitz

genommen und determiniert sein» widerspricht freilich der neutesta-
mentlichen Christologie. Für diese charakteristisch sind Jesu Freude

vor seinem Vater (Matth. 11, 25), der erst geschichtlich zu erringende
und durchaus nicht magisch-präsente Gehorsam Jesu gegenüber

seinem Vater (Luk. 22, 42) oder auch das vor Gott geschehende,
freimütige, priesterliche Eintreten Jesu für die Seinen (Rom. 8, 34).
Nach dieser kritischen Zwischenbemerkung sei das Ergebnis der
Christologie für Jungs Konzeption Jahwes notiert. Es heißt:
«christliche Reformation des jüdischen Gottesbegriffes» - «der moralisch

zweideutige Jahwe wurde zu einem ausschließlich guten Gott,
dem gegenüber der Teufel alles Böse in sich vereinigte»25.

3. Allein, Gottes Menschwerdung in Jesus Christus bedeutet noch
nicht die endgültige Überwindung seiner «tiefen, unbewußten
Zwiespältigkeit». Die Menschwerdung Gottes geschieht nur teilweise.

Jung kommt zu dieser Aussage, indem er Elemente der
römischkatholischen Mariologie als authentische Interpretation der Christologie

heranzieht. Weil Maria der Erbsünde entnommen und sozu-

22 H, S. 70.
23 H, S. 77f.
24 H, S. 77.
25 C. G. Jung, Von den Wurzeln des Bewußtseins (1954), S. 124.



U. Hedinger, Reflexionen über G. G. Jungs Hiobinterpretation 345

sagen zum Status einer Göttin erhoben ist, büßen sie und ihr Sohn
die volle Menschlichkeit ein. a Beide, Mutter und Sohn, sind keine
wirklichen Menschen, sondern Götter.»26 Auf dem Boden der erwähnten

Prämissen ist diese Polgerung wohl unausweichlich; sie stehen
freilich zu den neutestamentlichen Aussagen im Widerspruch, die
Jesu umfassende Solidarität mit den Sündern bezeugen und seinen
Kreuzestod als «Zur-Sünde- und Zum-Fluch-gemacht-Werden
»interpretieren (Gal. 3, 13).

Im weiteren Verlauf seines Hiobbuches wird noch deutlicher, was
Jung mit der Unvollständigkeit der Menschwerdung Gottes in Jesus
Christus meint. Er stützt sich dabei nicht mehr auf Elemente der
römisch-katholischen Mariologie, sondern auf die interkonfessionelle
AwticÄmCErwartung. Gottes Menschwerdung in seinem «guten und
hilfreichen Sohn» führt zu einer fatalen Dissoziation, also Weiter-
spaltnng Gottes. Denn eigentlich hat sich nur der gute Gotteswille,
der lichte Gottesaspekt inkarniert. Der dunkle Aspekt Gottes -
vermöge welchen Satan der verdienten Strafe entgeht - ist bei diesem
Geschehen verdrängt worden. Er macht sich aber bald genug
bemerkbar, indem er sozusagen die Antichrist-Erwartung, bzw. die
Vorstellungen vom apokalyptischen Christus bildet27. Vom Sendschreiben

an die Gemeinde in Thyatira (Off. 2, 18ff.) zitiert Jung, etwas
abkürzend, die Worte Christi: «Siehe, ich rufe sie (sc. das Weib
Isebel) aufs Siechbett und ihre Kinder will ich des Todes sterben
lassen.» Jung kommentiert: «Christus lehrt wie bekannt: ,Liebet
eure Peinde', hier droht er aber mit bethlehemitischem Kindermord

Dieser apokalyptische ,Christus' benimmt sich eher wie
ein übelgelaunter, machtbewußter ,boss', der durchaus dem ^chatten'

eines die Liebe predigenden Bischofs gleicht.»28 Jung rechnet
mit derselben Verfasserschaft der Johannes-Apokalypse einerseits
und des corpus Johanneum andererseits, welches die Liebe, die

Agape Gottes und der Christen so sehr betont. Diese wird hier, nach

Jung, zu sehr akzentuiert, so sehr, daß später, eben in der
Offenbarung, eine kompensierende Reaktion erfolgt, die Christusvorstellung

vom zurückgestauten Haß gespiesen wird. Es geht dabei
nicht um die Manifestation einer moralischen Untugend des Ver-

26 H, S. 61.
27 Vgl. H, S. 113.
28 H, S. 119.



346 U. Hedinger, Reflexionen über C. O. Jungs Hiobinterpretation

fassers, sondern um die Wirkung des dunklen, von der Inkarnation
bislang beiseite geschobenen Gottesaspektes. In gewisser Hinsicht
gelangt der Verfasser an einen ähnlichen Punkt wie Hiob : «... er hat,
wie Hiob, die wilde Furchtbarkeit Jahwes geschaut, darum sein

Evangelium der Liebe als einseitig erlebt» und durch die Einsicht
in die Notwendigkeit der Furcht ergänzt. Wie so viele große Ketzer
und Nonkonformisten, die sich von der Botschaft der neutestament-
lich-kanonischen Evangelien absetzen wollten, rekurriert Jung auf
das «ewige Evangelium», das den ersteren überlegen ist. Die Parole
des «ewigen Evangeliums» Jungscher Provenienz lautet: «Man kann
Gott lieben und muß ihn fürchten.»2B Jung will mit diesem Satz nicht
bloß ein Motto in die Sprechzimmer der Psychiater liefern. Er
versteht ihn als geschichtliche Mahnung an ein Zeitalter, über dem die
Atombombe wie ein Damoklesschwert hängt30. Man kann nach ihm
den Verdacht nicht unterdrücken, daß der Weltschöpfer «wieder
einmal eine Sintflut» plane, «um die gegenwärtige Menschheit
auszurotten»31. Darum gilt es, das «ewige Evangelium» zu beachten,
d.h. den dunklen Gott, der sich auch inkarnieren will, «aufzunehmen
und zugleich auszuhalten, ohne zugrunde zu gehen»32. Dazu bedarf
es nicht nur der Übung aller christlichen Tugenden, sondern vor
allem der Weisheit, die schon Hiob suchte - einer Weisheit, die die
Gegensätze nicht verdrängt und so den Menschen nicht der Rache
des verdrängten dunklen Gottes aussetzt. Christi Ruf, zu werden
wie die Kinder, erheischt höchste Beachtung. In den Kindern liegen
die Gegensätze nahe beisammen. Die Befolgung des Rufes Christi
führt freilich nicht auf die Stufe des unbewußten Kindes zurück,
sondern zum «Knaben», der der «Reife des Mannesalters»
entstammt33. Das ewige Evangelium führt zur «Selbstwerdung», zur
Ganzheit, zur Vollständigkeit, die alle Gegensätze bewußt umfaßt,

29 H, S. 139 f.
30 S. H, S. 140.
31 Jung, Wurzeln (A. 25), S. 589f.
32 H, S. 150. Andernorts kann «Gott» als terminus ad quem des hier

skizzierten Geschehens figurieren. So etwa in Jungs Satz, daß die «unbeeinflußter,

dunkelster Triebnatur entquellende Leidenschaft» - die vielleicht
stärker ist als die Liebe zur menschlichen Person - «nach einem Gotte»
verlange: Die Beziehungen zwischen dem Ich und dem Unbewußten (1950),
S. 22.

33 H, S. 150f.



U. Hedinger, Reflexionen über C. G. Jungs Hiobinterpretation 347

neben dem Lichten auch das Dunkle sein und bejaht sein läßt.
Jungs «Antwort auf Hiob» besteht, kurz zusammengefaßt, darin,
von einer moralistischen und von einer amoralischen Einstellung
zum Guten und Bösen, von einer religiösen und von einer areligiösen
Verdrängung des bösen bzw. des guten Gottes entschieden wegzurufen,

vorzurufen in die Ganzheit und Vollständigkeit, die im Unterschied

zum erwähnten Status des Weltschöpfers bewußte und
differenzierte Ganzheit und Vollständigkeit ist. Nur in der Beachtung
dieses Rufes erspart sich die Menschheit die brutalen Geschehnisse,
deren Opfer und - Überwinder Hiob wurde.

Jungs Aufruf, das Böse nicht zu verdrängen, das sei jetzt nur
angemerkt, steht jenen theologischen Gedanken nicht fern, die das
Reich Gottes als «Existenz jenseits von Gut und Böse» umschreiben34.

Eine Theologie, die nicht im Schatten des großen Königsberger

I. Kant steht, weiß eben um die Problematik des Guten und
um die schöpferischen Möglichkeiten dessen, was man rasch als
«böse» ausgibt; sie weiß, daß das Reich Gottes anderes und mehr ist,
als was man etwa die «Durchsetzung des Guten» nennt.

4. Jungs «Antwort auf Hiob » bietet eine Fülle von Ansichten und
Einsichten ; diese kennen zu lernen, könnte heute beinahe eine
individual- und sozialethische Pflicht genannt werden. Sein Buch und
sein Werk muß derjenige Theologe und Philosophe genau ins Auge
fassen, der die heutige Zeit eine «areligiöse» Epoche nennt. Ist die
Areligiosität am Ende nur eine vordergründige Erscheinung Zeigt
Jungs Werk nicht, wie tief «religiös» auch die heutigen Menschen
sind? Die Bejahung dieser Fragen sagt noch nichts aus über eine
allgemeine Ansprechbarkeit des Menschen durch den christlichen
Glauben.

Der tiefenpsychologische Kommentar Jungs zur biblischen und
nachbiblischen Religionsgeschichte beruht nun freilich nicht nur auf
empirischen Beobachtungen und deren geistvoller Deutung. Mindestens

stellenweise äußert sich in Jungs Werk die Tendenz, die
tiefenpsychologische Einsicht zu einem religionsphilosophischen Urteil
werden zu lassen, welches das christliche Gottes- und Glaubensverständnis

strittig macht.

34 S. etwa H. Vogel, Gott in Christo (1951), S. 1011.



348 U. Hedinger, Reflexionen über C. O. Jungs Hiobinterpretation

2.

Wir sind an den Punkt gelangt, uns kurz mit der Kritik zu
befassen, die Martin Buber der Jungschen Gotteskonzeption ange-
deihen ließ.

Jung vollzieht eine folgenschwere Identifizierung von «unbewußt»
mit «transzendental». Er nennt religiöse Aussagen «seelische
Bekenntnisse, die in letzter Linie auf unbewußten, also transzendentalen

Vorgängen fußen»35. Gott wird bald als das Unbewußte, bald
als Idee einer «allumfassenden Ganzheit» definiert, die auch das
Unbewußte in sich schließt36. Am Schluß seiner «Antwort auf Hiob»
stellt Jung fest, es könne nicht ausgemacht werden, ob die Gottheit
und das Unbewußte zwei verschiedene Größen seien. Er modifiziert
diese Aussage und präzisiert, das Gottesbild koinzidiere nicht mit
dem Unbewußten schlechthin, sondern mit einem besonderen Inhalt
desselben, nämlich mit dem «Archetypus des Selbst ». Die Annahme
einer Verschiedenheit zwischen dem Unbewußten, bzw. dem Selbst
und Gott findet Jung sinnlos und sogar dem Glauben widersprechend.

Der Glaube lehre ja nicht nur Gottes Unermeßlichkeit und
Unerreichbarkeit, sondern auch Gottes Nähe; diese müsse aber
empirisch sein, ansonst sie ihrer Bedeutung verlustig gehe37.

Martin Buber kritisiert diese «Psychologisierung» des
Gottesverständnisses38, will sagen, diese Beschränkung Gottes auf die Psyche
oder Momente des Psychischen. Wohl wird Gott im Glauben der
Seele präsent, kommuniziert mit ihr, bleibt ihr aber in seinem Sein
«transzendent»39. Jung bestreitet Gottes Transzendenz mit dem
Argument, alle Aussagen über Gott seien menschlich. Buber streitet

35 H, S. 6f.
36 S. H, S. 148.
37 Damit hat Jung die frühere Unterscheidung zwischen Gott und

(psychischer) Vorstellung Gottes preisgegeben, die er etwa in Symbolik des
Geistes (1947), S. 394, A. 16, vertrat. Aber selbst wenn man spätere
Aussagen auf der Linie dieser Unterscheidung hören könnte, wäre doch Gott,
insofern er sich vernehmbar macht, eo ipso ein psychischer Inhalt. Gott
selbst eignet bei Jung kein prae- oder transpsychisches Wort ; s. u.

38 Dieser «Psychologisierung» Gottes entspricht auch eine
«Psychologisierung» der Welt; vgl. dazu H. Trüb über Jungs Entschluß, «sich der
partnerischen Begegnung mit der Welt zu entziehen»: Heilung aus der
Begegnung (2. A. 1962), S. 23.

39 M. Buber, Gottesfinsternis (1953), S. 103.



U. Hedinger, Reflexionen über C. O. Jungs Hiobinterpretation 349

dieses Argument als solches nicht ab, wohl aber den Beweis, den

Jung mit ihm gewinnen will. In Jungs Behauptung, es gebe kein
dem «psychischen Faktor irgend entsprechendes überpsychisches
Sein»40, erblickt Buber eine Kompetenzüberschreitung des Psychologen.

Er weist Jungs Definition Gottes als «autonomer (d.h. vom
Bewußtsein unabhängiger) psychischer Inhalt» zurück. Er kritisiert
insbesondere Jungs Behauptung, nur als autonomer psychischer
Inhalt sei Gott wirklich, greife Gott in unser Leben ein. Demnach
müßte ja alles, was nicht selber ein autonomer psychischer Inhalt
ist, als nichtexistent erklärt werden41. Buber versteht Gott als den
Menschen übersteigendes und sich doch ihm zuwendendes «absolutes

Du». Gott tritt als «absolute Person» in die Beziehung zum
Menschen; Gott wird dem Gläubigen zuliebe Person42. Er kann darum

nicht zum autonomen Inhalt der menschlichen Psyche deklariert
werden. Bubers Gottesauffassung stützt sich nicht nur auf philosophische

Überlegungen, sondern zweifelsohne auch auf alttestament-
liche Texte. Am Ende auf dieselben Texte, die C. G. Jung zur Aussage

veranlaßten, Jahwe sei ein beziehungsloses (d.h. autonomes!),
dafür aber gerade auf sein Objekt versessenes Wesen43. Damit sei

nur angetönt, wie spannend die Exegese der erwähnten Texte in
unserm Problembereich verlaufen müßte.

Bubers Kritik ruft einer Beleuchtung des Verhältnisses zwischen
Glaube und B,eligiosität. Wie steht der Glaube, wie steht des
Menschen Antwort auf Gottes Du zu den religiösen Erscheinungen, die

Jung schließlich nicht einfach postuliert, sondern (auch) feststellt?
Sollen die religiösen Gegebenheiten und Prozesse der menschlichen
Seele (in anderer Grundeinstellung als bei Jung) als notwendige
menschliche Manifestation des Glaubens an den transzendenten Gott
interpretiert werden? Sollen sie im Ganzen als positiv, als negativ
oder als zweideutig, aber doch als notwendige Erscheinungsweise
des Menschseins und des Glaubens bewertet werden? Oder ist der
Glaube als radikale Infragestellung der religiösen Erscheinungswelt,
der wahrhafte, transzendente Gott als radikale Überwindung des

«zwiespältigen Gottes» zu verstehen? Buber würde diese Frage
nicht bejahen, namhafte Vertreter der protestantischen Theologie

40 Buber, ebd., S. 160.
41 Buber, ebd., 8. 97.
42 Buber, ebd., S. 117.
43 S. bei A. 19.



350 U. Hedinger, Reflexionen über G. G. Jungs Hiobinterpretation

hingegen haben sie bejaht. Der Problemkreis Glaube-innerpsychische

Religiosität konnte hier nur angedeutet werden.

3.

Zum Schluß seien einige theologische Gegenerwägungen zu einzelnen
Punkten und Aspekten der Jungschen Hiobinterpretation
unternommen.

1. Jungs Auffassung von der Überlegenheit Hiobs44 über Jahwe
muß, geistesgeschichtlich betrachtet, als radikale Gegenposition
verstanden werden: als radikale Gegenposition zur Behauptung der
absoluten Unterlegenheit des Menschen gegenüber Gott. Letztere wurde
in den christlichen Traditionen weitgehend zu einem Urteil a priori
- der Mensch war vor Gott immer und in jeder Hinsicht das absolut
unterlegene und schuldige Wesen. Dieses Urteil kam auch in der
Exegese des Buches Hiob zum Zuge, obschon man gerade hier seine

Brüchigkeit hätte einsehen müssen: Hiobs Freunde vertreten es

(etwa Hi. 15, 14ff.) - aber Hiobs Freunde werden ja von Gott ins
Unrecht versetzt Calvin z.B. interpretiert Hiobs Geschick als
Maßnahme herablassender Güte des Schöpfers ; er interpretiert Kummer
und Beschwernisse als Mittel Gottes, die Menschen zur Bewußt-
machung ihrer unbekannten Sünden zu führen45. Solche Auslegungen

und Predigten machen Gott auf Kosten des Menschen und gar
noch auf Kosten der menschlichen Not groß. Das aber ist eine furchtbare

Verfehlung der wahren Größe Gottes - die keineswegs eine
Funktion oder Kompensation der Kleinheit und Unterlegenheit des

Menschen ist. Für diese Verfehlung der Größe Gottes müssen nun
die Glaubenden und die Kirche bezahlen. Eben so, daß sich nun die
Gegenthese von der Unterlegenheit Gottes machtvoll Gehör
verschafft.

Das Buch Hiob weist, wie angetönt, in den Bereich jenseits der
erwähnten strittigen Thesen46. Hiob klagt, Hiob ficht sein Geschick

44 In die Fortsetzung dieser Linie reiht sich Jungs Interpretation des

Opfertodes Jesu Christi als Selbstbestrafung der schuldigen Gottheit: Wurzeln

(A. 25), S. 313.
45 Calvins Predigten (A. 20), S. 31. 37.
46 Für diese Aussage haben wir die in literarischer und vor allem in

theologischer Hinsicht umstrittenen sog. Gottesreden (Hi. 38-41) und insbesondere

Hiobs Eingeständnisse seiner Geringheit (39, 34; 42, 6) eingeklammert.



U. Hedinger, Reflexionen über C. Q. Jungs Hiobinterpretation 351

und den sich in ihm verbergenden Gott an ; er ist nicht bereit, Gott
mit dem summum ius zu verwechseln (wie seine Freunde), und
erhält - recht von Gott. Gewiß, Hiob ist Gott gegenüber der Schwächere;

aber das wird nicht als Exempel einer absoluten oder moralischen

Unterlegenheit des Menschen statuiert. Vielmehr wird Hiob
gerade als der Schwächere von Gott als Partner ernst genommen;
mit Freude verweist er ja im Prolog auf seinen treuen Knecht. Der
«Satan» aber äußert den Verdacht, Menschentreue gegenüber Gott
beruhe auf Berechnung. Dieser Verdacht hat ja etlichen Anhalt an
der Geschichte der Frömmigkeit und Sittlichkeit! Um diesen
Verdacht für Hiob als gegenstandslos zu erweisen, läßt Gott seinen
Knecht in eine Situation kommen, welche die Nähe des Glaubens

zu seinem Segen und Glück radikal auflöst. Das bedeutet ein ungemein

hartes Geschick für Hiob. Damit der Mensch echte Partnerschaft

bewähre, muß Gott für Hiob als der mächtigere, segnende
Partner schlechthin unkenntlich werden. Gott seihst setzt sich hier
einem harten und furchtbaren Dilemma aus, was sich in seinem von
Jung übersehenen Tadel Satans (Hi. 2, 3) ausdrückt. Freilich läßt
sich nun der Gedanke der Partnerschaft und ihrer Bewährung nicht
als erklärendes und verklärendes Prinzip der menschlichen Leiden
verstehen, sogar bei Hiob nicht, der ja von den Abmachungen im
Himmel keinerlei Kenntnis erhält47. Wenn der Mensch wirklich des

mächtigen Gottes Partner sein darf, dann muß er sein Leiden und
Gottes Schweigen nicht als unabänderlich hinnehmen.

2. Die große jüdische Schriftstellerin Margarete Susman führt in
ihrem Werk «Das Buch Hiob und das Schicksal des jüdischen
Volkes» aus, daß der Tag einer neuen Schöpfung Gottes Antwort auf die
Frage Hiobs wäre48. Die neue Schöpfung erst ist ja der Raum der
eigentlichen, vollen Partnerschaft zwischen Gott und Mensch, der

Immerhin ist es fraglich, ob sie wirklich so absolut der Überlegenheit Gottes
das Wort reden, wie zumeist angenommen wird. C. Westermanns These ist
doch sehr erwägenswert, wonach die Gottesreden in Hi. 41, 5 gipfelten, in der
Frage nämlich: «Wer ist mir entgegengetreten und blieb heil?» - bzw. im
unausgesprochenen Schluß: «Hiob ist heil geblieben. Gott hat ihn nicht
zerschmettert» (Der Aufbau des Buches Hiob, 1956, S. 96).

47 Das Ungenügen, Hiobs Leiden mit dem Begriff der Partnerschaft
einsichtig zu machen, drückt R. de Purys Rede trefflich aus, Hiob sei das

«Opfer eines Komplottes»: Der Mensch im Aufruhr, Biblische Studien, 15

(1957), S. 11.
48 Margarete Susman, Das Buch Hiob (2. A. 1948), S. 217.



352 U. Hedinger, Reflexionen über C. G. Jungs Hiobinterpretation

Raum, da Gott als Vater evident und der Mensch zum erlösten
Geschöpf gewandelt sein wird49. Die neue Schöpfung ist der Ort, da
Gottes Nähe nicht mehr mit den empirisch begegnenden «autonomen
psychischen Inhalten» verwechselt werden kann. Was der Mensch
in partnerschaftlicher Existenz erfährt, kann als Angeld der
zukünftigen Schöpfung verstanden werden. Die Zu-kunft, die unter
der Macht der An-kunft, des Adventes Gottes stehen wird, sie erst
berechtigt uns, die Wirklichkeit als Dei creatura in vollem Sinn
auszusagen. Die biblischen Schöpfungssagen sind doch in ihrem Kern
nicht die Märchen oder Mythen von einem goldenen Zeitalter, das

durch einen leidigen Zwischenfall jäh abbrach, sondern sie sind
Proklamationen der zukünftigen Schöpfung, da Gott alles in allem
sein wird (vgl. Rom. 11, 36). Wer freilich mit C. G. Jung unter
Ausklammerung der Zukunft und Verheißung den Schöpfer und die

Schöpfung aus den Gegebenheiten von Vergangenheit und Gegenwart

erkennen will, der wird noch bald einmal den Schöpfer mit dem

gnostischen Demiurgen60 verwechseln; der wird, m. a.W., aus Gott
noch bald einmal eine zweideutige Gottheit - ein getreues Spiegelbild

unserer hell-dunklen, jetzigen Wirklichkeit machen. Der wird
auch Christus nur im Blick nach «rückwärts», auf die Vergangenheit

(etwa der numinosen Archetypen) verstehen, statt im Blick auf
die Zukunft, die er selber in seiner Liebe erhoffen und erharren läßt.

Der Kernsatz, den Jung aus der Geschichte Hiobs und der
biblischen Religiosität überhaupt, bzw. aus der Geschichte des menschlich

Unbewußten und Bewußten, folgert, lautet: «Man kann Gott
lieben und muß ihn fürchten.» Der Gott der zukünftigen Schöpfung
aber bringt und ruft uns auf den Weg, da der Mensch an die Liebe
glaubt51 und auf die Liebe hofft.

Ulrich, Hedinger, Basel

49 S. 1. Joh. 3, 2.
60 Bei Jung gleicht Jahwe doch im wesentlichen - trotz der Verneinung

oben bei A. 14 - einer demiurgischen Gottheit, s. Wurzeln (A. 25), S. 314.
61 Zum «Glauben an die Liebe» vgl. den schönen Aufsatz von E. Fuchs,

Das Neue Testament und das hermeneutische Problem: Glaube und
Erfahrung (1965), S. 170f.


	Reflexionen über C.G. Jungs Hiobinterpretation

