Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 23 (1967)

Heft: 5

Artikel: Zur vorpaulinischen Bekenntnisformel im Eingang des Romerbriefes
Autor: Bartsch, Hans-Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878634

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878634
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

329

Zur vorpaulinischen Bekenntnisformel
im Eingang des Romerbriefes

Dal3 Paulus im Eingang des Romerbriefes eine Bekenntnisformel
iibernimmt, die palédstinisch-urgemeindliches Denken zeigt, ist
durchgehend von den Kommentatoren anerkannt!. Die Frage et-
waiger Zusitze oder Abwandlungen durch Paulus ist nicht mit
gleicher Einhelligkeit beantwortet, jedoch geht die Auseinander-
setzung lediglich darum, ob und inwieweit Paulus eigene Formulie-
rungen,wie etwa xatd odpka-kotd mvedua aywouvng als eigene Inter-
pretation der Formel hinzugefiigt habe2 Der Wortlaut der iiber-
lieferten Formel ist demnach:

(10 evayyéNov) mepi To0 uioD ToO Deod

100 Yevouévou &k omépuatog Aavid (xatd odpka),

100 Op1adévTog viol deold €év duvdue (kotd Tvedpo GYIWEUVNC)
€2 AvooTaoews vekpdy,

"Mool Xpiotol To0 kupiou Hudv.

Sehr leicht und rasch werden die Exegeten dagegen mit dem Wort-
laut dieser Formel fertig, soweit er sagt, daBl Jesus «eingesetzt ist
als Sohn Gottes in Macht seit der (oder durch die) Auferstehung der
Toten». Es sei dies nur eine verkiirzte Form, die um des Wohlklangs
willen gesetzt ist statt: ék tfig dvaotdoewg autol Thg éx vexkpiiv 3. Selbst
wenn die andere Bedeutung erkannt ist, die die Aussage der Formel
hat, so wird gefolgert, dal «offenbar» gemeint ist: seit seiner Auf-
erstehung von den Toten . Deutlichere Konsequenzen zieht M. Di-

1 Vgl. O. Michel, Der Brief an die Rémer (1957), 8. 30f., und C. H. Dodd,
The Epistle of Paul to the Romans (1949), S. 5, die fiir die Exegese als re-
prasentativ gelten dirfen. H. Lietzmann, An die Rémer (1933), z. St., be-
miiht sich dagegen lediglich nachzuweisen, dal die Formulierungen nicht im
Gegensatz zu Phil. 2, 5-11 stehen, ohne die Frage einer tibernommenen
Formulierung zu erwigen.

2 R. Bultmann, Theologie des Neuen Testaments (1948), S. 50, hat diese
Formulierung als paulinischen Zusatz bezeichnet. Dagegen sucht E. Schwei-
zer, Rom. 1, 3f. und der Gegensatz von Fleisch und Geist vor und bei Paulus:
Ev. Theol. 15 (1955), S. 563ff., nachzuweisen, dafl dieses Schema, bereits
im A.T. und jiudischem Denken beheimatet ist und hier anders gebraucht
wird, als Paulus es sonst tut.

3 So Lietzmann (A. 1), z. St., und ahnlich Michel (A. 1), S. 32.

4 A. Nygren, Der Romerbrief (1951), S. 42,



330 H. W. Bartsch, Zur vorpaulinischen Bekenntnisformel

belius, wenn er aus dieser Formulierung fiir das Verstehen des Pau-
lus folgert, dal er die Auferstehung Jesu von den Toten als den
ersten Fall der endzeitlichen Totenauferstehung nahm5. Es mul}
aber dariiber hinaus gefragt werden, was diese Formulierung fiir die
erste Gemeinde bedeutete, die das Bekenntnis prigte; und erst von
daher 1iBt sich bestimmen, inwieweit Paulus diese Formulierungen
verstanden hat.

1.

Nachwirkung einer solchen Bekenntnisformulierung sind vor al-
lem in der Verarbeitung traditioneller Formeln im lukanischen Werk
zu finden. Es sind dafiir allerdings weniger die christologischen For-
mulierungen der Pfingstpredigt in Aect. 2, 32. 36 zu nennen®, da
dort eine Beziehung zwischen der Auferstehung Jesu und der all-
gemeinen Totenauferstehung nicht genannt ist. Diese findet sich
dagegen in Act. 26, 23:

el TadnTog O Xp10ToC, €l mOdTOS 88 Avactdoems vexpdY QWG
UENEL KaToYTENEY TW Te Aol kal TO1g €DVeTy.

Diese in die Rede des Paulus an Koénig Agrippa eingebaute For-
mulierung soll ein Summarium der Verkiindigung des Paulus wieder-
geben und diirfte schon darum traditionelles Gut enthalten?. Wenn
der Auferstandene hier der Erste der Totenauferstehung genannt
wird, der «Leben und Unsterblichkeit ans Licht bringt» (2. Tim.
1, 10), so ist eine direkte Beziehung zwischen der allgemeinen Auf-
erstehung und der Erscheinung des Auferstandenen gegeben. Diese
wird durch die Formulierung, daf3 diese Auferstehung Licht dem
Volk Israel und den Heiden verkiindigt, dahin verstidndlich, daB alle
Einzeldaten zum apokalyptischen Geschehen gehoren. Jes. 9, 1ff.
zeigt die Wurzel der Terminologie in der alttestamentlichen escha-
tologischen Hoffnung ®.

5 M. Dibelius, Glaube und Mystik bei Paulus: Botschaft und Geschichte, 2
(1956), S. 103.

8 So Schweizer (A. 2), S. 563, und Dodd (A. 1), z. St.

7 Vgl. H. Conzelmann, Die Apostelgeschichte (1963), S. 139. Das schlie3t
allerdings aus, daf3 durch mpwtog die Bezeichnung von Act. 3, 15 dpynyog g
Zwfi¢ erklart werden soll. Eher gibt die Formulierung von 26, 23 an, woher
jener Titel von 3, 15 stammt.

8 Vgl. E. Haenchen, Die Apostelgeschichte (1956), S. 618.



wmn Eingang des Romerbriefes 331

In der Areopagrede findet sich in den SchluBformulierungen zwar
kein direkter Hinweis auf eine Verbindung zu unserer Bekenntnis-
formulierung, wenn nicht das Verbum o6piZewv eine letzte Spur dar-
stellt. Durch die Auferstehung ist Jesus zum Weltenrichter einge-
setzt. Die darauf berichtete Reaktion der Horer weist jedoch darauf
hin, daf3 unsere Formel auch hinter dieser Rede Schlufl steht:
axovoavreg d¢ avdoracw vexpdv ... Diese Reaktion ist nur auf den
unmittelbar vorhergehenden Vers zu beziehen und nicht etwa auf
V. 18. Dann steht aber hinter der Erwiahnung von der Auferstehung
Jesu von den Toten auch hier die Totenauferstehung, und die Be-
ziehung zwischen beiden fiir das zugrunde liegende Bekenntnis ist
sichtbar.

Von daher diirfte auch die Aussage des Paulus in Act. 23, 6 und
24, 21 zu verstehen sein: mepi dvaordoews vexpdy kpivopar. Gerade
wenn Lukas hier eine Gegenwartsfrage des Christentums verhandelt
sehen will?, werden die Wurzeln in iberlieferter Verkiindigung um
so deutlicher. Der Streitgegenstand ist eine Verunreinigung des
Tempels und die Auferstehung Jesu; denn beides gehort zusammen.
Die Verunreinigung des Tempels bestand in der Hereinfiihrung eines
Unbeschnittenen in den Tempel, deren Paulus beschuldigt wurde
(Act. 21, 28). Diese Anschuldigung war aber in der Heidenmission
des Paulus begriindet, zu der er durch die Erscheinung des Auf-
erstandenen berufen war (22, 21). Mit der in Act. 6, 13 gegen Ste-
phanus erhobenen und in 24, 6 wiederholten Anklage, dal Paulus
«gegen Israel, das Gesetz und diesen heiligen Ort lehre», wird der
Hintergrund der Bekenntnisformulierung sichtbar.

2.

Beginnend mit Matth. 12, 6 zieht sich durch die Synoptiker eine
Reihe von Logien, die auf die Rolle des Tempels bezogen sind, die
dieser fiir die Sendung Jesu spielt. Die Austreibung der Hiéndler und
des Opferviehs aus dem Tempel wird mit der eschatologischen Ver-
heiBung begriindet, daBl der Tempel ein Bethaus fiir die Volker, die
Heiden sein soll (Mark. 11, 17 = Jes. 56, 7), und in dem Prozel} vor
dem Synhedrium ist die Anklage parallel der gegen Stephanus und
Paulus, Jesus habe gesagt, er wolle den Tempel abreilen (Mark. 14,

? So Haenchen (A. 8), S. 575.



332 H. W. Bartsch, Zur vorpaulinischen Bekenntnisformel

58). Dieselbe Anklage wiederholt sich im Spott unter dem Kreuz
(Mark. 15, 29). Die Leidensgeschichte endet aber mit der Erfiillung
jener Verheilung durch das Zerreiflen des Tempelvorhangs und das
Bekenntnis des heidnischen Centurio (Mark. 15, 38f.)1°, Ist hier
nicht nur eine zufillige Parallelitdt in der Anklage gegen Jesus und
seine Nachfolger zu sehen, so kann der Zusammenhang nur darin
gesehen werden, daB3 die christliche Verkiindigung das eschatolo-
gische Ende des Tempelkultes und die Einbeziehung der Heiden in
den Bund Israels verkiindigte. In diesen Zusammenhang gehort die
Auferstehung der Toten, die nicht nur als zukiinftige Hoffnung, son-
dern als mit der Erscheinung des Auferstandenen anhebend ver-
kiindigt wird. Die Verbindung der verschiedenen Vorstellungen darf
i der wrchristlichen Apokalyptik gesehen werden, fiir die die Er-
fillung der jesajanischen Verheilung in der Heidenmission, das
Ende des Tempelkultes und die Totenauferstehung zum End-
geschehen gehoren, das jetzt, mit der Erscheinung des Auferstande-
nen, begonnen hat 1.

Aber die aufgezeigten Nachwirkungen der alten Formel erkliren
noch nicht ihre urspriingliche Bedeutung. Vor allem wird daraus
nicht sichtbar, in welcher Weise die Gemeinde es verstanden hat,
wenn sie von der Auferstehung der Toten, durch die Jesus zum
Gottessohn eingesetzt ist, als von einem Ereignis redete, auf das sie
zuriickblickte. Die Formel sagt ja nicht, dafl die Totenauferstehung
mit der Auferstehung Jesu begonnen hat, sondern sie redet von der

10 Das Zerreillen des Tempelvorhangs bedeutet jedoch nicht, daB der
Tempel nicht mehr Stédtte seines Wohnens sein kann, wie E. Lohmeyer, Das
Evangelium des Matthaus (1956), S. 395, annimmt, sondern es bedeutet die
zeichenhafte Erfillung der Verheiflung, die in Jes. 56, 7 gegeben war, und
die Jesus nach Mark. 11, 17 aufnahm. Die Evangelisten Matthdus und Lukas
haben freilich die Bedeutung der sogenannten Tempelreinigung nicht mehr
verstanden und machten darum aus der eschatologischen Verheiung eine
gottliche Mahnung, indem sie die Worte madowv Toig édveowv tilgten (Matth.
21, 13; Luk. 19, 46).

11 Vgl. zum gesamten Komplex der urchristlichen Apokalyptik E. Kise-
mann: Zum Thema der urchristlichen Apokalyptik: Exegetische Versuche
und Besinnungen, 2 (1964), S. 105ff. Gegen R. Bultmanns Kritik an Kése-
mann (Ist die Apokalyptik die Mutter der christlichen Theologie?: Apo-
phoreta. Festschrift fiir Ernst Haenchen, Zs. ntl. Wiss. Beih. 30, 1964, S. 66)
diirfte sich aus dem aufgezeigten Zusammenhang erweisen, dal die Heiden-
mission auf jeden Fall die Gesetzesproblematik zum Konflikt hat werden
lassen.



im Bingang des Rimerbriefes 333

Totenauferstehung als einem bereits geschehenen Ereignis, auf das
die Bekenner dieser Formel zuriicksehen. Damit kénnte jenes Stiick
im Matthdus-Evangelium im Zusammenhang stehen, das verbis ex-
pressis von einer Totenauferstehung redet, die mit dem Tode Jesu
einsetzte, deren Erscheinungen jedoch erst nach der Erscheinung
Jesu begannen, Matth. 27, 51-53:
(51) Und siehe, der Tempelvorhang zerrill von oben bis unten in zwei
Teile, und die Erde erbebte, und die Felsen zerrissen. (52) Und die Graber
offneten sich, und viele Leiber der entschlafenen Heiligen standen auf,

(53) und sie gingen aus den Grabern nach seiner Auferstehung und gingen
in die Heilige Stadt und erschienen vielen.

Obwohl die Kommentare zumeist kein Urteil iiber das Alter dieses
Stiickes abgeben, zeigt doch die Beurteilung als legendare Be-
schreibung des Todes Jesu, dall man meint, eine jiingere aus-
schmiickende Erweiterung des knapperen Markustextes vor sich zu
haben 2, Es diirfte umgekehrt der Markustext verkiirzt worden sein,
da die Reaktion des Centurio unter dem Kreuz auch im Markustext
(Mark. 15, 39) ein Geschehen voraussetzt, das der Centurio sehen
konnte. Das Alter der von Matthius verwendeten Uberlieferung
wird sich jedoch daran entscheiden, als was man die einzelnen Topoi
versteht. Handelt es sich um Prodigien beim Tode eines Rabbi?3,
bleibt es fraglich, ob die Einzelheiten jldisch- oder hellenistisch-
christlichen Ursprungs sind, so muf} geschlossen werden, daf3 das
Stiick eine legendare Erweiterung ist, die entsprechend dem Gesetz
der Entwicklung erzédhlerischen Gutes hinzugewachsen ist, eine
literarische Wucherung des Textes. Nun war jedoch die Uberwin-
dung des Anstol3es, den der Tod Jesu fiir die Urgemeinde bedeutete,
keineswegs dadurch erreicht, dall man ihn verklirte. Er wurde einer-
seits als von Gott gewollt und gewirkt durch die Schriftzitate er-
wiesen, und er wurde andererseits als der notwendige Schritt zur
verheiBenen Herrlichkeit dargestellt (Luk. 24, 26). Er wurde aber
nicht heldenhaft verklirt, sondern er blieb Erniedrigung (Phil. 2,
8 u.6.). Darum erscheint es als unwahrscheinlich, daBl man den Tod
Jesu relativ frith derart legendar verherrlichte. Von grolerer Be-

12 Vgl. R. Bultmann, Geschichte der synoptischen Tradition (1921),
S. 305; M. Dibelius, Die Formgeschichte des Evangeliums (1919), S. 197,
sowie die Kommentare zum Matth. von E. Klostermann (Handb. z. N.T.),
J. Schniewind (N.T. Deutsch) und Th. H. Robinson (Moffat).

13 S0 Klostermann (A. 12), z. St., und auch Bultmann (A. 12), ebd.



334 H. W. Bartsch, Zur vorpaulinischen Bekenntnisformel

deutung ist jedoch, daB3, wie E. Lohmeyer am deutlichsten gezeigt
hat4, alle diese «Zeichen» apokalyptischen Charakter tragen. Das
Erdbeben, das Spalten der Felsen und die Totenauferstehung ge-
horen zum festen Bestand apokalyptischer Erwartung. Es ist dar-
um vollig abwegig, hinter diesem Stiick so etwas wie die Hollen-
fahrt Christi zu sehen, die ein sehr viel jiingerer Topos der Legenden-
bildung ist und keinerlei Beziehung zur urchristlichen Apokalyptik
hat 18,

Ist das Stiick auf dem Hintergrund der apokalyptischen Erwar-
tung zu verstehen, so ist die Aussage iiber das Auferstehen der Lei-
ber der «Heiligen» als Erfiillung der Erwartung von der Auferste-
hung der Gerechten zu werten, die zu der endzeitlichen Hoffnung
Israels gehort 6. Dal} diese Hoffnung in der christlichen Gemeinde
lebendig gewesen ist, belegt im Zusammenhang mit den Aussagen
iiber die erste und zweite Auferstehung, Apk. 20, 5f.; Luk. 14, 14,
wo ausdriicklich 1| dvdoTaoig T@V dikaiwv genannt ist. Bestétigt wird
diese Annahme durch die ausdriickliche Nennung der Hoffnung auf
die Auferstehung der Gerechten und Ungerechten in Act. 24, 1517,
Der Zusammenhang zwischen dyiog und dikaiog wird sichtbar, wenn
in Act. 3, 14 Jesus mit beiden Adjektiven bezeichnet wird: Er ist
der Heilige und Gerechte. Wenn von daher in den Acta dixaiog als
Messiasbezeichnung begegnet (Act. 7, 52; 22, 14), so diirfte sich da-
mit die Verbindung von Tod und Auferstehen Jesu mit der Auf-
erstehung der Gerechten erkliren: Tod und Auferstehen Jesu sind
apokalyptisches Ereignis, in dessen Zusammenhang die erhoffte
Auferstehung der Gerechten erfolgt, von denen Jesus als der Mes-
sias der erste ist18.

Dann braucht man aber die Wendung upetd v &yeporv adtod
(Matth. 27, 53) nicht als Interpolation zu erkliren, die das Stiick

14 Lohmeyer (A. 10), S. 3971f.

15 Vgl. H. Koster, Synoptische Uberlieferung bei den apostolischen Vii-
tern: Texte und Untersuchungen, 65 (1957), S. 28ff., der mit Recht gegen-
uber einer Beziehung dieses Stiickes zu dem Vorkommen der Vorstellung
von der Hollenfahrt Christi in 1. Petr. 3, 19; 4, 6 dulerst skeptisch bleibt.

16 Vgl. P. Billerbeck, Kommentar zum N.T. aus Talmud und Midrasch, 1
(1922), S. 1046, und 4, 2 (1928), S. 1166{f., besonders die Belege aus dem
1. Hen., S. 1168, und den Testamenten der zwolf Patriarchen, S. 1169.

17 Vgl. dazu A. Oepke tiber Totenauferstehung im N.T.: Theol. Wért. 1
(1933), S. 371f.

18 Vgl. Theol. Wort. 2 (1935), S. 188f. 190f.



wm Kingang des Rimerbriefes 335

mit 1. Kor. 15, 20 ausgleichen soll'?, vielmehr ist es die sorgfiltige
Feststellung des Erzéhlers selbst, der die Ereignisse entsprechend
der jiidischen Hoffnung, in der festgelegten Ordnung darstellt. Der
Zusammenhang mit 1. Kor. 15, 20 diirfte eher so zu sehen sein, dal}
sowohl Paulus wie der Erzihler sich diesen Vorstellungen verpflich-
tet wissen.

Die alte Bekenntnisformel von Rom. 1, 3f ist demnach auf dem
Hintergrund der weit stidrker verbreiteten Zuordnung der Totenauf-
erstehung zur Auferstehung Jesu zu erkliren, die in der urchrist-
lichen Apokalyptik verwurzelt ist. Diese urchristliche Apokalyptik
erweist sich als Teil der jiidischen Apokalyptik, von der sie nur die
Verkiindigung unterschied, daf3 das, was Israel erhoffte, mit Jesu
Tod und Auferstehen sich zu erfiillen begann. Eine reinliche Zu-
ordnung der verschiedenen Einzelereignisse war jedoch noch nicht
vollzogen. Die Totenauferstehung und Jesu Auferstehung wurden
urspriinglich einfach gleichgesetzt, und die Heidenmission war die
notwendige Folgerung, die Offnung des Tempels fiir die Vélker der
apokalyptische Topos, der sie veranlaffte. Nur in einem Punkte
herrschte Klarheit: Jesu Tod und Auferstehen wurden auf den Ein-
bruch des verheilenen Gottesreiches bezogen, mit diesem Ereignis
hatte die Erfiillung eingesetzt. Darum konnte die erste Gemeinde
ohne Riicksicht auf zeitliche Perspektiven bekennen, dal} Jesus als
Gottessohn eingesetzt war durch die oder seit der Totenauferstehung.
Dal} diese weiter als zukiinftig erwartet wurde, ficht die erste Ge-
meinde nicht an; denn der allgemein gehaltene Begriff kann auch
auf jene Auferstehung der Gerechten bezogen werden, von der die
erste Gemeinde auf jeden Fall, wie Matth. 27, 511ff. zeigt, erzihlt
hat. Dall der Prozel} bereits eingeleitet ist, l1a3t mit um so groBerer
Hoffnung in die Zukunft sehen, aber die Hoffnung wird zugleich
stets neu belebt durch den Blick auf das, was bereits geschehen ist.

Es erscheint zunéchst erstaunlich, daB Pawulus eine solche Formel
unkorrigiert iibernahm. Hatte er doch offensichtlich in Korinth und
Thessalonich mit Gruppen eine Auseinandersetzung, die sich gegen

19 So die meisten Ausleger, vgl. Lohmeyers ausfiihrlichen Exkurs (A. 10),
S. 396f.



336 H. W. Bartsch, Zur vorpaulinischen Bekenntnisformel

ihn auf eben eine solche Formel berufen konnten (1. Kor. 15;
2. Thess. 2, 2)2°, Darum ist es von besonderer Bedeutung, die Dif-
ferenzierung zwischen dem Enthusiasmus jener, die in Nachfolge
der urchristlichen Verkiindigung glaubten, der Tag des Herrn sei
schon angebrochen, und der Erwartung des Paulus festzustellen. Es
diirfte anzunehmen sein, dal Paulus in 1. Kor. 15 mit einer Gruppe
zu tun hat, die darum nicht an eine zukiinftige Auferstehung glaub-
ten, weil sie meinten, bereits mit der Taufe in das Auferstehungs-
dasein eingegangen zu sein?l. In diesem Zusammenhang begegnet
ein Verstindnis der Auferstehung Jesu, das in Parallele zu der Aus-
sage Act. 26, 23 gesehen werden darf, dafl Jesu mpWtog €£ dvaoTdoewg
vekpwv sei. Die Auseinandersetzung des Paulus mit den Korinthern
in 1. Kor. 15, 23f. wird verstidndlich, wenn wir als die Position der
Gegner die undifferenzierte Gleichsetzung der Auferstehung Jesu
mit der Totenauferstehung annehmen, in die die Korinther sich
durch die Taufe einbezogen verstehen. Demgegeniiber weist Paulus
auf die Ordnung hin, in der sich alles vollzieht, und diese Ordnung
ist offensichtlich die der jidischen Apokalyptik, die Paulus im Zu-
sammenhang mit der Urgemeinde iibernommen hat. Christus ist die
amapyn der allgemeinen Totenauferstehung. Diesen Begriff verwendet
Paulus, bezogen auf verschiedene Dinge, aber stets in der gleichen
Bedeutung. R6m. 11, 16 nennt die Judenchristen die dmapyn, durch
die der ganze Teig, das ganze Volk geheiligt ist 22. Obwohl Paulus im
Grunde nur sich selbst als glaubenden Juden nennen kann, behaup-
tet er, daB dadurch das ganze Volk geheiligt ist. Ahnlich bezeichnet
Paulus in 1. Kor. 1, 16 das Haus des Stephanas und Roém. 16, 5

20 Den 2. Thess. halte ich mit W. Schmithals, Die historische Situation
der Thessalonicherbriefe: Paulus und die Gnostiker (1965), 89-157, S. 146{f.,
fiir paulinisch.

2 Vgl. J. Schniewind, Die Leugner der Auferstehung in Korinth: Nach-
gelassene Reden und Aufsétze, hrsg. von E. Kéhler (1952), S. 110-139, sowie
H.-W. Bartsch: Die Argumentation des Paulus in 1. Cor. 15, 3-11: Zs. ntl.
Wiss. 55 (1964), S. 261-274.

22 Tm Zusammenhang des 11. Kapitels im Romerbrief ist die Bezugnahme
auf die Judenchristen wahrscheinlicher als die auf Abraham (gegen G.
Delling, Theol. Wért., 1, S. 484, bes. Anm. 10, der es auf die Erstlinge des
Glaubens, Abraham beziehen méchte). Dal Paulus vorher sich selbst in
Parallele zu Elia sieht, zeigt doch, daB er einen Vergleich zwischen jener
Situation der Vergangenheit und seiner eigenen Gegenwart zieht. Darum
nennt er sich selbst als den schlagenden Beweis gegen eine Verwerfung
Israels, er aber ist Judenchrist, d. h. glaubender Jude.



wm Hingang des Romerbriefes 337

Epainetos als amapxn Achaias bzw. Asiens. In den Erstbekehrten ist
bereits das ganze Volk des Landes geheiligt, d. h. fiir Christus ge-
wonnen. Nur von daher wird die seltsame Missionspraxis des Paulus
verstdndlich, der eine Gegend als «missioniert» ansieht, so dal} er
keinen Raum dort mehr hat (Rém. 15, 23), wenn nur eine solche
Erstlingsgabe gewonnen ist. Endlich benutzt Paulus den gleichen
Begriff, um das zu bezeichnen, was die Christen jetzt bereits haben,
die amopyn ToU TveluaTog.

Von daher diirfen wir die Aussage in 1. Kor. 15, 20. 23, dafl Chri-
stus die dmapxn TV kekownuévwy ist, bezogen auf jene urchristliche
Bekenntnisformel verstehen, die die Auferstehung Christi mit der
Totenauferstehung gleichsetzte. Sie ist aber gegen die naive Gleich-
setzung jener Korinther gerichtet, die darum jede Zukunftshoffnung
preisgaben. Es ist dann sehr wohl moglich, dal die von Paulus ge-
nannte Ordnung als letzten Schritt mit 70 Téhog den Rest der Toten
meint 22. Von daher wird aber noch ein weiteres Zeichen fiir die
Nachwirkung und das Verstindnis jener Formel in 1. Kor. 15 sicht-
bar. Direkt vorher hatte Paulus die Parallele gezogen, daf} alle, wie
sie durch Adam alle sterben, so durch Christus alle auferstehen wer-
den. Das war das Ergebnis der wiederum unmittelbar vorher noch
pauschaler genannten Gleichstellung von Adam wund Christus
(1. Kor. 15, 21): émeidn) yap d avdpwimou ddvatog kai d’ dvdpumou
AVAOTAOLS VEKPWV.

Wie die Bekenntnisformel die zwei Bereiche Fleisch und Geist
genannt hatte, in denen Gott seinen Sohn offenbarte, und wie Jesus
bis zur Auferstehung der Toten als Davidssohn zum Bereich des
Menschen gehort, so nennt Paulus hier die Totenauferstehung als
«durch einen Menschen» geschehend. Die Bekenntnisformel und
Paulus erweisen sich damit erneut als im Bereich der jiidischen apo-
kalyptischen Erwartung beheimatet, nach der der Messias Mensch
ist 24,

23 So Oepke (A. 17), S. 371, Anm. 13, die Belege. Dieses Versténdnis
ist auch die Konsequenz von Schniewinds Erwigungen (A. 21), S. 125, wenn
er als das Ende das Stadium der Entwicklung nennt, da nach 1. Kor. 15, 22
«alle» zum Leben erweckt sein werden.

2 Auf die Debatte tiber die Bedeutung des Menschensohn-Titels kann hier
nicht eingegangen werden, doch ergibt sich aus dem Vorkommen der Be-
zeichnung in Dan. 7, 13; Ps. 8, 5 und dann im 1. Hen., dal3 die Bezeichnung
nicht von vorneherein als Titel zu verstehen ist. Sie sagt vielmehr zuerst,
dalB3 der Messias ein Mensch ist.

22



338 H. W. Bartsch, Zur vorpaulinischen Bekenntnisformel

Endlich wird die Verwurzelung in der jiidischen Apokalyptik
deutlich, wenn Paulus als das Ende die Unterwerfung des Sohnes
unter den nennt, der ihm das All iiberantwortet hat, damit am Ende
Gott sei alles in allem (1. Kor. 15, 28). Der Messias hat allein funk-
tionale Bedeutung, und das bedeutet, da die Funktion am Ende
auf hort, wenn sie erfiillt ist.

Unsere Uberlegungen iiber Herkunft und Nachwirkung der alten
Bekenntnisformel von Rém. 1, 3f. haben gezeigt, dafl sowohl die
Urgemeinde wie Paulus wesentlich stidrker in der apokalyptischen
Gedankenwelt des Alten Testaments und des Judentums zur Zeit
Jesu verwurzelt sind, als man es bis vor kurzem annahm. Diese ge-
meinsame Verwurzelung in einem Verstdndnis der Auferstehung
Jesu, auf dem Hintergrund dieser Erwartung, erklirt, dall Paulus
eine Bekenntnisformel iibernehmen und zitieren konnte, die ihm
unangemessen erscheint, wenn man seine Christologie theologisch
interpretiert und dabei den Blick vorrangig auf Lehrentscheidungen
richtet. Ob und in welcher Weise Christus der Gottessohn genannt
werden kann, wie und aufgrund welches Ereignisses oder welcher
Qualitat diese Gottessohnschaft mit dem Bekenntnis zu seiner
Menschheit in Beziehung gesetzt ist, kann erst entschieden werden,
wenn die funktionale Bedeutung Jesu erkannt ist, die innerhalb der
paulinischen Verkiindigung an erster Stelle steht. Diese funktionale
Bedeutung Jesu und seiner Erscheinung als Auferstandener zeigt
die Ubernahme des alten Bekenntnisses durch Paulus und seine
Nachwirkung.

AbschlieBend sei noch auf die besondere Bedeutung dieser Be-
kenntniszitierung im Zusammenhang des Romerbriefes hingewiesen.
Es ist wahrscheinlich, dafl Paulus diese Bekenntnisformulierung als
das edayréhov deod versteht, wie er unter diesem Begriff die Uber-
lieferung nennt, die er in 1. Kor. 15, 3ff. zitiert. Das edayyéhov ist
nicht allein die Verkiindigung des Paulus in allgemeiner Umschrei-
bung, sondern es meint prézise die Bekenntnisformulierung, in der
diese Verkiindigung zusammengefaf3t ist25. Paulus nennt also diese
Bekenntnisformulierung pointiert als das Evangelium Gottes, auf
das er sich bezieht, wenn er in Rom. 2, 16 von «seinem Evangelium»
schreibt. Es ist also keineswegs die Bedeutung der Zitierung im Ein-

25 Vgl. A, Ehrhardt, Christianity before the Apostles’ Creed: The Frame-
work of the New Testament Stories (1964), S. 154, und die dort gegebenen
Verweise, vor allem J. Schniewind: Euangelion, 2 (1931).



im Eingang des Romerbriefes 339

gang des Romerbriefes lediglich eine konventionelle Berufung auf
einen gemeinsamen Grund des Glaubens und der Verkiindigung mit
apologetischer Tendenz?6. Aber auch, dal Paulus sich mit dieser
Formel auf «in Rom Bekanntes» bezieht, um damit «eine gemein-
same Basis zu gewinnen»?”, besagt zu wenig. Die Bedeutung der
Zitierung kann nur aus dem gesamten Ronerbrief erschlossen wer-
den. Sieht man in ihm einen Lehrbrief, der Paulus nur in die Ge-
meinde einfiihren soll, so mag die iibliche Interpretation ausreichen,
dann ist auch dieses Bekenntnis nichts anderes als die Versicherung,
daBl Paulus auf dem. gleichen Grunde steht wie die Christen in Rom.
Ist jedoch der Romerbrief in dem Bemiihen geschrieben, die Juden-
christen und Heidenchristen dort zu einer Gemeinde zusammen-
zufithren 28, und wendet er sich vor allem an die Heidenchristen,
so darf fiir die Zitierung eines Bekenntnisses, das wesentlich auf
dem Hintergrund der apokalyptischen Erwartung des Judentums
zu verstehen ist und darum judenchristlich sein diirfte, eine direkte
polemische Bedeutung anzunehmen sein. Gleich im Anfang bekennt
Paulus sich zu den in Rom verachteten Judenchristen, wie er im
ganzen Brief mit der reichen Bezugnahme auf das Alte Testament
den Heidenchristen ins BewuBtsein ruft, da3 sie mit ihrem Christ-
werden diese jiidische Hoffnung iibernommen haben, von der das Be-
kenntnis zeugt.

Hans-Werner Bartsch, Frankfurt

26 So Michel (A. 1), S. 30.

27 K. Wegenast, Das Verstdndnis der Tradition bei Paulus und in den
Deuteropaulinen (1962), S. 75. Ebenfalls erscheint es mir nicht die Sache zu
treffen, dall Paulus auf eine Formel verzichtet, die das Bekenntnis als solches
kenntlich macht, weil er sich auf Bekanntes bezieht. Das dirfte im 1. Kor. 15
ebenso der Fall sein. Richtig gesehen hat Wegenast, dal3 Paulus sich gegen-
tiber den Christen in Rom nicht in einer Verteidigungsposition befand.

28 So hat bereits W. Liitgert, Die historische Situation des Romerbriefes
(1913), geurteilt. J. Schniewind hat in einer Vorlesung, deren Diktate noch
in wenigen vervielfiltigten Exemplaren vorhanden sind, diese Konzeption
aufgenommen. Vgl. H.-W. Bartsch: Die historische Situation des Romer-
briefes: Communio Viatorum 65 (1965), S. 199-208.



	Zur vorpaulinischen Bekenntnisformel im Eingang des Römerbriefes

