
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 23 (1967)

Heft: 5

Artikel: Zur vorpaulinischen Bekenntnisformel im Eingang des Römerbriefes

Autor: Bartsch, Hans-Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878634

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878634
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


320

Zur vorpaulinischen Bekenntnisformel
im Eingang des Römerbriefes

Daß Paulus im Eingang des Römerbriefes eine Bekenntnisformel
übernimmt, die palästinisch-urgemeindliches Denken zeigt, ist
durchgehend von den Kommentatoren anerkannt1. Die Frage
etwaiger Zusätze oder Abwandlungen durch Paulus ist nicht mit
gleicher Einhelligkeit beantwortet, jedoch geht die Auseinandersetzung

lediglich darum, ob und inwieweit Paulus eigene Formulierungen,

wie etwa Kaxà aâpxa - xarà uveOga crfiuia'ùvriç als eigene
Interpretation der Formel hinzugefügt habe2. Der Wortlaut der
überlieferten Formel ist demnach :

(tô eûaTTÉXiov) Ttepi toû uioû toû heoû

toû fevogévou èx aTréppaToç Aauib (xarà crâpxa),

toû ôpicrhévToç uioû heoû èv buvâpei (kûtù uveOpa crfiuuauvriç)
è£ dvaffTCtcreujç vexpûiv,
Mrjcroû XpiOTOÛ toû xupiou fiuûiv.

Sehr leicht und rasch werden die Exegeten dagegen mit dem Wortlaut

dieser Formel fertig, soweit er sagt, daß Jesus «eingesetzt ist
als Sohn Gottes in Macht seit der (oder durch die) Auferstehung der
Toten». Es sei dies nur eine verkürzte Form, die um des Wohlklangs
willen gesetzt ist statt : èx Trjç àvadTCtoewç cojtoû Trjç éx vexptûv 3. Selbst

wenn die andere Bedeutung erkannt ist, die die Aussage der Formel
hat, so wird gefolgert, daß «offenbar» gemeint ist: seit seiner
Auferstehung von den Toten4. Deutlichere Konsequenzen zieht M. Di-

1 Vgl. O. Michel, Der Brief an die Römer (1957), S. 30f., und C. H. Dodd,
The Epistle of Paul to the Romans (1949), S. 5, die für die Exegese als
repräsentativ gelten dürfen. H. Lietzmann, An die Römer (1933), z. St.,
bemüht sich dagegen lediglich nachzuweisen, daß die Formulierungen nicht im
Gegensatz zu Phil. 2, 5-11 stehen, ohne die Frage einer übernommenen
Formulierung zu erwägen.

2 R. Bultmann, Theologie des Neuen Testaments (1948), S. 50, hat diese

Formulierung als paulinischen Zusatz bezeichnet. Dagegen sucht E. Schweizer,

Rom. 1, 3f. und der Gegensatz von Fleisch und Geist vor und bei Paulus:
Ev. Theol. 15 (1955), S. 563ff., nachzuweisen, daß dieses Schema bereits
im A.T. und jüdischem Denken beheimatet ist und hier anders gebraucht
wird, als Paulus es sonst tut.

3 So Lietzmann (A. 1), z. St., und ähnlich Michel (A. 1), S. 32.
4 A. Nygren, Der Römerbrief (1951), S. 42.



330 H. W. Bartsch, Zur vorpaulinischen Bekenntnisformel

belius, wenn er aus dieser Formulierung für das Verstehen des Paulus

folgert, daß er die Auferstehung Jesu von den Toten als den
ersten Fall der endzeitlichen Totenauferstehung nahm5. Es muß
aber darüber hinaus gefragt werden, was diese Formulierung für die
erste Gemeinde bedeutete, die das Bekenntnis prägte ; und erst von
daher läßt sich bestimmen, inwieweit Paulus diese Formulierungen
verstanden hat.

1.

Nachwirkung einer solchen Bekenntnisformulierung sind vor
allem in der Verarbeitung traditioneller Formeln im lukanischen Werk

zu finden. Es sind dafür allerdings weniger die christologischen
Formulierungen der Pfingstpredigt in Act. 2, 32. 36 zu nennen6, da
dort eine Beziehung zwischen der Auferstehung Jesu und der
allgemeinen Totenauferstehung nicht genannt ist. Diese findet sich

dagegen in Act. 26, 23 :

ei Tra&r|TÔç ô Xpiaxôç, ei Jigœrog iE avacndoscog vexgœv cpûiç

péXXei KaTorpfeXXeiv tûj xe Xaib Kai xoîç ebvecnv.

Diese in die Rede des Paulus an König Agrippa eingebaute
Formulierung soll ein Summarium der Verkündigung des Paulus wiedergeben

und dürfte schon darum traditionelles Gut enthalten7. Wenn
der Auferstandene hier der Erste der Totenauferstehung genannt
wird, der «Leben und Unsterblichkeit ans Licht bringt» (2. Tim.
1, 10), so ist eine direkte Beziehung zwischen der allgemeinen
Auferstehung und der Erscheinung des Auferstandenen gegeben. Diese

wird durch die Formulierung, daß diese Auferstehung Licht dem
Volk Israel und den Heiden verkündigt, dahin verständlich, daß alle
Einzeldaten zum apokalyptischen Geschehen gehören. Jes. 9, Iff.
zeigt die Wurzel der Terminologie in der alttestamentlichen escha-

tologischen Hoffnung8.

5 M. Dibelius, Glaube und Mystik bei Paulus : Botschaft und Geschichte, 2

(1956), S. 103.
6 So Schweizer (A. 2), S. 563, und Dodd (A. 1), z. St.
7 Vgl. H. Conzelmann, Die Apostelgeschichte (1963), S. 139. Das schließt

allerdings aus, daß durch Ttpwxoç die Bezeichnung von Act. 3, 15 (ipxiT'k TÔ?

£ujf|? erklärt werden soll. Eher gibt die Formulierung von 26, 23 an, woher
jener Titel von 3, 15 stammt.

8 Vgl. E. Haenchen, Die Apostelgeschichte (1956), S. 618.



im Eingang des Römerbriefes 331

In der Areopagrede findet sich in den Schlußformulierungen zwar
kein direkter Hinweis auf eine Verbindung zu unserer Bekenntnis -

formulierung, wenn nicht das Verhum 6pi£eiv eine letzte Spur
darstellt. Durch die Auferstehung ist Jesus zum Weltenrichter eingesetzt.

Die darauf berichtete Reaktion der Hörer weist jedoch darauf
hin, daß unsere Formel auch hinter dieser Rede Schluß steht:
dKoûcTavxeç bè âvàaraam vexgwv Diese Reaktion ist nur auf den
unmittelbar vorhergehenden Vers zu beziehen und nicht etwa auf
V. 18. Dann steht aber hinter der Erwähnung von der Auferstehung
Jesu von den Toten auch hier die Totenauferstehung, und die
Beziehung zwischen beiden für das zugrunde liegende Bekenntnis ist
sichtbar.

Von daher dürfte auch die Aussage des Paulus in Act. 23, 6 und
24, 21 zu verstehen sein: Tiepi àvaaxâaemç vexomv Kpivopai. Gerade

wenn Lukas hier eine Gegenwartsfrage des Christentums verhandelt
sehen will9, werden die Wurzeln in überlieferter Verkündigung um
so deutlicher. Der Streitgegenstand ist eine Verunreinigung des

Tempels und die Auferstehung Jesu ; denn beides gehört zusammen.
Die Verunreinigung des Tempels bestand in der Hereinführung eines
Unbeschnittenen in den Tempel, deren Paulus beschuldigt wurde
(Act. 21, 28). Diese Anschuldigung war aber in der Heidenmission
des Paulus begründet, zu der er durch die Erscheinung des
Auferstandenen berufen war (22, 21). Mit der in Act. 6, 13 gegen Ste-

phanus erhobenen und in 24, 6 wiederholten Anklage, daß Paulus

«gegen Israel, das Gesetz und diesen heiligen Ort lehre», wird der

Hintergrund der Bekenntnisformulierung sichtbar.

2.

Beginnend mit Matth. 12, 6 zieht sich durch die Synoptiker eine
Reihe von Logien, die auf die Rolle des Tempels bezogen sind, die
dieser für die Sendung Jesu spielt. Die Austreibung der Händler und
des Opferviehs aus dem Tempel wird mit der eschatologischen
Verheißung begründet, daß der Tempel ein Bethaus für die Völker, die
Heiden sein soll (Mark. 11, 17 Jes. 56, 7), und in dem Prozeß vor
dem Synhedrium ist die Anklage parallel der gegen Stephanus und
Paulus, Jesus habe gesagt, er wolle den Tempel abreißen (Mark. 14,

9 So Haenchen (A. 8), S. 575.



332 H. W. Bartsch, Zur vorpaulinischen Bekenntnisformel

58). Dieselbe Anklage wiederholt sich im Spott unter dem Kreuz
(Mark. 15, 29). Die Leidensgeschichte endet aber mit der Erfüllung
jener Verheißung durch das Zerreißen des Tempelvorhangs und das
Bekenntnis des heidnischen Centurio (Mark. 15, 38f.)10. Ist hier
nicht nur eine zufällige Parallelität in der Anklage gegen Jesus und
seine Nachfolger zu sehen, so kann der Zusammenhang nur darin
gesehen werden, daß die christliche Verkündigung das eschatolo-
gische Ende des Tempelkultes und die Einbeziehung der Heiden in
den Bund Israels verkündigte. In diesen Zusammenhang gehört die

Auferstehung der Toten, die nicht nur als zukünftige Hoffnung,
sondern als mit der Erscheinung des Auferstandenen anhebend
verkündigt wird. Die Verbindung der verschiedenen Vorstellungen darf
in der lirchristlichen Apokalyptik gesehen werden, für die die
Erfüllung der jesajanischen Verheißung in der Heidenmission, das

Ende des Tempelkultes und die Totenauferstehung zum
Endgeschehen gehören, das jetzt, mit der Erscheinung des Auferstandenen,

begonnen hat11.
Aber die aufgezeigten Nachwirkungen der alten Formel erklären

noch nicht ihre ursprüngliche Bedeutung. Vor allem wird daraus
nicht sichtbar, in welcher Weise die Gemeinde es verstanden hat,
wenn sie von der Auferstehung der Toten, durch die Jesus zum
Gottessohn eingesetzt ist, als von einem Ereignis redete, auf das sie

zurückblickte. Die Formel sagt ja nicht, daß die Totenauferstehung
mit der Auferstehung Jesu begonnen hat, sondern sie redet von der

10 Das Zerreißen des Tempelvorhangs bedeutet jedoch nicht, daß der
Tempel nicht mehr Stätte seines Wohnens sein kann, wie E. Lohmeyer, Das
Evangelium des Matthäus (1956), S. 395, annimmt, sondern es bedeutet die
zeichenhafte Erfüllung der Verheißung, die in Jes. 56, 7 gegeben war, und
die Jesus nach Mark. 11,17 aufnahm. Die Evangelisten Matthäus und Lukas
haben freilich die Bedeutung der sogenannten Tempelreinigung nicht mehr
verstanden und machten darum aus der eschatologischen Verheißung eine

göttliche Mahnung, indem sie die Worte irâmv xoîç ëdvecnv tilgten (Matth.
21, 13; Luk. 19, 46).

11 Vgl. zum gesamten Komplex der urchristlichen Apokalyptik E.
Käsemann: Zum Thema der urchristlichen Apokalyptik: Exegetische Versuche
und Besinnungen, 2 (1964), S. 105ff. Gegen R. Bultmanns Kritik an
Käsemann (Ist die Apokalyptik die Mutter der christlichen Theologie?: Apo-
phoreta. Festschrift für Ernst Haenchen, Zs. ntl. Wiss. Beih. 30, 1964, S. 66)
dürfte sich aus dem aufgezeigten Zusammenhang erweisen, daß die Heidenmission

auf jeden Fall die Gesetzesproblematik zum Konflikt hat werden
lassen.



im Eingang des Römerbriefes 333

Totenauferstehung als einem bereits geschehenen Ereignis, auf das
die Bekenner dieser Formel zurücksehen. Damit könnte jenes Stück
im Matthäus-Evangelium im Zusammenhang stehen, das verbis ex-
pressis von einer Totenauferstehung redet, die mit dem Tode Jesu
einsetzte, deren Erscheinungen jedoch erst nach der Erscheinung
Jesu begannen, Matth. 27, 51-53:

(51) Und siehe, der Tempelvorhang zerriß von oben bis unten in zwei
Teile, und die Erde erbebte, und die Felsen zerrissen. (52) Und die Gräber
öffneten sich, und viele Leiber der entschlafenen Heiligen standen auf,
(53) und sie gingen aus den Gräbern nach seiner Auferstehung und gingen
in die Heilige Stadt und erschienen vielen.

Obwohl die Kommentare zumeist kein Urteil über das Alter dieses

Stückes abgeben, zeigt doch die Beurteilung als legendäre
Beschreibung des Todes Jesu, daß man meint, eine jüngere
ausschmückende Erweiterung des knapperen Markustextes vor sich zu
haben12. Es dürfte umgekehrt der Markustext verkürzt worden sein,
da die Reaktion des Centurio unter dem Kreuz auch im Markustext
(Mark. 15, 39) ein Geschehen voraussetzt, das der Centurio sehen

konnte. Das Alter der von Matthäus verwendeten Überlieferung
wird sich jedoch daran entscheiden, als was man die einzelnen Topoi
versteht. Handelt es sich um Prodigien beim Tode eines Rabbi13,
bleibt es fraglich, ob die Einzelheiten jüdisch- oder hellenistischchristlichen

Ursprungs sind, so muß geschlossen werden, daß das

Stück eine legendäre Erweiterung ist, die entsprechend dem Gesetz
der Entwicklung erzählerischen Gutes hinzugewachsen ist, eine
literarische Wucherung des Textes. Nun war jedoch die Überwindung

des Anstoßes, den der Tod Jesu für die Urgemeinde bedeutete,
keineswegs dadurch erreicht, daß man ihn verklärte. Er wurde einerseits

als von Gott gewollt und gewirkt durch die Schriftzitate
erwiesen, und er wurde andererseits als der notwendige Schritt zur
verheißenen Herrlichkeit dargestellt (Luk. 24, 26). Er wurde aber
nicht heldenhaft verklärt, sondern er blieb Erniedrigung (Phil. 2,
8 u. ö.). Darum erscheint es als unwahrscheinlich, daß man den Tod
Jesu relativ früh derart legendär verherrlichte. Von größerer Be-

12 Vgl. R. Bultmann, Geschichte der synoptischen Tradition (1921),
S. 305; M. Dibelius, Die Formgeschichte des Evangeliums (1919), S. 197,
sowie die Kommentare zum Matth, von E. Klostermann (Handb. z. N.T.),
J. Schniewind (N.T. Deutsch) und Th. H. Robinson (Moffat).

13 So Klostermann (A. 12), z. St., und auch Bultmann (A. 12), ebd.



334 H. W. Bartsch, Zur vorpaulinischen Bekenntnisformel

deutung ist jedoch, daß, wie E. Lohmeyer am deutlichsten gezeigt
hat14, alle diese «Zeichen» apokalyptischen Charakter tragen. Das
Erdheben, das Spalten der Felsen und die Totenauferstehung
gehören zum festen Bestand apokalyptischer Erwartung. Es ist darum

völlig abwegig, hinter diesem Stück so etwas wie die Höllenfahrt

Christi zu sehen, die ein sehr viel jüngerer Topos der Legendenbildung

ist und keinerlei Beziehung zur urchristlichen Apokalyptik
hat15.

Ist das Stück auf dem Hintergrund der apokalyptischen Erwartung

zu verstehen, so ist die Aussage über das Auferstehen der Leiber

der «Heiligen» als Erfüllung der Erwartung von der Auferstehung

der Gerechten zu werten, die zu der endzeitlichen Hoffnung
Israels gehört16. Daß diese Hoffnung in der christlichen Gemeinde

lebendig gewesen ist, belegt im Zusammenhang mit den Aussagen
über die erste und zweite Auferstehung, Apk. 20, 5f. ; Luk. 14, 14,

wo ausdrücklich n àvâaxacnç xwv öikcüuuv genannt ist. Bestätigt wird
diese Annahme durch die ausdrückliche Nennung der Hoffnung auf
die Auferstehung der Gerechten und Ungerechten in Act. 24, 1517.

Der Zusammenhang zwischen crpoç und bÎKouoç wird sichtbar, wenn
in Act. 3, 14 Jesus mit beiden Adjektiven bezeichnet wird: Er ist
der Heilige und Gerechte. Wenn von daher in den Acta îhkciioç als

Messiasbezeichnung begegnet (Act. 7, 52; 22, 14), so dürfte sich
damit die Verbindung von Tod und Auferstehen Jesu mit der
Auferstehung der Gerechten erklären: Tod und Auferstehen Jesu sind
apokalyptisches Ereignis, in dessen Zusammenhang die erhoffte
Auferstehung der Gerechten erfolgt, von denen Jesus als der Messias

der erste ist18.
Dann braucht man aber die Wendung pexà xtjv ëpepcnv auxoö

(Matth. 27, 53) nicht als Interpolation zu erklären, die das Stück

14 Lohmeyer (A. 10), S. 397ff.
15 Vgl. H. Köster, Synoptische Überlieferung bei den apostolischen

Vätern: Texte und Untersuchungen, 65 (1957), S. 28ff., der mit Recht gegenüber

einer Beziehung dieses Stückes zu dem Vorkommen der Vorstellung
von der Höllenfahrt Christi in 1. Petr. 3, 19; 4, 6 äußerst skeptisch bleibt.

16 Vgl. P. Billerbeck, Kommentar zum N.T. aus Talmud und Midrasch, 1

(1922), S. 1046, und 4, 2 (1928), S. 1166ff., besonders die Belege aus dem
1. Hen., S. 1168, und den Testamenten der zwölf Patriarchen, S. 1169.

17 Vgl. dazu A. Oepke über Totenauferstehung im N.T. : Theol. Wort. 1

(1933), S. 371 f.
18 Vgl. Theol. Wort. 2 (1935), S. 188f. 190f.



im Eingang des Römerbriefes 335

mit I. Kor. 15, 20 ausgleichen soll19, vielmehr ist es die sorgfältige
Peststellung des Erzählers selbst, der die Ereignisse entsprechend
der jüdischen Hoffnung, in der festgelegten Ordnung darstellt. Der
Zusammenhang mit 1. Kor. 15, 20 dürfte eher so zu sehen sein, daß
sowohl Paulus wie der Erzähler sich diesen Vorstellungen verpflichtet

wissen.
Die alte Bekenntnisformel von Rom. 1, 3f ist demnach auf dem

Hintergrund der weit stärker verbreiteten Zuordnung der Totenauferstehung

zur Auferstehung Jesu zu erklären, die in der urchristlichen

Apokalyptik verwurzelt ist. Diese urchristliche Apokalyptik
erweist sich als Teil der jüdischen Apokalyptik, von der sie nur die
Verkündigung unterschied, daß das, was Israel erhoffte, mit Jesu
Tod und Auferstehen sich zu erfüllen begann. Eine reinliche
Zuordnung der verschiedenen Einzelereignisse war jedoch noch nicht
vollzogen. Die Totenauferstehung und Jesu Auferstehung wurden
ursprünglich einfach gleichgesetzt, und die Heidenmission war die

notwendige Polgerung, die Öffnung des Tempels für die Völker der
apokalyptische Topos, der sie veranlaßte. Nur in einem Punkte
herrschte Klarheit : Jesu Tod und Auferstehen wurden auf den
Einbruch des verheißenen Gottesreiches bezogen, mit diesem Ereignis
hatte die Erfüllung eingesetzt. Darum konnte die erste Gemeinde
ohne Rücksicht auf zeitliche Perspektiven bekennen, daß Jesus als
Gottessohn eingesetzt war durch die oder seit der Totenauferstehung.
Daß diese weiter als zukünftig erwartet winde, ficht die erste
Gemeinde nicht an; denn der allgemein gehaltene Begriff kann auch
auf jene Auferstehung der Gerechten bezogen werden, von der die
erste Gemeinde auf jeden Fall, wie Matth. 27, 51 ff. zeigt, erzählt
hat. Daß der Prozeß bereits eingeleitet ist, läßt mit um so größerer
Hoffnung in die Zukunft sehen, aber die Hoffnung wird zugleich
stets neu belebt durch den Blick auf das, was bereits geschehen ist.

3.

Es erscheint zunächst erstaunlich, daß Paulus eine solche Pormel
unkorrigiert übernahm. Hatte er doch offensichtlich in Korinth und
Thessalonich mit Gruppen eine Auseinandersetzung, die sich gegen

19 So die meisten Ausleger, vgl. Lohmeyers ausführlichen Exkurs (A. 10),
S. 396f.



336 H. W. Bartsch, Zur vorpaulinischen Bekenntnisformel

ihn auf eben eine solche Formel berufen konnten (1. Kor. 15;
2. Thess. 2, 2)20. Darum ist es von besonderer Bedeutung, die
Differenzierung zwischen dem Enthusiasmus jener, die in Nachfolge
der urchristlichen Verkündigung glaubten, der Tag des Herrn sei

schon angebrochen, und der Erwartung des Paulus festzustellen. Es
dürfte anzunehmen sein, daß Paulus in 1. Kor. 15 mit einer Gruppe
zu tun hat, die darum nicht an eine zukünftige Auferstehung glaubten,

weil sie meinten, bereits mit der Taufe in das Auferstehungs-
dasein eingegangen zu sein21. In diesem Zusammenhang begegnet
ein Verständnis der Auferstehung Jesu, das in Parallele zu der Aussage

Act. 26, 23 gesehen werden darf, daß JesuirpWToç é£ àvaOTdoeoiç

vetcpwv sei. Die Auseinandersetzung des Paulus mit den Korinthern
in 1. Kor. 15, 23f. wird verständlich, wenn wir als die Position der
Gegner die undifferenzierte Gleichsetzung der Auferstehung Jesu
mit der Totenauferstehung annehmen, in die die Korinther sich
durch die Taufe einbezogen verstehen. Demgegenüber weist Paulus
auf die Ordnung hin, in der sich alles vollzieht, und diese Ordnung
ist offensichtlich die der jüdischen Apokalyptik, die Paulus im
Zusammenhang mit der Urgemeinde übernommen hat. Christus ist die
dTrapxh der allgemeinen Totenauferstehung. Diesen Begriffverwendet
Paulus, bezogen auf verschiedene Dinge, aber stets in der gleichen
Bedeutung. Rom. 11,16 nennt die Judenchristen die ÙTrapxr], durch
die der ganze Teig, das ganze Volk geheiligt ist22. Obwolü Paulus im
Grunde nur sich selbst als glaubenden Juden nennen kann, behauptet

er, daß dadurch das ganze Volk geheiligt ist. Ähnlich bezeichnet
Paulus in 1. Kor. 1, 16 das Haus des Stephanas und Rom. 16, 5

20 Den 2. Thess. halte ich mit W. Schmithals, Die historische Situation
der Thessalonicherbriefe : Paulus und die Gnostiker (1965), 89-157, S. 146ff.,
für paulinisch.

21 Vgl. J. Schniewind, Die Leugner der Auferstehimg in Korinth:
Nachgelassene Reden und Aufsätze, hrsg. von E. Kahler (1952), S. 110-139, sowie
H.-W. Bartsch: Die Argumentation des Paulus in 1. Cor. 15, 3-11: Zs. ntl.
Wiss. 55 (1964), S. 261-274.

22 Im Zusammenhang des 11. Kapitels im Römerbrief ist die Bezugnahme
auf die Judenchristen wahrscheinlicher als die auf Abraham (gegen G.

Delling, Theol. Wort., 1, S. 484, bes. Anm. 10, der es auf die Erstlinge des

Glaubens, Abraham beziehen möchte). Daß Paulus vorher sich selbst in
Parallele zu Elia sieht, zeigt doch, daß er einen Vergleich zwischen jener
Situation der Vergangenheit und seiner eigenen Gegenwart zieht. Darum
nennt er sich selbst als den schlagenden Beweis gegen eine Verwerfung
Israels, er aber ist Judenchrist, d. h. glaubender Jude.



im Eingang des Römerbriefes 337

Epainetos als dmapxn Achaias bzw. Asiens. In den Erstbekehxten ist
bereits das ganze Volk des Landes geheiligt, d. h. für Christus
gewonnen. Nur von daher wird die seltsame Missionspraxis des Paulus
verständlich, der eine Gegend als «missioniert» ansieht, so daß er
keinen Raum dort mehr hat (Rom. 15, 23), wenn nur eine solche

Erstlingsgabe gewonnen ist. Endlich benutzt Paulus den gleichen
Begriff, um das zu bezeichnen, was die Christen jetzt bereits haben,
die onrapxf) toû rrveûuaTOç.

Von daher dürfen wir die Aussage in 1. Kor. 15, 20. 23, daß Christus

die «TTapxn tujv KeKoipquevuiv ist, bezogen auf jene urchristliche
Bekenntnisformel verstehen, die die Auferstehung Christi mit der
Totenauferstehung gleichsetzte. Sie ist aber gegen die naive
Gleichsetzung jener Korinther gerichtet, die darum jede Zukunftshoffnung
preisgaben. Es ist dann sehr wohl möglich, daß die von Paulus
genannte Ordnung als letzten Schritt mit tö réXoç den Rest der Toten
meint23. Von daher wird aber noch ein weiteres Zeichen für die

Nachwirkung und das Verständnis jener Formel in 1. Kor. 15 sichtbar.

Direkt vorher hatte Paulus die Parallele gezogen, daß alle, wie
sie durch Adam alle sterben, so durch Christus alle auferstehen werden.

Das war das Ergebnis der wiederum unmittelbar vorher noch
pauschaler genannten Gleichstellung von Adam und Christus
(1. Kor. 15, 21): èrreibfj fàp öt' avS-piinrou OâvaToç Kai bi' àvbpamou
àvâôTacnç vei<pûùv.

Wie die Bekenntnisformel die zwei Bereiche Fleisch und Geist

genannt hatte, in denen Gott seinen Sohn offenbarte, und wie Jesus
bis zur Auferstehung der Toten als Davidssohn zum Bereich des

Menschen gehört, so nennt Paulus hier die Totenauferstehung als
«durch einen Menschen» geschehend. Die Bekenntnisformel und
Paulus erweisen sich damit erneut als im Bereich der jüdischen
apokalyptischen Erwartung beheimatet, nach der der Messias Mensch
ist24.

23 So Oepke (A. 17), S. 371, Anm. 13, die Belege. Dieses Verständnis
ist auch die Konsequenz von Schniewinds Erwägungen (A. 21), S. 125, wenn
er als das Ende das Stadium der Entwicklung nennt, da nach 1. Kor. 15, 22
«alle» zum Leben erweckt sein werden.

24 Auf die Debatte über die Bedeutung des Menschensohn-Titels kann hier
nicht eingegangen werden, doch ergibt sich aus dem Vorkommen der
Bezeichnung in Dan. 7, 13; Ps. 8, 5 und dann im 1. Hen., daß die Bezeichnung
nicht von vorneherein als Titel zu verstehen ist. Sie sagt vielmehr zuerst,
daß der Messias ein Mensch ist.

22



338 H.W. Bartsch, Zur vorpaulinischen Bekenntnisformel

Endlich wird die Verwurzelung in der jüdischen Apokalyptik
deutlich, wenn Paulus als das Ende die Unterwerfung des Sohnes

unter den nennt, der ihm das All überantwortet hat, damit am Ende
Gott sei alles in allem (1. Kor. 15, 28). Der Messias hat allein
funktionale Bedeutung, und das bedeutet, daß die Funktion am Ende
aufhört, wenn sie erfüllt ist.

Unsere Überlegungen über Herkunft und Nachwirkung der alten
Bekenntnisformel von Rom. 1, 3f. haben gezeigt, daß sowohl die
Urgemeinde wie Paulus wesentlich stärker in der apokalyptischen
Gedankenwelt des Alten Testaments und des Judentums zur Zeit
Jesu verwurzelt sind, als man es bis vor kurzem annahm. Diese
gemeinsame Verwurzelung in einem Verständnis der Auferstehung
Jesu, auf dem Hintergrund dieser Erwartung, erklärt, daß Paulus
eine Bekenntnisformel übernehmen und zitieren konnte, die ihm
unangemessen erscheint, wenn man seine Christologie theologisch
interpretiert und dabei den Blick vorrangig auf Lehrentscheidungen
richtet. Ob und in welcher Weise Christus der Gottessohn genannt
werden kann, wie und aufgrund welches Ereignisses oder welcher
Qualität diese Gottessohnschaft mit dem Bekenntnis zu seiner
Menschheit in Beziehung gesetzt ist, kann erst entschieden werden,
wenn die funktionale Bedeutung Jesu erkannt ist, die innerhalb der
paulinischen Verkündigung an erster Stelle steht. Diese funktionale
Bedeutung Jesu und seiner Erscheinung als Auferstandener zeigt
die Übernahme des alten Bekenntnisses durch Paulus und seine

Nachwirkung.
Abschließend sei noch auf die besondere Bedeutung dieser

Bekenntniszitierung im Zusammenhang des Römerbriefes hingewiesen.
Es ist wahrscheinlich, daß Paulus diese Bekenntnisformulierung als
das eùaYTÉXiov heoü versteht, wie er unter diesem Begriff die
Überlieferung nennt, die er in 1. Kor. 15, 3ff", zitiert. Das eùaYYéXiov ist
nicht allein die Verkündigung des Paulus in allgemeiner Umschreibung,

sondern es meint präzise die Bekenntnisformulierung, in der
diese Verkündigung zusammengefaßt ist25. Paulus nennt also diese

Bekenntnisformulierung pointiert als das Evangelium Gottes, auf
das er sich bezieht, wenn er in Rom. 2, 16 von «seinem Evangelium»
schreibt. Es ist also keineswegs die Bedeutung der Zitierung im Ein-

25 Vgl. A. Ehrhardt, Christianity before the Apostles' Creed: The Framework

of the New Testament Stories (1964), S. 154, und die dort gegebenen
Verweise, vor allem J. Schniewind: Euangelion, 2 (1931).



im Eingang des Römerbriefes 339

gang des Römerbriefes lediglich eine konventionelle Berufung auf
einen gemeinsamen Grund des Glaubens und der Verkündigung mit
apologetischer Tendenz26. Aber auch, daß Paulus sich mit dieser
Formel auf «in Rom Bekanntes» bezieht, um damit «eine gemeinsame

Basis zu gewinnen»27, besagt zu wenig. Die Bedeutung der
Zitierung kann nur aus dem gesamten Rönerbrief erschlossen werden.

Sieht man in ihm einen Lehrbrief, der Paulus nur in die
Gemeinde einführen soll, so mag die übliche Interpretation ausreichen,
dann ist auch dieses Bekenntnis nichts anderes als die Versicherung,
daß Paulus auf dem gleichen Grunde steht wie die Christen in Rom.
Ist jedoch der Römerbrief in dem Bemühen geschrieben, die
Judenchristen und Heidenchristen dort zu einer Gemeinde zusammenzuführen28,

und wendet er sich vor allem an die Heidenchristen,
so darf für die Zitierung eines Bekenntnisses, das wesentlich auf
dem Hintergrund der apokalyptischen Erwartung des Judentums
zu verstehen ist und darum judenchristlich sein dürfte, eine direkte
polemische Bedeutung anzunehmen sein. Gleich im Anfang bekennt
Paulus sich zu den in Rom verachteten Judenchristen, wie er im
ganzen Brief mit der reichen Bezugnahme auf das Alte Testament
den Heidenchristen ins Bewußtsein ruft, daß sie mit ihrem Christ-
werden diese jüdische Hoffnung übernommen haben, von der das
Bekenntnis zeugt.

Hans-Werner Bartsch, Frankfurt

26 So Michel (A. 1), S. 30.
27 K. Wegenast, Das Verständnis der Tradition bei Paulus und in den

Deuteropaulinen (1962), S. 75. Ebenfalls erscheint es mir nicht die Sache zu
treffen, daß Paulus auf eine Formel verzichtet, die das Bekenntnis als solches
kenntlich macht, weil er sich auf Bekanntes bezieht. Das dürfte im 1. Kor. 15

ebenso der Fall sein. Richtig gesehen hat Wegenast, daß Paulus sich gegenüber

den Christen in Rom nicht in einer Verteidigungsposition befand.
28 So hat bereits W. Lütgert, Die historische Situation des Römerbriefes

(1913), geurteilt. J. Schniewind hat in einer Vorlesung, deren Diktate noch
in wenigen vervielfältigten Exemplaren vorhanden sind, diese Konzeption
aufgenommen. Vgl. H.-W. Bartsch: Die historische Situation des Römerbriefes:

Communio Viatorum 65 (1965), S. 199-208.


	Zur vorpaulinischen Bekenntnisformel im Eingang des Römerbriefes

