
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 23 (1967)

Heft: 5

Artikel: Joh. 15 als Abendmahlstext

Autor: Sandvik, Björn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878633

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878633
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


323

Joh. 15 als Abendmahlstext

«Ob die Bildrede Joh. 15, Iff. mit dem Abendmahlswort vom
-ftvfiua xr)ç àgTtéXou Mk. 14, 25 par zusammenhängt (vgl. die dfia
upueXoç Aaßib, Did. 9, 2), ist nicht sicher auszumachen.» So schreibt
J. Behm im ersten Band des Theol. Wort., der Satz scheint aber
immer noch Gültigkeit zu besitzen1. Die Exegeten beurteilen ja
nach «Schule» und Tradition die ganze Frage der Sakramente im
Johannesevangelium und damit Joh. 15 höchst verschieden.
Bezeichnungen wie Sakramentalisten, Ultrasakramentalisten, Anti-
sakramentalisten werden sogar verwendet2. Nur an Hand genauer
Untersuchungen der einzelnen Texte ist aber diese Frage zu
beantworten. Hier sei nun ein Versuch gemacht, ein sakramentales
Verständnis der Weinstockrede in Joh. 15 anzudeuten; eine Hypothese
wird aufgestellt und sie mag sich haltbar zeigen oder nicht.

1.

Das Hauptgewicht der Weinstockrede liegt auf den Aussagen
vom «Bleiben» der Jünger in Christus, bzw. der Schosse im Weinstock.

Hier liegt auch die eigentliche Schwierigkeit für die Exegese.
«Als Vergleich sind die Formulierungen etwas ungeschickt, da sie

über die Feststellung des tertium comparationis (V. 4 von kuOiIjç

an) hinausgehen und den Imperativ ,bleibet in mir' halb bildlich,
halb unbildlich ausdrücken.»3 Diese vermeintliche « Ungeschickt-
heit» mahnt aber zur Vorsicht. Johannes verwendet oft solche
Doppeldeutigkeiten als ein besonderes Ausdrucksmittel4. Was liegt nun
in dieser halb bildlichen, halb unbildlichen Rede

Ausdrücke mit péveiv èv finden in den johanneischen Schriften
eine häufige Verwendung. Fast die ganze johanneische Theologie
scheint mit solchen «Immanenzformeln» gefaßt werden zu können.
Gott «bleibt» in Christus, Christus «bleibt» in ihm, die Gläubigen

1 J. Behm, dutreXoç: Theol. Wort. 1 (1933), S. 345f.
2 P. Borgen, Bread from Heaven (1965), S. 190; R. E. Brown, The Jo-

hannine Sacramentary Reconsidered: Theol. Studies 23 (1962), S. 183.
3 E. Schweizer, Ego eimi (1939), S. 157.
4 O. Cullmann, Der johanneische Gebrauch doppeldeutiger Ausdrücke als

Schlüssel zum Verständnis des vierten Evangeliums: Theol. Zeitschr. 4

(1948), S. 360ff.



324 Björn Sandvik, Joh. 15 als Abendmahlstext

«bleiben» in Christus, in seinem Wort, in der Liebe usw.5. Es ist
klar, daß die peveiv-Aussagen in Job. 15 in dieses Gesamtbild
einzuordnen sind. Ihre charakteristischen Züge müssen aber auch voll
bewertet werden; sie behalten immer einen konkreten Charakter.
Wir haben ja hier weder eine Allegorie noch einen Vergleich,
sondern eigentliche Rede : Jesus ist der Weinstock, in ihm müssen die

Jünger «bleiben».
Nun ist die Aussage in Joh. 14, 23, daß Gott und Christus bei dem

Gläubigen ihre Wohnung (uovri) nehmen werden, oft mit den
verschiedenen géveiv-Aussagen in Zusammenhang gebracht worden.
Hier trifft sich die Immanenzvorstellung mit einem anderen
Gedanken, daß Gott nun seine Wohnung inmitten seines Volkes hat,
wie es im A.T. für die Endzeit verheißen wird (Sach. 2, 10; Ez. 37,

28)6. Dieser letzte Gedanke wird bei Joh. anders aufgenommen,
indem Jesus die Rolle des Tempels übernimmt: der Logos wurde
Fleisch und hat seine Wohnung unter uns aufgemacht (e<TKf|vwcrev

[ffKr|vf| die Stiftshütte], Joh. 1, 14); Jesus ist das neue Betel (1, 51);
Jesus ist der neue Tempel (2, 20). So kann sowohl Jesus wie auch
der Gläubige als ein Tempel Gottes gesehen werden. Dies entspricht
völlig dem Sachverhalt, der mit der Immanenzformel ausgedrückt
wird: Gott «bleibt» in Christus und in den Gläubigen.

Unsere These ist nun, daß der Immanenzgedanke in Joh. 15 mit
dem Tempelgedanken verknüpft ist, weil der Weinstock als

Tempelsymbol aufgefaßt werden kann. E. Lohmeyer hat im Zusammenhang

mit dem Gleichnis von den bösen Winzern in Matth. 21 die
These vertreten, daß der Weinberg nicht, wie sonst häufig, ein Bild
für das Volk Israel sei, sondern für den Tempel7. H. Sahlin hat
ein solches Verständnis auch für Joh. 15 angedeutet, ohne es näher
auszuführen8. Eine äußere Tatsache legt es nahe, den Tempel mit
einem Weinstock zu vergleichen. Nach Josephus war über dem
Portal des herodianischen Tempels ein großer goldener Weinstock
angebracht (Ant. XV, 395; Bell. jud. V, 5, 4). Tacitus erwähnt
auch diesen Weinstock und fügt hinzu, daß einige deshalb gemeint

6 Übersicht in R. Schnackenburg, Die Johannesbriefe (1953), Exkurs
«Zu den johanneischen Immanenzformeln», S. 91 ff.

6 R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes (1941), S. 483.
7 E. Lohmeyer, Das Gleichnis von den bösen Weingärtnern: Zeitschr. f.

syst. Theol. 18 (1941), S. 243ff.
8 H. Sahlin, Omskärelseni Kristus: Sv. teol. kvartalskrift 23 (1947), S. 22.



Björn Sandvik, Joh. 15 als Abendmahlstext 325

haben, die Juden seien Bacchus-Verehrer (Hist. V, 5). Im Talmud
finden wir noch Spuren einer solchen Symbolik. Nach Sukka 49 a

gab R. Jose (b. Chalaphta, um 150) folgende Erklärung zum
Weinberggleichnis in Jes. 5: «Einen Weinberg hatte mein Herzensfreund
auf fettem Berggipfel; er behackte ihn, reinigte ihn von Steinen,
bepflanzte ihn mit Edelreben und baute einen Turm hinein und
hieb eine Kelter darin aus: ,Edelreben', der Tempel; ,Turm', der
Altar; ,Kelter', die Schichtin (Hohlraum unter dem Altar).»9 Man
kann in diesem Zusammenhang auch an die schon im A.T.
vorhandene Vorstellung denken, daß der Lebensbaum im endzeitlichen
Tempel wachsen wird (Ez. 17, 22f.; 47, 12; 1. Hen. 25, 5; vgl. Off.
22, 2f.). Es sei auch erwähnt, daß in den Qumrantexten die Bilder
Bau/Tempel und Pflanzung oft zusammen auftreten, obwohl sie

hier als Bilder für die Gemeinde benutzt werden (1 Q S VIII, 5;
XI, 3ff., 1 Q H VI, 15ff.). Es ist deshalb nicht unwahrscheinlich,
daß die zwei Bilder zusammen gesehen werden können, ja sogar
ganz zusammenfließen.

Es wäre trotzdem zu gewagt, diese Symbolik in Joh. 15

hineinzubringen, wenn wir nicht in der urchristlichen Literatur eine
Parallele hätten, die unsere These zu bestätigen scheint : das
Eucharistiegebet Did. 9-10 (die Frage nach dem Verhältnis zwischen Joh.
und Did. lassen wir hier beiseite). J.-P. Audet hat gezeigt, daß die
zwei ersten Segenssprüche in den beiden Kapiteln miteinander
korrespondieren, Did. 9, 2 : «Wir danken Dir, unser Vater, für den
heiligen Weinstock Davids, Deines Knechtes, den Du uns kund getan
hast durch Jesus, Deinen Knecht !» ; 10, 2: «Wir danken Dir, heiliger
Vater, für Deinen heiligen Namen, dem Du Wohnung bereitet hast
in unseren Herzen» (ö KaTeffKfivuuffaç èv toiîç Kapbîouç puuijv)10. Die
Verbindung zwischen dem Tempelgedanken und dem Weinstockbild ist
hier klar : der heilige Weinstock Davids ist kundgetan worden,
damit wohnt der Name Gottes in den Menschenherzen. Kann «Weinstock

Davids» überhaupt anders verstanden werden als ein
Ausdruck für die Realität, daß die Gemeinde/die Gläubigen ein Tempel
Gottes ist11 Ein gewisser Unterschied besteht im Sprachgebrauch :

Did. spricht vom Weinstock, der durch Jesus kundgemacht worden

9 P. Billerbeck, Kommentar, 1 (1922), S. 867.
10 J.-P. Audet, La Didache. Instructions des Apôtres (1958), S. 407.
11 Vgl. E. Lohmeyer, Gottesknecht und Davidssohn: Symb. Bibl. Upsal. 5

(1945), S. 30.



326 Björn Sandvik, Joh. 15 als Abendmahlstext

ist, und im Joh. ist Jesus selbst der Weinstock. Wichtig für uns ist
aber zunächst, daß der Zusammenhang Weinstock-Tempel in
beiden Texten vorliegt. Daß der Name David in Did. 9, 2 vorkommt,
ist durchaus natürlich, da David als der Gründer der ganzen Zion-
tempel-Tradition galt (Ps. 132).

Somit bekommt der péveiv-Befehl in Joh. 15, 4a eine neue
Dimension: die Jünger müssen in Jesus, im Tempel/Weinstock bleiben,
dann wird Jesus in ihnen seine Wohnung nehmen, in ihnen «bleiben».

2.

Ist nun dieses gegenseitige «Bleiben» ein rein geistiges (vgl. Joh.
14, 17); oder kommt es durch das Wort (vgl. 8, 31) oder durch die
Liebe (15, 9) zustande? Es ist anzunehmen, daß unsere Bildrede
mehr sagen will, indem es um die eucharistische Gemeinschaft geht.
Dafür sprechen mehrere Gründe.

Zuerst sei wieder an den konkreten Charakter der Weinstockaussage

erinnert. Jesus ist der Weinstock; daher liegt der Gedanke an
den Wein gar nicht fern. Der Weinstock Jesus hat eben die Funktion,

Wein zu geben, den Wein des Abendmahls. Überhaupt ist zu
fragen, ob nicht für den urchristlichen Leser ein Zusammenhang
zwischen «Weinstock» und Abendmahlswein unvermeidlich
bestand12. Die Weinstockrede Jesu ist auch nicht situationslos,
sondern wird eben im Rahmen der letzten Mahlzeit gesprochen.

Die auffallende Parallele, die Joh. 6, 56 zur péveiv-Aussage in Joh.
15, 4 a bietet, spricht auch für ein eucharistisches Verständnis des

gegenseitigen «Bleibens»: «Wer mein Fleisch ißt und mein Blut
trinkt, bleibt in mir und ich in ihm.» Eine mit 15, 4a dermaßen
parallellaufende Formulierung finden wir im ganzen Evangelium
nur in diesem klar eucharistischen Zusammenhang. Ob nun Joh. 6,

51-58 ein späterer Einschub ist oder nicht, spielt hier keine
entscheidende Rolle. Auch wenn dies der Fall wäre, was wir bezweifeln,
zeigt Joh. 6, 56 jedenfalls, daß der Redaktor Joh. 15 eucharistisch
verstanden hat, denn 6, 56 muß in bewußter Anspielung auf 15, 4 a

formuliert sein. Auch das Wort vom «Tempel seines Leibes» in Joh.
2, 21 bestätigt die Verbindung Eucharistie-Tempel, Eucharistie-

12 C. H. Dodd, Interpretation of the Fourth Gospel (1953), S. 136.



Björn Sandvik, Joh. 15 als Abendmahlstext 327

Tempel-Weinstock. Daß in Joh. 2, 21 otü|ua steht und nicht odpS wie
in der eucharistischen Rede Joh. 6, 51 ff., ist zwar eine Schwierigkeit,

die Frage ist jedoch, ob man überhaupt 2, 21 ohne sakramentalen

Hintergrund verstehen kann.
Schließlich ist es kein Zufall, daß gerade der Kelchsegen des

Eucharistiegebetes in Did. vom Weinstock spricht, der die
Menschenherzen zum Tempel Gottes macht. Durch die Eucharistiefeier
werden die Menschen zur Wohnung Gottes.

3.

Nun können wir mit jenem «ungeschickten» Imperativ in Joh. 15,
4 einen Schritt weitergehen. In den zentralen Abendmahlstexten
des Neuen Testaments, nämlich den Einsetzungsberichten, findet
sich auch ein vorgehobener Imperativ, der sogenannte
Wiederholungsbefehl: «Das tut zu meinem Gedächtnis!» (Lukas und Paulus),

«nehmet..., trinket!» (Matthäus und Markus). Joh. 15, 4a ist
eben der johanneische Wiederholungsbefehl! Die Eucharistiefeier
soll also keine Gedächtnisfeier für den Gekreuzigten sein, sondern
eine Lebensgemeinschaft mit dem Auferstandenen, die Gemeinschaft

der Schosse mit dem Weinstock. So ist die Auferstehung Jesu
für die johanneische Abendmahlsauffassung schlechthin
grundlegend, wie überhaupt der Glaube an den Auferstandenen im ganzen
Neuen Testament eine viel größere Rolle für die Eucharistie spielt,
als oft gesehen wird. Die oft erwähnte Parallelität zwischen der
Weinstockrede und dem paulinischen oujpa Xpicrroö-Komplex, der ja
auch in einem gewissen Zusammenhang mit den Sakramenten steht
(1. Kor. 10, 17; 12, 13), wird hier bestätigt.

Am Schluß sei noch darauf hingewiesen, daß auch die Aussagen
vom Abschneiden und Wegwerfen der unfruchtbaren Schosse in Joh.
15, 6 von der Eucharistie her sehr gut zu verstehen sind. Die
Abendmahlsberichte in den Evangelien erwähnen alle den Verräter, der am
Abendmahl teilgenommen hat und doch ausgestoßen wurde.
G. Bornkamm hat gezeigt, daß in der ältesten uns zugänglichen
Eucharistie-Liturgie ein Anathema über unwürdige Teilnehmer
stand13. Diese liturgische Tradition hat dann auf gewisse neutesta-

13 G. Bornkamm, Das Anathema in der lirchristlichen Abendmahlsliturgie:

Das Ende des Gesetzes. Ges. Aufsätze, 2 (1952), S. 123ff.



328 Björn Sandvilc, Joh. 15 als Abendmahlstext

mentliche Texte eingewirkt. Wir meinen, daß auch das starke
Gerichtswort in Joh. 15, 6 sich als ein Nachklang dieses Anathemas
verstehen läßt. Das bloße Mitfeiern ist nicht hinreichend, es wird
auch nach den rechten «Früchten» gefragt. So ist das Sakrament
mit der «Ethik» verknüpft. Im folgenden Abschnitt wird eine Art
Abendmahlsparänese gegeben, die sich über das ganze Kapitel 15

erstreckt.
*

Fassen wir zusammen: die Weinstockrede in Joh. 15 scheint in
der Tat mit dem Abendmahlswort vom ^évripa ttîç àgTîéXou

zusammenzuhängen. Zu einer eucharistischen Auffassung sind wir via
einer Verknüpfung des «Bildes» vom Weinstock mit der
Tempelsymbolik geführt worden. Vor allem scheint die Parallele im
Eucharistiegebet der Didache diesen Zusammenhang zu bestätigen wie
auch einige von den johanneischen «Immanenz»-Aussagen. Die
These wäre noch daraufhin zu prüfen, ob auch das Tempelbild bei
Paulus und in den anderen Schriften des Neuen Testaments in
irgendeinem Zusammenhang mit der Eucharistie steht.

Björn Sandvilc, Oslo


	Joh. 15 als Abendmahlstext

