
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 23 (1967)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Collection religions du monde. - Vincent Montell, L'Islâm, 1963. 131 S. -
Jean Defhadas, La Crèce, 1963. 131 S. - Louis René Nougier, La
Préhistoire, 1963. 144 S. - Rita Régnier, L'Inde, 1963. 136 S. - Bohumil
Holas, L'Afrique noire, 1964. 116 S. - Annie Dorsinfang-Smets,
L'Amérique précolombienne, 1964. 155 S. - Arpag Mekhitarian, L'Egypte,
1964. 143 S. - André Varagnac & René Derolez, Les Celtes et les

Germains, 1965. 139 S. - Maijan Molé, L'Iran ancien, 1965. 119 S. - Jean
Nougayrol & Jeanne-Marie Aynard, La Mésopotamie, 1965. 120 S. -
Paris, Bloud & Gay, und Tournai, Desclée & Cie. b.Fr. 90.- pro Band.

Es ist eine Freude, den Lesern der Zeitschrift diese schön gedruckten und
illustrierten, solid broschierten Bändchen anzuzeigen. Hier wird ein Beispiel
dafür gegeben, wie es heute doch möglich ist, eine Reihe von drucktechnisch
ausgezeichnet gestalteten Bücher zu einem niedrigen, jedem zugänglichen
Preis zu bieten. Manche der Namen verbürgen die Qualität der einzelnen
Werke. Während die Bändchen sich an einen weiten Leserkreis wenden,
werden sie auch Ethnologen, Historikern, Humanisten, Soziologen und Theologen

einen guten Dienst als Einführung in das betreffende Gebiet der
Religionsgeschichte leisten. J. Alberto Soggin, Rom

Norbert Lohfink, Das Siegeslied am Schilfmeer. Christliche Auseinandersetzungen

mit dem Alten Testament. Frankfurt a/M., J. Knecht Verlag, 1965.
273 S.

Der vorliegende Band bietet eine Reihe von Vorträgen des neuernannten
außerordentlichen Professors am Päpstlichen Bibelinstitut in Rom. Wie man
es bei der Gattung erwartet, ist der Stil, bei aller wissenschaftlichen Genauigkeit,

allgemein zugänglich, was dem Buche einen besonderen Reiz verleiht.
Der erste Aufsatz: «Das Werden des A. T.s» (S. llff.).bietet auch eine kurze
Geschichte der Einleitungswissenschaft, wobei u. a. auch der Gegensatz
zwischen kritischer Wissenschaft und Kirche beschrieben wird. Im
Protestantismus wurden die betreffenden Fragen heftig und offen diskutiert ; im
Katholizismus hingegen « geschahen die gleichen Auseinandersetzungen, aber
gedrosselt und unter der Decke». Durch das Ergebnis sind deswegen «viele
Katholiken immer noch völlig überrascht» (S. 15). Das Problem der «Irr-
tumslosigkeit der Bibel» (S. 40ff.) kann nur in dem Sinn gelöst werden, daß
nur als Teil des ganzen inspirierten Werkes die einzelnen Aussagen irrtumslos
sind, «aber nur in diesem Sinne!» (S. 66). Auch in der Diskussion hermeneu-
tischer Probleme soll man immer wieder «zur Ganzheitsaussage der Schrift»
gelangen (S. 78). Ja man könnte weiter jeden einzelnen Aufsatz besprechen,
was aber z. T. die Lektüre des Buches vorwegnehmen würde. Es kommen
ferner noch Abhandlungen über: «Die Erzählung vom Sündenfall» (S. 81ff.),
«Das Siegeslied am Schilfmeer» (S. 102ff.), «Das Hauptgebot» (S. 129ff.),
«Gesetz und Gnade» (S. 151ff.), «Freiheit und Wiederholung» (S. 174ff.),



286 Rezensionen

«Der Mensch vor dem Tod» (S. 198ff.) und «Bubers Bibelübersetzung»
(S. 244ff.). Sie stehen alle auf dem gleichen hohen Niveau und werden ihren
Zweck in Studierzimmern, Seminarräumen und Studiengruppen erfüllen.

J. Alberto Soggin, Rom

Jean L'Hour, La morale de VAlliance. Cahiers de la Revue biblique, 5.

Paris, J. Gabalda & Cie, 1966. 125 S.

Die Ethik der Bundestradition im Alten Testament. Übersetzt von Margrit
Breithaupt. Stuttgarter Bibelstudien, 14. Stuttgart, Katholisches Bibelwerk,

1967. 154 S. DM 7.80.

Der Vergleich zwischen dem alttestamentlichen Bundesformular und dem
der hethitischen und sonstigen altorientalischen Vasallenverträgen führt zur
Feststellung einer großen Ähnlichkeit der beiden Gattungen. Der Verfasser
möchte hier dem Leser die theologischen Folgerungen dieses Tatbestandes
klarmachen. Genau wie in der Präambel der Vasallenverträge der Großkönig,
ist in Israel der König Jhwh der, der dem Vasallen aus Gnade seine Huld
und seinen Schutz gewährt. Genau wie der Vasall durch Dankbarkeit und
Liebe seinem Herren verbunden ist, der ihn schützt und ihm hilft, und wie
zwischen dem Großkönig und dem Vasall eine Ich-du-Beziehung besteht,
so ergeht es Israel mit Jhwh. Dies erklärt, weshalb die prophetische
Botschaft oft die Form des Rechtsstreites annimmt (die r£6-Gattung) oder
warum der Bund Jhwhs mit Israel oft durch Segen- und Fluchworte
abgeschlossen wird. Es braucht kaum auf die Wichtigkeit einer solchen Arbeit
hingewiesen zu werden : sie dient dem Orientalisten sowie dem Theologen.

J. Alberto Soggin, Rom

R. E. Clements, Prophecy and Covenant. Studies in Biblical Theology, 43.

London, SCM Press, 1965. 135 S. Sh. 13/6.
Ders., Cod and Temple. Oxford, B. Blackwell, 1965. XI + 163 S. Sh. 25/-.

Mit diesen beiden gut ausgestatteten Bänden will der Verfasser, ein junger
Edinburgher Gelehrter, zwei Aspekte der israelitischen Kultgeschichte
untersuchen. Im ersten Band wird der Prophetismus im Zusammenhang mit dem
Gottesdienst und mit altübernommenen Institutionen wie dem Bund
behandelt ; in beiden sind nach der neuen Forschung die Propheten stark
verwurzelt. Es gelingt dem Verfasser, sich von modernen Übertreibungen
fernzuhalten und gleichzeitig, bei aller berechtigter Kritik, das Anliegen und die
Problematik der älteren Forschung nicht zu verkennen. Auf S. 38f. möchte
er den Unterschied zwischen dem ersten « Schriftpropheten » Arnos und seinen
Vorgängern «in der Intensität seiner Überzeugimg und der Bereitschaft,
seine ganze Persönlichkeit der Autorität seiner göttlichen Berufung
unterzuordnen», sehen; es handelt sich aber (wie er indirekt auch zugibt) um eine
Notlösung, denn es fragt sich, ob gerade dies das Charakteristikum eines
Arnos im Vergleich, sagen wir einmal, mit Elias gewesen ist. Besonders klar
sieht der Verfasser in beiden Bänden die religiös-politischen Hintergründe
der verschiedenen Eingriffe Davids und Salomos in den Kultus (Prophecy,
S. 58ff., God, S. 40ff.), von denen Jerobeams I. ergänzt. Die Lade kann ferner



Rezensionen 287

kein Gottesthron gewesen sein (God, S. 28ff.): Jhwh thronte auf den Cherubim,

nicht auf der Lade, und nur die Verbindung dieser Gestalten mit der
Lade brachte die Verbindung Jahwes mit ihr. Der Unterschied zwischen
einem «Wohntempel» und einem «Erscheinungstempel», der neuerdings von
der Forschung wieder aufgegriffen worden ist, wird als unzulässig
zurückgewiesen (God, S. 63ff.), doch nicht immer ganz konsequent (vgl. S. 88ff.).
Mit Recht wird (S. 91 f.) betont) daß der Tempel nicht als natürliches Bindeglied

zwischen Gott und Welt dienen kann. Daß aber dies «durch den
ehrlichen Ruf einfacher Leute> die sich an Jahwe wenden» geschehen kann
scheint mir zu modern-individualistisch ausgedrückt

Eine technische Schwierigkeit bei der Benützung beider Bücher ist das
Zitieren von nicht englisch geschriebenen Werken meist in der englichen
Übersetzung und die der Festschriften nicht nach dem Namen des Jubilars,
sondern nach dem des Herausgebers; im ersten Fall wird das Nachschlagen
äußerst erschwert, im zweiten sehr langwierig gemacht.

Der Verfasser ist immer originell, kennt seine Quellen und Literatur aus
erster Hand; sein Beitrag kann sieh unter die zum Thema obligaten Werke
einreihen. J. Alberto Soggin, Rom

Severin Grill, Die Symbolsprache des Hohenliedes. Heiligenkreuz,
Stiftsbuchhandlung, 1964. 80 S.

Auf den wissenschaftlichen Leser wirkt das Wort «Symbolsprache» leicht
verdächtig, um so mehr als unter den S. 3 vermerkten, verschiedenen, sich
angeblich ausschließenden Auslegungsversuchen (profan-erotisch, historisch,
historisch-allegorisch, moralisch-ethisch, folklorisch, mythologisch,
symbolisch) gerade der symbolische gewählt wird, also der, welcher unter den
dem Liebesleben entnommenen Worten «symbolisch vom Brautverhältnis
Jahves zu Israel, weiterhin von dem Christ zur Kirche» redet. Man könnte
eher feststellen, daß mehrere dieser Auslegungsversuche sich gegenseitig
ergänzen. Anderseits versucht der Verfasser, sein Ziel durch strenge Textkritik,
durch Heranziehung der Bildersprache der Propheten und durch Hinweis
auf den eschatologischen Charakter des Heiligen zu erreichen, wodurch er
sich von der traditionellen allegorischen Exegese klar abhebt. Besonders
interessant ist der Versuch, textkritische Varianten theologisch zu verwerten.
Dabei geht der Verfasser aber oft zu weit und gelangt allzuoft zu wenig
überzeugenden Ergebnissen, was den evangelischen Leser mißtrauisch stimmt.

J. Alberto Soggin, Rom

Alfred Rahlfs, Septuaginta-Studien, 1-3. 2. Aufl. Göttingen, Vandenhoeck
& Ruprecht, 1965. 688 p. DM 38.-.

This volume commemorates the centenary of Alfred Rahlfs' birth
(29.V.1865). It contains a brief preface from Professor J. Jeremias and an
obituary notice by Walter Bauer of Rahlfs on the occasion of his death
(8.iv.l935). The three 'Septuaginta-Studien', 1) On the Books of Kings,
2) The text of the Psalms, 3) Lucian's recension of the Books of Kings,



288 Rezensionen

come next followed by an unpublished paper on the Ethiopie versions of the
Bible and a bibliography compiled by K. Häsenfuss.

Rahlfs' life work was the LXX. He was a pupil of Lagarde and was
Director of the 'Septuaginta Unternehmen' for 1908-1935. His development
of Lagarde's theses on the history of the LXX and his independent
contributions to the subject have provided the structure within which the
Göttingen Septuaginta is being completed.

Volume 1 contains first a study of ms. 82 in which Rahlfs shows that
its text is a mixture of Lucianic L) and non-Lucianic sections. Rahlfs
neatly explained this variation by showing that it could be due to the loss
of leaves in an archetype which was then supplemented from a ms. with
another kind of text. The second study is more important. Theodoret's
quotations from 2-4 Kings and 2 Chron. are mainly in his Quaestiones in
libros Regnorum et Paralipomenon. Rahlfs checked the text of the quotations
from this work in Schulze's edition of 1769 with three mss., one of them in
Basel (Universitäts-Bibliothek B.VI.22), with the result that Theodoret's
quotations were shown throughout to be definitely L. It is a pity that this
study by Rahlfs was not used in the Cambridge LXX. The third study is
of Origen's quotations. Most of them are hexaplaric and so of moderate
interest but even among his later works he has non-hexaplaric quotations
which seem to agree most with B and the Ethiopie.

Volume 2 treats the text of Psalms. It formed the basis for Rahlfs' edition,
Septuaginta Göttingensis X. In addition to the hexaplaric witnesses, Rahlfs
discerned four main types of text, Upper Egyptian, Lower Egyptian,
Western and L, of which he preferred the first three types and particularly
the Lower Egyptian (BX 60). He saw little value in L.

Volume 3 continues the studies begun in 1. It lists the Greek witnesses
for L and determines their relationships. Next it examines the contacts
between L and Jewish and Christian writers down to the time of Lucian
(A.D. c. 300) and between L and the Old Latin. Rahlfs deduced that there
was no evidence for the existence of L before Lucian. Here and there a
reading can be shown to be older but no more. Again L has a few ancient
readings in common with B Aeth. and very rarely an even better reading
than theirs.

By and large L was a secondary text. This conclusion of Rahlfs has proved
least convincing and Professor J. Barthélémy of Fribourg has recently
demonstrated that for large stretches of 1-4 Kings the original LXX is best
preserved in L. Rahlfs had argued that many of the differences were stylistic
and that L was stylistically secondary (Volume 3, pp. 176 ff., 281 ff.).
But if L is secondary when it introduces a perfect why is it secondary when
it avoids a perfect which appears in other witnesses. Barthélémy has likewise
shown on stylistic grounds that L has preserved a more primitive translation.

If we question Rahlfs' judgment on L, on another important issue he

was right in following Lagarde. He and Lagarde argued that there was
an archetypal LXX. This has been questioned, but the careful work of
scholars like Ziegler, Barthélémy and Hanhart has justified them. Because
of this, Rahlfs' analyses of the material can issue in the invaluable volumes



Rezensionen 289

of the Göttingen Septuaginta even if we do not always accept his judgment
on readings.

The volume closes with a brief unpublished account of the Ethiopie
Bible versions which must remain valuable where there is so little information,
and with a useful bibliography of Rahlfs' publications, a fitting memorial
of that great scholar's work. We congratulate the publishers also on their
long and honourable service to studies of the LXX.

Oeorge D. Kilpatrick, Oxford

Rudolf Grob, Einführung in das Markusevangelium. Zürich, Zwingli-Ver-
lag, 1965. 352 S. Fr. 24.80.

Dieses Buch ist für den Laien geschrieben, der die exklusive Fachsprache
der Theologen nicht versteht. Dabei hat aber der Verfasser die Probleme der
wissenschaftlichen, historisch-kritischen Arbeit an der Bibel keineswegs
übergangen ; er kennt sie genau und möchte sie auch seinem Leser nicht
vorenthalten. Freilich werden sie in den Anhang des Buches verbannt. Dort
stellt Grob das Anliegen der gegenwärtig herrschenden, formkritisch-existen-
tialen Bibelauslegung Bultmanns und seiner Schule dar. Er verurteilt sie,
indirekt dadurch, daß er sie mit der liberalen Exegese des 19. Jahrhunderts
zusammenstellt, und dann direkt durch harte Kritik : Der formgeschichtliche
Forscher zerbricht die innere Einheit des Markusevangeliums, er löst es in
kleine Fragmente auf, die nur durch den, von ehemaligen Heiden erdachten,
«Christusmythus» künstlich zusammengehalten werden sollen; als existen-
tialer Interpret ist er eklektisch, er läßt - wie etwa der von Hegel beeinflußte
Liberalismus — nur das als Jesu Verkündigung gelten, was sich seinen
philosophischen Prämissen fügt (S. 322). Im Gegensatz zu solch einer von Irrtum
und Gewalt diktierten Auslegung will Grob dem «biblischen Wirkliehkeits-
sinn für die Tatsäehlichkeit der Evangelienberichte» Geltung verschaffen
(S. 328). Dabei hat man «die Botschaft des Markus zuallererst so anzunehmen,

wie sie uns gegeben ist, und die Bedeutung seiner einzelnen Berichte
im Zusammenhang des ganzen Evangeliums neu zu entdecken» (S. 338); die
«einheitliche Verkündigung und der ganzheitliche Aufbau des Evangeliums»
haben dabei hervorzutreten (ibid.). Vorbilder solcher Arbeit sind Exegeten
wie Schlatter, Lohmeyer, Schniewind, W. Vischer, Michaelis, Cullmann,
Dodd und, mit gewissen Einschränkungen, die Pannenbergschule.

Das Annehmen und Deuten der Botschaft wird von Grob zunächst so

vollzogen, daß er, ähnlich wie Lohmeyer, den Text in ein feierliches, rhythmisch

abgewogenes Deutsch überträgt, als ob er liturgisch zelebriert werden
sollte. Z. B. sagt Markus von Johannes dem Täufer: «Und er verkündigte,
sagend : Es kommt der Stärkere als ich nach mir ; vor dem bin ich nicht genug,
gebückt zu lösen den Riemen seiner Schuhe» (1, 7). Das gekünstelte Pathos
greift auch auf die Deutung über. Diese steht unter dem Leitmotiv, die
Heilige Schrift sei ihr eigener Interpret: Die am Weg der Markusperikopen
aufgestellten Lichter stammen aus dem Evangelium selbst oder aber aus
dem Alten Testament. Neben seiner sprachlichen Meisterschaft liegt die
Stärke Grobs in seiner enormen Bibelkenntnis. Die Art, wie diese eingesetzt

19



290 Rezensionen

wird, erinnert mich an die «Schwäbischen Väter», die in der Bibel einen
lebendigen Organismus sahen, die treffsichere, knappe Diktion der Grobschen
Erläuterungen an Bengels Gnomon. Was diesem gebändigten Pathos widerstrebt

und dennoch für Form und theologische Struktur des Evangeliums
wissenswert ist, wird in Anmerkungen vorgetragen. Diese bestehen aber
nicht in bezifferten Einzelsätzen und formlosen Hinweisen auf andere
Kommentatoren, sondern in wohldurchdachten, in die Werkstatt des Evangelisten
einführenden, Kompositionen. Das Streben nach vollendeter Form und
theologischem Tiefgang wird dem Exegeten gleichsam vom Evangelisten selbst
abverlangt: Auch «in der unbeholfenen Wiederholung der gleichen Worte
liegt die unerreichbare, durchsichtige Tiefe der markinischen Darstellung,
die auf knappstem Raum eine Fülle zusammendrängt» (S. 61).

Grobs Ehrfurcht vor der Bibel, seine Liebe zur Sache und sein guter Wille
müssen ohne Einschränkung für gut gehalten werden. Sein Kommentar ist
ein Kunstwerk und im besten Sinne erbaulich. Aber wird in ihm das letzte
Wort zum Markusevangelium gesagt? Wird hier wirklich der Laienglaube
mit der wissenschaftlichen Forschung ausgesöhnt? Es ist sicher richtig, daß
für Markus die Tatsächlichkeit des von ihm Berichteten außer Zweifel steht
und diese Tatsächlichkeit bei ihm Verkündigung ist (S. 334). Aber das gilt
nicht für den wissenschaftlichen Exegeten unserer Zeit. Er hat die Freiheit
und auch die Pflicht, hinter die Botschaft des Markus kritisch zurückzutragen,

er darf bezweifeln, ob das Berichtete wirklich so gewesen ist. Die
Verkündigung eines Evangelisten muß mit Werk und Absicht des historischen
Jesus in Einklang stehen; auch der Glaube darf kein Luftschloß bauen. Das
Markusevangelium hält meines Erachtens solch einer historisch-kritischen
Prüfung stand ; Grobs Kritik hätte nicht nur die dogmatisch-philosophischen
Voraussetzungen, sondern auch die historischen Fehlurteile Bultmanns treffen
müssen. Markus wird sogar durch die außerbiblischen Parallelen bestätigt,
und gerade das sollte auch der Laie wissen. Otto Betz, Chicago

Joachim Jeremias, Abba. Studien zur neutestamentlichen Theologie und Zeit¬
geschichte. Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1966. 371 S. + 4 Tafeln.

Dieser Sammelband von insgesamt 35 Studien, längeren und kürzeren
Abhandlungen des bekannten Göttinger Neutestamentiers bietet eine breit
angelegte Zusammenfassung intensiver und ertragreicher Forschungsarbeit
aus dem Gesamtgebiet der neutestamentlichen Wissenschaft. Die ersten
beiden Studien («Abba», «Das tägliche Gebet im Leben Jesu und in der ältesten
Kirche») sind bisher unveröffentlicht, die anderen stammen zumeist aus
heute nicht mehr leicht zugänglichen Zeitschriften. Wir können sie hier nicht
alle einzeln anführen, doch soll wenigstens ihr Themenkreis kurz umrissen
werden: Jesus (u. zw. zum synoptischen Problem, Exegetisches zur
Wirksamkeit und Verkündigung sowie zum Sendungsbewußtsein Jesu), Ur-
gemeinde, Paulus, der Hebr. und endlich Palästinakimde. Schon diese
skizzenhafte Übersicht zeigt nicht nur den weiten Horizont der wissenschaftlichen

Arbeit des Verfassers, sondern auch, daß sein Hauptinteresse den



Rezensionen 291

Evangelien und vor allem Jesus selbst gilt. Der Verfasser ist bestrebt, überall
zum «Urgestein der Überlieferung» (S. 215) vorzudringen, dasselbe freizulegen

und den ersten, ursprünglichen geschichtlichen Sinn festzustellen. Aber
er bemüht sich, nicht nur historische Forschung um ihrer selbst willen zu
treiben, sondern auch der Gegenwart, der Verkündigung zu dienen.

Schon von der Titelabhandlung gilt dies. An Hand von reichem alttesta-
menthchen und spätjüdischen Stoff wird zuerst der Sinn der Vater-Anrede
Gottes im A. T. und Judentum geklärt, sodann die Einzigartigkeit des von
Jesus mit der Bezeichnung «mein Vater» gekennzeichneten Gottesverhält-
nisses umrissen. «,Mein Vater'... ist Offenbarungswort. Es stellt die zentrale
Sendungsaussage Jesu dar» (S. 55). Besonders aufschlußreich ist dabei die
Analyse des seit Norden («Agnostos theos», S. 277ff.) zumeist als «spezifisch
hellenistisches Offenbarungswort» (Bultmann) verstandenen Logions Matth.
11, 25ff. In eingehender Untersuchung geht Jeremias dem «ausgesprochen
semitisierenden Charakter» der Sprache desselben (S. 48) nach und stellt
fest, daß wir in diesem Logion «eine zentrale Aussage Jesu über seine
Sendung vor uns haben», die mit ihrem Inhalt in der synoptischen Tradition
nicht als erratischer Block allein dasteht. Denn das in Matth. 11, 27 f.
ausgesprochene Sendungsbewußtsein Jesu, «in einzigartiger Weise Empfänger
und Vermittler der Gotteserkenntnis zu sein», hat «in den Evangelien
zahlreiche Parallelen» (S. 53). Ob allerdings die griechische Fassung des Logions
nicht doch einen Einschlag hellenistischer Mystik verrät, ist eine andere
Frage. - Nun ist aber die Gebetsanrede mit Abba - einer aus der alltäglichen
Familiensprache stammenden Anredeform - etwas völlig Neues und
Unerhörtes. Noch bedeutsamer ist es, daß Abba als Gebetsanrede «in der gesamten
jüdischen Gebetsliteratur ohne jede Analogie» und «ein völlig eindeutiges
Kennzeichen der ipsissima vox Jesu» (S. 59) ist. Es drückt sich darin das
«Herzstück» des Gottesverhältnisses Jesu, «die völlige Hingabe des Sohnes
im Gehorsam gegenüber dem Vater» (S. 64), aber auch seine Vollmacht in
der Offenbarung Gottes aus. Durch die Weitergabe dieser Gebetsanrede an
seine Jünger - und sodann an seine Gemeinde - hat Jesus diese in sein
eigenes Gottesverhältnis hineinbezogen. Diese hier nur skizzenhaft um-
rissenen Erkenntnisse werden vom Verfasser in weiteren Aufsätzen, - etwa
in denen über das tägliche Gebet im Leben Jesu, über das Vaterunser, über
die Kennzeichen der ipsissima vox Jesu, — noch von neuen Seiten beleuchtet.
Auch die Abhandlung über «iraîç (UeoO) im N. T.» und die vom Lösegeld für
Viele (Mark. 10, 45) helfen, das Sendungsbewußtsein Jesu tiefer zu erfassen.
Hieher gehört auch die Studie über die als «urchristlicher Katechismus»
verstandene Bergpredigt, welche Wesentliches zum Verständnis dieser so oft
und so verschieden ausgelegten Zusammenfassung der «Lehre» Jesu bringt.
Gerade im Hinblick auf die gegenwärtig wieder vielumstrittene Frage, wie
weit uns die Evangelien trotz aller in ihnen erkennbaren «Gemeindetheologie»
Jesus in seiner historischen Ursprünglichkeit und geschichtlichen Wirklichkeit

erkennen lassen, sind diese Untersuchungen des Verfassers in ihrer
geschlossenen Einheit besonders bedeutsam und eindrucksvoll.

Auch wenn z. B. das Quellenproblem der Apg., die Frage nach der Muttersprache

Jesu, die Gedankenführung und Stileigentümlichkeiten der paulini-



292 Rezensionen

sehen Briefe oder Probleme der Palästinakunde angeschnitten werden, weiß
der Verfasser Beachtliches zu oft behandelten Fragen zu sagen. Die
umfassende Kenntnis des zeitgenössischen Judentums ermöglicht es ihm, auch
dort neue Wege einzuschlagen, wo die Gedankenführung oder die
beigebrachten jüdischen Parallelen nicht glatt überzeugen. Dem Rückgriff auf die
mögliche aramäische Urgestalt der Worte Jesu hat die neutestamentliche
Exegese seit jeweils für die Auslegung der Evangelien wichtige Erkenntnisse
zu verdanken gehabt. Wir müssen es dem Verfasser danken, daß er diese
Methode mit großer Umsicht handhabt und mit oft staunenswerter Kenntnis
der rabbinischen Literatur verbindet.

Jeder, der diesen Band durcharbeitet, wird dem Verfasser für den reichen
Gewinn danken, welchen er daraus zieht.

Karl Karner, Sopron, Ungarn

Joost Smit Sibinga, The Old, Testament Text of Justin Martyr. 1. The
Pentateuch. Leiden, E. J. Brill, 1963. 162 + xxiv pp.

Though the work under review is but the first part of a comprehensive
examination of the O.T. quotations in Justin Martyr, it renders a good
service to students in two fields: Patristics and Septuagint. One cannot fail
to recognize the importance of both points of view, since A. Sperber wrote
that 'one cannot base a theology upon misquotations' (cit. p. 14). Mr. Smit
Sibinga applies this dictum to free quotations as well.

The main part of the book consists of Lists (pp. III-XXIV) and of Notes
(pp. 17-148). The lists provide the external attestation of the variant readings,

and the notes provide the author's explanation (as far as possible) of
the variants. The lists are printed separately, as an inset. The author believes
this to be a convenience for the reader. This is possible. However, a thin
leaflet of 24 pages is likely to go apart from the main body of the work so that
both lists and notes may become useless when separated from the rest
of the work.

The variant readings are classified in three groups: I, readings uniformly
attested in two or more passages, either allusions or formal citations;
II, variants on which the evidence conflicts ; III, variants of isolated attestation.

Though not all readings classified under I can be considered genuine,
they 'generally... deserve confidence' (p. 15). Much less easy is the decision
on the readings of the second class. The textual tradition of Justin's works,
attested by the Parisinus graecus 450, is highly corrupted (Harnack's
negative estimate holds valid). Mr. Smit Sibinga is not always in a position
to reach a conclusion on every instance. There are 18 variants marked in the
list II with 'b', which means that no decision is possible. On the other side,
we find only 10 readings marked 'a' (the discordant readings are both
authentic in Justin).

The reviewer confesses that his interest for the thought and hermeneutics
of Justin was predominant over the interest for the text of the Greek
Testament in the 2nd century: having gone through this book, he can



Rezensionen 293

confidently say that it is a 'must' for a serious critical study of Justin's
work — even though not all problems are solved and perhaps never will be.
Our sincere thanks are therefore due to the Author — and to the Publishers
as well, since the work is remarkably free of slips; and printing, paper and
binding are of first rate. We look forward to see the subsequent volumes
that will bring the work to completion and permit a thorough study of
Justin's use of Prophets and Psalms. Bruno Gorsani, Rome

Willis A. Shotwell, The Biblical Exegesis of Justin Martyr. London,
S.P.C.K., 1965. 136 p. Sh. 19/6.

La façon dont Justin parle de la révélation divine, de l'inspiration ou
des mystères de l'Ecriture ne surprend pas celui qui pratique l'exégèse
patristique. Pas davantage le fait qu'à la différence des auteurs du IIIe siècle,
l'apologète du IIe siècle n'englobe encore que l'Ancien Testament dans sa
notion d'Ecriture Sainte. L'auteur de cette étude a bien fait cependant de

mettre en lumière ces vérités dans un premier chapitre. Le deuxième chapitre
expose la méthode exégétique de Justin qui n'a guère été étudiée pour
elle-même jusqu'ici: sans en abuser comme Barnabé, Justin utilise l'allégorie,
mais il pratique surtout l'argument de la prophétie réalisée à la façon de
Matthieu dans son Evangile. Shotwell révèle ensuite d'autres procédés
exégétiques moins fréquents, mais non moins intéressants comme l'éclairage
d'une loi générale par des cas particuliers, le raisonnement a minori ad
maiorem, le principe enfin d'analogie. Le disciple du professeur R. M. Grant
tente ensuite dans un troisième chapitre, que l'on aurait désiré plus fouillé,
de situer Justin dans la tradition exégétique chrétienne, celle des auteurs
du Nouveau Testament et des Pères apostoliques. Même s'il se contente de

reprendre souvent les résultats des savants antérieurs, l'auteur nous rappelle,
dans le quatrième chapitre, les connaissances étendues que possédait Justin
du judaïsme tardif, et nous apprend — c'est là le résultat le plus original
du livre — que Justin était familier de l'herméneutique rabbinique
palestinienne. L'auteur des Apologies, d'après la démonstration de Shotwell,
semble ne pas dépendre directement de Philon, contrairement à ce qu'on
a dit souvent. Pour conclure, l'auteur qualifie Justin d'exégète plutôt que
de philosophe1.

François Bovon, Orbe, Ct. de Vaud

1 II est regrettable que l'auteur de ce livre ait travaillé parallèlement à
P. Prigent, Justin et VAncien Testament (1964), sans pouvoir tenir compte
des résultats du savant français, ni même citer son ouvrage. Il aurait été
désirable également que l'auteur nous eût mieux fait sentir sa connaissance
directe des textes et que, par ailleurs, là où il s'appuyait sur d'autres savants,
il eût tenu compte de travaux plus récents. On s'étonne, par exemple,
qu'il ne cite pas le gros ouvrage de E. Massaux, Influence de VEvangile de

saint Matthieu sur la littérature chrétienne avant saint Irénée (1950), l'important
chapitre du livre de E. Bréhier, Les idées philosophiques et religieuses de



294 Rezensionen

Henry Chadwick, Early Christian Thought and the Classical Tradition.
Studies in Justin, Clement, and Origen. Oxford, Clarendon Press &
Oxford University Press, 1966. 174 p. Sh. 25/-.

Ce petit livre, mais combien substantiel, du professeur de théologie
d'Oxford reproduit un cours donné aux Etats-Unis en 1962 dans le cadre
des «Hewett Lectures». Au fil des pages, l'auteur y examine les rapports
entre la théologie chrétienne et la tradition classique, entre la foi et la raison,
chez ces Pères grecs des IIe et IIIe siècles pour qui Jérusalem et Athènes
sont faites pour se comprendre.

Le premier chapitre (The Vindication of Christianity) part de Philon et
traite de l'influence, souvent sous-estimée, de Justin sur le développement
de la théologie, de la doctrine du Logos en particulier. A Justin, le Père
le plus optimiste quant au rapport de la théologie et de la philosophie,
succède Celse, l'adversaire des chrétiens, dans le plan de l'auteur. Toute
l'hostilité du philosophe païen tient au fait qu'il ne peut ni admettre ni
comprendre un Dieu qui intervient dans l'histoire. - Dans le deuxième
chapitre, dont le titre qualifie joliment Clément de libéral puritain, le professeur

Chadwick nous initie à la pensée du disciple de Pantène. Très justement,
il note le souci pastoral de Clément qui cherche une voie entre l'orthodoxie
obscurantiste des simples croyants et l'hérésie intellectuelle des gnostiques.
Plus réservé à l'égard de la tradition classique qu'on ne le dit généralement,
Clément n'en demeure pas moins imprégné de la métaphysique platonicienne,
de l'éthique stoïcienne et - c'est l'originalité de l'auteur de l'avoir montré -
de la logique aristotélicienne. - L'humaniste qui n'est pas libéral (tel est le
titre du troisième chapitre), c'est Origène, dont la personne et la pensée
sont au centre des deux derniers chapitres. L'auteur marche à l'encontre
d'Origène sans parti pris et avec une réelle sympathie. Il ne l'étiquette ni
de philosophe grec déguisé en chrétien ni au contraire de théologien
ecclésiastique orthodoxe. Dans une première recherche, il tente de cerner le

personnage (il résout même certains détails biographiques), puis de présenter
l'œuvre et ses grands thèmes (Bible, exégèse, eschatologie, règle de foi,
Dieu, Logos, hiérarchie des êtres rationnels, création, matière, éthique,
christologie et ecclésiologie). A la fin de cette analyse seulement, il cherche
à délimiter l'influence de la philosophie grecque sur Origène et par là à juger
de l'orthodoxie du grand théologien. Origène est-il «aveuglé par la culture
grecque» comme le prétend Epiphane La réponse ne peut être que paradoxale :

Origène est à la fois le plus critique des trois Pères étudiés à l'égard de la
philosophie grecque et pourtant le plus profondément marqué par elle.
Contempteur, par exemple, de la migration des âmes au sens platonicien,
il en arrive finalement à une doctrine voisine par respect du libre arbitre.

Philon d'Alexandrie (21950), lorsqu'il parle du Logos chez Philon; ou le
stimulant article de W. Pannenberg, Die Aufnahme des philosophischen
Gottesbegriffs als dogmatisches Problem der frühchristlichen Theologie :

Zeits. f. Ki. gesch. 70 (1959), pp. 1-45, quand il décrit la notion de Dieu
chez Justin.



Rezensionen 295

Une cinquantaine de pages de notes enrichissent considérablement ce
volume et témoignent d'une connaissance excellente des textes aussi bien
païens que chrétiens. Un index complète le tout. Entre la correction des

épreuves et la publication, une ligne est tombée que l'amabilité du professeur
Chadwick nous permet d'offrir au lecteur intéressé. A la page 129, dernière
ligne de la page, il faut lire: (26) Caricatures of the incarnation and birth
of Jesus: Dial. 69-70; François Bovon, Orbe, Ct. de Vaud

Gabriel Biel, Ganonis Misse Expositio. 2. Ed. Heiko A. Oberman et William
J. Courtenay. 3. Ed. Heiko A. Oberman, William J. Courtenay et Daniel
E. Zerfoss. Veröffentlichungen des Instituts für europäische Geschichte
Mainz, 32-33. Wiesbaden, Franz Steiner Verlag, 1965-66. XIII + 462 S.

DM 60.-; XII + 333 S., DM 50.-.

Die Ausgabe der von Gabriel Biel (f 1495), dem «letzten Scholastiker»,
verfaßten Auslegung der römischen Messe macht rasche Fortschritte. Nachdem

im vergangenen Jahre der 1. Band angezeigt werden konnte1, liegen
nun bereits Band 2 und 3 zur Besprechung vor.

Biel gliedert die Messe in 3 Hauptteile, in die Missa cathecumenorum, den
Canon und die Communio. Enthält der 1. Band der neuen Ausgabe die
Deutung der Missa cathecumenorum und des Canon bis zur Consecratio, so

folgt im 2. Band die Auslegung der übrigen Stücke des Canon, vor allem der
Consecratio, des Zentralstückes nicht nur des Canon missae, sondern der
römischen Messe überhaupt. Die Behandlung dieses Stückes erstreckt sich
über 334 Seiten. Die Exegese der Einsetzungsworte wird dabei ganz in den
Hintergrund gedrängt durch die scholastische Erörterimg der Abendmahls -

problème. Sie erfolgt in der Hauptsache beim ersten Abschnitt der
Einsetzungsworte, d. h. bei den Brotworten. Im Zentrum steht die Frage nach
der Wirkkraft (efficacia et virtus) der Worte «Hoc est corpus meum», die in
Parallele mit den Worten «Hic est enim calix sanguinis mei» die forma des
Altarsakramentes bilden. Diese beiden Sätze werden im Sinne der
aristotelisch-scholastischen Logik und Metaphysik und im Einklang mit der Trans-
substantiationslehre als Identitätsaussagen verstanden. Die Verquickung
der Abendmahlslehre mit der aristotelischen Philosophie führt dazu, daß die
Wirkkraft der Konsekrationsworte am Leitfaden der zehn aristotelischen
Prädikamente aufgezeigt wird (Lect. 39-47M, vgl. Lect. 38E). Dabei werden
die Prädikamente «quantitas» und «situs» (Lect. 43) sowie «actio» und
«passio» (Lect. 45) zusammengenommen, während die Fragen, die bei den
Prädikamenten «habitus» (vgl. Lect. 46A) und «quando» (vgl. Lect. 47 M)
anstehen, in anderen Zusammenhängen behandelt werden. Die
Hauptprobleme der Transsubstantiationslehre werden bei dem Prädikament der
Substantia auf 60 Seiten (Lect. 39-42) besprochen. Es sei daraufhingewiesen,
daß nach der Erörterung der zehn Prädikamente noch die Frage diskutiert
wird, ob die Konsekrationsworte durch natürliche oder übernatürliche Kraft

1 Theol. Zeitschr. 22 (1966), S. 373-375.



296 Rezensionen

die Wandlung der Elemente und damit die Realpräsenz Christi herbeiführen
(Leet. 47M-Z), und daß im Anschluß an die Konsekration des Brotes noch
als Anhang Ausführungen über die Verehrung der konsekrierten eucharisti-
schen Elemente, speziell des Brotes, folgen (Lect. 49F-51L). Bei dem
Gedächtnis der Verstorbenen im vierten Gebet nach der Konsekration handelt
Biel ausführlich von den Suffragia, den Hilfeleistungen, mit denen die Kirche
den Verstorbenen einen Dienst erweisen kann (Lect. 56G-58P). Hier kommt
er auch auf den Ablaß für die Verstorbenen zu sprechen (Lect. 57H-R). In
dieser Sache hatte sich Biel anfangs der ablehnenden Meinung anderer
angeschlossen. Als ihm jedoch die Bulle bekannt wurde, in der Sixtus IV. 1476
einen für die Peterskirche in Saintes ausgeschriebenen Ablaß auch (per
modum suffragii) auf die Verstorbenen ausgedehnt hatte, änderte er seine
Ansicht und verfaßte zu seiner Meßauslegung noch einen korrigierenden
Zusatz, der im ersten Druck (Reutlingen 1488) am Ende des Werkes angefügt
war und nun an der entsprechenden Stelle in Lect. 57K-R erscheint2.

Mit dem 3. Bande der Neuausgabe kommen wir zum 3. Teil der Messe, zur
Communio. Ihr erstes liturgisches Stück ist das Vater-Unser. Dessen
Auslegung ist bei Biel so weitschweifig (Lect. 63-79), daß sie den ganzen Band
füllt (die Behandlung des mit dem Vater-Unser liturgisch verbundenen sog.
Embolismus ist nicht mehr in diesen Band aufgenommen worden). Der
Vater-Unser-Auslegung gehen neun allgemeine Lehrpunkte vom Gebet voraus

(Lect. 61F-63P). Das Vater-Unser selbst zerlegt Biel mit Kategorien
der Rhetorik in drei Teile: in die Anrede (exordium), die sieben Bitten (trac-
tatus) und das Amen (conclusio). Bei den einzelnen Bitten befaßt sich Biel
am eingehendsten mit der fünften Bitte (Lect. 72-76). Doch beschäftigt ihn
weniger die erste als vielmehr die zweite Hälfte dieser Bitte. Dabei schenkt er
(Lect. 73Gff.) die größte Aufmerksamkeit dem Unrecht, das einem Menschen
durch die Sünde eines anderen widerfährt und das als solches nicht ohne
weiteres vergeben werden kann, sondern die Correctio fraterna (Lect. 74)
und die Correctio iudicialis (Lect. 75) erforderlich macht.

Nur auf wenige größere Zusammenhänge konnte hier aufmerksam
gemacht werden. An zahlreichen Punkten kann unsere Kenntnis der spätmittelalterlichen

Theologie durch das Studium von Biels Meßauslegung bereichert
werden. Auch wenn man sich mit der Abendmahlslehre der Reformatoren
und mit deren Auslegung des Vater-Unsers befaßt, sollte man in Zukunft
Biels Werk mehr als bisher zu Rate ziehen. Es fällt z. B. ein Licht auf
Luthers Vater-Unser-Deutung, wenn Biel zur Anrede bemerkt, hiermit werde
die benevolentia Dei erheischt, nicht so, als ob wir Gott umzustimmen hätten,
sondern so, daß wir in uns selbst eine feste Zuversicht von Gottes
Wohlwollen hervorrufen (ut in nobis ipsis de sua benevolentia certam fiduciam
excitemus). Man sollte sich jedoch hüten, einzelne Sätze Biels anzuführen,
ohne den Kontext zu beachten. Bei diesem wie bei anderen scholastischen
Werken kommt sehr viel darauf an, daß man die bis ins äußerste Detail
verzweigte Gliederung beachtet, obwohl sie sich nicht immer leicht aus einem

2 Dazu neuerdings E. Iserloh, Luther zwischen Reform und Reformation
(1966), S. 16f.



Rezensionen 297

derart umfangreichen Werk herausschälen läßt. Denn im scholastischen
Denken ist der spezifische Rang jeder einzelnen Aussage bestimmt durch
den Ort, der ihr im Kontext zugewiesen ist. Und das Verfahren der Distink-
tion hat zur Folge, daß das Gewicht eines Satzes seine Gegengewichte in den
anderen Gliedern der Distinktion hat. Dem Benützer dieser Ausgabe sei nicht
nur geraten, sich nicht allzu sehr um die Interpunktion zu kümmern, wenn
er den Sinn des fortlaufenden Textes erfassen will. Er möge außerdem die
Textvarianten beachten. Manchmal ist die in den Apparat verwiesene Lesart
des Reutlinger als des ältesten Druckes die beste.

Reinhard Schwarz, Tübingen

J. M. Robinson & J. B. Cobb (Hrsg.), Neuland in der Theologie. Ein
Gespräch zwischen amerikanischen und europäischen Theologen. 1. Der spätere
Heidegger und die Theologie. 2. Die neue Hermeneutik. Zürich und Stuttgart,

Zwingli-Verlag, 1964-65. 248; 312 S. Fr. 14.80; 15.80.

Die beiden ersten Bände der neuen Reihe «New Frontiers in Theology»,
von E. Fincke gewandt übersetzt, möchten europäische und amerikanische
Theologen in ein unmittelbares Gespräch bringen. Die Herausgeber
verstehen ihr Unternehmen als einen Versuch, an Hand von Leitaufsätzen «eine
sich anbahnende Entwicklung in ihrem Anfangsstadium herauszustellen und
durch kritische Erörterung an ihr teilzunehmen». Dadurch sind die einzelnen
Bände notwendigerweise einseitig orientiert, nur einem Hauptproblem
gewidmet. Einstweilen ist das Gespräch beherrscht von europäischen
Hauptreferaten, auf welche die Amerikaner lediglich reagieren. Beide Veröffentlichungen

bieten eine gute Einführung in die gegenwärtig von einer Gruppe
von Theologen fast ausschließlich diskutierten Probleme des Verhältnisses
von Theologie und Philosophie und der Theologie als Hermeneutik. Robinson
leitet beide Bände mit einer fleißigen und instruktiven Zusammenfassung
der «deutschen Auseinandersetzung mit dem späteren Heidegger» und der
«Hermeneutik seit Karl Barth» ein. Dabei verleugnet der Referent seinen
eigenen Standpunkt durchaus nicht.

Da es hier nicht möglich ist, auf die Fülle der ganzen Diskussion
einzugehen, seien nur einige allgemeine Anzeigen gemacht. Im ersten Band ist es

Heinrich Ott, der in 11 Thesen der Grundfrage nachgeht: Was ist systematische

Theologie? Er weist der systematischen Theologie ihren besondern
Ort in der Mitte des hermeneutischen «Bogens» vom biblischen Text zur
Verkündigung an. Seine Explikation des Verstehens des Glaubens lehnt sich
an Heideggers Analyse der Sprache und des Wesens des Denkens an, und
doch möchte Ott seine Dogmatik «ohne Voraussetzung irgendeines
philosophischen Schemas» entfalten.

Die Hauptreferate des zweiten Bandes stammen von G. Ebeling über
«Wort Gottes und Hermeneutik», eine glänzend geschriebene Einführung in
das Hauptanliegen seiner theologischen Arbeit, «das Wortgeschehen», und
von E. Fuchs, der seine Sicht des hermeneutischen Problems im Neuen
Testament für einmal in ungewöhnlich evangelistisch-erbaulichem Ton vor-



298 Rezensionen

trägt und auch am Schluß (wie Ott im ersten Band) die amerikanischenVoten
bespricht.

So anregend manche Beiträge sind, hat man beim Lesen doch zeitweise
das unangenehme Gefühl in ein chemisches Laboratorium versetzt zu sein,
denn die Sprache mancher Theologen setzt sich beinahe bloß noch aus
Heideggerschen Formeln zusammen, und die Wirklichkeit, mit der
experimentiert wird, erscheint allein in einer von Heidegger, Bultmann, Whitehead

und andern präparierten Form. Mit dem Armen, der nicht von
vornherein bereit ist, den Schritt «hinein» zu wagen, hört darum die Kommunikation

des Neulandes einfach auf. Mathias Rissi, Richmond, Va.

Walter Uhsadel, Evangelische Seelsorge. Praktische Theologie, 3.

Heidelberg, Quelle & Meyer Verlag, 1966. 226 S. DM 19.80.

Weil «die Lehre von der Seelsorge ein Stiefkind der heutigen Theologie
ist» (S. 9), sucht der Verfasser für sie eine neue Begründung in einer Lehre
vom Amt, die frei ist von der «Animosität der Aufklärung gegen das priesterliche

Beamtentum» (S. 13). Das Amt ist der von Christus eingesetzte Dienst
zur vollmächtigen Verkündigung. Als seelsorgerliches Amt hat es den
Auftrag, «das allgemeine Priestertum zu wecken und zu stärken» (S. 35). Weil
der Christ in dieser Welt seinen Glauben leben soll, ist Seelsorge nicht bloß
Verkündigung, sondern Lebenshilfe für den einzelnen Christen. Erkenntnisse
der Tiefenpsychologie, insbesondere von C. G. Jung und F. Künkel helfen
dem Seelsorger, den wirklichen Menschen besser zu verstehen. (Die
Interpretation von C. G. Jung, die der Verfasser bei diesen Ausführungen
entfaltet, ist recht unkritisch und geht nicht auf die neuere Entwicklung der
Tiefenpsychologie ein.) Seelsorge soll dem Getauften helfen, «seine Taufe
im leibhaften irdischen Leben auf das ewige Leben hin zu verwirklichen»
(S. 54). Darum will sie den Menschen, auch den Entkirchlichten, für die von
der Liturgiebewegung geprägten gemeindlichen Lebensformen
zurückgewinnen. In einem breiten Exkurs beleuchtet Uhsadel die seelsorgerlichen
Werte des Kirchenjahres.

Beherzigenswerte Worte fallen über das Menschsein des Seelsorgers.
«Seelsorge geschieht dadurch, daß der Seelsorger unter Menschen geht. Sie
wird nicht geredet, sondern gelebt» (S. 158). Für die verschiedenen Formen
der Einzelseelsorge, das Gespräch, die Beichte, den seelsorgerlichen
Hausbesuch gibt Uhsadel aus der eigenen Erfahrung Anweisungen und zeigt Wege
zur Stärkung des geistlichen Lebens in Liturgie und Meditation.

Das Buch will «Seelsorge an Seelsorgern sein» (S. 215). Diese Absicht des
Verfassers wird nach meiner Meinung immer wieder dadurch vereitelt, daß
er an zahlreichen Stellen ressentimentgeladen und mit groben, verletzenden
Verallgemeinerungen gegen die «moderne Theologie» und gegen die «jungen
Theologen» mit ihren doch irgendwie begreiflichen Anfängerfehlern polemisiert.

Wer nicht die von Uhsadel approbierte rechte Theologie hat, muß nach
seiner Überzeugung als Seelsorger versagen. Walter Neidhart, Basel



Rezensionen 299

Heije Fabeb, Klinische Semester für Theologen. Bern und Stuttgart, Verlag
P. Haupt, 1965. 126 S. Fr. 16.80.

Faber, Theologe und Psychologe, ist Dozent für Pastoralpsychologie in
Leiden. Nachdem er 1960 in den USA die dort in Gang gekommene klinische
Pfarrerschulung studiert hat, will er durch dieses Buch einerseits die
europäischen Kirchen und Fakultäten mit der ihm wichtigen Sache bekannt
machen, zugleich aber dem amerikanischen Unternehmen, nicht ganz
unkritisch, sein Porträt zur Verfügung stellen. Es handelt sich also nicht um
einen medizinischen Leitfaden für Theologen.

In den USA gilt heute «klinische Schulung als eins der wichtigsten
Elemente der modernen Ausbildung zum Pfarramt» (S. 57). Ein dreimonatiger
Kurs an einer Klinik oder Anstalt ist weithin obligatorisch, für künftige
Anstaltsgeistliche ein klinisches Jahr. Faber, der diese Institution eingehend
beschreibt, sieht ihren Wert in der praktischen Zurüstung zum Amt (learning
by doing), aber auch in der Erweckung der Freude aufs bzw. am Pfarramt,
in innerem Wachstum der Absolventen und in der Förderung des Gesprächs
und der Zusammenarbeit zwischen Medizin und Seelsorge. Er sieht aber auch
die Schwächen: «Ich kann kein klares Bild dessen gewinnen, was in den
Augen der klinisch geschulten amerikanischen Kollegen die Aufgabe des

Pfarrers dem menschlichen Leiden gegenüber grundsätzlich ist... Meist wird
geistliche und therapeutische Beratung nicht grundsätzlich unterschieden»
(S. 85). Nichtsdestoweniger findet Faber, in Europa beziehe sich die
Ausbildung zu einseitig auf den Theologen, zu wenig auf den Pfarrer und reifen
Christen, und er gibt zu bedenken, «daß Seelsorge mehr ist als bloße
Verkündigung. Seelsorge heißt, die Menschen dort aufsuchen, wo sie stehen,
und dann von dort mit ihnen vorwärtsschreiten» (S. 95). Er plädiert für
klinische Pfarrerschulung am Ende der akademischen Ausbildung, einen Kurs
nach drei Jahren Pfarrdienst und besondere Schulung von Anstaltspfarrern.

Faber weist durchaus auf einen wunden Punkt unserer praktisch-theologischen

Ausbildung. Gewiß bauen manche Kirchen die Vikariate im Sinne
umfassender Zurüstung aus (z. B. Schulvikariate) oder haben Studenten an
der Theologischen Schule in Bethel (oder durch ein obligatorisches
diakonisches Vierteljahr und ähnliches) mehr Gelegenheit, die «sozialen
Funktionen» des Pfarrers in ihren Gesichtskreis aufzunehmen. Es fehlt unserem
Studienbetrieb aber im allgemeinen noch die Atmosphäre, die die gesunde
Polarität von Studium und Dienst atmet, und hinsichtlich des Dienstes an
Kranken gebricht es jungen Pfarrern häufig am primitivsten Rüstzeug.

Jürgen Fangmeier, Riehen bei Basel

Johannes Beckmann S.M.B. (Hrsg.), Die Heilige Schrift in den katholischen
Missionen. Oesammelte Aufsätze. In Verbindung mit Walbert Bühlmann
O.F.M.Cap. und Joh. Specker S.M.B, herausgegeben. Neue Zeitschrift
f. Miss. Wiss. Suppl. 14. Schöneck-Beckenried, Verlag Neue Zeitschr. f.
Miss. Wiss., 1966. X + 375 S. Fr. 28.-.

Um der Unwissenheit über katholische Bibelübersetzungen zu steuern,
begann die Zeitschrift der Schweizerischen Missionsgesellschaft Bethlehem



300 Rezensionen

1960 eine Artikelserie mit Einzelforschungen und zusammenhängenden
Berichten zu veröffentlichen, die ein Material zutage förderten, das für
Linguisten, Historiker und Missionstheologen gleich interessant ist. Darüber
hinaus rufen diese gut 30 Artikel nicht nur weiteren Forschungen, sondern
der Erarbeitung weiterer Bibelübersetzungen, und zwar möglichst in
ökumenischer Zusammenarbeit. Im Sammelband vereinigt, sind diese wertvollen
Aufsätze gut zugänglich gemacht worden. Daran hat nebst dem Herausgeber
der Kapuziner Missionsdozent in Fribourg, W. Bühlmann, ein besonderes
Verdienst, stammt doch von ihm die Losung: «Wir brauchen so rasch als

möglich die Bibel in vielen Missionssprachen!»1 Gründlich sind die
verschiedenen Verfasser, meist Ordensleute, der katholischen Bibelübersetzungsarbeit

in den spanisch-amerikanischen Missionen, in Asien und Ozeanien, in
der arabischen Welt und in Afrika nachgegangen, indem sie schon den ersten
Anfängen in der Übersetzung der Sonntags-Evangelien und -Episteln wie der
«Biblischen Geschichten» Beachtung schenkten. Offen wird dabei der große
Rückstand gegenüber dem protestantischen Einsatz in der Übersetzung und
Verbreitung der Bibel aufgedeckt und beklagt. Zu dessen Erklärung wird
vermerkt: die grundsätzlich andere Bedeutung der Bibel in beiden
Konfessionen, der jahrhundertelange Widerstand der «Sacra Congregatio de

Propaganda Fide», die Regula IV des Index von 1564, das Wirken der
Inquisition besonders im Machtbereich Spaniens, und «der Siegeszug des
Katechismus » speziell eines Bellarmin, welcher die Beschäftigung mit der Bibel
zu kurz kommen ließ. Aus der Fülle interessanter Einzelheiten sei hier notiert,
daß sich in der Bibliothek des ersten Bischofs in Mexiko 1540 das griechische
N. T. von Erasmus «in exemplari Basiliensi» fand und daß eine Verteidigung
der Bibel in der Volkssprache des Spaniers Furio Ceriol 1556 in Basel
gedruckt wurde. Besondere Beachtung verdient die «Abschließende Wertung»,
in welcher der Herausgeber, Dr. J. Beckmann (Fribourg), eine Zusammenfassung

dessen gibt, was trotz aller Schwierigkeiten schon erreicht wurde,
und Dr. W. Bühlmann die wünschenswerte Zusammenarbeit mit den
Protestanten näher begründet und am Beispiel der Arbeit an der Swahili-Bibel
illustriert. Seine Vorschläge werden beleuchtet und aufgenommen in der
Würdigung des Sekretärs des Weltbundes der Bibelgesellschaften, O.
Béguin: «Le renouveau biblique vu par un protestant.»2

Oarfield, Alder, Luzern

1 W. Bühlmann ist bekanntgeworden durch seine Dissertation: Die
christliche Terminologie als missionsmethodisches Problem Schöneck-
Beckenried 1950); vgl. dazu G. Aider, Die Bibel in der Innerschweiz (1964),
S. 197ff. : «Innerschweizerische Missionstheologen würdigen weltweite
Arbeit der prot. Bibelgesellschaften. »

2 Vgl. O. Béguin, Roman Catholicism and the Bible (1963).


	Rezensionen

