
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 23 (1967)

Heft: 4

Artikel: Die Wahrheit als Zentralbegriff der Theologie

Autor: Schneider, Erwin E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878630

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878630
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Wahrheit als Zentralbegriff der Theologie
Abschiedsvorlesung des Autors anläßlich seines 75. Geburtstages

1.

Es ist gewiß nicht überflüssig, sich von unserer zeitgenössischen
Theologie unterweisen zu lassen in den Feinheiten philologischer
Exegese und historischer Durchleuchtungen, in der Kunst moderner
Hermeneutik, die biblischen Texte für die abendländischen
Menschen des Atomzeitalters beredt und diskutabel zu machen und sie

- wo es nötig erscheint - zu entmythologisieren, auch sich in das

Gehege ontologischer Spekulationen und in die Geheimnisse der
Existenzanalyse ein- und ausführen zu lassen. Doch mindestens
ebenso wichtig ist es, nicht zu vergessen, daß das Evangelium selbst

schlicht und einfach zu uns redet und kraft seiner vermittelnden
Bildersprache uns unmittelbar zu überzeugen vermag, sich so als

aktuelle und lebendige Wahrheit erweist; während die Theologie
mit ihren Zergliederungen, Kritiken und Schlußfolgerungen, ihrem
vielfältigen Wenn und Aber, ihrer meist abstrakten Fachsprache,
mit ihrer oft genug komischen Rechthaberei (bis auf Widerruf) aufs
Ganze gesehen in unserm positivistischen Zeitalter sich keines allzu
guten Rufes erfreut. Wenn sich hin und wieder unter den
Naturwissenschaftlern und humanistischen Gelehrten einzelne philosophische

Köpfe dennoch für Theologie interessiert zeigen, so mag das

daher kommen, daß die Theologie ihrerseits sich in die Jagdgründe
der Profanwissenschaften und Philosophie verstiegen hat und dort
mit deren Flinten herummanövriert.

Diese herausfordernden Sätze wollen selbstverständlich begründet

werden. Ich äußere sie in der guten Absicht, jugendliche Adepten

der Theologie unserer Tage nicht nur aufhorchen zu machen,
sondern ihnen auch aus ihrem Labyrinth herauszuhelfen (wiewohl
etliche sich darin sogar zu gefallen scheinen). Der rote Faden, den
ich ihnen dabei zuwerfe, ist nichts anderes als die Mahnung : AcMet

auf die Wahrheit, nichts als die Wahrheit!

2.

Dies ist freilich nicht im Sinne der bekannten forensischen Parole

zu verstehen, denn - ich laufe wieder Gefahr, auch damit zu provo-

17



258 E. E. Schneider, Die Wahrheit als Zentralbegriff der Theologie

zieren - forensisches Denken ist der Wahrheit des Evangeliums
nicht gemäß. Es geht da nicht um die Wahrheit, welche der Richter
erkennen will, wenn er die Zeugen und den Inkulpaten auffordert,
ehrlich und genau in Worte zu fassen, was sie gesehen, gehört und
miterlebt haben, was er begangen hat. Es ist aber auch eine andere

Wahrheit als die, um welche sich nach weitverbreiteter Meinung die
Natur- und Kulturforscher bemühen, zumal, wenn sie die sogenannte
Wahrheitsfrage aufwerfen. Denn bekanntlich meinen die meisten
Vertreter ungefähr aller Wissenschaften, daß sie auf ihrem
Forschungsgebiete den wahren Sachverhalt ermitteln wollen. Doch
leider liegt bei solcher Behauptung eine kuriose Begriffsverwirrung
vor, ja ein Sprachunfug, der deshalb nicht leichter wiegt, weil er uralt

ist. Nur wenige sind so selbstkritisch, zuzugeben, daß sie nicht
die Rätsel der Wahrheit, sondern die der Wirklichkeit - denn das

sind Natur und Kultur - entziffern; wennschon nicht immer mit
mathematischen Methoden, so doch immer mit behutsamem Intellekt.

Diese Wenigen räumen wohl ein, daß die Wahrheit für jeden
wissenschaftlichen Zugriff entweder zu jenseitig oder zu innseitig sei,
also unerreichbar ; sie gebe uns nicht nur Rätsel auf, sondern ist
umwittert von Geheimnis. Nur schade, daß auch diese weißen Raben
unter Wahrheit meist die absolute, völlig durchschaute und hieb-
und stichfest formulierte, also die endgültig richtig erfaßte Wirklichkeit

verstehen
Jene andere Wahrheit, die im Evangelium aufleuchtet, liegt den

Profanwissenschaftlern in der Regel nicht am Herzen. Wo dies aber
einmal der Fall ist, da handelt es sich um ein Sonntagsanliegen ihrer
Bekenner, ist es ihr Glaubensprivatissimum (was in unserem
Zusammenhang keineswegs eine Abwertung bedeutet).

In meiner Rektoratsrede vor bald acht Jahren habe ich mich an die
anwesenden Naturforscher und Humanisten mit dem Appell gewendet, doch
lieber nicht den Ausdruck «Verifizieren» zu verwenden, wo zutreffendere
Worte zur Verfügung stehen und auch genügen, etwa: bestätigen, beweisen,
sich bewähren, sich als richtig herausstellen u. ä. Was ich dort knapp fassen
mußte, möchte ich mm ein wenig ausführen; nicht weil mir seither
theologisch sonst nichts eingefallen wäre, sondern weil ich den Wahrheitsbegriff
für die zentrale Kategorie der Theologie überhaupt halte.

Wer in der Geschichte der protestantischen Theologie einigermaßen

Bescheid weiß, mag sich bei dieser meiner Bemerkung an
Franz Hermann Reinhold Frank, Erlangen, erinnert fühlen, der um



E. E. Schneider, Die Wahrheit als Zentralbegriff der Theologie 259

1880 dem. zweiten Teile seiner groß angelegten Dogmatik-Ethik den
Titel gegeben hat « System der christlichen Wahrheit ». Er bezeichnete

damit sein Lehrgebäude der «Realitäten des geistlichen
Kosmos», deren wir in unserem Glaubensbewußtsein «gewiß» seien. Und
bekannte sich so zu dem im allgemeinen Wissenschaftsbetrieb
usuellen Wirklichkeits-Wahrheitskonzept, das seit der hellenischen

Naturphilosophie, seit Plato und Aristoteles, seit Thomas von
Aquino und Hegel gilt. Nun, mögen es damit die Wissenschaftler
aller Sparten am Ende weiterhalten, wie es ihnen genehm ist;
moderne protestantische Theologie aber muß darin subtiler sein! Sie

kann Franks Ontologismus nicht mitmachen, darf die grundsätzliche
Verschiedenheit zwischen den Geschöpfen und deren Schöpfer nicht
durch scholastisches Analogiedenken verwischen.

Vielmehr hält sie es mit dem Apostel Paulus, 1. Kor. 2, 9f. : Was
kein Auge gesehen, kein Ohr gehört hat und in keines Menschen
Herz gekommen ist, das hat Gott der Menschheit - sofern sie Ihn
liebt - enthüllt durch das Pneuma, den hl. Geist, der auch die Tiefen
der Gottheit erforscht. — Wird uns da nicht auch die Neigung
verleidet, mit den ontologischen Modalitätskategorien «Möglichkeit —

Wirklichkeit — Notwendigkeit» zu operieren?
Wir haben uns also nicht nur vor gedanklichen Abwegen zu hüten,

wir müssen uns auch einer besonderen Sprachsauberkeit befleißigen.
So, wie wir das Verbum «glauben» nicht mißbrauchen sollen, wenn
wir beispielsweise vermuten, daß draußen die Sonne scheint, wollen
wir auch das Substantivum «Wahrheit» nicht mißbrauchen, wenn
wir das Gegenteil von Irrtum und bloßem Anschein meinen ; sondern
wollen es aufsparen für die Gelegenheiten, da wir, etwa mit Rom.
3, 4 (Gott wahrhaftig - alle Menschen Lügner), an den Gegensatz
zu Lüge und Betrug denken, noch mehr: wo wir, wie die Bibel lehrt,
den Inbegriff aller Zuverlässigkeit und Treue zu beherzigen haben

Das bedeutet aber zugleich : wo wir in der Theologie mit Methoden
und Begriffen der Profanwissenschaften arbeiten und arbeiten müssen,

geht es immer nur um Wirklichkeitszusammenhänge, ist's
Befundaufnahme, sachliche Erforschung der Situation und des

Milieus, in welchem sich, geheimnisvoll, die Wahrheit ereignet hat,
vielmehr : wann, wo und wie sich das Wahre konkret ereignet. Solche
Befundaufnahme ist Vorarbeit für die eigentliche Theologie. Und
diese ist Wahrheitsforschung Indes ist sie keineswegs ein Reservat
etwa für den theologischen Systematiker; ja oft genug gerät dieser



260 E. E. Schneider, Die Wahrheit als Zentralhegriff der Theologie

auf scholastische Abwege, und der Bibelexeget, der Dogmenhistoriker,
der theologische Praktiker, der Kanonist, der kirchliche Musik -

und Kunsthistoriker ist der Wahrheit, dem göttlichen Geheimnis,
näher als jener, der Systematiker.

Daß es sich bei jenem Zitat aus dem 1. Kor. um die geheimnisreiche

Wahrheit handelt, die nichts zu tun hat mit entzifferten
wissenschaftlichen Rätseln, kommt abermals ganz deutlich zutage
in Rom. 9, 1, wo derselbe Paulus hinweist auf «die Wahrheit in
Christo, welche uns das Gewissen im heiligen Geiste bezeugt»
(dXvjbevav Xiyw iv Xpiaiip auppapTupoûcrriç gov rfjç auveibficreuuç èv nveû-

gatv crfiw). Wohlgemerkt: nicht das Wissen (scientia) bezeugt sie,
sondern das Gewissen (conscientia), der Faktor in uns, der uns zu
persönlicher Verantwortung ruft! Es ist beim Apostel und in den

Deuteropaulinen (etwa 2. Kor. 4, 2; 13, 8; Gal. 2, 5. 14; 1. Tim. 2,

4; 2. Tim. 2, 14ff.) jeweils die Wahrheit des Evangeliums Jesu
Christi, welche das Gewissen zu erkennen und zu bewahren hat.

3.

Möchte man hier schon die Anfänge einer kirchlichen Lehre über
die Wahrheit feststellen, so ist in dieser Hinsicht der Didaskalos
Jesus, wie ihn die Synoptiker schildern, noch durchaus unkateche-
tisch. Er gebraucht noch nicht den abstrakten Wahrheitsbegriff,
leitet aber seine eindrücklichen Logia oft genug mit dem âgfjv Xéfuj

ûpîv, «wahrlich, ich sage euch», ein. Das «Amen» erinnert uns natürlich

an das atl. Ämät, d.h. Treu und Glauben, keineswegs aber an
die Erkenntnistheorie der griechischen Philosophen.

In dem kleinen Frage-Antwort-Test Mark. 12, 28-34 erhält Jesus

von einem Schriftgelehrten die Zensur : Recht hast du, Meister, auf
die Wahrheit hin (èu' âXri&eiaç) gesagt,daß Einer ist und kein anderer
außer Ihm und daß Ihn lieben aus ganzem Herzen, aus ganzem
Denken und aus ganzer Kraft und das Den-Nächsten-Lieben-wie-
sich-selbst mehr ist als alle Brandopfer und Schlachtopfer. Der Text
lautet weiter: Und da Jesus ihn sah, wie er sinnvoll (vouvextùç)

antwortete, sprach er zu ihm: du bist nicht fern vom Reiche Gottes.
Eine sehr aufschlußreiche Perikope! Sie sagt uns von der
unvergleichlichen, d.h. analogielosen Einzigkeit Gottes, sagt es als Wahrwort

von Ihm her und zu Ihm hin; sagt uns, daß sogar ein Schrift-



E. E. Schneider, Die Wahrheit als Zentralhegriff der Theologie 261

gelehrter, also ein Theologe, dafür Verständnis haben kann; sagt
uns, daß es dabei «sinnvoll» zugeht. Es ist nichts unsagbar Mystisches,

wenn auch das Reich Gottes, das hier besonders genannt
wird, voll Mysterium ist (Matth. 13, 11). Man wird sich also an Hand
der Aussagen A.T.s und N.T.s darüber verständigen können, d.h.

vernünftig darüber reden.
Der biblische Hanptbezeuger der wahren Ereignisse mit und um

Jesus ist aber fraglos der vierte Evangelist. Von ihm erfahren wir:
Der Logos Christus ist das wahrhaftige Licht, alle Menschen zu
erleuchten; wir sahen seine Herrlichkeit als (wç) des Einziggeborenen
vom Vater her, voll Gnade und Wahrheit... Die Tora wurde durch
Moses gegeben, die Gnade und Wahrheit ist durch Jesus Christus
geworden (Joh. 1, 9. 14. 17). Und Jesus selbst lehrt (4, 23): Die
wahrhaftigen Anbeter sind diejenigen, welche zu Gott im Pneuma
der Wahrheit beten... Wenn ihr beharren werdet in meinem Worte,
dann seid ihr in Wahrheit meine Schüler und werdet die Wahrheit
erkennen und die Wahrheit wird euch frei machen (8, 31 f.)...
Denn: Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben; niemand
kommt zum Vater denn durch mich (14, 6)... Doch sobald der
Paraklet kommen wird, nämlich das Pneuma der Wahrheit, wird er
euch Wegweiser sein in die ganze Wahrheit. Er wird mich verklären,
denn er wird es von dem Meinigen nehmen und euch verkündigen
(16, 13f.). Ja, Vater, heilige sie in der Wahrheit; dein Wort ist die
Wahrheit (17, 17). Am Ende faßt Jesus zusammen: Dazu bin ich
geboren und in die Welt gekommen, daß ich für die Wahrheit zeuge.
Jeder, der aus der Wahrheit ist, hört meine Stimme (18, 37), d.h.
der versteht, was sein wahres Leben ist und was das wahre Licht der
Welt ist! Theologen sollten also, wenn sie auf den Logos des

Johannesprologes hinweisen, besser vom Aôpoç xr)ç ôAri&eiaç sprechen;
denn das erst ist der johanneische Christus: die inkarnierte,
konzentrierte, individualisierte (unteilbar verkörperte) Wahrheit Gottes.

Ich muß hier dem Versuche widerstehen, diesen Aôpoç Trjç dAp-

ireiaç mit dem Aôpoç àAri&tjç des kontrachristlichen Spätplatonikers
Celsus (ca. 180) zu konfrontieren. Doch auch ohne diese Gegenüberstellung

ist alles klar, so daß man nur mit Kopfschütteln zuhören
konnte, wenn uns letzthin ein Neutestamentier von Fach versicherte,

daß im Johannes-Evangelium Wahrheit dasselbe bedeute wie
Wirklichkeit. Was für ein Galimathias käme heraus, wenn man die
Probe aufs Exempel machen wollte und die Vokabeln vertauschte



262 E. E. Schneider, Die Wahrheit als Zentralhegriff der Theologie

wie folgt: Moses hat die Tora gebracht, doch die Gnade und
Wirklichkeit ist durch Jesus Christus geworden. Oder : Christus spricht :

Ich bin gekommen, daß ich für die Wirklichkeit Zeugnis ablege.
Oder: Wenn ihr bleiben werdet an meinem Wort, werdet ihr die
Wirklichkeit erkennen und sie wird euch frei machen. Oder wenn
Pilatus ihn fragte : Was ist Wirklichkeit usw.

Dem skeptischen Jünger Thomas, der trotz dem Osterruf «Er ist
wahrhaftig auferstanden» (Luk. 24, 34) stur nach Wirklichkeits-
beweisen dafür fragt, ist am Ende, da der Kyrios mitten unter den
Seinen erscheint und mit dem Zweifler freundlich redet, doch die
Lust vergangen, seinen Finger in die Wundmale des Auferstandenen
zu legen, obzwar dieser ihn dazu aufforderte. Jedenfalls erhielt er
den Verweis: Dieweil du mich gesehen hast, Thomas, so glaubst du;
selig sind, die nicht sehen und doch glauben (Joh. 20, 27ff.).

Kein Zweifel also: weder Jesus noch sein zum Philosophieren
geneigter Evangelist will mit der Wirklichkeitslehre der Philosophen

konkurrieren. Einzig auf die Wahrheit kommt es an, über
welche der Repräsentant der antiken Kulturwelt im Evangelium
den Kopf schüttelt und ihren Verkündiger als Verwirrung stiftenden
Schwärmer ans Kreuz liefert. Das ist kein tragischer Justizirrtum,
sondern die Selbstentlarvung des Positivisten und Opportunisten.
Schlagartig aber wird durch das Kreuz Jesu Christi das «Noune-
choos» seiner Verkündigung offenbar: Niemand hat größere Liebe
denn die, daß er sein Leben hingibt für seine Freunde (15, 13). So

soll es also gelten bei den Menschen nach Gottes Rat und Willen.
Es ist die Wahrheit, die wir brauchen und die uns frommt.

Jesus Christus seihst ist von seiner Inkarnation bis zu seiner
Verklärung Gottes Wahrheit, nämlich «Immanuel», d.h. Gott mit uns
(Matth. 1, 23). Und weil er zugleich unser Wegleiter zum Vater ist,
ist seine Botschaft an uns der Ruf in die Nachfolge: Wer mein
Jünger sein will, der verleugne sich selbst, nehme sein Kreuz auf
sich und folge mir nach; denn wer sein Leben (das wirkliche) um
meinetwillen verliert, der wird es (das wahre Leben) gewinnen
(Matth. 16, 24f.)! Es ist der Weg zum geheimnisreichen «ewigen»
Leben. Wie Jesus «das Licht der Welt» schlechthin ist, so haben
seine Nachfolger die Sendung, nach seiner Art das Licht der Welt zu
sein, damit die Leute ihre guten Werke sehen und den Vater im
Himmel preisen lernen (Matth. 5, 16). Schön stimmt dieses synoptische

Jesuswort zusammen mit dem johanneischen: So jemand will



E. E. Schneider, Die Wahrheit als Zentralbegriff der Theologie 263

Seinen Willen tun, der wird erkennen, ob meine Lehre aus Gott ist
oder aus mir, dem Menschen (Joh. 17, 7). Hier, nur in solchem
Zusammenhang, ist es sinnvoll, von Verifizieren zu reden!

Die Urkirche hat das wohl verstanden. Der Apostel des Kolosser-
briefes schreibt am Ende seiner Ausführungen über «das Wort der
Wahrheit» (nämlich der Liebe im Geist, des Mysteriums, welches
den Äonen verborgen geblieben, nun aber den Heiligen offenbar ist,
die die Ekklesia bilden, den Leib des Auferstandenen): Sehet zu,
daß euch nicht jemand beraube mittels der Philosophie ; denn in
Christo sind alle Schätze der Weisheit und der Erkenntnis (croqpiaç

Kai pvdjoeujç) verborgen (Kol. 1, 3-2, 8). Solche Sophia und Gnosis
will also genau unterschieden werden von den Wissenschaften und
Lehren der Philosophie, z.B. auch dem Eorscher-Eros der Platoni-
ker, kann aber andererseits auch nicht verwechselt werden mit dem
«leeren Geschwätz und den Streitsätzen der falschberühmten Gnosis
(Hjeuôdjvupoç tvûktiç), die vom Glauben abirren» (1. Tim. 6, 20f.).
Denn das zutreffende Verhalten zur Wahrheit des Evangeliums,
genauer : zum Logos und Didaskalos Jesus Christus, ist gehorsamer
Glaube (iricmç, mOTeûeiv). Und zwar ist das nicht nur anders,
sondern durchaus mehr als Wissen und Verstehen der Wirklichkeit, der
ursächliche Zusammenhänge in der Welt der Tatsachen und der
gezielten Handlungen in der Welt der Menschen. Es ist Lebenszuversicht

und der Elan vorwärts-aufwärts. Paulus faßt das in die Worte :

Nicht, daß ich es schon ergriffen habe oder schon vollendet sei. Ich
jage ihm aber nach, ob ich es ergreifen möchte, darum, daß ich ja
auch ergriffen bin von Christus Jesus... (Phil. 3, 12f.).

4.

Das Wahrheitslicht der Christenheit, Widerschein und Abglanz
des Lichtes Jesu Christi, ist aber nicht ein Analogon zu dem Lichte,
welches gleichnishaft in 1. Tim. 6, 15 genannt ist: Gott, der selige

alleinige Gebieter, der König der Könige und Herr der Herrscher,
der allein Unsterblichkeit hat, wohnt in einem Lichte, da niemand
zukann; kein Mensch hat Ihn gesehen noch kann Ihn sehen. Das ist
sozusagen die Präambel der Theologie im engeren Sinne. Wie der
Satz ausdrücklich selbst sagt, langt kein Gleichnis zu, Gottes heiliges

Geheimnis vorstellbar und begreiflich zu machen.



264 E. E. Schneider, Die Wahrheit als Zentralbegriff der Theologie

Allzu originell ist diese Aussage freilich nicht. Schon Plato schreibt von
der Idee des Guten, mit der er die Gottheit vergleicht (Rep. 589B), sie
befinde sich jenseits des wirklichen Seins (éiréKeiva Tfjç oùcr(aç) und rage an
Würde und Kraft über alles hinaus. Das sollte die Wirklichkeitsfanatiker mit
ihrem Ontologismus ein wenig kleinlaut machen! Während der Platoniker
Philo von Alexandrien seinem Meister in diesem Punkte nicht folgen wollte
(denn am Sinai habe Gott seinen Namen offenbart : Ich bin, der ich bin - sein
Dasein sollten wir also auch nicht durch jenes «Epekeina tes Ousias» in Frage
stellen!), überbot der mystische Platoniker Plotin auch noch Plato: Gott sei
erhaben über alles Sein und über alles Denken (Enneaden 5, 6 Ende) Wohl
ohne es zu beabsichtigen, bewegte Plotin sich damit auf der Linie des

mosaischen Götzenbilderverbotes. Die gedanklichen Götzenbilder sind ja
bekanntermaßen verführerischer als die Totempfähle der kanadischen Indianer.

Besser also überhaupt keine Theologie? Nun, der Johannes-Prolog
führt uns aus solcher Ausweglosigkeit : Niemand hat Gott je gesehen,
doch der eingeborene Sohn an des Vaters Brust, er hat Ihn erklärt
(äErppicraTo). Das heißt: In Jesus Christus ist der unbekannte,
verborgene Gott herausgetreten aus seinem Geheimnis, in ihm « existiert»
Qott für uns, in ihm offenbart Er sich den Christen. Biblisch-protestantische

Theologie ist also nicht agnostisch (so der Tadel des

Papstes an seinen «Modernisten» um 1900), sondern ist besinnliche
Christologie. Was die Apostel und Evangelisten an und bei ihrem
Meister im Glauben erfahren haben, wurde ihnen zu gleichnishaften
Hinweisen auf das Mysterium Gottes, vielmehr auf den ewig mysteriösen

Vater und Schöpfer, Regenten, Zuchtherrn und Vollender
Himmels und der Erde.

Jenes Heilandswort an Thomas : Selig, die nicht sehen und doch
glauben, verweist uns nämlich zunächst auf ihn, Jesus selber, vor
dessen Erscheinung der Jünger ins Knie gesunken ist mit dem
Bekenntnis: mein Herr und mein Gott. Denselben, von dem Paulus
(1. Kor. 5, 16) schreibt: Haben wir auch Christum nach dem
Fleisch gekannt, so wissen wir jetzt davon nichts mehr. So hat es,

hin ich geneigt anzunehmen, auch Luther im Katechismus gemeint)
wo er ausführt : Ich glaube, daß Jesus Christus, wahrhaftiger Gott,
vom Vater in Ewigkeit gehören, und auch wahrhaftiger Mensch,
von der Jungfrau Maria geboren, sei mein Herr... Der «wahrhaftige
Gott» ist der Gott für Unserü Glauben, der «wahrhaftige Mensch»
ist der Mensch für unseren Glauben ; während der wirkliche Mensch
Jesus der seltsame Wanderlehrer ist, für den der Historiker sich
interessieren mag und dem er auch den Vater Joseph zubilligen



E. E. Schneider, Die Wahrheit als Zentralbegriff der Theologie 265

möchte. Doch die Theologie hält es lieber mit dem bekehrten Thomas,

dem bekehrten Paulus, dem bekehrten Petrus und allen, die vor
Christus anbetend die Knie beugen; denen Christus «wahrhaftig»
auferstanden ist, so daß sie dankbar seiner Verheißung glaubten:
Ich bin bei euch alle Tage bis an der Welt Ende (Matthäi am
letzten). Luther konnte sich mit seiner Lehre von «der Rechten Gottes»
also vom «Himmel», mit der sogenannten Ubiquitätslehre, darauf
berufen. Um mit ihm im Credo fortzufahren: Ich glaube, daß ich
nicht aus eigener Vernunft noch Kraft an Jesnm Christum, meinen
Herrn, glauben oder zu ihm kommen kann, sondern der Heilige
Geist hat mich durch das Evangelium berufen, mit seinen Gaben
erleuchtet und im rechten Glauben geheiligt und erhalten... Also :

nicht unsere Vernunft erschließt uns die Wahrheit des Lebens,
sondern der Heilige Geist gibt, wie auch schon Paulus betonte, Zeugnis
unserm Geist, daß wir Gottes Kinder sind (Rom. 8, 16). Mögen hier
diese knappen Bemerkungen zur Trinitätslehre genügen.

Doch noch ein Wörtlein zu den Sakramenten! Nicht das wirkliche
Wasser der Taufe wirkt unsere Wiedergeburt im heiligen Geist,
sondern das Wasser, verbunden mit dem Wahrwort Christi: wer da

glaubt und getauft wird, soll selig werden. Ebenso weiter die
Erläuterungen zum heiligen Abendmahl: Christi Hinweis auf seinen
wahren Leib und sein wahres, für uns vergossenes Blut, unter dem
wirklichen Brot und Wein, bewirkt unsere Gemeinschaft mit Christo
im Heiligen Geist, stattet uns aus mit der Freude zu einem neuen
Leben. Unschwer ließen sich weitere wesentliche Punkte des christlichen

Dogmas, des christlichen Ethos, des christlichen Kultus mittels

des biblischen Wahrheitsbegriffes ins rechte Licht rücken.

*

Von der positivistischen Gesamthaltung des abendländischen
Menschen unserer Zeit war schon die Rede. Auch wir Christen bilden
da keine Ausnahme; auch wir folgen, gewiß nicht nur insgeheim,
dem Nietzsche-Ruf : Brüder, habt die Erde lieb Die von den Exi-
stentialisten vielberufene Lebensangst scheint nur Neurotiker
auszuzeichnen. Diese gibt es freilich in allen Lagern. Auch wir evangelischen

Christen beteiligen uns mit Eifer an modernen Forschungen
und technischen Errungenschaften. Lassen uns gern gefallen, was
Mutter Natur ihren Kindern an Daseinsfreuden bietet. Auch wir



266 E. E. Schneider, Die Wahrheit als Zentralhegriff der Theologie

halten es mit der Tante Knltur und ihren phantasievollen reichen
Geschenken, die sie bei allen ihren Besuchen mitbringt, nämlich
Schätze des Humanismus, der schönen Künste, der Musik und
Poesie. Auch wir lieben den Onkel Humor, weil er ein guter
Gesellschafter ist, uns die Grillen vertreibt und uns auch dort lachen
macht, wo es ernste Ärgernisse gibt und Großtuerei der Kleinen.
Kurz, auch wir gehen mit der Zeit, weil wir glauben, daß sie in
Gottes Händen liegt, daß es da keine blinden Zufälle gibt, sondern
das Tatsächliche einen guten Sinn hat, wohl meist verborgen, doch
hin und wieder auch einleuchtend und überzeugend, strafend oder
lohnend, segnend oder verdammend.

Doch eben hier, an dieser Stelle, scheiden sich die Geister. Es
handelt sich da nämlich nicht um einen bloß graduellen Unterschied
von Vorliebe und Abneigung. Es ist - ich wiederhole es - nicht so,
daß die Wahrheit, welche die Bibel uns offenbart, eine höhere oder
die höchste Stufe einer Treppe darstellt, die bei den Steinbrocken
und ihren physikalischen Umständen, bei den Amöben und ihren
biologischen Relationen beginnt und bei den «Wahrheiten» der

Kernphysik, der Kosmonautik, der Tiefenpsychologie und des
globalen Wintersportes vorläufig endigt, um nachläufig noch durch
subtile Gesinnungswahrheiten des Evangeliums bekrönt zu werden.
Vielmehr ist diese Wahrheit die eine, ist das wahre, gute Brot des

Menschendaseins, weil der Mensch eben nicht vom Getreidebrot
allein lebt, sondern von einem jeglichen Wort, das aus Gottes
Mund kommt (Matth. 4, 4). Von Lukas (10, 38ff.) wird uns die
kleine Episode bei den beiden Schwestern erzählt, wo Jesus zu
Gast ist. Sie gipfelt in dem Wort des Herrn: Martha, Martha, du
hast viele Sorge und Mühe, aber eines ist not : Maria hat das gute
Teil erwählt. Warum? Zu Jesu Füßen lauscht sie der Wahrheit und
glaubt an sie. Doch nicht erst im Evangelium, schon am Anfang der
Bibel lesen wir : Da Himmel und Erde erschaffen wurden, schwebte
der Geist Gottes über den Wassern. Weil die Schöpfung weiterläuft,
schwebt er immer noch über den Wassern, d.h. über den Elementen,
aus denen die wirkliche Welt aufgebaut ist.

Der Theologie aber ist's aufgegeben, inmitten dieser sich stetig
wandelnden und vergänglichen Welt die ewige Wahrheit je mehr zu
ergründen und zu verkünden.

Erwin E. Schneider, Wien


	Die Wahrheit als Zentralbegriff der Theologie

