Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 23 (1967)

Heft: 4

Artikel: Die Wahrheit als Zentralbegriff der Theologie
Autor: Schneider, Erwin E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878630

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878630
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Wahrheit als Zentralbegriff der Theologie

Abschiedsvorlesung des Autors anlidBlich seines 75. Geburtstages

1.

Es ist gewill nicht iiberfliissig, sich von unserer zeitgenossischen
Theologie unterweisen zu lassen in den Feinheiten philologischer
Exegese und historischer Durchleuchtungen, in der Kunst moderner
Hermeneutik, die biblischen Texte fiir die abendldndischen Men-
schen des Atomzeitalters beredt und diskutabel zu machen und sie
— wo es notig erscheint — zu entmythologisieren, auch sich in das
Gehege ontologischer Spekulationen und in die Geheimnisse der
Existenzanalyse ein- und ausfithren zu lassen. Doch mindestens
ebenso wichtig ist es, nicht zu vergessen, dall das Evangelium selbst
schlicht und einfach zu uns redet und kraft seiner vermittelnden
Bildersprache uns unmittelbar zu iiberzeugen vermag, sich so als
aktuelle und lebendige Wahrheit erweist; wihrend die Theologie
mit ihren Zergliederungen, Kritiken und SchluBfolgerungen, ihrem
vielfdltigen Wenn und Aber, ihrer meist abstrakten Fachsprache,
mit ihrer oft genug komischen Rechthaberei (bis auf Widerruf) aufs
(Ganze gesehen in unserm positivistischen Zeitalter sich keines allzu
guten Rufes erfreut. Wenn sich hin und wieder unter den Natur-
wissenschaftlern und humanistischen Gelehrten einzelne philoso-
phische Ko6pfe dennoch fiir Theologie interessiert zeigen, so mag das
daher kommen, dafl die Theologie ihrerseits sich in die Jagdgriinde
der Profanwissenschaften und Philosophie verstiegen hat und dort
mit deren Flinten herummandévriert.

Diese herausfordernden Siatze wollen selbstverstiandlich begriin-
det werden. Ich dullere sie in der guten Absicht, jugendliche Adep-
ten der Theologie unserer Tage nicht nur aufhorchen zu machen,
sondern ihnen auch aus ihrem Labyrinth herauszuhelfen (wiewohl
etliche sich darin sogar zu gefallen scheinen). Der rote Faden, den
ich ihnen dabei zuwerfe, ist nichts anderes als die Mahnung: Achtet
auf die Wahrheit, nichts als die Wahrheit!

2.

Dies ist freilich nicht im Sinne der bekannten forensischen Parole
zu verstehen, denn — ich laufe wieder Gefahr, auch damit zu provo-

17



258 E. E. Schneider, Die Wahrheit als Zentralbegriff der Theologie

zieren — forensisches Denken ist der Wahrheit des Evangeliums
nicht gemafl. Es geht da nicht um die Wahrheit, welche der Richter
erkennen will, wenn er die Zeugen und den Inkulpaten auffordert,
ehrlich und genau in Worte zu fassen, was sie gesehen, gehért und
miterlebt haben, was er begangen hat. Es ist aber auch eine andere
Wahrheit als die, um welche sich nach weitverbreiteter Meinung die
Natur- und Kulturforscher bemiihen, zumal, wenn sie die sogenannte
Wahrheitsfrage aufwerfen. Denn bekanntlich meinen die meisten
Vertreter ungefihr aller Wissenschaften, dafl sie auf ihrem For-
schungsgebiete den wahren Sachverhalt ermitteln wollen. Doch lei-
der liegt bei solcher Behauptung eine kuriose Begriffsverwirrung
vor, ja ein Sprachunfug, der deshalb nicht leichter wiegt, weil er ur-
alt ist. Nur wenige sind so selbstkritisch, zuzugeben, dal} sie nicht
die Rétsel der Wahrheit, sondern die der Wirklichkeit — denn das
sind Natur und Kultur — entziffern; wennschon nicht immer mit
mathematischen Methoden, so doch immer mit behutsamem Intel-
lekt. Diese Wenigen rdumen wohl ein, dall die Wahrheit fiir jeden
wissenschaftlichen Zugriff entweder zu jenseitig oder zu innseitig sei,
also unerreichbar; sie gebe uns nicht nur Rétsel auf, sondern ist um-
wittert von Geheimnis. Nur schade, daB3 auch diese weilen Raben
unter Wahrheit meist die absolute, vollig durchschaute und hieb-
und stichfest formulierte, also die endgiiltig richtig erfalite Wirklich-
keit verstehen!

Jene andere Wahrheit, die im Evangelium aufleuchtet, liegt den
Profanwissenschaftlern in der Regel nicht am Herzen. Wo dies aber
einmal der Fall ist, da handelt es sich um ein Sonntagsanliegen ihrer
Bekenner, ist es ihr Glaubensprivatissimum (was in unserem Zu-
sammenhang keineswegs eine Abwertung bedeutet).

In meiner Rektoratsrede vor bald acht Jahren habe ich mich an die an-
wesenden Naturforscher und Humanisten mit dem Appell gewendet, doch
lieber nicht den Ausdruck «Verifizieren» zu verwenden, wo zutreffendere
Worte zur Verfligung stehen und auch geniigen, etwa: bestétigen, beweisen,
sich bewéhren, sich als richtig herausstellen u. 4. Was ich dort knapp fassen
mubBte, méchte ich nun ein wenig ausfithren; nicht weil mir seither theo-
logisch sonst nichts eingefallen wire, sondern weil ich den Wahrheitsbegriff
fir die zentrale Kategorie der Theologie tiberhaupt halte.

Wer in der Geschichte der protestantischen Theologie einiger-
maflen Bescheid weill, mag sich bei dieser meiner Bemerkung an
Franz Hermann Reinhold Frank, Erlangen, erinnert fiithlen, der um



E. E. Schneider, Die Wahrheit als Zentralbegriff der Theologie 259

1880 dem zweiten Teile seiner grofl angelegten Dogmatik-Ethik den
Titel gegeben hat «System der christlichen Wahrheit». Er bezeich-
nete damit sein Lehrgebidude der «Realititen des geistlichen Kos-
mos», deren wir in unserem GlaubensbewuBtsein «gewill» seien. Und
bekannte sich so zu dem im allgemeinen Wissenschaftsbetrieb
usuellen Wirklichkeits-Wahrheitskonzept, das seit der hellenischen
Naturphilosophie, seit Plato und Aristoteles, seit Thomas von
Aquino und Hegel gilt. Nun, mégen es damit die Wissenschaftler
aller Sparten am Ende weiterhalten, wie es ihnen genehm ist; mo-
derne protestantische Theologie aber mufl darin subtiler sein! Sie
kann Franks Ontologismus nicht mitmachen, darf die grundséitzliche
Verschiedenheit zwischen den Geschopfen und deren Schépfer nicht
durch scholastisches Analogiedenken verwischen.

Vielmehr hilt sie es mit dem Apostel Paulus, 1. Kor. 2, 9f.: Was
kein Auge gesehen, kein Ohr gehort hat und in keines Menschen
Herz gekommen ist, das hat Gott der Menschheit — sofern sie Ihn
liebt — enthiillt durch das Pneuma, den hl. Geist, der auch die Tiefen
der Gottheit erforscht.— Wird uns da nicht auch die Neigung ver-
leidet, mit den ontologischen Modalitidtskategorien «Moglichkeit —
Wirklichkeit — Notwendigkeit» zu operieren?

Wir haben uns also nicht nur vor gedanklichen Abwegen zu hiiten,
wir miissen uns auch einer besonderen Sprachsauberkeit befleiBigen.
So, wie wir das Verbum «glauben» nicht mibrauchen sollen, wenn
wir beispielsweise vermuten, dall drauBen die Sonne scheint, wollen
wir auch das Substantivum «Wahrheit» nicht miBbrauchen, wenn
wir das Gegenteil von Irrtum und bloBem Anschein meinen ; sondern
wollen es aufsparen fiir die Gelegenheiten, da wir, etwa mit Rom.
3, 4 (Gott wahrhaftig — alle Menschen Liigner), an den Gegensatz
zu Liige und Betrug denken, noch mehr: wo wir, wie die Bibel lehrt,
den Inbegriff aller Zuverldssigkeit und Treue zu beherzigen haben!

Das bedeutet aber zugleich : wo wir in der Theologie mit Methoden
und Begriffen der Profanwissenschaften arbeiten und arbeiten miis-
sen, geht es immer nur um Wirklichkeitszusammenhénge, ist’s Be-
fundaufnahme, sachliche Erforschung der Situation und des Mi-
lieus, in welchem sich, geheimnisvoll, die Wahrheit ereignet hat,
vielmehr: wann, wo und wie sich das Wahre konkret ereignet. Solche
Befundaufnahme ist Vorarbeit fir die eigentliche Theologie. Und
diese ist Wahrheitsforschung! Indes ist sie keineswegs ein Reservat
etwa fiir den theologischen Systematiker; ja oft genug gerat dieser



260 E. E. Schneider, Die Wahrheit als Zentralbegriff der Theologie

auf scholastische Abwege, und der Bibelexeget, der Dogmenhistori-
ker, der theologische Praktiker, der Kanonist, der kirchliche Musik-
und Kunsthistoriker ist der Wahrheit, dem géttlichen Geheimnis,
niher als jener, der Systematiker.

Dal} es sich bei jenem Zitat aus dem 1. Kor. um die geheimnis-
reiche Wahrheit handelt, die nichts zu tun hat mit entzifferten
wissenschaftlichen Rétseln, kommt abermals ganz deutlich zutage
in Rom. 9, 1, wo derselbe Paulus hinweist auf «die Wahrheit in
Christo, welche uns das Gewissen im heiligen Geiste bezeugt»y
(aMndeav Aéyw év XpioTtd ouupapTupolong Uot Tiig OUVEdNoewg év Tvel-
patt ayiw), Wohlgemerkt: nicht das Wissen (scientia) bezeugt sie,
sondern das Gewissen (conscientia), der Faktor in uns, der uns zu
personlicher Verantwortung ruft! Es ist beim Apostel und in den
Deuteropaulinen (etwa 2. Kor. 4, 2; 13, 8; Gal. 2, 5. 14; 1. Tim. 2,
4; 2. Tim. 2, 14ff.) jeweils die Wahrheit des Evangeliums Jesu
Christi, welche das Gewissen zu erkennen und zu bewahren hat.

Mochte man hier schon die Anfidnge einer kirchlichen Lehre iiber
die Wahrheit feststellen, so ist in dieser Hinsicht der Didaskalos
Jesus, wie ihn die Synoptiker schildern, noch durchaus unkateche-
tisch. Er gebraucht noch nicht den abstrakten Wahrheitsbegriff,
leitet aber seine eindriicklichen Logia oft genug mit dem dufv Aéyw
uuiv, «wahrlich, ich sage euch», ein. Das «Amen» erinnert uns natiir-
lich an das atl. Amit, d.h. Treu und Glauben, keineswegs aber an
die Erkenntnistheorie der griechischen Philosophen.

In dem kleinen Frage-Antwort-Test Mark. 12, 28-34 erhélt Jesus
von einem Schriftgelehrten die Zensur: Recht hast du, Meister, auf
die Wahrheit hin (én’ dAndeiag) gesagt,dall Einer ist und kein anderer
auBer Thm und dafl Thn lieben aus ganzem Herzen, aus ganzem
Denken und aus ganzer Kraft und das Den-Néchsten-Lieben-wie-
sich-selbst mehr ist als alle Brandopfer und Schlachtopfer. Der Text
lautet weiter: Und da Jesus ihn sah, wie er sinnvoll (vouvexig) ant-
wortete, sprach er zu ihm: du bist nicht fern vom Reiche Gottes.
Eine sehr aufschluBreiche Perikope! Sie sagt uns von der unver-
gleichlichen, d.h. analogielosen Einzigkeit Gottes, sagt es als Wahr-
wort von Thm her und zu Thm hin; sagt uns, daf sogar ein Schrift-



E. E. Schneider, Die Wahrheit als Zentralbegriff der Theologie 261

gelehrter, also ein Theologe, dafiir Verstidndnis haben kann; sagt
uns, dafl es dabei «sinnvoll» zugeht. Es ist nichts unsagbar Mysti-
sches, wenn auch das Reich Gottes, das hier besonders genannt
wird, voll Mysterium ist (Matth. 13, 11). Man wird sich also an Hand
der Aussagen A.T.s und N.T.s dariiber verstdndigen konnen, d.h.
verniinftig dariiber reden.

Der biblische Hauptbezeuger der wahren Ereignisse mit und um
Jesus ist aber fraglos der vierte Evangelist. Von ihm erfahren wir:
Der Logos Christus ist das wahrhaftige Licht, alle Menschen zu er-
leuchten; wir sahen seine Herrlichkeit als (Wg) des Einziggeborenen
vom Vater her, voll Gnade und Wahrheit... Die Tora wurde durch
Moses gegeben, die Gnade und Wahrheit ist durch Jesus Christus
geworden (Joh. 1, 9. 14. 17). Und Jesus selbst lehrt (4, 23): Die
wahrhaftigen Anbeter sind diejenigen, welche zu Gott im Pneuma
der Wahrheit beten... Wenn ihr beharren werdet in meinem Worte,
dann seid ihr in Wahrheit meine Schiiler und werdet die Wahrheit
erkennen und die Wahrheit wird euch frei machen (8, 31f.)...
Denn: Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben; niemand
kommt zum Vater denn durch mich (14, 6)... Doch sobald der
Paraklet kommen wird, ndmlich das Pneuma der Wahrheit, wird er
euch Wegweiser sein in die ganze Wahrheit. Er wird mich verkldren,
denn er wird es von dem Meinigen nehmen und euch verkiindigen
(16, 13£.). Ja, Vater, heilige sie in der Wahrheit; dein Wort ist die
Wahrheit (17, 17). Am Ende fafit Jesus zusammen: Dazu bin ich
geboren und in die Welt gekommen, daf ich fiir die Wahrheit zeuge.
Jeder, der aus der Wahrheit ist, Aort meine Stimme (18, 37), d.h.
der versteht, was sein wahres Leben ist und was das wahre Licht der
Welt ist! Theologen sollten also, wenn sie auf den Logos des Jo-
hannesprologes hinweisen, besser vom \oyog Tijg dAndeiog sprechen;
denn das erst ist der johanneische Christus: die inkarnierte, kon-
zentrierte, individualisierte (unteilbar verkérperte) Wahrheit Got-
tes. Ich muB hier dem Versuche widerstehen, diesen Aoyog Tfig aAn-
meing mit dem Aoyog dAndng des kontrachristlichen Spéatplatonikers
Celsus (ca. 180) zu konfrontieren. Doch auch ohne diese Gegeniiber-
stellung ist alles klar, so dall man nur mit Kopfschiitteln zuhoren
konnte, wenn uns letzthin ein Neutestamentler von Fach versicher-
te, daBl im Johannes-Evangelium Wahrheit dasselbe bedeute wie
Wirklichkeit. Was fiir ein Galimathias kime heraus, wenn man die
Probe aufs Exempel machen wollte und die Vokabeln vertauschte



262 E. E. Schneider, Die Wahrheit als Zentralbegriff der Theologie

wie folgt: Moses hat die Tora gebracht, doch die Gnade und Wirk-
lichkeit ist durch Jesus Christus geworden. Oder: Christus spricht:
Ich bin gekommen, dafl ich fiir die Wirklichkeit Zeugnis ablege.
Oder: Wenn ihr bleiben werdet an meinem Wort, werdet ihr die
Wirklichkeit erkennen und sie wird euch frei machen. Oder wenn
Pilatus ihn fragte: Was ist Wirklichkeit? usw.

Dem skeptischen Jiinger Thomas, der trotz dem Osterruf «Er ist
wahrhaftig auferstanden» (Luk. 24, 34) stur nach Wirklechkerts-
beweisen dafiir fragt, ist am Ende, da der Kyrios mitten unter den
Seinen erscheint und mit dem Zweifler freundlich redet, doch die
Lust vergangen, seinen Finger in die Wundmale des Auferstandenen
zu legen, obzwar dieser ihn dazu aufforderte. Jedenfalls erhielt er
den Verweis: Dieweil du mich gesehen hast, Thomas, so glaubst du;
selig sind, die nicht sehen und doch glauben (Joh. 20, 27{f.).

Kein Zweifel also: weder Jesus noch sein zum Philosophieren
geneigter Evangelist will mit der Wirklichkeitslehre der Philoso-
phen konkurrieren. Einzig auf die Wahrheit kommt es an, iiber
welche der Reprasentant der antiken Kulturwelt im Evangelium
den Kopf schiittelt und ihren Verkiindiger als Verwirrung stiftenden
Schwirmer ans Kreuz liefert. Das ist kein tragischer Justizirrtum,
sondern die Selbstentlarvung des Positivisten und Opportunisten.
Schlagartig aber wird durch das Kreuz Jesu Christi das «Noune-
choos» seiner Verkiindigung offenbar: Niemand hat grofere Liebe
denn die, daB er sein Leben hingibt fiir seine Freunde (15, 13). So
soll es also gelten bei den Menschen nach Gottes Rat und Willen.
Es ist die Wahrheit, die wir brauchen und die uns frommt.

Jesus Christus selbst ist von seiner Inkarnation bis zu seiner Ver-
klirung Gottes Wahrheit, ndmlich «Immanuel», d.h. Gott mit uns
(Matth. 1, 23). Und weil er zugleich unser Wegleiter zum Vater ist,
ist seine Botschaft an uns der Ruf in die Nachfolge: Wer mein
Jinger sein will, der verleugne sich selbst, nehme sein Kreuz auf
sich und folge mir nach; denn wer sein Leben (das wirkliche) um
meinetwillen verliert, der wird es (das wahre Leben) gewinnen
(Matth. 16, 241.)! Es ist der Weg zum geheimnisreichen «ewigen»
Leben. Wie Jesus «das Licht der Welt» schlechthin ist, so haben
seine Nachfolger die Sendung, nach seiner Art das Licht der Welt zu
sein, damit die Leute ihre guten Werke sehen und den Vater im
Himmel preisen lernen (Matth. 5, 16). Schon stimmt dieses synopti-
sche Jesuswort zusammen mit dem johanneischen: So jemand will



E. E. Schneider, Die Wahrheit als Zentralbegriff der Theologie 263

Seinen Willen tun, der wird erkennen, ob meine Lehre aus Gott ist
oder aus mir, dem Menschen (Joh. 17, 7). Hier, nur in solchem Zu-
sammenhang, ist es sinnvoll, von Verifizieren zu reden!

Die Urkirche hat das wohl verstanden. Der Apostel des Kolosser-
briefes schreibt am Ende seiner Ausfithrungen iiber «das Wort der
Wahrheit» (ndmlich der Liebe im Geist, des Mysteriums, welches
den Aonen verborgen geblieben, nun aber den Heiligen offenbar ist,
die die Ekklesia bilden, den Leib des Auferstandenen): Sehet zu,
daf euch nicht jemand beraube mittels der Philosophie; denn in
Christo sind alle Schétze der Weisheit und der Erkenntnis (cogiag
kai Yvwoewg) verborgen (Kol. 1, 3-2, 8). Solche Sophia und Gnosis
will also genau unterschieden werden von den Wissenschaften und
Lehren der Philosophie, z.B. auch dem Forscher-Eros der Platoni-
ker, kann aber andererseits auch nicht verwechselt werden mit dem
«leeren Geschwétz und den Streitsidtzen der falschberiihmten Gnosis
(wevdvupog Yvwoig), die vom Glauben abirren» (1. Tim. 6, 20f.).
Denn das zutreffende Verhalten zur Wahrheit des Evangeliums,
genauer : zum Logos und Didaskalos Jesus Christus, ist gehorsamer
Glaube (miomig, motedev). Und zwar ist das nicht nur anders, son-
dern durchaus mehr als Wissen und Verstehen der Wirklichkeit, der
ursdchliche Zusammenhénge in der Welt der Tatsachen und der ge-
zielten Handlungen in der Welt der Menschen. Es ist Lebenszuver-
sicht und der Elan vorwérts-aufwirts. Paulus faBit das in die Worte:
Nicht, daB ich es schon ergriffen habe oder schon vollendet sei. Ich
jage ihm aber nach, ob ich es ergreifen mochte, darum, daB ¢ch ja
auch ergriffen bin von Christus Jesus... (Phil. 3, 121.).

4.

Das Wahrheitslicht der Christenheit, Widerschein und Abglanz
des Lichtes Jesu Christi, ist aber nicht ein Analogon zu dem Lichte,
welches gleichnishaft in 1. Tim. 6, 15 genannt ist: Gott, der selige
alleinige Gebieter, der Konig der Konige und Herr der Herrscher,
der allein Unsterblichkeit hat, wohnt in einem Lichte, da niemand
zukann; kein Mensch hat Ihn gesehen noch kann Thn sehen. Das ist
sozusagen die Prdambel der Theologie im engeren Sinne. Wie der
Satz ausdriicklich selbst sagt, langt kein Gleichnis zu, Gottes heili-
ges Geheimnis vorstellbar und begreiflich zu machen.



264 E. E. Schneider, Die Wahrheit als Zentralbegriff der Theologie

Allzu originell ist diese Aussage freilich nicht. Schon Plato schreibt von
der Idee des Guten, mit der er die Gottheit vergleicht (Rep. 589B), sie be-
finde sich jenseits des wirklichen Seins (éméxewva TR otoiag) und rage an
Wiirde und Kraft tiber alles hinaus. Das sollte die Wirklichkeitsfanatiker mit
ihrem Ontologismus ein wenig kleinlaut machen! Wahrend der Platoniker
Philo von Alexandrien seinem Meister in diesem Punkte nicht folgen wollte
(denn am Sinai habe Gott seinen Namen offenbart: Ich bin, der ich bin — sein
Dasein sollten wir also auch nicht durch jenes « Epekeina tes Ousias» in Frage
stellen!), iiberbot der mystische Platoniker Plotin auch noch Plato: Gott sei
erhaben uber alles Sein und uber alles Denken (Enneaden 5, 6 Ende)! Wohl
ohne es zu beabsichtigen, bewegte Plotin sich damit auf der Linie des
mosaischen Gotzenbilderverbotes. Die gedanklichen Gotzenbilder sind ja be-
kanntermafen verfiihrerischer als die Totempféhle der kanadischen Indianer.

Besser also iiberhaupt keine Theologie ? Nun, der Johannes-Prolog
fiihrt uns aus solcher Ausweglosigkeit: Niemand hat Gott je gesehen,
doch der eingeborene Sohn an des Vaters Brust, er hat Thn erklart
(¢Entnoato). Das heiBt: In Jesus Christus ist der unbekannte, ver-
borgene Gott herausgetreten aus seinem Geheimnis, in ihm «existiert»
Golt fiir uns, in ihm offenbart Kr sich den Christen. Biblisch-prote-
stantische Theologie ist also nicht agnostisch (so der Tadel des
Papstes an seinen «Modernisten» um 1900), sondern ist besinnliche
Christologie. Was die Apostel und Evangelisten an und bei ihrem
Meister im Glauben erfahren haben, wurde ihnen zu gleichnishaften
Hinweisen auf das Mysterium Gottes, vielmehr auf den ewig myste-
riosen Vater und Schopfer, Regenten, Zuchtherrn und Vollender
Himmels und der Erde.

Jenes Heilandswort an Thomas: Selig, die nicht sehen und doch
glauben, verweist uns nidmlich zunichst auf ihn, Jesus selber, vor
dessen Erscheinung der Jiinger ins Knie gesunken ist mit dem Be-
kenntnis: mein Herr und mein Gott. Denselben, von dem Paulus
(1. Kor. 5, 16) schreibt: Haben wir auch Christum nach dem
Fleisch gekannt, so wissen wir jetzt davon nichts mehr. So hat es,
bin ich geneigt anzunehmen, auch Luther im Katechismus gemeint;
wo er ausfiithrt: Ich glaube, dafl Jesus Christus, wahrhaftiger Gott,
vom Vater in Ewigkeit geboren, und auch wahrhaftiger Mensch,
von der Jungfrau Maria geboren, sei mein Herr... Der «wahrhaftige
Gott» ist der Gott fiir unsern Glauben, der «wahrhaftige Mensch»
ist der Mensch fiir unseren Glauben; wahrend der wirkliche Mensch
Jesus der seltsame Wanderlehrer ist, fiir den der Historiker sich
interessieren mag und dem er auch den Vater Joseph zubilligen



E. E. Schneider, Die Wahrheit als Zentralbegriff der Theologie 265

mochte. Doch die Theologie hélt es lieber mit dem bekehrten Tho-
mas, dem bekehrten Paulus, dem bekehrten Petrus und allen, die vor
Christus anbetend die Knie beugen; denen Christus «wahrhaftig»
auferstanden ist, so daB sie dankbar seiner Verheiung glaubten:
Ich bin bei euch alle Tage bis an der Welt Ende (Matthdi am letz-
ten). Luther konnte sich mit seiner Lehre von «der Rechten Gottes»
also vom. «Himmel», mit der sogenannten Ubiquitétslehre, darauf
berufen. Um mit ihm im Credo fortzufahren: Ich glaube, dal} ich
nicht aus eigener Vernunft noch Kraft an Jesum Christum, meinen
Herrn, glauben oder zu ihm kommen kann, sondern der Heilige
Geist hat mich durch das Evangelium berufen, mit seinen Gaben
erleuchtet und im rechten Glauben geheiligt und erhalten... Also:
nicht unsere Vernunft erschlie3t uns die Wahrheit des Lebens, son-
dern der Heilige Geist gibt, wie auch schon Paulus betonte, Zeugnis
unserm Geist, dafl wir Gottes Kinder sind (Rom. 8, 16). Mégen hier
diese knappen Bemerkungen zur Trinitéitslehre geniigen.

Doch noch ein Wortlein zu den Sakramenten ! Nicht das wirkliche
Wasser der Taufe wirkt unsere Wiedergeburt im heiligen Geist,
sondern das Wasser, verbunden mit dem Wahrwort Christi: wer da
glaubt und getauft wird, soll selig werden. Ebenso weiter die Er-
lduterungen zum heiligen Abendmahl: Christi Hinweis auf seinen
wahren Leib und sein wahres, fiir uns vergossenes Blut, unter dem
wirklichen Brot und Wein, bewirkt unsere Gemeinschaft mit Christo
im Heiligen Geist, stattet uns aus mit der Freude zu einem neuen
Leben. Unschwer lieBen sich weitere wesentliche Punkte des christ-
lichen Dogmas, des christlichen Ethos, des christlichen Kultus mit-
tels des biblischen Wahrheitsbegriffes ins rechte Licht riicken.

®

Von der positivistischen Gesamthaltung des abendlindischen
Menschen unserer Zeit war schon die Rede. Auch wir Christen bilden
da keine Ausnahme; auch wir folgen, gewill nicht nur insgeheim,
dem Nietzsche-Ruf: Briider, habt die Erde lieb! Die von den Exi-
stentialisten vielberufene Lebensangst scheint nur Neurotiker aus-
zuzeichnen. Diese gibt es freilich in allen Lagern. Auch wir evange-
lischen Christen beteiligen uns mit Eifer an modernen Forschungen
und technischen Errungenschaften. Lassen uns gern gefallen, was
Mutter Natur ihren Kindern an Daseinsfreuden bietet. Auch wir



266 E. E. Schneider, Die Wahrheit als Zentralbegriff der Theologie

halten es mit der Tante Kultur und ihren phantasievollen reichen
Geschenken, die sie bei allen ihren Besuchen mitbringt, ndmlich
Schitze des Humanismus, der schonen Kiinste, der Musik und
Poesie. Auch wir lieben den Onkel Humor, weil er ein guter Gesell-
schafter ist, uns die Grillen vertreibt und uns auch dort lachen
macht, wo es ernste Argernisse gibt und GroBtuerei der Kleinen.
Kurz, auch wir gehen mit der Zeit, weil wir glauben, daf sie in
Gottes Hinden liegt, dal es da keine blinden Zufille gibt, sondern
das Tatsdchliche einen guten Sinn hat, wohl meist verborgen, doch
hin und wieder auch einleuchtend und iiberzeugend, strafend oder
lohnend, segnend oder verdammend.

Doch eben hier, an dieser Stelle, scheiden sich die Geister. Es
handelt sich da ndmlich nicht um einen blof graduellen Unterschied
von Vorliebe und Abneigung. Es ist — ich wiederhole es — nicht so,
daB die Wahrheit, welche die Bibel uns offenbart, eine hohere oder
die hochste Stufe einer Treppe darstellt, die bei den Steinbrocken
und ihren physikalischen Umstédnden, bei den Amében und ihren
biologischen Relationen beginnt und bei den «Wahrheiten» der
Kernphysik, der Kosmonautik, der Tiefenpsychologie und des glo-
balen Wintersportes vorldufig endigt, um nachlidufig noch durch
subtile Gesinnungswahrheiten des Evangeliums bekrént zu werden.
Vielmehr ist diese Wahrheit die eine, ist das wahre, gute Brot des
Menschendaseins, weil der Mensch eben nicht vom Getreidebrot
allein lebt, sondern von einem jeglichen Wort, das aus Gottes
Mund kommt (Matth. 4, 4). Von Lukas (10, 38ff.) wird uns die
kleine Episode bei den beiden Schwestern erzihlt, wo Jesus zu
Gast ist. Sie gipfelt in dem Wort des Herrn: Martha, Martha, du
hast viele Sorge und Miihe, aber eines ist not: Maria hat das gute
Teil erwahlt. Warum ? Zu Jesu Fiillen lauscht sie der Wahrheit und
glaubt an sie. Doch nicht erst im Evangelium, schon am Anfang der
Bibel lesen wir: Da Himmel und Erde erschaffen wurden, schwebte
der Geist Gottes iiber den Wassern. Weil die Schipfung weiterlduft,
schwebt er immer noch iiber den Wassern, d.h. iiber den Elementen,
aus denen die wirkliche Welt aufgebaut ist.

Der Theologie aber ist’s aufgegeben, inmitten dieser sich stetig
wandelnden und verginglichen Welt die ewige Wahrheit je mehr zu
ergriinden und zu verkiinden.

Erwin E. Schneirder, Wien



	Die Wahrheit als Zentralbegriff der Theologie

