Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 23 (1967)

Heft: 4

Artikel: Wunder und Glaube im Neuen Testament
Autor: Baltensweiler, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878629

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878629
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 23 Heft 4 Juli-August 1967

Wunder und Glaube im Neuen Testament!

Gewohnlich wird der Gedankengang in der Wunderfrage weit-
gehend von den Voraussetzungen aus prijudiziert, die Thomas von
Aquin in seiner Summa theologiae gegeben hat. Nach seiner An-
sicht, die ganz in der ontologischen Reflexion begriindet ist, ge-
schieht das Wunder auferhalb der Ordnung aller geschaffenen Natur2.
Jedes Wunder ist so ein dreifaches: Zuerst wirkt Gott das Wunder
der Aufhebung des Naturgesetzes (miraculum suspensionis), dann
folgt das eigentliche Wunder (miraculum proprium), wihrend zum
Abschlufl der frithere Zustand der Natur wieder hergestellt wird
(miraculum restitutionis legis naturae). Dieses Wunderverstindnis
wirkt in der romisch-katholischen Kirche noch heute nach. Auch die
protestantische Orthodoxie schlieBt sich an das scholastische Ver-
sténdnis an. Die Wunder geschehen supra et contra naturam? und
bleiben so vollig isolierte Credenda®.

Dieser traditionell kirchliche Wunderbegriff war ganz von der
Faktizitdt des berichteten Wundergeschehens her konzipiert. Das
Wunder ereignete sich sozusagen beziehungslos im luftleeren Raum
und trug seinen Zweck in sich selber. Daf} dieses Wunderverstdndnis
mit dem modernen Verstindnis von Natur und Kausalitit in
schirfsten Konflikt geraten muflte, ist klar. Gerade auf diesem
Felde multen Supranaturalismus und Rationalismus einander einen
Kampf auf Leben und Tod liefern. Die Frage ist nur, ob dieser
Kampf den ganzen Einsatz wert war, da wir heute merken, daf} der
Wunderbegriff der Orthodoxie, der die Faktizitdt der Wunder zum

1 Dem folgenden Artikel liegt meine offentliche Habilitationsvorlesung
zugrunde, welche liber das gleiche Thema am 23. Januar 1967 in Basel ge-
halten wurde.

2 Thomas, Summa theologiae I, 110, 4, zitiert nach J. Baur, Wunder, V,
Dogmengeschichtlich: Die Rel. in Gesch. u. Geg., 3. Aufl.,, 6 (1962), Sp. 1839.

3 Zum Beispiel Quenstedt, Syst. theol. I, 671, zitiert nach Baur (A. 2),
ebd.

4 Baur (A. 2), ebd.

16



242 H. Baltensweiler, Wunder und Glaube im Neuen Testament

nervus rerum erklirte, gar nicht dem biblischen Wunderbegriff
addquat ist.

Daf} die biblischen Wunder nicht nur ontologisch reflektiert sein
wollen, zeigt schon ihr starker Bezug auf die Geschichte. In der
kirchlichen Orthodoxie war merkwiirdigerweise dieser Aspekt der
Wunderfrage ausgesprochen vernachlissigt worden, was damit zu-
sammenhédngen diirfte, dal iiberhaupt die Problematik der Ge-
schichte noch gar nicht empfunden wurde. Es ist aber nicht zu
leugnen, daf gerade der biblische Wunderbegriff aufs Ganze gesehen
in eminenter Weise mit der Geschichte verflochten ist und darum
nur richtig im Kontext der Heilsgeschichte verstanden werden kann.

Ein kurzer Blick auf das Alte Testament wird uns klarmachen, wie
diese Behauptung aufzufassen ist.

Am Anfang der Geschichte des Volkes Israel steht als ein gott-
liches Widerfahrnis die Befreiung aus Agypten. Israel hat das, was
jene Stamme erlebten, als ein Wunder Gottes interpretiert und auf
die Gesamtheit des Volkes tibertragen. Dort in der Geschichte wurde
sichtbar, was Israel von Gott spiter immer wieder bekennt, daf3
«Jahwe der Gott ist, der allein Wunder tut» (Ps. 72, 18; 88, 11. 13;
Jer. 32, 20). So glaubt der alttestamentliche Fromme, dal Gott
nichts unmoglich ist, und in diesem Sinn - als eine Bestdtigung
seines Glaubens — versteht er die vielen iiberlieferten Wunder-
geschichten, die fir ihn reale Ereignisse darstellen. Denn Gott ist
und bleibt derselbe in Ewigkeit und seine Wundermacht éndert sich
nicht (Jes. 40, 274F.; 41, 8ff.; 43, 1ff. 16ff.).

Nun sind aber diese letztgenannten Wunder im Verstédndnis des alten
Bundesvolkes nichts anderes als «vorauseilende Zeichen und darin Unter-
pfand fir das groBte Wunder, das Israel kennt: den eschatologischen
Vollendungstag». «Das Wunder dieses Tages besteht in der Neuwerdung der
Gottesstadt und ihrer Bewohner (Jes. 1, 211f.), in der Heimkehr der zer-
streuten Israeliten (Jer. 23, 8; 29, 14; Kz, 11, 17), in der ontischen Umwand-
lung der Natur (Am. 9, 13; Hos. 2, 23f.; Sach. 14, 6ff.) und in der Wieder-
kehr des paradiesischen Friedens (Jes. 11, 6ff.).»5

5 W. Vollborn, Wunder, IT, Im A.T.: Die Rel. in Gesch. u. Geg. (A. 2),
Sp. 1834,



H. Baltensweiler, Wunder und Qlaube im Neuen Testament 243

Schon hier sei die Frage aufgeworfen, was das fiir die Struktur
des Wunderglaubens bedeutet, dal das méchtigste und gro3te Wun-
der noch nicht erschienen ist, sondern zukiinftig erwartet wird und
noch aussteht. Dall diese Beobachtung von groBiter Relevanz ist,
diirfte einleuchten. Es spiegelt sich darin die heilsgeschichtliche
Gerichtetheit des alttestamentlichen Glaubens iiberhaupt, indem
Israel den Gott verehrt, der in der Geschichte handelt und damit
Herr der Geschichte ist.

2.

Wenn wir uns nun den Wundern des Neuen Testaments zuwenden,
so ist diese heilsgeschichtliche Gerichtetheit der Wundererzihlun-
gen schon durch die Voraussetzungen der die Wunder iiberliefernden
Gemeinde gegeben. Am Anfang dieser Gemeinde, d.h. am Anfang
der Urkirche, steht das Osterereignis. Die ersten Christen haben den
lebendigen Christus gesehen, und nun verkiindigen sie, dal Gott ihn
auferweckt habe (Apg. 2, 24) und ihn zum Herrn und Christus ge-
macht habe (Apg. 2, 36). Am Anfang der Geschichte der Kirche
steht also das Auferstehungswunder. Und nun lduft die Sache dhn-
lich wie im Alten Testament. Die Auferstehung Jesu steht nicht nur
am Anfang, sondern sie ist sachlich ebenfalls nur ein Anfang.
Christus ist nach dem Glauben der Urgemeinde der Erstling der
Entschlafenen, d.h. daf3 alle andern nachfolgen werden. Die Ge-
meinde lebt von dem Auferstehungswunder her auf die Vollendung
hin. Dem Wunder der Auferstehung Jesu Christi wird einmal das
Wunder der Vollendung entsprechen, wenn das Seufzen der Kreatur
ein Ende hat und Gott alles in allem sein wird (1. Kor. 15, 28). So
ist der gottliche Machterweis erbracht, aber die Machtentfaltung
steht noch aus. In diesem heilsgeschichtlichen Rahmen iiberliefert
nun die Gemeinde die Wunder Jesu und seiner Apostel. Das kann
nichts anderes bedeuten, als dall eine bestimmte Struktur des
Wunderglaubens vorgegeben ist. Fragen wir nun, warum denn die
erste Gemeinde die verschiedenen Wunder von Jesus und seinen
Aposteln iiberliefert hat, so zeigt sich sofort, daf3 nicht die Faktizitat
der Wunder fiir die Uberlieferung bestimmend war. Also nicht in
der Frage nach der Faktizitét ist die Problematik der neutestament-
lichen Wundergeschichten zu suchen; das zeigt die literarkritische



244 H. Baltensweiler, Wunder und Qlaube im Neuen Testament

und religionsgeschichtliche Forschung eindeutig. Die neutestament-
lichen Wundergeschichten stehen ja nicht isoliert da, sondern be-
sitzen zahlreiche Analogien in der Umwelt des Neuen Testamentes®.
Da der AuBenstehende sich gew6hnlich keine Rechenschaft iiber die
erdriickende Fiille des vorliegenden Vergleichsmaterials gibt, sei
hier der Versuch gemacht, einen durch die Umsténde beschrankten
Uberblick zu vermitteln.

Die Analogien beziehen sich zuerst einmal allgemein auf die Mo-
tive als solche. Berichte iiber Wunderheilungen, besonders auch in
Verbindung mit Austreibung der Ddmonen, waren weit verbreitet.
Wir diirfen nicht vergessen, dafl es sowohl im Judentum wie auch
in der heidnischen Umwelt ein ausgebildetes Exorzistenwesen gab.
Die Erzdhlungen von Speisungswunder sind in der Antike allgemein
verbreitet. Ebenso zdhlt der Wandel auf dem Wasser zu den be-
kannten Vorkommnissen jener Zeit. Eine besonders drastische Par-
allele kennen wir zur Geschichte von der Stillung des Seesturmes.
In einer jiidischen Erzdhlung ist es ein Kind, das im Sturm im Boot
aufsteht und das Meer zum Schweigen bringt?. Ja die neutesta-
mentliche Umwelt kennt auch erfolgreiche Totenauferwecker. So
wird von einem neupythagoridischen Wanderprediger des ersten
Jahrhunderts n.Chr., von Apollonius von Tyana, berichtet, dal er
in Rom ein Méddchen, das eben begraben werden sollte, zum Leben
erweckt®. Kein Wunder, dal er bald goéttliche Verehrung genof3!
Man darf auch nicht vergessen, dal der Kult des Asklepios und der-
jenige des Dionysos weit verbreitet gewesen waren. Wiahrend im
Asklepioskult zahlreiche Heilungswunder vorkamen, die den neu-
testamentlichen Wundergeschichten dhnlich sind, waren im Diony-
soskult die Weinwunder verbreitet. Es konnte sein, dafl das johan-
neische Weinwunder auf der Hochzeit zu Kana sein Vorbild in
jenem Kult besitzt®.

8 E. Késemann, Zum Thema der Nichtobjektivierbarkeit: Exegetische
Versuche und Besinnungen, 1 (1964), S. 224, Siehe ferner die in A. 10 an-
gegebene Literatur.

7 Vgl. E. Klostermann, Das Markusevangelium (1950), S. 45. Die ge-
nannte judische Parallele wird uberliefert: Talm. p. Berachot 9, 13b (deut-
sche Ubersetzung bei P. Billerbeck, Kommentar zum N.T., 1, 1922, S. 452).

8 Philostrat, Vita Apoll. 3, 41; 4, 19.

? Vgl. W. Bauer, Das Johannesevangelium (1925), S. 44. Gegen eine
solche Herleitung sprechen sich aus: H. Noetzel, Christus und Dionysos.
Bemerkungen zum religionsgeschichtlichen Hintergrund von Joh. 2, 1-11



H. Baltensweiler, Wunder und Qlaube im Neuen Testament 245

Aber noch wichtiger als die motivlichen Entsprechungen ist die
Tatsache, daB3 die neutestamentlichen Wundergeschichten sich in
der Technik der Wundererzihlung ganz den Gepflogenheiten der
Umwelt anpassen??. Im jiidischen und heidnischen Raum gehoren
gewisse Bemerkungen zum Standard der Wundergeschichten. Man
gibt gerne den genauen Termin an, wann sich die Geschichte ab-
spielt. Bei Heilungswundern darf die Angabe iiber die Linge der
Krankheitsdauer nicht fehlen, ebensowenig wie Mitteilungen iiber
vergebliche vorausgegangene Heilungsversuche. Die Kraftiibertra-
gung durch Beriithrung ist stehender Zug in gewissen Heilungs-
geschichten, genauso wie bestimmte Handlungen, welche die Hei-
lung demonstrieren sollen, z.B. das Tragen des Bettes usw.; ferner
finden sich verschiedentlich Zeugenausrufe, die dem Erstaunen Aus-
druck geben sollen. Manchmal dringen ausgesprochen heidnische
Vorstellungen in das Neue Testament ein, wenn eine Frau z.B. ein-
fach durch Anfassen des Gewandes Jesu geheilt wird, oder wenn
dem Petrusschatten bzw. dem Schweilituch des Paulus in der
Apostelgeschichte heilende Wirkungen zugeschrieben werden (Apg. 5,
15; 19, 12).

Die Einordnung der neutestamentlichen Wundergeschichten in
die zeitgenossische Umwelt soll uns aber nicht dazu verfiihren, daf
wir iiber die Wunderberichte als Ganzes summarisch urteilen, in
dem Sinne, daf3 die Analogien automatisch eine Faktizitéat fraglich
werden lassen. Allerdings diirfte klar sein, dal wir auf Grund des
genannten Befundes jede einzelne Wundergeschichte literarkritisch,
religionsgeschichtlich und formgeschichtlich untersuchen miissen.
Das hat dann zur Folge, daB einzelne Geschichten sich als Uber-
tragungen erweisen und dal damit ihre Historizitét fiir uns unsicher
wird. Aber wir betonen nochmals: nicht diese Relativierung der
einzelnen Geschichte als solche ist wichtig. Viel entscheidender ist
die Erkenntnis, daf3 die Umwelt des Neuen Testamentes zum Wun-
der als solchem ein ganz anderes Verhiltnis hatte als wir heutigen

(1960); H. van der Loos, The Miracles of Jesus (1965), S. 590-618; M. Rissi,
Die Hochzeit in Kana, Joh. 2, 1-11: Oikonomia. Festschrift fur O. Cullmann
(1967), S. 76-92.

10 Vgl. P. Fiebig, Antike Wundergeschichten (19212); O. Weinreich, Gebet
und Wunder (1929); L. Bieler, O¢log ‘Avip. Das Bild des géttlichen Menschen
in Spétantike und Frithchristentum, 1 (1935); van der Loos (A. 9), S. 117ff.;
Kisemann (A. 6), S. 226.



246 H. Baltensweiler, Wunder und Glaube im Neuen Testament

Menschen. Das Wunder war fiir die damalige Zeit wohl auch das
Auflergewshnliche, aber nie das prinzipiell Unmoégliche. Dadurch
wurde das Wunder aber zu einer Moglichkeit, mit der man stéindig
rechnete. Die Zeichenforderung ist ein adéquater Ausdruck dieser
Haltung. Nach zeitgenossischen Darstellungen war die Masse des
Volkes in hohem Grade direkt wundersiichtig. Man hétte sich ge-
wundert, wenn keine Wunder geschehen wiren. Das wirkt sich dann
so aus, dall niemand die Wunder seines Gegenspielers leugnete.
Selbst der Christenfeind Celsus bezweifelte die Wunder Jesu nicht,
sondern meinte bloB, er habe sie bei den Agyptern gelernt!l, DaB
auch die Wundertaten Jesu von den Pharisidern und Schriftgelehrten
als durch Beelzebul, d.h. den Obersten der unreinen Geister, gewirkt
angesehen wurden, ist bekannt (Mark. 3, 22f. par.). Das bedeutet
aber, daf} in der damaligen Zeit das «Durchbrechen der Natur-
gesetze» durch das Wunder jenen Menschen gar nicht zum Problem
wurde. Ganz andere Fragen standen bei ihnen angesichts der Wun-
dertaten im Vordergrund.

Wir kommen der Beantwortung der Frage, was denn die Zeit-
genossen Jesu angesichts eines Wunders bewegte, niher, wenn wir
einen kurzen Blick auf die neutestamentliche Terminologie in bezug
auf das Wunder werfen. Zuerst fillt einmal auf, dall das gingigste
griechische Wort fiir Wunder, daluo, im Neuen Testament voll-
stdndig fehlt. Nur in Matth. 21, 15 werden ®avudoia «wunderbare
Dinge» erwdhnt. Auch der Ausdruck tépag, der seit Homer ge-
briauchlich war und urspriinglich den durch ein Stupendum aus-
gelosten Schrecken bezeichnete, schliellich aber in besonderer Be-
ziehung mit Zeus zu stehen scheint!?, wird im ganzen Neuen
Testament nie gebraucht. Das ist sicher kein Zufall!3, aber doch
merkwiirdig.

Das Fehlen von alleinstehendem Ttépag im Neuen Testament ist
darum auffillig, weil der Ausdruck im Raume des hellenistischen
Judentums gebraucht wurde und dort eine groBe Nihe zur Selbst-

11 QOrigenes, Cels. 1, 46. Eine Zusammenstellung der antiken Aussagen
uber Wundersucht und Wunderbestreitung findet sich bei W. Grundmann,
dOvaug: Theol. Wort. z. N.T., 2 (1935), S. 290f. 302ff., weiter in der A. 10
genannten Literatur. Die Darstellung von K. Deschner, Abermals krihte
der Hahn (1964), S. 56ff., ist sehr einseitig und tendenzios.

1z K. H. Rengstorf, tépag: Theol. Wért. z. N.T., 8, 2 (1965), S. 114.

13 Rengstorf (A. 12), S, 125,



H. Baltensweiler, Wunder und Glaube im Neuen Testament 247

offenbarung Gottes erlangte!4. Indem nun das Neue Testament den
isolierten Ausdruck Ttépag vermeidet, gibt es eine ganz bestimmte
Auffassung des Wunders wieder. Beweis dafiir ist die konsequente
Anwendung der Formel onueia xai tépata, d.h. Zeichen und Wun-
der, wobei eben die Téparo durch die Qualifikation als onueia in
ganz bestimmtem Sinn interpretiert werden. Die Formel begegnet
fast durchgingig in der Form mit vorangestelltem und deshalb be-
tontem onueia. Nur in der Apg. taucht daneben die Formulierung
tépata xoi onueia auf!d. Die letztere Fassung scheint besonders im
Kreis der Pfingstgeschichten beheimatet zu sein.

Diese Wendung «Zeichen und Wunder» ist ein deuteronomisti-
sches Theologumenon und begegnet in der griechischen Form als
onuela xai Tépata in der Septuaginta immer dort, wo an die Wunder
der Mosezeit in Agypten gedacht wird 6. In den synoptischen Evan-
gelien finden wir die Formel nur in Matth. 24, 24 par. in apokalyp-
tischem Zusammenhang, wohingegen sie in Apg. 1-8 wohl darum
auftaucht, weil der Verfasser in der Zeit nach Pfingsten eine «neue
Mose-Zeit der eschatologischen Erlosung»'? sich anbahnen sieht.

Der eigentliche Ausdruck im Neuen Testament fiir die Bezeich-
nung der Wunder Jesu und seiner Apostel ist hingegen der Ter-
minus duvapegl®; wir koénnten diesen Ausdruck am besten mit
«Machttaten» oder «<Wundertaten» iibersetzen. Die personhafte Kom-
ponente in diesem Begriff ist uniiberhorbar. Bei den duvaueig geht es
um Machterweise. Nicht mehr das Geschehnis als solches steht im
Vordergrund, sondern die Person dessen, der den Machterweis
leistet, der die dUvaug besitzt. Darum eignet sich der Begriff auch
so ausgezeichnet zur Kenntlichmachung des mit der Beschreibung
der Wundertaten Jesu und seiner Apostel eigentlich Gemeinten.
Nach Matth. 11, 20ff. par. braucht Jesus das Wort duvdueg selber
fiir seine Wundertaten in Chorazin, Bethsaida und Kapernaum. Die
synoptischen Evangelisten nehmen es auf, und in der Apg. werden
die duvdueig durch den Zusatz koi onueia kol Tépata (Apg. 2, 22) in
ganz besonderem Sinn qualifiziert. Uberall soll deutlich werden, da8
die Machttaten hinweisen auf den, der die dUvauig besitzt, wobei die

14 Rengstorf, ibid.

15 Rengstorf (A. 12), S. 126.

16 K. H. Rengstorf, onueiov: Theol. Woért. z. N.T., 7 (1964), S. 214f. 219,
17 Rengstorf (A. 16), S. 239.

18 Rengstorf (A. 12), S. 125f.; ders. (A. 16), S. 233f.



248 H. Baltensweiler, Wunder und Glaube im Neuen Testament

duvauig selbst nie auf eigener Machtvollkommenheit beruht, sondern
eine Gabe Gottes darstellt.

Kehren wir nun zur Gestalt des Jesus von Nazareth zuriick, so
zeigt es sich sofort, dafl das Besondere an ihm nicht die Tatsache ist,
daB er Wunder getan hat, obwohl gerade verschiedene Heilungs-
berichte auf besonders guter bistorischer Tradition beruhen. Das,
was Jesus von anderen Wundertiatern seiner Zeit unterscheidet, ist
die Verbindung von Wunder und eschatologischem Anspruch?®.
Dieser wiederum ist aufs engste mit der Person Jesu selbst ver-
kniipft. So werden die Wunder zu Zeichen des kommenden Reiches.
Sie sind nichts Besonderes mehr fiir sich allein genommen, sondern
riicken in eine Linie mit der gesamten Botschaft des Evangeliums.
So kann Jesus in seiner berithmten Antwort auf die Frage des ge-
fangenen Johannes, ob er es sei, der da kommen soll, antworten, in-
dem er die Heilung der Blinden, Lahmen, Aussétzigen und Tauben,
ja sogar die Auferweckung eines Toten in Parallele setzt zu der Tat-
sache, daBl den Armen die frohe Botschaft gebracht wird (Matth.
11, 1-5). Diese Botschaft aber ist diejenige vom kommenden Gottes-
reich.

Das heil3t mit andern Worten: Bei den Wundergeschichten im
Neuen Testament geht es gar nicht in erster Linie um das Problem
einer allenfalls aufgehobenen Kausalitit, sondern fiir jene Menschen
stand die Frage der Epiphanie?® im Vordergrund. Es wird der An-
spruch erhoben, daf} in einem solchen Geschehen dem Menschen eine
Macht begegnet. Damit verliert das Wunder aber seine Demonstra-
tionskraft oder seine Ausweisbarkeit. Denn es geht nicht um das

Faktum als solches, sondern um seine Deutung, d.h. aber um den
Glauben.

Nur nebenbei sei erwihnt, daB dieses Verstindnis des Wunders im Neuen
Testament auch fir uns heutige Menschen nicht unbedeutend ist. Besonders
fiir den biblischen Unterricht hat das seine Konsequenzen. Es handelt sich
also gerade nicht darum, den Katechumenen vor allen Dingen das Stupen-
dum vorzufithren. Das Problem der Faktizitiat eines Wunders ist nicht erst-
rangig, wenn es sicher auch nicht bedeutungslos ist. Aber es miillite doch
heute die Stillung des Seesturmes so erzéhlt werden, daf3 nicht das « Schweig
und verstumme» ins Zentrum ruckt, mit dem Jesus dem Sturm und den
Wellen gebietet, sondern das Glaubensproblem der Jinger. Gerade in der

1% E. Kédsemann, Wunder, IV. Im N.T.: Die Rel. in Gesch. u. Geg. (A. 2),
Sp. 1835.
20 Kédsemann (A. 6), S. 227,



H. Baltensweiler, Wunder und Glaube vm Neuen Testament 249

Seesturmerzidhlung ist es uniibersehbar, dal der Kleinglaube der Jiinger mit
im Spiel ist und daf3 das Handeln Jesu von den Evangelisten in engstem
Zusammenhang mit diesem Kleinglauben gesehen wird. Es ist bedeutsam,
daB nach der Seesturmerzdhlung der ChorschluBl der beobachtenden Masse
nicht lautet: Was ist da geschehen?, sondern: Wer ist dieser, dal ihm sogar
Wind und Wellen gehorsam sind? (Mark. 4, 41).

So steht fiir den Menschen der neutestamentlichen Umwelt ange-
sichts des wunderhaften Ereignisses das Glaubensproblem im Vor-
dergrund, bzw. es ist dieses aufs engste mit jenem verkniipft.

Damit gewinnt aber unsere Frage in unserer Situation, in der
Situation der Kirche, grole Aktualitdt. Wir miissen die Frage nur
préazis formulieren. Sie lautet dann: welche Bedeutung haben die
Wunder fir den Glauben? Konnte tiberhaupt auf die Wunder ver-
zichtet werden in dem Sinn, dafl der Glaube iiberhaupt in keiner
Weise an der Faktizitdt jener Geschichten interessiert ist und jede
historisch-kritische Erorterung darum belanglos wird, oder hat der
Glaube ein Interesse daran, daB irgendwo, wenn auch nicht auf der
ganzen Linie, so doch an irgendeiner Stelle die Faktizitdt vermittels
historisch anerkannter Kriterien sichergestellt wird? Lohnt sich
iiberhaupt der Versuch dazu, oder ist er alsirrelevant, nicht interes-
sant oder als illegitim von vorneherein abzulehnen? Kann man
vielleicht sogar sagen, dall das Wunder fiir den Glauben nicht nur
nicht notig, sondern schédlich ist? Ist der Glaube sozusagen Vor-
aussetzung des Wunders, wie es in Goethes Faust heillt: «Das
Wunder ist des Glaubens liebstes Kind»#, oder ist es gerade umge-
kehrt, daB3 das Wunder den Glauben herausfordert ?

Nun scheint es auf den ersten Blick im Neuen Testament tat-
sachlich so zu sein, dall das Wesen des Wunders darin bestehen soll,
daB es zu Gott fithrt. Das wire dann so zu verstehen, dall das Fiir-
wahrhalten gewisser Wunderberichte sozusagen den Startpunkt fiir
den Glauben an Jesus den Christus bilden wiirde. Als Belegstelle
konnte etwa Joh. 20, 30 angefithrt werden, wo es heillt: diese (sc.
Wunder) sind aufgeschrieben, damit ihr glaubt, daB Jesus der

21 Faust I, Nacht,



250 H. Baltensweiler, Wunder und Glaube im Neuen Testamendt

Christus, der Sohn Gottes ist. Dann wére also damit zu rechnen,
dafl die Wunder den Glauben bewirken. Man konnte fiir diese Sicht
der Dinge den Versuch des Neuen Testamentes, die Wunder-
geschichten immer mehr zu objektivieren, anfiithren. Verschiedene
Forscher haben auf die Tatsache hingewiesen, dafl die Wunder-
geschichten die Tendenz besitzen, sich im Laufe der Tradition zu
vervielfdltigen und zu steigern. Ernst Kédsemann hat in seinem Auf-
satz: Zum Thema der Nichtobjektivierbarkeit 22 diesen Sachverhalt
fir die Auferstehungsgeschichten betont. Er glaubt, daf die Er-
zihlung von der ersten Erscheinung des Auferstandenen vor Petrus
darum unterdriickt worden sei, weil sie in ihrer Niichternheit nicht
mehr in das Konzept der zweiten und dritten Generation gepalt
habe. Aus dem gleichen Grund seien auch die galildischen Aufer-
stehungsberichte bei Lukas und Johannes durch solche in Jerusalem
ersetzt worden. Die Berichte sollen durch den Schauplatz an Ge-
wicht gewinnen. Dal} bei Lukas der Auferstandene zuletzt sogar mit
seinen Jiingern i3t und trinkt, 148t deutlich die Tendenz zur Ver-
groberung erkennen. Auch bei den Wundergeschichten kénnen wir
Ahnliches beobachten. So ist es symptomatisch, daB im Johannes-
Evangelium die Totenauferweckung des Lazarus geschieht, nach-
dem er schon seit drei Tagen tot war. Die Sammelberichte iiber die
Heilung vieler Kranker bei Markus (Kap. 6, 53-56) und bei Matthéius
(Kap. 14, 34-36) erwihnen, dall die Beriihrung der Quasten am
Kleide Jesu heilende Wirkung hatte, wihrend der Sammelbericht
in der Apg. (Kap. 5, 12-16) den gleichen Effekt bereits dem Schatten
der Apostel zutraut. Von der Intensitét, mit welcher in der Zeit
nach der dritten und vierten Generation die Wundergeschichten-
produktion in der jungen Christenheit einsetzte, machen wir uns
heute schwerlich eine zutreffende Vorstellung. Es scheint, daf3 das
Glaubensgut der Christen des zweiten und dritten Jahrhunderts
nach Christus iiber Jesus sozusagen ausschlieflich aus Mirakel-
geschichten apokrypher Herkunft bestand.

Auf der andern Seite gibt es aber im Neuen Testament doch auch
Belege, die in anderer Richtung weisen. Wenn Jesus nach Joh. 11,
40 zu bedenken gibt: « Habe ich dir nicht gesagt, wenn du glaubest,
werdest du die Herrlichkeit Gottes sehen», so mul man fast an-
nehmen, dafl hier der Glaube an Christus tiberhaupt als Voraus-

22 Kéasemann (A. 6), S. 224 f,



H. Baltenswezler, Wunder und Glaube 1m Neuen Testament 251

setzung fiir das Wunderwiderfahrnis gesehen wird. Nicht mehr das
Wunder kann den Glauben bewirken, sondern dieser ist da oder
eben nicht da. In gleichem Sinn ist wohl auch die Bemerkung im
Anschluf3 an das Gleichnis vom reichen Mann und armen Lazarus
(Luk. 16, 31) zu werten, dall wenn Menschen nicht «auf Mose und
die Propheten horen, sie sich auch nicht gewinnen lassen werden,
wenn einer von den Toten aufersteht».

Man konnte auch darauf hinweisen, daf3 sich schon in den synop-
tischen Evangelien Ansdtze zu einer Wunderkritik bemerkbar ma-
chen. So scheint es, dafl man an gewissen Stellen bestrebt war, allzu
mirakelhafte Ziige auszuscheiden. Matthdus hat die von Markus
iiberlieferten Heilungen eines Taubstummen (Kap. 7, 31-37) und
eines Blinden (Kap. 8, 22-26) nicht iibernommen. Dies diirfte wohl
seinen Grund darin haben, dafl die in diesen Berichten begegnenden
Handlungen Jesu einen gewissen Geruch nach magischen Mani-
pulationen hatten, der fiir Matthidus anstéfig war?:. Darum laf3t
Matthius beide Berichte einfach weg.

Noch deutlicher wird aber eine gewisse Kritik am Wunder in der
Ablehnung der Zeichenforderung durch Jesus selbst. Jesus antwor-
tete mit dem Jonaspruch (Matth. 12, 38ff.; Luk. 11, 29ff.) auf das
an ihn gestellte Ansinnen, sich durch ein Zeichen, ein onueiov, aus-
zuweisen. Sehr wahrscheinlich stammte diese Forderung aus schrift-
gelehrten Kreisen 4. Sie hat nur einen Sinn, wenn Jesus tatséchlich
Wunder getan hat, die, wie wir gesehen haben, in den synoptischen
Evangelien immer als Machttaten (duvéueg) bezeichnet werden und
nie als onueia. Offenbar soll Jesus dafiir besorgt sein, dall er auf
irgendeine Weise von Gott eine Autorisierung seines Tuns erwirken
kann. Dabei ist nirgends gesagt, worin eigentlich dieses Zeichen be-
stehen miilte. Wir erkennen in der Zeichenforderung wieder den
Geist der Zeitgenossen Jesu, die im Wunder an sich noch nichts
Ungewdhnliches sehen. Aber die Wunder miissen nach ihrer Ansicht
eine eindeutige Kennzeichnung ihrer Herkunft erhalten. Die Frage
mul} beantwortet werden, «wer hier letztlich am Werk ist, Gott oder
nur der Oberste der ddmonischen Hierarchie, der es sich leisten
kann, gelegentlich ein Schauspiel zu geben»?. Jesus hat die Zei-
chenforderung konsequent abgelehnt. Er sagt, dafl nur das Zeichen

2 Vgl. W. G. Kimmel, P. Feine-J. Behms Einleitung in das Neue Testa-

ment (1965), S. 27.
24 Rengstorf (A. 16), S. 233. 25 Rengstorf, ibid.



252 H. Baltensweiler, Wunder und Qlaube im Neuen Testament

des Jona gegeben werde 26. Die Fassung des Jonaspruches im Matt-
hdus-Evangelium, wo als Zeichen das dreitigige Verweilen Jonas im
Fisch als Vorausnahme des Todes und der Auferstehung Jesu ange-
sehen wird, diirfte wohl auf spéitere Gemeindebildung zuriickzu-
fithren sein. Dann bleibt als historisch wahrscheinlicher die Fassung
des Wortes im Lukas-Evangelium zuriick, die Jona selbst in Person
das Zeichen sein 1ift. Dann wire mit dem «Zeichen des Jona» der
den Niniviten predigende Jona gemeint. Damit wiirde die jiidische
Vorstellung korrespondieren, daB3 der Messias sich nicht durch be-
liebige Wundertaten auszuweisen hat, sondern durch die getreue
Erfilllung der Schrift. Jesus lehnt es also ausdriicklich ab, sich
durch ein Wunder zu legitimieren; wir finden einen Anklang dieser
Haltung auch noch in der Leidensgeschichte, wenn Lukas in einer
Sonderiiberlieferung die Nachricht weitergibt, Herodes Antipas
habe gehofft, von Jesus als seinem Untertanen ein Zeichen zu sehen
(Luk. 23, 6). Jesus ist auf diese Zumutung sowenig eingetreten wie
auf jene andere gleichlautende seiner Mitbiirger in Nazareth (Luk.
4, 23). Das entscheidende Zeichen ist er selbst, er und seine Bot-
schaft. Die synoptischen Evangelisten haben wohl noch préziser
das Zeichen in seinem Leidensweg und in seiner Leidensbereitschaft
gesehen.

In konsequenter Verfolgung dieser Linie kann dann Paulus in
1. Kor. 1, 22 sagen, dal3 das von den Juden geforderte Zeichen das
Kreuz bzw. die Predigt von Christus als dem Gekreuzigten sei.

Von diesem Gesichtspunkt aus wird die Versuchung versténdlich,
den Wunderbegriff iiberhaupt zu spiritualisieren. Dann wird das
«Wunder» allgemein im Glauben an Jesus schlechthin gesehen oder
man versucht Jesus selbst als das Wunder Gottes zu bezeichnen,
«d.h. als den, der fiir uns da ist, als das von Gott gesprochene Wort
der Vergebung»??. Schon Martin Luther ist gefahrlich weit gegangen
in dieser Richtung, wenn er sagt, dal das innere Wunder des Glau-
bens mehr sei als eine dullerliche Heilung 8. Was er beabsichtigt, ist

26 Matth. 12, 39f.; Luk. 11, 29f. Zum Folgenden vgl. die einschligigen
Kommentare, ferner A. Vogtle, Der Spruch vom Jonazeichen: Synoptische
Studien, Festschrift fiir A. Wickenhauser (1953), S. 230-275; J. Jeremias,
’lwvég: Theol. Wort. z. N.T., 3 (1938), S. 411f.; Rengstorf (A. 16), S. 231f.

2 R. Bultmann, Zur Frage des Wunders: Glauben und Verstehen, 1
(1933), S. 228.

28 Luther, Weim. Ausg. 41, 19, zitiert nach Baur (A. 2), Sp. 1839.



H. Baltensweiler, Wunder und Glaube im Neuen Testament 253

klar. Er will verhiiten, daB die Sakramente und die Lehre gegentiber
allenfalls zu erwartenden prasentischen Wundern abgewertet wiir-
den. In neuerer Zeit hat besonders Rudolf Bultmann konsequent
von seiner Position her das Unternehmen, «die Moglichkeit oder
Wirklichkeit der Wunder Jesu als Ereignisse der Vergangenheit
nachzuweisen», als eine Verirrung bezeichnet?. Er schreibt in sei-
nem 1933 veroffentlichten Aufsatz «Zur Frage des Wundersy, dafl die
Wunder Jesu, sofern sie Ereignisse der Vergangenheit seien, restlos
der Kritik preisgegeben werden miiliten. Sie seien ndmlich als kon-
statierbare Ereignisse gerade nicht geeignet, den Glauben zu be-
griinden 3°.

Wir haben gesehen, dall diese Ansicht auch vom neutestament-
lichen Befund her nicht ohne eine gewisse Berechtigung ist. Tat-
sdchlich ist es doch so, daBl man nicht zuerst dieses oder jenes Wun-
der fiir wahr halten mull, um an Jesus Christus den Gekreuzigten
und Auferstandenen glauben zu kénnen. Ja noch mehr! Es ist nicht
einmal notig im Sinn eines Apriori an Jesus als den Vollbringer ge-
wisser liberlieferter Wundertaten zu glauben, um ihm auch als Ge-
kreuzigtem und Auferstandenem im Glauben zu begegnen. Tatsédch-
lich konnen und sollen auch die Wunder jeder historischen Kritik
preisgegeben werden, sofern diese in Verantwortung gegeniiber den
eigenen historischen Methoden geiibt wird. Dabei steht von vorne-
herein fest, daB kein historisches Urteil den Glauben gefihrden
kann, da der Glaube sicher auf anderen Gegebenheiten ruht.

Aber man muB} sich doch ernstlich fragen, ob Rudolf Bultmann
nicht zu weit gegangen ist, wenn er den Wundern Jesu als histori-
schen Ereignissen jeden Wert abspricht und die Wunderberichte
nur als Zeugnisse eines allgemeinen Glaubens an Jesus gelten lassen
will. Freilich, von seiner Position aus ist eine andere Sicht kaum
moglich! Aber wenn es tatsdchlich so ist, dal einzelne Wunder-
geschichten jeder historischen Kritik standhalten und es deshalb
keinen AnlaB3 gibt, sie Jesus abzusprechen, so mufl man sich doch
fragen, ob diese Tatsache wirklich belanglos ist.

Wir betonen nochmals: ein Wunder, und wére es in seiner Fakti-
zitdt absolut unbestritten, kann niemals den Glauben an Jesus be-
griinden. Aber das steht hier doch gar nicht zur Diskussion. Die
Frage ist vielmehr die, ob nicht die Wunder den bereits vor-

20 Bultmann (A. 27), S. 227.
30 Bultmann, ibid.



254 H. Baltensweiler, Wunder und Glaube im Neuen Testament

handenen Glauben an Jesus Christus in einem ganz bestimmten Sinn
qualifizieren wollen. Und das ist tatsichlich der Fall.

Wir miissen hier den Begriff des heilsgeschichtlichen Bezuges der
Wunder wieder aufnehmen, auf den wir am Anfang unserer Vor-
lesung gestoBen sind. Man kann sich fragen, ob dieser heilsgeschicht-
liche Bezug uns nicht direkt ein Kriterium in die Hand gibt, um eine
sachgeméife Beurteilung der verschiedenen Wundergeschichten vor-
nehmen zu kénnen. Die Wunder sind nicht Glaubensgrundlage, aber
sie stellen als Vorwegnahme der Vollendungszeit, indem Jesus sie mit
der eschatologischen Botschaft verkniipft, den Glauben in den heils-
geschichtlichen Horizont. Umgekehrt kénnte man also sagen, daf3
Wundergeschichten, die keinen heilsgeschichtlichen Bezug erkennen
lassen, wie etwa jene wunderbare Rettung des Paulus von einem
Schlangenbill (Apg. 28, 1-6), im Neuen Testament eigentlich nichts
zu suchen haben?31.

Die Frage ist nun die, ob wir im Neuen Testament selbst Spuren
eines solchen heilsgeschichtlichen Verstdndnisses der Wunder zu
erkennen vermdgen. Dies ist tatsichlich der Fall! Hier ist beson-
ders auf die theologische Leistung des vierten Evangelisten hinzu-
weisen. Es ist ja eine Besonderheit des Joh., dafl es den Begriff
onueiov «Zeichen» aufnimmt und ihm einen ganz spezifischen Inhalt
zuweist 32. Johannes beschrankt die Verwendung dieses Begriffes auf
das Handeln des irdischen Jesus, und gemeint sind nun mit den
Zeichen die Taten Jesu, wobei Johannes offenbar aus einer Quelle
schopft, die als Taten Jesu besonders groBlartige Wunder bringt.
Damit wird das ganze Leben Jesu charakterisiert als eine Offen-
barung Gottes. In Joh. 12, 37bff. wird Jesus auf Grund seiner Zei-
chen, d.h. seiner wunderbaren Taten, als der hingestellt, «an dem
sich das Geschick aller nach dem gottlichen Willen entscheidet »33,

31 Zur Szene «Paulus am Feuer mit der Schlange» vgl. E. Haenchen, Die
Apostelgeschichte (1956), z. St.; ferner M. Dibelius, Aufsitze zur Apostel-
geschichte, hrsg. v. H. Greeven (1951), S. 15. 173. 180. Daf} die ganze Peri-
kope die Tendenz verfolgt, Paulus als mit gottlichen Kriften versehen zu
schildern, diirfte klar sein. Damit entfallt aber die Moglichkeit, die, Geschichte
aus der christlichen Paulusiiberlieferung herzuleiten ; unsicher ist, ob es sich
um eine Ubertragung handelt oder um eine schriftstellerische Bildung des
Verfassers der Apg. Eine Verbindung mit der christlichen Heilsbotschaft —
wie etwa in Apg. 16, 26-31 — fehlt hier.

32 Zum Folgenden vgl. Rengstorf (A. 16), S. 2411f.

33 Rengstorf (A. 16), S. 248.



H. Baltensweiler, Wunder und Glaube im Neuen Testament 255

Jesu Herrlichkeit wird an diesen Machttaten deutlich, ihnen eignet
insofern eine die Geister scheidende Kraft, und eben in diesem Sinn
sind seine Taten Zeichen. So wird sein Leben charakterisiert als das
des Christus.

Einen noch deutlicheren heilsgeschichtlichen Bezug erhalten die
Wundergeschichten durch den Evangelisten Markus. Wéahrend
Matthius die Wunder wohl weitgehend als « Dokumentation der in
Jesus wirkenden goéttlichen Barmbherzigkeit verstanden wissen
will»®* und somit das lehrhafte Element tiberwiegt, sind bei Markus
die Wunderberichte deutlich auf die Auferstehung Jesu und die
Parusie ausgerichtet. Es ist nicht zu bestreiten, da3 Markus Jesus als
deiog dvrp «Gottesmann» beschreibt?s. Aber gerade durch seine
Geheimnistheorie und den Zug des sich verbergenden Messias Men-
schensohn, der mit dem Zug des «Gottesmannes» kontrastiert, er-
reicht es der Evangelist, dall die Wundergeschichten eine Vorweg-
nahme der Auferstehungsherrlichkeit Jesu darstellen, wobei An-
klinge an die Parusie nicht fehlen. Die Wunder haben so die Auf-
gabe, durch ihre Faktizitit das, was noch aussteht, als wirklich
kommend zu deklarieren, und erfiillen so eine zentrale Aufgabe.

Ganz eindeutig aber wird der heilsgeschichtliche Bezug im Werk
des Lukas. Schon im Luk. ist nicht zu iibersehen, dal3 die Wunder,
indem sie unaufhorlich geschehen, Jesus als den Gottessohn aus-
weisen. Vollends in der Apg. wird es dann ganz klar, da3 die Wun-
dertaten der Apostel einerseits eine Verbindung nach riickwérts ins
Leben Jesu darstellen sollen, anderseits eine neue Etappe in der
Zeit der Kirche einleiten. So ist z.B. die Heilung des Lahmen an der
Schonen Pforte (Apg. 3, 1-10) ein Ereignis, das klarmacht, da3 der
von den Aposteln verkiindigte Herr, der gestorben, auferstanden ist
und wiederkommen wird, sich als der Lebendige und von Gott Legi-
timierte sinnenfillig erweist®¢. Sogar das Strafwunder an Ananias
und Saphira (Apg. 5, 1-11) hat einen heilsgeschichtlichen Bezug
erhalten, indem es zeigt, dafl nun in der Zeit der Kirche Gottes
Geist in der Gemeinde am Werk ist.

Wir kommen zum Schlufl und mécehten die wesentlichsten Ergeb-
nigse unserer Darlegungen in ein paar Punkten zusammenfassen:

3¢ Kisemann (A. 6), S. 227,

8 Vgl. U. Luz, Das Geheimnismotiv und die markianische Christologie:
Zeits. f. d. ntl. Wiss., 56 (1965), S. 9ff.

36 Rengstorf (A. 16), S. 238.



256 H. Baltensweiler, Wunder und Glaube im Neuen Testament

1. Das Wunderproblem ist im Neuen Testament nicht primér ein
Problem der aufgehobenen Kausalitit (oder wie man es nennen
will), sondern ein Problem der gottlichen Epiphanie. Es geht also
nicht um naturwissenschaftliche Kategorien, sondern um religitse
Kategorien. Durch diese Erkenntnis kann das Wunderproblem ent-
schirft und einer unvoreingenommenen Betrachtung zugefiihrt
werden.

2. Die Frage der Analogien und zeitgendssischen Parallelberichte
mulB in ihrer ganzen Tragweite ernst genommen werden. Es ist zu
betonen, daf3 das Neue nicht darin besteht, dafl Jesus Wunder tut;
dhnliche Wunder werden auch von andern Wundertétern berichtet.
Das Neue besteht vielmehr darin, dal Jesus seine Wundertaten mit
der eschatologischen Botschaft vom Reich Gottes und mit seiner
Person verkniipft. Hier wird ein heilsgeschichtlicher Bezug der
Wunder deutlich.

3. Die religionsgeschichtliche und literarkritische Priifung der
neutestamentlichen Wundergeschichten ergibt, daf in vielen Fallen
an der Faktizitdt der berichteten Wunder nicht festgehalten werden
kann. Diese Tatsache kann niemals den Glauben an Jesus Christus
erschiittern, da nach neutestamentlichem Zeugnis die Wunder nicht
Grundlage dieses Glaubens bilden. Die Faktizitéit einzelner Wunder
ist aber nicht bedeutungslos. Sie qualifizieren ndmlich den Glauben
an Jesus Christus als heilsgeschichtlichen Glauben, d.h. als Glauben
an den auferstandenen und wiederkommenden Christus, der dann
vollenden wird, was in einzelnen Wundern bereits sichtbar voran-
gekiindigt ist.

4. Bei einzelnen Ivangelisten ist der heilsgeschichtliche Bezug
der Wundergeschichten besonders deutlich. Es wére zu erwagen, ob
uns damit nicht ein sachgemifBes Kriterium fiir die Legitimitét
eines Wunderberichtes in die Hand gegeben ist. Dieses Kriterium
ist darum sachgemal, weil es aus dem biblischen Verstindnis des
Wunders gewonnen wird und. nicht aus einer abstrakten Begriffs-
analyse oder aus rationalgefirbten Uberlegungen. Es wire dann da-
mit die Moglichkeit zu einer echten Losung der Wunderfrage im
Neuen Testament geboten.

Heinrich Baltensweiler, Basel



	Wunder und Glaube im Neuen Testament

