
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 23 (1967)

Heft: 4

Artikel: Wunder und Glaube im Neuen Testament

Autor: Baltensweiler, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878629

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878629
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jahrgang 23

Theologische Zeitschrift
Heft 4 Juli-August 1967

Wunder und Glaube im Neuen Testament1

Gewöhnlich wird der Gedankengang in der Wunderfrage
weitgehend von den Voraussetzungen aus präjudiziert, die Thomas von
Aquin in seiner Summa theologiae gegeben hat. Nach seiner
Ansicht, die ganz in der ontologischen Reflexion begründet ist,
geschieht das Wunder außerhalb der Ordnung aller geschaffenen Natur2.
Jedes Wunder ist so ein dreifaches : Zuerst wirkt Gott das Wunder
der Aufhebung des Naturgesetzes (miraculum suspensionis), dann
folgt das eigentliche Wunder (miraculum proprium), während zum
Abschluß der frühere Zustand der Natur wieder hergestellt wird
(miraculum restitutionis legis naturae). Dieses Wunderverständnis
wirkt in der römisch-katholischen Kirche noch heute nach. Auch die

protestantische Orthodoxie schließt sich an das scholastische
Verständnis an. Die Wunder geschehen supra et contra naturam3 und
bleiben so völlig isolierte Credenda4.

Dieser traditionell kirchliche Wunderbegriff war ganz von der
Faktizität des berichteten Wundergeschehens her konzipiert. Das
Wunder ereignete sich sozusagen beziehungslos im luftleeren Raum
und trug seinen Zweck in sich selber. Daß dieses Wunderverständnis
mit dem modernen Verständnis von Natur und Kausalität in
schärfsten Konflikt geraten mußte, ist klar. Gerade auf diesem
Felde mußten Supranaturalismus und Rationalismus einander einen

Kampf auf Leben und Tod liefern. Die Frage ist nur, ob dieser

Kampf den ganzen Einsatz wert war, da wir heute merken, daß der
Wunderbegriff der Orthodoxie, der die Faktizität der Wunder zum

1 Dem folgenden Artikel liegt meine öffentliche Habilitationsvorlesimg
zugrunde, welche über das gleiche Thema am 23. Januar 1967 in Basel
gehalten wurde.

2 Thomas, Summa theologiae I, 110, 4, zitiert nach J. Baur, Wunder, V,
Dogmengeschichtlich: Die Rel. in Gesch. u. Geg., 3. Aufl., 6 (1962), Sp. 1839.

3 Zum Beispiel Quenstedt, Syst. theol. I, 671, zitiert nach Baur (A. 2),
ebd.

4 Baur (A. 2), ebd.

16



242 H. Baltensweiler, Wunder und Glaube im Neuen Testament

nervus rerum erklärte, gar nicht dem biblischen Wunderbegriff
adäquat ist.

Daß die biblischen Wunder nicht nur ontologisch reflektiert sein

wollen, zeigt schon ihr starker Bezug auf die Geschichte. In der
kirchlichen Orthodoxie war merkwürdigerweise dieser Aspekt der

Wnnderfrage ausgesprochen vernachlässigt worden, was damit
zusammenhängen dürfte, daß überhaupt die Problematik der
Geschichte noch gar nicht empfunden wurde. Es ist aber nicht zu
leugnen, daß gerade der biblische Wunderbegriff aufs Ganze gesehen
in eminenter Weise mit der Geschichte verflochten ist und darum
nur richtig im Kontext der Heilsgeschichte verstanden werden kann.

1.

Ein kurzer Blick auf das Alte Testament wird uns klarmachen, wie
diese Behauptung aufzufassen ist.

Am Anfang der Geschichte des Volkes Israel steht als ein
göttliches Widerfahrnis die Befreiung aus Ägypten. Israel hat das, was
jene Stämme erlebten, als ein Wunder Gottes interpretiert und auf
die Gesamtheit des Volkes übertragen. Dort in der Geschichte wurde
sichtbar, was Israel von Gott später immer wieder bekennt, daß
«Jahwe der Gott ist, der allein Wunder tut» (Ps. 72,18; 88, 11. 13;
Jer. 32, 20). So glaubt der alttestamentliche Fromme, daß Gott
nichts unmöglich ist, und in diesem Sinn - als eine Bestätigung
seines Glaubens - versteht er die vielen überlieferten
Wundergeschichten, die für ihn reale Ereignisse darstellen. Denn Gott ist
und bleibt derselbe in Ewigkeit und seine Wundermacht ändert sich
nicht (Jes. 40, 27ff.; 41, 8ff.; 43, Iff. 16ff.).

Nun sind aber diese letztgenannten Wunder im Verständnis des alten
Bundesvolkes nichts anderes als «vorauseilende Zeichen und darin Unterpfand

für das größte Wunder, das Israel kennt: den eschatologischen
Vollendungstag». «Das Wunder dieses Tages besteht in der Neuwerdung der
Gottesstadt und ihrer Bewohner (Jes. 1, 2Iff.), in der Heimkehr der
zerstreuten Israeliten (Jer. 23, 8; 29, 14; Ez. 11, 17), in der ontischen Umwandlung

der Natur (Am. 9, 13; Hos. 2, 23f. ; Sach. 14, 6ff.) und in der Wiederkehr

des paradiesischen Friedens (Jes. 11, 6ff.).»5

5 W. Vollborn, Wunder, II, Im A.T. : Die Rel. in Gesch. u. Geg. (A. 2),
Sp. 1834.



H. Baltensweiler, Wunder und Glaube im Neuen Testament 243

Schon hier sei die Frage aufgeworfen, was das für die Struktur
des Wunderglaubens bedeutet, daß das mächtigste und größte Wunder

noch nicht erschienen ist, sondern zukünftig erwartet wird und
noch aussteht. Daß diese Beobachtung von größter Relevanz ist,
dürfte einleuchten. Es spiegelt sich darin die heilsgeschichtliche
Gerichtetheit des alttestamentlichen Glaubens überhaupt, indem
Israel den Gott verehrt, der in der Geschichte handelt und damit
Herr der Geschichte ist.

2.

Wenn wir uns nun den Wundern des Neuen Testaments zuwenden,
so ist diese heilsgeschichtliche Gerichtetheit der Wundererzählungen

schon durch die Voraussetzungen der die Wunder überliefernden
Gemeinde gegeben. Am Anfang dieser Gemeinde, d.h. am Anfang
der Urkirche, steht das Osterereignis. Die ersten Christen haben den

lebendigen Christus gesehen, und nun verkündigen sie, daß Gott ihn
auferweckt habe (Apg. 2, 24) und ihn zum Herrn und Christus
gemacht habe (Apg. 2, 36). Am Anfang der Geschichte der Kirche
steht also das Auferstehungswunder. Und nun läuft die Sache ähnlich

wie im Alten Testament. Die Auferstehung Jesu steht nicht nur
am Anfang, sondern sie ist sachlich ebenfalls nur ein Anfang.
Christus ist nach dem Glauben der Urgemeinde der Erstling der
Entschlafenen, d.h. daß alle andern nachfolgen werden. Die
Gemeinde lebt von dem Auferstehungswunder her auf die Vollendung
hin. Dem Wunder der Auferstehung Jesu Christi wird einmal das

Wunder der Vollendung entsprechen, wenn das Seufzen der Kreatur
ein Ende hat und Gott alles in allem sein wird (1. Kor. 15, 28). So

ist der göttliche Machterweis erbracht, aber die Machtentfaltung
steht noch aus. In diesem heilsgeschichtlichen Rahmen überliefert
nun die Gemeinde die Wunder Jesu und seiner Apostel. Das kann
nichts anderes bedeuten, als daß eine bestimmte Struktur des

Wunderglaubens vorgegeben ist. Fragen wir nun, warum denn die
erste Gemeinde die verschiedenen Wunder von Jesus und seinen

Aposteln überliefert hat, so zeigt sich sofort, daß nicht die Faktizität
der Wunder für die Überlieferung bestimmend war. Also nicht in
der Frage nach der Faktizität ist die Problematik der neutestament-
lichen Wundergeschichten zu suchen; das zeigt die literarkritische



244 H. Baltensweiler, Wunder und Glaube im Neuen Testament

und religionsgeschichtliche Forschung eindeutig. Die neutestament-
lichen Wundergeschichten stehen ja nicht isoliert da, sondern
besitzen zahlreiche Analogien in der Umwelt des Neuen Testamentes6.
Da der Außenstehende sich gewöhnlich keine Rechenschaft über die
erdrückende Fülle des vorliegenden Vergleichsmaterials gibt, sei

hier der Versuch gemacht, einen durch die Umstände beschränkten
Überblick zu vermitteln.

Die Analogien beziehen sich zuerst einmal allgemein auf die
Motive als solche. Berichte über Wunderheilungen, besonders auch in
Verbindung mit Austreibung der Dämonen, waren weit verbreitet.
Wir dürfen nicht vergessen, daß es sowohl im Judentum wie auch
in der heidnischen Umwelt ein ausgebildetes Exorzistenwesen gab.
Die Erzählungen von Speisungswunder sind in der Antike allgemein
verbreitet. Ebenso zählt der Wandel auf dem Wasser zu den
bekannten Vorkommnissen jener Zeit. Eine besonders drastische
Parallele kennen wir zur Geschichte von der Stillung des Seesturmes.

In einer jüdischen Erzählung ist es ein Kind, das im Sturm im Boot
aufsteht und das Meer zum Schweigen bringt7. Ja die neutesta-
mentliche Umwelt kennt auch erfolgreiche Totenauferwecker. So

wird von einem neupythagoräischen Wanderprediger des ersten
Jahrhunderts n.Chr., von Apollonius von Tyana, berichtet, daß er
in Rom ein Mädchen, das eben begraben werden sollte, zum Leben
erweckt8. Kein Wunder, daß er bald göttliche Verehrung genoß!
Man darf auch nicht vergessen, daß der Kult des Asklepios und
derjenige des Dionysos weit verbreitet gewesen waren. Während im
Asklepioskult zahlreiche Heilungswunder vorkamen, die den neu-
testamentlichen Wundergeschichten ähnlich sind, waren im
Dionysoskult die Weinwunder verbreitet. Es könnte sein, daß das johan-
neische Weinwunder auf der Hochzeit zu Kana sein Vorbild in
jenem Kult besitzt9.

6 E. Käsemann, Zum Thema der Nichtobjektivierbarkeit : Exegetische
Versuche und Besinnungen, 1 (1964), S. 224. Siehe ferner die in A. 10

angegebene Literatur.
7 Vgl. E. Klostermann, Das Markusevangelium (1950), S. 45. Die

genannte jüdische Parallele wird überliefert: Talm. p. Berachot 9, 13b (deutsche

Übersetzung bei P. Billerbeck, Kommentar zum N.T., 1, 1922, S. 452).
8 Philostrat, Vita Apoll. 3, 41; 4, 19.
9 Vgl. W. Bauer, Das Johannesevangelium (1925), S. 44. Gegen eine

solche Herleitung sprechen sich aus: H. Noetzel, Christus und Dionysos.
Bemerkungen zum religionsgeschichtlichen Hintergrund von Joh. 2, 1-11



H. Baltensweiler, Wunder und Glaube im Neuen Testament 245

Aber noch wichtiger als die motivlichen Entsprechungen ist die
Tatsache, daß die neutestamentlichen Wundergeschichten sich in
der Technik der Wundererzählung ganz den Gepflogenheiten der
Umwelt anpassen10. Im jüdischen und heidnischen Raum gehören
gewisse Bemerkungen zum Standard der Wundergeschichten. Man
gibt gerne den genauen Termin an, wann sich die Geschichte
abspielt. Bei Heilungswundern darf die Angabe über die Länge der
Krankheitsdauer nicht fehlen, ebensowenig wie Mitteilungen über
vergebliche vorausgegangene Heilungsversuche. Die Kraftübertragung

durch Berührung ist stehender Zug in gewissen
Heilungsgeschichten, genauso wie bestimmte Handlungen, welche die
Heilung demonstrieren sollen, z.B. das Tragen des Bettes usw.; ferner
finden sich verschiedentlich Zeugenausrufe, die dem Erstaunen
Ausdruck geben sollen. Manchmal dringen ausgesprochen heidnische

Vorstellungen in das Neue Testament ein, wenn eine Frau z.B.
einfach durch Anfassen des Gewandes Jesu geheilt wird, oder wenn
dem Petrusschatten bzw. dem Schweißtuch des Paulus in der
Apostelgeschichte heilende Wirkungen zugeschrieben werden (Apg. 5,

15; 19, 12).
Die Einordnung der neutestamentlichen Wundergeschichten in

die zeitgenössische Umwelt soll uns aber nicht dazu verführen, daß
wir über die Wunderberichte als Ganzes summarisch urteilen, in
dem Sinne, daß die Analogien automatisch eine Faktizität fraglich
werden lassen. Allerdings dürfte klar sein, daß wir auf Grund des

genannten Befundes jede einzelne Wundergeschichte literarkritisch,
religionsgeschichtlich und formgeschichtlich untersuchen müssen.
Das hat dann zur Folge, daß einzelne Geschichten sich als

Übertragungen erweisen und daß damit ihre Historizität für uns unsicher
wird. Aber wir betonen nochmals: nicht diese Relativierung der
einzelnen Geschichte als solche ist wichtig. Viel entscheidender ist
die Erkenntnis, daß die Umwelt des Neuen Testamentes zum Wunder

als solchem ein ganz anderes Verhältnis hatte als wir heutigen

(I960); H. van der Loos, The Miracles of Jesus (1965), S. 590-618; M. Rissi,
Die Hochzeit in Kana, Joh. 2, 1-11 : Oikonomia. Festschrift für O. Cullmann
(1967), S. 76-92.

i° Vgl. P. Fiebig, Antike Wundergeschichten (19212) ; O. Weinreich, Gebet
und Wunder (1929); L. Bieler, Geîoç 'Avrip. Das Bild des göttlichen Menschen
in Spätantike und Frühchristentum, 1 (1935); van der Loos (A. 9), S. 117ff. ;

Käsemann (A. 6), S. 226.



246 H. Baltensweiler, Wunder und Glaube im Neuen Testament

Menschen. Das Wunder war für die damalige Zeit wohl auch das

Außergewöhnliche, aber nie das prinzipiell Unmögliche. Dadurch
wurde das Wunder aber zu einer Möglichkeit, mit der man ständig
rechnete. Die Zeichenforderung ist ein adäquater Ausdruck dieser

Haltung. Nach zeitgenössischen Darstellungen war die Masse des

Volkes in hohem Grade direkt wundersüchtig. Man hätte sich
gewundert, wenn keine Wunder geschehen wären. Das wirkt sich dann
so aus, daß niemand die Wunder seines Gegenspielers leugnete.
Selbst der Christenfeind Celsus bezweifelte die Wunder Jesu nicht,
sondern meinte bloß, er habe sie bei den Ägyptern gelernt11. Daß
auch die Wundertaten Jesu von den Pharisäern und Schriftgelehrten
als durch Beelzebul, d.h. den Obersten der unreinen Geister, gewirkt
angesehen wurden, ist bekannt (Mark. 3, 22f. par.). Das bedeutet
aber, daß in der damaligen Zeit das «Durchbrechen der
Naturgesetze» durch das Wunder jenen Menschen gar nicht zum Problem
wurde. Ganz andere Fragen standen bei ihnen angesichts der
Wundertaten im Vordergrund.

Wir kommen der Beantwortung der Frage, was denn die

Zeitgenossen Jesu angesichts eines Wunders bewegte, näher, wenn wir
einen kurzen Blick auf die neutestamentliche Terminologie in bezug
auf das Wunder werfen. Zuerst fällt einmal auf, daß das gängigste
griechische Wort für Wunder, ffaupa, im Neuen Testament
vollständig fehlt. Nur in Matth. 21, 15 werden haugdma «wunderbare
Dinge» erwähnt. Auch der Ausdruck xépaç, der seit Homer
gebräuchlich war und ursprünglich den durch ein Stupendum
ausgelösten Schrecken bezeichnete, schließlich aber in besonderer
Beziehung mit Zeus zu stehen scheint12, wird im ganzen Neuen
Testament nie gebraucht. Das ist sicher kein Zufall13, aber doch

merkwürdig.
Das Fehlen von alleinstehendem Tépaç im Neuen Testament ist

darum auffällig, weil der Ausdruck im Räume des hellenistischen
Judentums gebraucht wurde und dort eine große Nähe zur Selbst-

11 Origenes, Cels. 1, 46. Eine Zusammenstellung der antiken Aussagen
über Wundersucht und Wunderbestreitung findet sich bei W. Grundmann,
bùvapiç: Theol. Wort. z. N.T., 2 (1935), S. 290f. 302ff., weiter in der A. 10

genannten Literatur. Die Darstellung von K. Deschner, Abermals krähte
der Hahn (1964), S. 56ff., ist sehr einseitig und tendenziös.

12 K. H. Rengstorf, rdpaç: Theol. Wort. z. N.T., 8, 2 (1965), S. 114.
13 Rengstorf (A. 12), S. 125.



H. Baltensweiler, Wunder und Glaube im Neuen Testament 247

Offenbarung Gottes erlangte14. Indem nnn das Neue Testament den
isolierten Ausdruck Tépaç vermeidet, gibt es eine ganz bestimmte
Auffassung des Wunders wieder. Beweis dafür ist die konsequente
Anwendung der Formel cnigeîa kuî Tépaxa, d.h. Zeichen und Wunder,

wobei eben die TépaTa durch die Qualifikation als cfripeia in
ganz bestimmtem Sinn interpretiert werden. Die Formel begegnet
fast durchgängig in der Form mit vorangestelltem und deshalb
betontem ffripeia. Nur in der Apg. taucht daneben die Formulierung
repaTa Kai appeia auf15. Die letztere Fassimg scheint besonders im
Kreis der Pfingstgeschichten beheimatet zu sein.

Diese Wendung «Zeichen und Wunder» ist ein deuteronomisti-
sches Theologumenon und begegnet in der griechischen Form als
crripeia Kai TépaTa in der Septuaginta immer dort, wo an die Wunder
der Mosezeit in Ägypten gedacht wird16. In den synoptischen Evangelien

finden wir die Formel nur in Matth. 24, 24 par. in apokalyptischem

Zusammenhang, wohingegen sie in Apg. 1-8 wohl darum
auftaucht, weil der Verfasser in der Zeit nach Pfingsten eine «neue
Mose-Zeit der eschatologischen Erlösung»17 sich anbahnen sieht.

Der eigentliche Ausdruck im Neuen Testament für die Bezeichnung

der Wunder Jesu und seiner Apostel ist hingegen der
Terminus ôuvdpeiç18; wir könnten diesen Ausdruck am besten mit
«Machttaten» oder «Wundertaten» übersetzen. Die personhafte
Komponente in diesem Begriff ist unüberhörbar. Bei den ôuvâpeiç geht es

um Machterweise. Nicht mehr das Geschehnis als solches steht im
Vordergrund, sondern die Person dessen, der den Machterweis
leistet, der die buvapiç besitzt. Darum eignet sich der Begriff auch
so ausgezeichnet zur Kenntlichmachung des mit der Beschreibung
der Wundertaten Jesu und seiner Apostel eigentlich Gemeinten.
Nach Matth. 11, 20ff. par. braucht Jesus das Wort ôuvdpeiç selber
für seine Wundertaten in Chorazin, Bethsaida und Kapernaum. Die
synoptischen Evangelisten nehmen es auf, und in der Apg. werden
die buvâpeiç durch den Zusatz Kai aripeia Kai TépaTa (Apg. 2, 22) in
ganz besonderem Sinn qualifiziert. Überall soll deutlich werden, daß
die Machttaten hinweisen auf den, der die bôvapiç besitzt, wobei die

14 Rengstorf, ibid.
15 Rengstorf (A. 12), 8. 126.
16 K. H. Rengstorf, cripeîov: Theol. Wort. z. N.T., 7 (1964), S. 214f. 219.
17 Rengstorf (A. 16), S. 239.
18 Rengstorf (A. 12), S. 125f.; ders. (A. 16), S. 233f.



248 H. Baltensweiler, Wunder und Glaube im Neuen Testament

buvapiç selbst nie auf eigener Machtvollkommenheit beruht, sondern
eine Gabe Gottes darstellt.

Kehren wir nun zur Gestalt des Jesus von Nazareth zurück, so

zeigt es sich sofort, daß das Besondere an ihm nicht die Tatsache ist,
daß er Wunder getan hat, obwohl gerade verschiedene Heilungsberichte

auf besonders guter historischer Tradition beruhen. Das,
was Jesus von anderen Wundertätern seiner Zeit unterscheidet, ist
die Verbindung von Wunder und eschatologischem Anspruch19.
Dieser wiederum ist aufs engste mit der Person Jesu selbst
verknüpft. So werden die Wunder zu Zeichen des kommenden Reiches.
Sie sind nichts Besonderes mehr für sich allein genommen, sondern
rücken in eine Linie mit der gesamten Botschaft des Evangeliums.
So kann Jesus in seiner berühmten Antwort auf die Frage des

gefangenen Johannes, ob er es sei, der da kommen soll, antworten,
indem er die Heilung der Blinden, Lahmen, Aussätzigen und Tauben,
ja sogar die Auferweckung eines Toten in Parallele setzt zu der
Tatsache, daß den Armen die frohe Botschaft gebracht wird (Matth.
11, 1-5). Diese Botschaft aber ist diejenige vom kommenden Gottesreich.

Das heißt mit andern Worten: Bei den Wimdergeschichten im
Neuen Testament geht es gar nicht in erster Linie um das Problem
einer allenfalls aufgehobenen Kausalität, sondern für jene Menschen
stand die Frage der Epiphanie20 im Vordergrund. Es wird der
Anspruch erhoben, daß in einem solchen Geschehen dem Menschen eine
Macht begegnet. Damit verliert das Wunder aber seine Demonstrationskraft

oder seine Ausweisbarkeit. Denn es geht nicht um das

Faktum als solches, sondern um seine Deutung, d.h. aber um den
Glauben.

Nur nebenbei sei erwähnt, daß dieses Verständnis des Wunders im Neuen
Testament auch für uns heutige Menschen nicht unbedeutend ist. Besonders
für den biblischen Unterricht hat das seine Konsequenzen. Es handelt sich
also gerade nicht darum, den Katechumenen vor allen Dingen das Stupen-
dum vorzuführen. Das Problem der Faktizität eines Wunders ist nicht
erstrangig, wenn es sicher auch nicht bedeutungslos ist. Aber es müßte doch
heute die Stillung des Seesturmes so erzählt werden, daß nicht das « Schweig
und verstumme» ins Zentrum rückt, mit dem Jesus dem Sturm und den
Wellen gebietet, sondern das Glaubensproblem der Jünger. Gerade in der

19 E. Käsemann, Wunder, IV. Im N.T. : Die Rel. in Gesch. u. Geg. (A. 2),
Sp. 1835.

20 Käsemann (A. 6), S. 227,



H. Baltensweiler, Wunder und Glaube im Neuen Testament 249

Seesturmerzählung ist es unübersehbar, daß der Kleinglaube der Jünger mit
im Spiel ist und daß das Handeln Jesu von den Evangelisten in engstem
Zusammenhang mit diesem Kleinglauben gesehen wird. Es ist bedeutsam,
daß nach der Seesturmerzählung der Chorschluß der beobachtenden Masse

nicht lautet: Was ist da geschehen?, sondern: Wer ist dieser, daß ihm sogar
Wind und Wellen gehorsam sind? (Mark. 4, 41).

So steht für den Menschen der neutestamentlichen Umwelt
angesichts des wunderhaften Ereignisses das Glaubensproblem im
Vordergrund, bzw. es ist dieses aufs engste mit jenem verknüpft.

3.

Damit gewinnt aber unsere Frage in unserer Situation, in der
Situation der Kirche, große Aktualität. Wir müssen die Frage nur
präzis formulieren. Sie lautet dann: welche Bedeutung haben die
Wunder für den Glauben? Könnte überhaupt auf die Wunder
verzichtet werden in dem Sinn, daß der Glaube überhaupt in keiner
Weise an der Faktizität jener Geschichten interessiert ist und jede
historisch-kritische Erörterung darum belanglos wird, oder hat der
Glaube ein Interesse daran, daß irgendwo, wenn auch nicht auf der

ganzen Linie, so doch an irgendeiner Stelle die Faktizität vermittels
historisch anerkannter Kriterien sichergestellt wird? Lohnt sich

überhaupt der Versuch dazu, oder ist er als irrelevant, nicht interessant

oder als illegitim von vorneherein abzulehnen? Kann man
vielleicht sogar sagen, daß das Wunder für den Glauben nicht nur
nicht nötig, sondern schädlich ist? Ist der Glaube sozusagen
Voraussetzung des Wunders, wie es in Goethes Faust heißt: «Das
Wunder ist des Glaubens liebstes Kind»21, oder ist es gerade umgekehrt,

daß das Wunder den Glauben herausfordert
Nun scheint es auf den ersten Blick im Neuen Testament

tatsächlich so zu sein, daß das Wesen des Wunders darin bestehen soll,
daß es zu Gott führt. Das wäre dann so zu verstehen, daß das
Fürwahrhalten gewisser Wunderberichte sozusagen den Startpunkt für
den Glauben an Jesus den Christus bilden würde. Als Belegstelle
könnte etwa Joh. 20, 30 angeführt werden, wo es heißt: diese (sc.

Wunder) sind aufgeschrieben, damit ihr glaubt, daß Jesus der

21 Faust I, Nacht,



250 H. Baltensweiler, Wunder und Glaube im Neuen Testament

Christus, der Sohn Gottes ist. Dann wäre also damit zu. rechnen,
daß die Wunder den Glauben bewirken. Man könnte für diese Sicht
der Dinge den Versuch des Neuen Testamentes, die
Wundergeschichten immer mehr zu objektivieren, anführen. Verschiedene
Forscher haben auf die Tatsache hingewiesen, daß die
Wundergeschichten die Tendenz besitzen, sich im Laufe der Tradition zu
vervielfältigen und zu steigern. Ernst Käsemann hat in seinem
Aufsatz: Zum Thema der Nichtobjektivierbarkeit22 diesen Sachverhalt
für die Auierstehungsgeschichten betont. Er glaubt, daß die
Erzählung von der ersten Erscheinung des Auferstandenen vor Petrus
darum unterdrückt worden sei, weil sie in ihrer Nüchternheit nicht
mehr in das Konzept der zweiten und dritten Generation gepaßt
habe. Aus dem gleichen Grund seien auch die galiläischen
Auferstehungsberichte bei Lukas und Johannes durch solche in Jerusalem
ersetzt worden. Die Berichte sollen durch den Schauplatz an
Gewicht gewinnen. Daß bei Lukas der Auferstandene zuletzt sogar mit
seinen Jüngern ißt und trinkt, läßt deutlich die Tendenz zur
Vergröberung erkennen. Auch bei den Wundergeschichten können wir
Ähnliches beobachten. So ist es symptomatisch, daß im Johannes-

Evangelium die Totenauferweckung des Lazarus geschieht, nachdem

er schon seit drei Tagen tot war. Die Sammelberichte über die

Heilung vieler Kranker bei Markus (Kap. 6, 53-56) und bei Matthäus
(Kap. 14, 34-36) erwähnen, daß die Berührung der Quasten am
Kleide Jesu heilende Wirkung hatte, während der Sammelbericht
in der Apg. (Kap. 5, 12-16) den gleichen Effekt bereits dem Schatten
der Apostel zutraut. Von der Intensität, mit welcher in der Zeit
nach der dritten und vierten Generation die Wundergeschichtenproduktion

in der jungen Christenheit einsetzte, machen wir uns
heute schwerlich eine zutreffende Vorstellung. Es scheint, daß das

Glaubensgut der Christen des zweiten und dritten Jahrhunderts
nach Christus über Jesus sozusagen ausschließlich aus
Mirakelgeschichten apokrypher Herkunft bestand.

Auf der andern Seite gibt es aber im Neuen Testament doch auch
Belege, die in anderer Richtung weisen. Wenn Jesus nach Joh. 11,

40 zu bedenken gibt: «Habe ich dir nicht gesagt, wenn du glaubest,
werdest du die Herrlichkeit Gottes sehen», so muß man fast
annehmen, daß hier der Glaube an Christus überhaupt als Voraus-

22 Käsemann (A. 6), S. 224ff.



H. Baltensweiler, Wunder und Glaube im Neuen Testament 251

setzung für das Wunderwiderfahrnis gesehen wird. Nicht mehr das

Wunder kann den Glauben bewirken, sondern dieser ist da oder
eben nicht da. In gleichem Sinn ist wohl auch die Bemerkung im
Anschluß an das Gleichnis vom reichen Mann und armen Lazarus
(Luk. 16, 31) zu werten, daß wenn Menschen nicht «auf Mose und
die Propheten hören, sie sich auch nicht gewinnen lassen werden,
wenn einer von den Toten aufersteht».

Man könnte auch darauf hinweisen, daß sich schon in den
synoptischen Evangelien Ansätze zu einer Wunderkritik bemerkbar
machen. So scheint es, daß man an gewissen Stellen bestrebt war, allzu
mirakelhafte Züge auszuscheiden. Matthäus hat die von Markus
überlieferten Heilungen eines Taubstummen (Kap. 7, 31-37) und
eines Blinden (Kap. 8, 22-26) nicht übernommen. Dies dürfte wohl
seinen Grund darin haben, daß die in diesen Berichten begegnenden
Handlungen Jesu einen gewissen Geruch nach magischen
Manipulationen hatten, der für Matthäus anstößig war23. Darum läßt
Matthäus beide Berichte einfach weg.

Noch deutlicher wird aber eine gewisse Kritik am Wunder in der

Ablehnung der Zeichenforderung durch Jesus selbst. Jesus antwortete

mit dem Jonaspruch (Matth. 12, 38ff. ; Luk. 11, 29ff.) auf das

an ihn gestellte Ansinnen, sich durch ein Zeichen, ein ariueiov,
auszuweisen. Sehl- wahrscheinlich stammte diese Forderung aus
schriftgelehrten Kreisen24. Sie hat nur einen Sinn, wenn Jesus tatsächlich
Wunder getan hat, die, wie wir gesehen haben, in den synoptischen
Evangelien immer als Machttaten (buvâgeiç) bezeichnet werden und
nie als or||ueta. Offenbar soll Jesus dafür besorgt sein, daß er auf
irgendeine Weise von Gott eine Autorisierung seines Tuns erwirken
kann. Dabei ist nirgends gesagt, worin eigentlich dieses Zeichen
bestehen müßte. Wir erkennen in der Zeichenforderung wieder den
Geist der Zeitgenossen Jesu, die im Wunder an sich noch nichts
Ungewöhnliches sehen. Aber die Wunder müssen nach ihrer Ansicht
eine eindeutige Kennzeichnung ihrer Herkunft erhalten. Die Frage
muß beantwortet werden, «wer hier letztlich am Werk ist, Gott oder

nur der Oberste der dämonischen Hierarchie, der es sich leisten
kann, gelegentlich ein Schauspiel zu geben»25. Jesus hat die

Zeichenforderung konsequent abgelehnt. Er sagt, daß nur das Zeichen

23 Vgl. W. G. Kümmel, P. Feine-J. Behms Einleitung in das Neue Testament

(1965), S. 27.
24 Rengstorf (A. 16), S. 233 25 Rengstorf, ibid.



252 H. Baltensweiler, Wunder und Glaube im Neuen Testament

des Jona gegeben werde26. Die Fassung des Jonaspruches im
Matthäus-Evangelium, wo als Zeichen das dreitägige Verweilen Jonas im
Fisch als Vorausnahme des Todes und der Auferstehung Jesu
angesehen wird, dürfte wohl auf spätere Gemeindebildung zurückzuführen

sein. Dann bleibt als historisch wahrscheinlicher die Fassung
des Wortes im Lukas-Evangelium zurück, die Jona selbst in Person
das Zeichen sein läßt. Dann wäre mit dem «Zeichen des Jona» der
den Niniviten predigende Jona gemeint. Damit würde die jüdische
Vorstellung korrespondieren, daß der Messias sich nicht durch
beliebige Wundertaten auszuweisen hat, sondern durch die getreue
Erfüllung der Schrift. Jesus lehnt es also ausdrücklich ab, sich
durch ein Wunder zu legitimieren ; wir finden einen Anklang dieser

Haltung auch noch in der Leidensgeschichte, wenn Lukas in einer
Sonderüberlieferung die Nachricht weitergibt, Herodes Antipas
habe gehofft, von Jesus als seinem Untertanen ein Zeichen zu sehen

(Luk. 23, 6). Jesus ist auf diese Zumutung sowenig eingetreten wie
auf jene andere gleichlautende seiner Mitbürger in Nazareth (Luk.
4, 23). Das entscheidende Zeichen ist er selbst, er und seine
Botschaft. Die synoptischen Evangelisten haben wohl noch präziser
das Zeichen in seinem Leidensweg und in seiner Leidensbereitschaft
gesehen.

In konsequenter Verfolgung dieser Linie kann dann Paulus in
1. Kor. 1, 22 sagen, daß das von den Juden geforderte Zeichen das

Kreuz bzw. die Predigt von Christus als dem Gekreuzigten sei.

Von diesem Gesichtspunkt aus wird die Versuchung verständlich,
den Wunderbegriff überhaupt zu spiritualisieren. Dann wird das
«Wunder» allgemein im Glauben an Jesus schlechthin gesehen oder
man versucht Jesus selbst als das Wunder Gottes zu bezeichnen,
«d.h. als den, der für uns da ist, als das von Gott gesprochene Wort
der Vergebung»27. Schon Martin Luther ist gefährlich weit gegangen
in dieser Richtung, wenn er sagt, daß das innere Wunder des Glaubens

mehr sei als eine äußerliche Heilung28. Was er beabsichtigt, ist

26 Matth. 12, 39f. ; Luk. 11, 29f. Zum Folgenden vgl. die einschlägigen
Kommentare, ferner A. Vögtle, Der Spruch vom Jonazeichen: Synoptische
Studien, Festschrift für A. Wickenhauser (1953), S. 230-275; J. Jeremias,
'luivâç: Theol. Wort. z. N.T., 3 (1938), S. 411 f.; Rengstorf (A. 16), S. 231f.

27 R. Bultmann, Zur Frage des Wunders: Glauben und Verstehen, 1

(1933), S. 228.
28 Luther, Weim. Ausg. 41, 19, zitiert nach Baur (A. 2), Sp. 1839.



H. Baltensweiler, Wunder und Olaube im Neuen Testament 253

klar. Er will verhüten, daß die Sakramente und die Lehre gegenüber
allenfalls zu erwartenden präsentischen Wundern abgewertet würden.

In neuerer Zeit hat besonders Rudolf Bultmann konsequent
von seiner Position her das Unternehmen, «die Möglichkeit oder
Wirklichkeit der Wunder Jesu als Ereignisse der Vergangenheit
nachzuweisen», als eine Verirrung bezeichnet29. Er schreibt in
seinem 1933 veröffentlichten Aufsatz «Zur Frage des Wunders», daß die
Wunder Jesu, sofern sie Ereignisse der Vergangenheit seien, restlos
der Kritik preisgegeben werden müßten. Sie seien nämlich als
konstatierbare Ereignisse gerade nicht geeignet, den Glauben zu
begründen30.

Wir haben gesehen, daß diese Ansicht auch vom neutestament-
lichen Befund her nicht ohne eine gewisse Berechtigung ist.
Tatsächlich ist es doch so, daß man nicht zuerst dieses oder jenes Wunder

für wahr halten muß, um an Jesus Christus den Gekreuzigten
und Auferstandenen glauben zu können. Ja noch mehr Es ist nicht
einmal nötig im Sinn eines Apriori an Jesus als den Vollbringer
gewisser überlieferter Wundertaten zu glauben, um ihm auch als

Gekreuzigtem und Auferstandenem im Glauben zu begegnen. Tatsächlich

können und sollen auch die Wunder jeder historischen Kritik
preisgegeben werden, sofern diese in Verantwortung gegenüber den

eigenen historischen Methoden geübt wird. Dabei steht von vorneherein

fest, daß kein historisches Urteil den Glauben gefährden
kann, da der Glaube sicher auf anderen Gegebenheiten ruht.

Aber man muß sich doch ernstlich fragen, ob Rudolf Bultmann
nicht zu weit gegangen ist, wenn er den Wundern Jesu als historischen

Ereignissen jeden Wert abspricht und die Wunderberichte
nur als Zeugnisse eines allgemeinen Glaubens an Jesus gelten lassen

will. Freilich, von seiner Position aus ist eine andere Sicht kaum
möglich! Aber wenn es tatsächlich so ist, daß einzelne
Wundergeschichten jeder historischen Kritik standhalten und es deshalb
keinen Anlaß gibt, sie Jesus abzusprechen, so muß man sich doch

fragen, ob diese Tatsache wirklich belanglos ist.
Wir betonen nochmals : ein Wunder, und wäre es in seiner Fakti-

zität absolut unbestritten, kann niemals den Glauben an Jesus
begründen. Aber das steht hier doch gar nicht zur Diskussion. Die
Frage ist vielmehr die, ob nicht die Wunder den bereits vor-

29 Bultmann (A. 27), S. 227.
30 Bultmann, ibid.



254 H. Baltensweiler, Wunder und Glaube im Neuen Testament

handenen Glauben an Jesus Christus in einem, ganz bestimmten Sinn

qualifizieren wollen. Und das ist tatsächlich der Fall.
Wir müssen hier den Begriff des heilsgeschichtlichen Bezuges der

Wunder wieder aufnehmen, auf den wir am Anfang unserer
Vorlesung gestoßen sind. Man kann sich fragen, ob dieser heilsgeschichtliche

Bezug uns nicht direkt ein Kriterium in die Hand gibt, um eine

sachgemäße Beurteilung der verschiedenen Wundergeschichten
vornehmen zu können. Die Wunder sind nicht Glaubensgrundlage, aber
sie stellen als Vorwegnähme der Vollendungszeit, indem Jesus sie mit
der eschatologischen Botschaft verknüpft, den Glauben in den
heilsgeschichtlichen Horizont. Umgekehrt könnte man also sagen, daß

Wundergeschichten, die keinen heilsgeschichtlichen Bezug erkennen
lassen, wie etwa jene wunderbare Rettung des Paulus von einem

Schlangenbiß (Apg. 28, 1-6), im Neuen Testament eigentlich nichts
zu suchen haben31.

Die Frage ist nun die, ob wir im Neuen Testament selbst Spuren
eines solchen heilsgeschichtlichen Verständnisses der Wunder zu
erkennen vermögen. Dies ist tatsächlich der Fall! Hier ist besonders

auf die theologische Leistung des vierten Evangelisten
hinzuweisen. Es ist ja eine Besonderheit des Joh., daß es den Begriff
oripeîov «Zeichen» aufnimmt und ihm einen ganz spezifischen Inhalt
zuweist32. Johannes beschränkt die Verwendung dieses Begriffes auf
das Handeln des irdischen Jesus, und gemeint sind nun mit den
Zeichen die Taten Jesu, wobei Johannes offenbar aus einer Quelle
schöpft, die als Taten Jesu besonders großartige Wunder bringt.
Damit wird das ganze Leben Jesu charakterisiert als eine
Offenbarung Gottes. In Joh. 12, 37 b ff. wird Jesus auf Grund seiner
Zeichen, d.h. seiner wunderbaren Taten, als der hingestellt, «an dem
sich das Geschick aller nach dem göttlichen Willen entscheidet»33.

31 Zur Szene «Paulus am Feuer mit der Schlange» vgl. E. Haenehen, Die
Apostelgeschichte (1956), z. St.; ferner M. Dibelius, Aufsätze zur
Apostelgeschichte, hrsg. v. H. Greeven (1951), S. 15. 173. 180. Daß die ganze Peri-
kope die Tendenz verfolgt, Paulus als mit göttlichen Kräften versehen zu
schildern, dürfte klar sein. Damit entfällt aber die Möglichkeit, die. Geschichte
aus der christlichen Paulusüberlieferung herzuleiten; unsicher ist, ob es sich
um eine Übertragung handelt oder um eine schriftstellerische Bildung des
Verfassers der Apg. Eine Verbindung mit der christlichen Heilsbotschaft -
wie etwa in Apg. 16, 26-31 - fehlt hier.

32 Zum Folgenden vgl. Rengstorf (A. 16), S. 241ff.
33 Rengstorf (A. 16), S. 248.



H. Baltensweiler, Wunder und Glaube im Neuen Testament 255

Jesu Herrlichkeit wird an diesen Machttaten deutlich, ihnen eignet
insofern eine die Geister scheidende Kraft, und eben in diesem Sinn
sind seine Taten Zeichen. So wird sein Leben charakterisiert als das
des Christus.

Einen noch deutlicheren heilsgeschichtlichen Bezug erhalten die

Wundergeschichten durch den Evangelisten Markus. Während
Matthäus die Wunder wohl weitgehend als «Dokumentation der in
Jesus wirkenden göttlichen Barmherzigkeit verstanden wissen
will»34 und somit das lehrhafte Element überwiegt, sind bei Markus
die Wunderberichte deutlich auf die Auferstehung Jesu und die
Parusie ausgerichtet. Es ist nicht zu bestreiten, daß Markus Jesus als

Oeîoç dtvrip «Gottesmann» beschreibt35. Aber gerade durch seine
Geheimnistheorie und den Zug des sich verbergenden Messias
Menschensohn, der mit dem Zug des «Gottesmannes» kontrastiert,
erreicht es der Evangelist, daß die Wundergeschichten eine Vorwegnahme

der Auferstehungsherrlichkeit Jesu darstellen, wobei
Anklänge an die Parusie nicht fehlen. Die Wunder haben so die
Aufgabe, durch ihre Faktizität das, was noch aussteht, als wirklich
kommend zu deklarieren, und erfüllen so eine zentrale Aufgabe.

Ganz eindeutig aber wird der heilsgeschichtliche Bezug im Werk
des Lukas. Schon im Luk. ist nicht zu übersehen, daß die Wunder,
indem sie unaufhörlich geschehen, Jesus als den Gottessohn
ausweisen. Vollends in der Apg. wird es dann ganz klar, daß die
Wundertaten der Apostel einerseits eine Verbindung nach rückwärts ins
Leben Jesu darstellen sollen, anderseits eine neue Etappe in der
Zeit der Kirche einleiten. So ist z.B. die Heilung des Lahmen an der
Schönen Pforte (Apg. 3, 1-10) ein Ereignis, das klarmacht, daß der

von den Aposteln verkündigte Herr, der gestorben, auferstanden ist
und wiederkommen wird, sich als der Lebendige und von Gott
Legitimierte sinnenfällig erweist36. Sogar das Strafwunder an Ananias
und Saphira (Apg. 5, 1-11) hat einen heilsgeschichtlichen Bezug
erhalten, indem es zeigt, daß nun in der Zeit der Kirche Gottes
Geist in der Gemeinde am Werk ist.

Wir kommen zum Schluß und möchten die wesentlichsten Ergebnisse

unserer Darlegungen in ein paar Punkten zusammenfassen:

34 Käsemann (A. 6), S. 227.
35 Vgl. U. Luz, Das Geheimnismotiv und die markianische Christologie :

Zeits. f. d. ntl. Wiss., 56 (1965), S. 9ff.
36 Rengstorf (A. 16), S. 238.



256 H. Baltensweiler, Wunder und Glaube im Neuen Testament

1. Das Wunderproblem ist im Neuen Testament nicht primär ein
Problem der aufgehobenen Kausalität (oder wie man es nennen
will), sondern ein Problem der göttlichen Epiphanie. Es geht also
nicht um naturwissenschaftliche Kategorien, sondern um religiöse
Kategorien. Durch diese Erkenntnis kann das Wunderproblem
entschärft und einer unvoreingenommenen Betrachtung zugeführt
werden.

2. Die Frage der Analogien und zeitgenössischen Parallelberichte
muß in ihrer ganzen Tragweite ernst genommen werden. Es ist zu
betonen, daß das Neue nicht darin besteht, daß Jesus Wunder tut;
ähnliche Wunder werden auch von andern Wundertätern berichtet.
Das Neue besteht vielmehr darin, daß Jesus seine Wundertaten mit
der eschatologischen Botschaft vom Reich Gottes und mit seiner
Person verknüpft. Hier wird ein heilsgeschichtlicher Bezug der
Wunder deutlich.

3. Die religionsgeschichtliche und literarkritische Prüfung der
neutestamentlichen Wundergeschichten ergibt, daß in vielen Fällen
an der Faktizität der berichteten Wunder nicht festgehalten werden
kann. Diese Tatsache kann niemals den Glauben an Jesus Christus
erschüttern, da nach neutestamentlichem Zeugnis die Wunder nicht
Grundlage dieses Glaubens bilden. Die Faktizität einzelner Wunder
ist aber nicht bedeutungslos. Sie qualifizieren nämlich den Glauben
an Jesus Christus als heilsgeschichtlichen Glauben, d.h. als Glauben
an den auferstandenen und wiederkommenden Christus, der dann
vollenden wird, was in einzelnen Wundern bereits sichtbar
vorangekündigt ist.

4. Bei einzelnen Evangelisten ist der heilsgeschichtliche Bezug
der Wundergeschichten besonders deutlich. Es wäre zu erwägen, ob

uns damit nicht ein sachgemäßes Kriterium für die Legitimität
eines Wunderberichtes in die Hand gegeben ist. Dieses Kriterium
ist darum sachgemäß, weil es aus dem biblischen Verständnis des

Wunders gewonnen wird und nicht aus einer abstrakten Begriffsanalyse

oder aus rationalgefärbten Überlegungen. Es wäre dann
damit die Möglichkeit zu einer echten Lösung der Wunderfrage im
Neuen Testament geboten.

Heinrich Baltensweiler, Basel


	Wunder und Glaube im Neuen Testament

