
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 23 (1967)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Felix Heinimann, Nomos und Physis. Herkunft und Bedeutung einer Antithese

im griechischen Denken des 5. Jahrhunderts. Schweizerische
Beiträge zur Altertumswissenschaft, 1. Basel, Fr. Reinhardt AG, 1965. 221 S.

Unter dem Einfluß der Völkerkunde und der praktischen Politik erkannten
die griechischen Sophisten des 5. Jahrhunderts v. Chr. die Relativität aller
Nomoi. Der Nomos erhielt eine negative Bewertung. Aus der ionischen
Naturphilosophie und insbesondere der Medizin erwuchs zugleich die Einsicht
in die Normhaftigkeit der Physis. Es waren auch wieder die Sophisten, welche
als erste die positiv bewertete Physis im Sinn einer scharfen Antithese dem
Nomos gegenüberstellten. Inhaltlich sind allerdings beide Begriffe, Nomos
und Physis, vieldeutig, auch wenn Nomos mehr die konventionelle, von
außen auferlegte Norm bezeichnet, Physis dagegen das «Gewachsene» bzw.
das, was der Mensch aus eigenem Antrieb tut. Unter eleatischem Einfluß
konnte Nomos sogar die Bedeutung von «Schein», Physis diejenige von
«Wahrheit» erhalten. Es blieb Erbe der Sophistik die antithetische
Verwendung der beiden Begriffe und die Abwertung des Nomos zugunsten der
Physis. Hingegen wird man angesichts der Vieldeutigkeit des Begriffspaares
stets wieder neu zu fragen haben, was im einzelnen Fall mit «Gesetz» und
was mit «Natur» gemeint ist.

Die Arbeit von Heinimann, die neben dem sophistischen Schrifttum
insbesondere auch das Corpus Hippocraticum berücksichtigt, ist gründlich und
sorgfältig. Ausführliche Register erhöhen den Wert des Buches. Ein Anhang
behandelt Probleme der Datierung einzelner Schriften des Hippokratischen
Corpus. Felix Flückiger, Reutigen, Kt. Bern

Sigmund Mowinckel, Erwägungen zur Pentateuch-Quellenfrage. Oslo, Uni-
versitetsforlaget, 1964. 138 S. Brosch. nKr. 30.-.

In einem seiner letzten Werke hat der große Alttestamentier sich noch
einmal mit den Kritikern der Quellenhypothese auseinandergesetzt. Die
einzelnen Quellen werden eingehend behandelt: «P» (S. 9ff.): nichts spricht
gegen die übliche, nachexilische Datierung, S. 43f.; auf S. 44ff. haben wir
eine interessante Auseinandersetzung mit Y. Kaufmann, jedoch nach seinen
1930 geäußerten Thesen, nicht nach Tôledôt hâ,emûnâh hajjisrâ'êlît; «J»
(S. 47ff.), wo u. a. die Existenz eines « J»-Berichtes der Landnahme in Jos.-Ri.
hervorgehoben wird; die Quelle deutet auf David und Salomo hin (S. 56f.)
und darf also «in gewissem Sinne» als Hofhistoriograph gezeichnet werden;
«E» (S. 59ff.) hat es tatsächlich gegeben, wenn auch in der Genesis nicht viel
von ihm übrig ist (S. 64f.); oft wurde nämlich die Quellenscheidung
unbegründet vorgenommen, z. B. in der Josephsgeschichte (die mit Rudolph als
einheitlich, mit ein paar Sätzen aus «P» betrachtet werden muß, S. 61).
Besonders untersucht werden die Exodus- und Sinaiperikopen : der «J»-Bericht
liegt eigentlich nur Ex. 34 vor (S. 93). Für den Landnahmebericht (S. 107ff.)

14



210 Rezensionen

faßt der Verfasser seine schon anderswo vorgetragenen Thesen zusammen
(vgl. die Rezension von Tetrateuch, Pentateuch, Hexateuch, 1964) h Wenn
auch die Diskussion natürlich noch weitergeht, so hat der Verfasser uns einen
wertvollen Status quaestionis geboten. J. Alberto Soggin, Rom

Edüaed Nielsen, Die Zehn Gebote, eine traditionsgeschichtliche Skizze.
Acta Theologica Danica, 8. Kopenhagen, Munksgaard, 1965. 125 S.

dKr. 40.-.

Es ist eine Freude, dieses anregende Buch den Lesern der Theologischen
Zeitschrift vorstellen zu können. Durch literargeschichtliche, formgeschichtliche

und traditionsgeschichtliche Arbeit gelingt es dem Verfasser, eine äußerst
wahrscheinliche Rekonstruktion des Urdekalogs zu bieten, dessen älteste
Glieder noch in die Zeit vor der Landnahme zurückreichen (S. 94ff.), während
die heutige Doppelfassung aus einem Zeitpunkt zwischen 622 und 560 (S. 93)
stammen soll.

Die Gestalt des Urdekalogs sei folgende (S. 68 ff.):
1. «Du sollst dich vor keinem anderen Gott niederwerfen.»
2. «Du sollst dir kein Götterbild machen.»
3. «Du sollst Jahwes Namen nicht zu einem Frevel nennen.»
4. «Du sollst am Sabbattage keine Arbeit ausführen.»
5. «Du sollst deinen Vater oder deine Mutter nicht geringschätzen.»
6. «Du sollst nicht Ehebruch treiben mit deines Nächsten Ehefrau.»
7. «Du sollst nicht das Blut deines Nächsten vergießen.»
8. «Du sollst keinen Mann von deinem Nächsten rauben.»
9. «Du sollst nicht als Lügenzeuge wider deinen Nächsten auftreten.»

10. «Du sollst dir nicht das Haus deines nächsten aneignen.»
Während an Einzelheiten oft manches auszusetzen ist (vgl. z.B. S. 30,

Anm. 8, oder S. 105), die Nichterwähnung der Arbeiten N. Lohfinks zum
Deuteronomium, die dürftige Transkription semitischer Wörter, einmal sogar
(S. 81) mit dänischer Rechtschreibung usw., so ist die Gesamtarbeit doch
über jede Kritik erhaben und bildet zweifelsohne eine wichtige Etappe der
Dekalogforschung. J. Alberto Soggin, Rom

Siegfried Herrmann, Die 'prophetischen Heilserwartungen im Alten Testament.

Beiträge zur Wissenschaft vom Alten und Neuen Testament,
85. Stuttgart, Kohlhammer, 1965. 333 S. DM 36.-.

Jede im A. T. kanonisierte Heilsaussage wird in einer über sich hinaus in
die Zukunft weisenden Dimension verstanden und geglaubt. Wenn Herrmann
es hier unternimmt, Ursprung und eigentliche Absicht dieser Heilsaussagen
zu bestimmen und damit den Begriff Eschatologie zu klären, so leitet ihn
dabei auch die Absicht, dieses traditionelle Verständnis als eine im Laufe
der Geschichte vollzogene geistige Entscheidung verstehen zu lehren. Diese
theologische Zielsetzung, die in einigen charakteristischen Formulierungen

1 Theol. Zeitschr. 22 (1966), S. 440-442.



Rezensionen 211

guten Ausdruck findet (aus den Schriften der Propheten sprechen nicht nur
die großen Meister, sondern auch die großen Wirkungen, die von ihnen
ausgegangen sind, S. 6; in der Königszeit wurde Jahwe als der Herr begriffen,
der Israel im Mächtespiel der Kräfte seinen Platz zugewiesen hatte, S. 12;
oder auch, was zur prophetischen Aktualisierung S. 240 gesagt wird), wird
bei aller Konsequenz der Anwendung überlieferungsgeschichtlicher und
formkritischer Methoden nie aus den Augen verloren.

Das Werden des alttestamentlichen Schrifttums ist ein Schaffensprozeß,
der Geschichte hat und an dem Geschichte beteiligt ist. Die von Gott
angerufene Individualität des Propheten verbindet sich schöpferisch mit der
Tradition, so daß Zukunft als ideale Wiederherstellung der Ordnung Gottes
erwartet werden kann. Prophetische Botschaft ist das Erfassen alter Wahrheiten

aus unmittelbarer Gotteserfahrung. Darum ist die Vorgeschichte der
in den Heilserwartungen auftretenden Grundbegriffe in ganzem Umfang zu
berücksichtigen. In Ägypten gibt es nichts der eigentlichen Prophétie
Verwandtes; vergleichbar sind Erscheinungen der Weisheitsliteratur, die aus
Katastrophen der Vergangenheit Ideale und Forderungen für die Gegenwart
postulieren. Im syrisch-mesopotamischen Raum finden sich Parallelen im
Nebeneinander von Inspiration und visionär Ekstatischem, wie auch in der
Art der Ausrichtung der Botschaft (Erwägungen zu 1. Kön. 18, 7-14). Der
Ursprung der Heilserwartung im A. T. liegt in den beiden bereits vom
geschichtlichen Entstehungsort gelösten Landverheißungen Gen. 12, 1-3 und
Ex. 3, 8, die, einmal selbständig, durch das neugebildete Traditionsstück
Deut. 26, 5 zusammengefaßt sind. Von den dahinterstehenden geschichtlichen
Vorgängen wird ein ausführliches Bild entworfen. Die Bundesüberlieferung
gehört als Traditionskomplex nach Sichern und zum Haus Joseph. In der
Bindung an den Sinai projiziert sie die Verpflichtung neu hinzutretender
Gruppen auf den dort geoffenbarten Gott zurück in die Vergangenheit. Mit
dem Bundesgedanken ist die Davidsverheißimg und ihr Adoptionsritual erst
sekundär verbunden; sie ist aber in dieser Verbindung der Beginn der eigentlichen

messianischen Erwartung.
In der klassischen Prophétie nimmt die Heilsverheißung einen kleinen

Raum ein und setzt nie eine Unheilsprophetie fort. In der Erwartung eines
verinnerlichten Gottesverhältnisses berührt sich Hoseas Zukunftsideal mit
der nordisraelitischen Tradition; alle Heilsworte sind überarbeitet. Der
Kritiker Arnos ist durch seinen Universalismus wie durch seine Kritik an der (bei
Jesaja und Micha fehlenden) Erwählungstradition charakterisiert.
Restgedanke und Tag Jahwes haben keine eschatologische Dimension. Ebenso
sind die Gedanken Jesajas vom Rest und dem Hause Davids auf ein
historisches Maß beschränkt. Heilsverkündigungen liegen außerhalb seines

Auftrages. Die Zionserwartung ist als eine ferne Möglichkeit aufgenommen.
Mit der zweiten Hälfte des 7. Jahrhunderts wandelt sich die Gestalt der

Heilserwartung ebenso bei dem an palästinensische Tradition anknüpfenden
Jeremia wie bei den Traditionsncubildungen Ezechiels und Dt. Jesajas.
Gemeinsam ist allen die starke Bearbeitung ihrer Bücher. Charakteristisch
für Jeremia, dessen Heilssprüche in der Darstellung einen besonders breiten
Raum einnehmen, ist das reziproke Verhältnis von Schicksalserfahrung und



212 Rezensionen

Geschichtsdeutung. Aus seiner persönlichen Heilsgewißheit, die darauf gründet,

daß Erkenntnis der Schuld Jahwes Zorn zu wenden vermag, fließt die
Hoffnung, daß sie auch den Norden zu Jahwe zurückführen kann (die
Sprüche für Juda sind sekundär). Diese Ansätze werden in der deuterono-
mistischen Bearbeitung seines Buches zu einer systematischen
Geschichtsbetrachtung erweitert. Auf der bewußten Begegnung zwischen Subjekt und
Objekt beruht das Gemeinsame zwischen Jeremia und der Entstehimg des
deuteronomistischen Werkes. Dieser Zug zur traditionsverarbeitenden Systematik

findet im Ezechielbuch uneingeschränkte Fortsetzung, so sehr, daß
die originale Botschaft ganz dahinter zurücktritt. Im Buch begegnen sich
die beiden bedeutendsten Überlieferungskreise der exilischen Zeit, der deu-
teronomische und der priesterliche (Verfassungsentwurf), worin sich der
Parallelismus der späteren Pentateuchüberlieferung in ihrer Verklammerung
von Geschichte und Gesetz abzeichnet. Die Heilserwartung Deutero-Jesajas
steht in ihrem Universalismus unter dem unmittelbaren Eindruck der im
Exil gemachten Erfahrungen. Damit, daß Jahwe sich nicht mehr nur als
der Herr Israels zeigt, haben die großen Heilstatsachen, auf die er zurückgreift,

für ihn nur noch relative Bedeutung. Doch auch für ihn empfiehlt sich
der Eschatologiebegriff noch nicht. Die Sprüche vom Früheren und
Kommenden sind herausgewachsen aus einer universal gewordenen Gottesidee,
sind eine neue Art des Argumentierens von der einzigartigen Macht Jahwes.
Doch ist damit der Weg zu einer eigentlichen Eschatologie frei gemacht.

Es konnte nur einiges aus dem Reichtum der Gedanken, Anregungen und
Fragestellungen dieses bedeutenden Buches wiedergegeben werden; hoffentlich

genug, um zu eigener Lektüre und Auseinandersetzung zu ermuntern.
Mag die Frage, wo im Verlauf des geschilderten Prozesses der Begriff Eschatologie

mit Recht anzusetzen sei, tatsächlich eine sekundäre Frage
terminologischer Konvention sein (S. 303) - und mag man darin vielleicht schließlich
anders urteilen als der Verfasser -, so tritt das doch ganz dahinter zurück,
daß hier in großer Konzeption das Bild der alttestamentlichen Heilserwartung

in ihrer Kontinuität gezeichnet ist, die auf dem Boden der Taten Gottes
diese Taten im Raum der Geschichte begreift und entfaltet.

Die Weite des gespannten Rahmens erlaubt es natürlich, mancherlei Fragen

zu stellen. So möchte ich, um nur eins anzudeuten, erwägen, ob der
Gedanke der deuteronomistischen Bearbeitung nicht zu starr gefaßt ist, ob
nicht z. B. Jeremia und das Deuteronomium gemeinsam und jeder für sich
in einem Strom der Entfaltung theologischer Anschauungen und
Überzeugungen stehen, so daß von daher das Problem der deuteronomistischen
Bearbeitung sich doch anders stellen könnte. Das wären Fragen, die von Fall
zu Fall und exegetisch zu diskutieren sind ; sie werden in keiner Weise unserer
dankbaren Anerkennung Abbruch tun. Hans Joachim Stoebe, Basel

G. A. F. Knight, Deuteroisaiah. A Theological Commentary on Isaiah 40-55.
New York-Nashville, Abingdon Press, 1965. 283 S. $5.50.

Wer dieses Buch zum erstenmal durchblättert und sich mit der Einleitung
befaßt, könnte geneigt sein, das «Theologische» dieses Kommentars u.a. darin



Rezensionen 213

zu verstehen, daß es keine linguistische, philologische und gattungsgeschichtliche

Bearbeitung des Textes enthält. Darin wird man ferner durch die
Behauptungen des Verfassers (S. 12ff.) bestärkt: für solche Einzelheiten
verweist er nämlich auf die «wissenschaftlichen» Kommentare. Da nun aber die
kritische Arbeit am Texte und die theologische kaum voneinander zu trennen
sind, taucht sofort die Frage auf, ob wir uns nicht hier abermals vor einer
grundsätzlich falschen Annäherung am Texte befinden, die «Kritik» und
«Exposition» voneinander scheidet, wie z.B. in der Interpreter's Bible, die
vom selben Verlag veröffentlicht wurde. Dies ist jedoch nicht der Fall,
sobald wir uns der Exegese zuwenden: Auf beinahe jeder Seite behandelt der
Verfasser kritisch-exegetische Fragen, obwohl im Stil eines volkstümlichen
Werkes (das Ergebnis ähnelt dem des Alten Testamentes Deutsch).

Knights Behandlung des Dt. Jes. ist einheitlich: Die Verschiedenheit der
Gattungen darf nach ihm ja nicht mit bunter Zusammensetzung verwechselt
werden. Auch die 'ebed-Jhwh-Lieder werden nicht von ihrem jetzigen
Zusammenhang geschieden, sondern als Bestandteil des ganzen behandelt. Das
Buch ist theologisch gründlich und erfüllt seine Aufgabe, was kein geringer
Vorzug ist. Es dürfte bei theologischen Tagungen oder in der allgemeinen
Arbeit, besonders für Laien oder auch für Theologen, die die unmittelbare
Verbindung zur Ursprache nicht (mehr) besitzen, gute Dienste leisten.

J. Alberto Soggin, Rom

André Barucq, Le Livre des Proverbes. (Sources Bibliques.) Paris, Librairie
Lecoffre, J. Gabalda & Cie, 1964. 267 S.

Der Qualität der Sources Bibliques und dem Rufe des Verfassers
entsprechend, erwartet der Leser dieses Bandes ein hochwertiges Werk und wird
auch nicht enttäuscht. Es gibt heute einige wissenschaftliche Kommentare
zu den Sprüchen1, und unser Werk gesellt sich nur willkommen zu ihnen.
Barucq nimmt u. a. auch auf ugaritische und babylonische Materialien Bezug
(man muß sie aber im Sachregister unter «Proverbes» suchen), und man
wartet natürlich gespannt auf die Veröffentlichung der neuentdeckten
Weisheitstexte aus Ugarit ; doch der Löwenanteil gebührt natürlich immer noch
Ägypten.

Besonders hervorzuheben ist die meistens als Stiefkind behandelte Theologie

der Weisheit (S. 34), wobei aber (und das geht aus den Parallelstellen
und der Weisheit des Amenemope klar hervor) auch hier das Internationale,
Allgemeine anstatt des typisch Israelitischen, Jahwistischen hervortritt. Ein
Datierungsversuch der verschiedenen Sammlungen wird in der Einleitung
(und, soviel ich sehe, auch im Kommentar) nicht unternommen: auf S. 15

stellt der Verfasser nüchtern fest, daß gewisse Texte nur von der Redaktion
Salomo zugeschrieben werden, wovon aber aus ihnen selbst nichts hervor -

1 J. van der Ploeg, Spreuken: De boeken van het O. T.; VIII, 1, (1952);
B. Gemser, Sprüche Salomos: Handb. z. A. T., 1 16 (21963); R. B.Y. Scott,
Proverbs, Ecclesiastes : The Anchor Bible, 18 (1964)-



214 Rezensionen

geht. Dies ist vielleicht ein guter Gedanke, da ja die früher als Aramaismen
gedeuteten Formen, auf denen die Spätdatierung größtenteils beruhte, sich
auch als alte, aus dem Hebräischen schon verschwundene, doch im
Aramäischen erhalten gebliebene, westsemitische Formen erklären lassen.
Besonders hervorgehoben wird der königliche Charakter mancher Sammlungen
(S. 119ff. und 201ff.). Was angenehm anmutet ist der Eindruck, den das

ganze Werk vermittelt, daß die Wissenschaft sich auf diesem Gebiet in ständiger

Bewegung befindet. J. Alberto Soggin, Rom

P. Benoit et M.-E. Boismard, Synopse des quatre évangiles en français.
Avec parallèles des apocryphes et des Pères. 1. Textes. Paris, Les Editions
du Cerf, 1965. XV + 374 S. 42 F.

Die vorliegende Synopse, die den Text der 4 Evangelien in französischer
Übersetzung wiedergibt, ist natürlich weniger für den Neutestamentier als

für den Bibelleser bestimmt, der tiefer in die Evangelientradition eindringen
möchte. Man wird es also den Herausgebern nicht übelnehmen, daß sie fast
gar keine Textvarianten verzeichnen. Dafür muß man ihnen zugute halten,
daß ihre Ausgabe gut lesbar ist : der Text der vier Evangelien ist fortlaufend
aufgeführt, wobei die zur Veranschaulichung eingeschobenen Dublett- und
Parallelperikopen durch einen beigefügten dicken Strich hervorgehoben sind ;

und die an und für sich schon zu begrüßende Berücksichtigung des Johannes -

Evangeliums ist noch dadurch erhöht, daß auch die Parallelüberlieferungen
dieses Evangeliums in doppelter Kolonne erscheinen.

Zudem darf man dankbar bemerken, daß die neue Synopse auch
wissenschaftlichen Ansprüchen genügt (was in Anbetracht des Herausgeberkreises
gar nicht anders zu erwarten war). Die Übersetzung der «Bible de Jérusalem»
hat fast durchgängig einer wortgetreueren Wiedergabe des griechischen Textes

weichen müssen. Als sehr nützlich erweist sich die Beifügung der wichtigsten

Parallelen aus der Apokryphen- "und Väterliteratur. In diesem Punkt
folgt die Synopse dem Vorbild der neuen griechischen von Aland; sie geht
manchmal sogar über das von letzterer verwendete Material hinaus (z.B.
durch eine ausgiebige Verwertung der Pseudo-Clementinen, der Testamente
der 12 Patriarchen usw. ; es verdient hervorgehoben zu werden, daß, wie bei
Aland, auch das koptische Thomas-Evangelium den ihm gebührenden Platz
erhalten hat). Ergänzende Register (Perikopentafeln für alle vier Evangelien
und für jedes einzelne Evangelium; Zusammenstellung der Bibel- und Väterzitate)

erleichtern die Benutzung des Werkes.
Man ist gespannt auf den angekündigten 2. Band, der den synoptischen

Vergleich in literatur- und redaktionsgeschichtlicher und theologischer
Hinsicht bringen soll und von dem dank der breiten Heranziehung des
außerkanonischen Materials allerhand Neues zu erwarten sein dürfte. Der 2. Band
wird auch die im 1. Band eher spärlichen Verweise auf das Alte Testament
ergänzen. Willy Rordorf, Neuchâtel



Rezensionen 215

John Bowman, The Gospel of Mark. The New Christian Jewish Passover
Haqqadah. Studia Post-Biblica, 8. Leiden, E. J. Brill, 1965. XIV +
393 S. Gld. 42.-.

Die neuere Evangelienforschung befaßt sich weder mit der Darstellung
des Lebens Jesu noch mit der Herausarbeitung literarisch und formgeschichtlich

erkennbarer Schichten, sondern versucht zu ermitteln, welche Beiträge
die Evangelisten bei der Zusammenstellung und Bearbeitung übernommenen
Materials selbst geleistet haben. Auch die vorliegende Untersuchung kann
unter einem derartigen redaktionsgeschichtlichen Aspekt gesehen werden;
freilich mit gewichtigen Vorbehalten; Das Literaturverzeichnis läßt
erkennen, daß die neueren redaktionsgeschichtlichen Arbeiten nicht verwendet
wurden.

Es ist methodisch von Bedeutung, daß auf einen eingehenden
synoptischen Vergleich, der die Eigenart eines Evangeliums erkennen ließe,
verzichtet wird. Statt dessen wird die These übernommen, der zweite Evangelist,

der auch anderes Material verwendet habe, gehe auf Berichte des

Petrus zurück (S. 97). Auf Grund dieser Voraussetzungen wird die Frage
gestellt : Wenn Markus nicht nur einfach die Erzählungen des Petrus referiert
hat, muß er eine Absicht mit der Zusammenstellung seines Materials
verbunden haben. Welchen Sinn sah Markus in der Abfassimg seines
Evangeliums

Der Schlüssel zum Verständnis der Absicht des zweiten Evangelisten ist
das Passamahl, das Jesus mit seinen Jüngern feierte. Anfang, Mitte und Ende,
selbst Jesu Tod als ein Teil seines Lebens (S. 314), müssen von diesem
Ereignis her gesehen werden (S. 102). Diese Passamahlfeier ist für Markus
der Maßstab für die Auswahl aus den Jesus-Überlieferungen. Wenn aber das
Passamahl derart dominierend ist, ergibt sich die weitere Frage : Wie kommt
Markus zu dieser Sicht Ausgehend von der Bedeutung, die das Herrenmahl
in urchristlicher Zeit hatte, wird das gesamte zweite Evangelium eine neue
Passa-Haggadah für die christlich-jüdische Gemeinde genannt. Sie geht dem
Erlösungsgeschehen nach, wie der Auszug aus Ägypten die Befreiung von
der Knechtschaft schildert und wie das Passa der Exodus per se ist (S. 89).
Die Schwierigkeit, daß sich im Evangelium die Befreiung durch Jesus
vollzieht, während sie beim Auszug aus Ägypten durch die Gegner, nämlich
durch den Tod der Ägypter, geschieht, ist gesehen (S. 314). Angesichts dieser

Konzeption ist es folgerichtig, wenn die These religionsgeschichtlich mit alt-
testamentlichen Parallelen und spätjüdischen Stellen belegt wird. Als Leser
kommt die Gemeinde jüdischer Herkunft in Rom in Betracht (S. 98).

Die vorliegende Arbeit, die das gesamte Evangelium analysiert (S. 103-
313), ist insofern interessant, als sie ihre eigenen Wege geht und versucht,
für das Markus-Evangelium im Stadium seiner Redaktion einen «Sitz im
Leben» des Gemeindegeschehens aufzuzeigen, der nicht allgemein als Predigt
oder als eine Stufe theologischer Auseinandersetzungen, sondern prägnant
als Passa-Haggadah verstanden wird. Freilich ist es nicht leicht, dem
Verfasser, abgesehen von seinen fraglichen traditionsgeschichtlichen
Voraussetzungen, von seinem Ausgangspunkt, dem Passamahl, auf dem Weg zur



216 Rezensionen

Abfassung des Markus-Evangeliums als einer neuen christlich-jüdischen
Passa-Haggadah zu folgen, zumal manche Fragen, z. B. die des
Messiasgeheimnisses, offenbleiben.

Georg Braumann, Waldeck, Deutschland

Brooke Foss Westoott, The Epistles of St. John. The Greek Text with
Notes. (First ed. 1883.) Reprinted with a new Introduction: Johannine
Studies since Westcott's Day, by F. F. Bruce. Abingdon, Berks., The
Marcham Manor Press, 1966. lxxvi + 245 p.

In addition to his work on the canon and text of the New Testament,
B. F. Westcott produced five major commentaries: two on the Gospel of
John (1880, 1908), one each on the Epistles of John (1883), Hebrews (1889),
and Ephesians (1906). It is a testimony to the thoroughness of his work
that all of these are now in print in 1967.

In his introduction to this re-print edition, Prof. F. F. Bruce points out
that in Westcott were wedded a knowledge of the whole Greek Bible with
the whole range of ancient Greek literature, from classical to patristic times.
This quality - combined with his sympathy with the thought of the writers
on whom he chose to comment - renders his commentaries of abiding
value today. 'While we cannot confine ourselves to Westcott nowadays,
we can never dispense with him' (p. xi).

The publishers are to be congratulated for making this attractive edition
of Westcott's commentary available to the student of the New Testament
and for their inclusion of a valuable essay on Johannine research by a

contemporary biblical scholar. Ward Gasque, Manchester

Michel Bouttier, En Christ. Etude d'exégèse et de théologie pauliniennes.
Etud. d'hist. et de phil. rel., 54. Paris, Presses universitaires, 1962. 155 S.

NF 9.-.
George T. Montague, Growth in Christ. A Study in Saint Paul's Theology

of Progress. Fribourg, Regina Mundi, 1961. 287 S. Sfr. 19.-.

Die zwei Arbeiten haben weitgehend gleiche Zielsetzung; in ihrer Anlage
und Durchführung unterscheiden sie sich jedoch recht wesentlich.

1. Die Arbeit von M. Bouttier stellt eine große Monographie zum paulini -

schen Terminus év XpuJxû) dar. Sie beginnt mit der Skizzierimg des
Problems. Während A. Deissmann die Formel individualistisch-mystisch als
Beschreibung der persönlichen Erfahrung des Apostels verstanden wissen
wollte, trat bei den katholischen Exegeten die kollektive und ekklesiologische
Deutung auf den Leib Christi in den Vordergrund. E. Lohmeyer und W.
Schmauch dagegen lehnten jede Idee einer persönlichen Vereinigung mit
Christus ab. Sie sahen in dieser Formel den Ausdruck einer göttlichen
Bestimmung, die sie in metaphysischem Sinn verstanden wissen wollten. Albert
Schweitzer hat in seinem Buch: Die Mystik des Apostels Paulus (1930) mehr
den eschatologischen Aspekt des Ausdrucks betont. Es handelt sich nach
seiner Meinung nicht um ein Eintauchen in eine geistliche Atmosphäre, son-



Rezensionen 217

dem «in Christus leben» heißt hineingenommensein in die Ereignisse, die
durch das Kommen des Messias ausgelöst wurden und in der Parusie ihre
Portsetzung finden. Auch R. Bultmann widerspricht der These Deissmanns;
er sieht im Terminus év Xpicml) eine einfache Beschreibung des gewöhnlichen
Lebens im Glauben, für welches eben Jesus Christus eine neue Möglichkeit
eröffnet.

Nur schon diese wenigen fragmentarischen Angaben zeigen, wie komplex
das exegetische Problem ist, welches der Verfasser anpackt. Er geht so vor,
daß er nach ein paar sprachlichen Vorbemerkungen (S. 23-30), die zeigen
sollen, wie eng die grammatikalischen Fragen mit den christologischen
verflochten sind, in einem längeren Kapitel (S. 31-86) die Formel év Xpiaxûj
mit ihren synonymen Ausdrücken (bià Xp., eiç Xp., ffùv Xp., év laipku, év Tuveùpari,

etc.) konfrontiert. Es zeigt sich dabei, daß schon von cler formalen Seite her
die verschiedenen Termini mit einem ganz bestimmten typischen Inhalt
verbunden sind. So ist z. B. der Ausdruck bid Xpurrôv besonders mit dem
Erlösungswerk Christi liiert, eiç Xpiaröv bezieht sich gewöhnlich auf den Akt
des Glaubens und den Vorgang der Taufe, crùv Xpiarô) hat seine Verwurzelung
in den Ereignissen von Kreuz und Auferstehung, während év Kupiw im
Zusammenhang mit dem ekklesiologischen und ethischen Aspekt auftaucht.
Wir können hier nicht die ganze Fülle des gebotenen Materials vorführen,
sondern müssen uns mit diesen kurzen unvollständigen Hinweisen begnügen.
Allerdings dürfte es dem Verfasser gelungen sein, durch diese sorgfältige
Konfrontation der Parallelbegriffe deutlich gemacht zu haben, wie sehr die Formel

iv Xpiaxôi theologisch geladen ist.
In einem weiteren Kapitel (S. 87-133) spürt der Verfasser diesen theologischen

Dimensionen des Ausdrucks iv Xpio'xuj nach. A. Deismann hatte
vorgeschlagen, das Material unter vier Rubriken darzustellen: 1) Das apostolische

Bewußtsein des Paulus, 2) Die Kirche und der Gläubige, 3) Das Heil,
4) Die Heilsgeschichte. Der Verfasser dagegen verwendet rein christologische
Kategorien, da er dem Versuch Deissmanns vorwirft, daß durch das von
außen aufgepreßte Schema alle charakteristischen Merkmale der Texte
ausgelöscht werden (S. 90f.). Im Anschluß an die heilsgeschichtliche Theologie
O. Cullmanns gliedert er die Problematik der Formel èv XpitJxw auf, indem
er drei Dimensionen unterscheidet : 1. « In Christ o » und das historische Amt
des Christus (hier dominiert der objektive und instrumentale Gehalt der
Formel). 2. «In Christo» und das eschatologische Amt des Christus (hier
dominieren die eschatologischen Elemente), und 3. «In Christo» und das

gegenwärtige Amt des Kyrios (wobei es um den mystischen und ethischen
Aspekt geht). Er faßt das Ergebnis seiner gesamten Untersuchungen
folgendermaßen zusammen: «in Christo» évoque l'acte de Dieu par lequel, après
avoir été indentifiés à Jésus-Christ sur la croix et associés par grâce à sa
résurrection nous sommes inclus en son corps par le Saint-Esprit, afin de

participer désormais à sa vie et à son ministère et de communiquer pleinement

à tout ce qui est sien, tant dans le ciel que sur la terre, tant dans le
présent que dans le Royaume! (S. 132f.).

Das Werk schließt mit einer Übersicht über den Gebrauch der Formel
iv Xpiaxöi in den verschiedenen neutestamentlichen Schriften (S. 134-146).



218 Rezensionen

Bs zeigt sich, daß die Formel tatsächlich auf Paulus zurückgehen muß. In
semen Hauptbriefen tartcht sie gehäuft auf; im Eph. wird das absolute
Maximum von 35 Zitationen erreicht, wobei sich aber gerade hier
beunruhigende Spuren einer forcierten Systematisierung zeigen. Von den anderen
Schriften des Neuen Testamentes ist der 1. Petr. zu erwähnen, der also auch
in der Aufnahme der Formel év Xpiaxw gewisse Anklänge an die paulinische
Theologie zeigt. Das seltene Auftauchen der Formel in der Apg. dürfte keine
paulinisch-theologische Bedeutung haben; höchstens in 13, 39 könnte man
einen bewußten Anklang an die paulinische Predigt sehen. Das johanneische
Schrifttum wurde vom Verfasser bewußt ausgenommen.

Wir haben hier eine sehr ansprechende Arbeit vor uns, die sicher in der
zukünftigen Diskussion nicht übergangen werden sollte. Dies geschieht ja
leider mit Publikationen in französischer Sprache recht häufig. Vorbildlich
ist die besprochene Untersuchung in der Art, wie sie nicht nur bei philologischen

und religionsgeschichtlichen Gegebenheiten stehen bleibt, sondern
entschlossen zu theologischen Fragestellungen durchdringt und die kritisch
erarbeiteten Ergebnisse fruchtbar werden läßt.

2. Das zweite zu besprechende Werk wurde als Dissertation der Theologischen

Fakultät der Universität Fribourg eingereicht. Es beschäftigt sich mit
dem innern Wachstum des Christen, ein Thema, das bis dahin noch nicht
häufig behandelt worden ist. Der Verfasser beschränkt sich bewußt auf die
paulinischen Schriften, wobei er alle Gefangenschaftsbriefe (auch den Eph.)
und die Pastoralbriefe einbezieht. Die Studie beginnt mit einem exegetischen
Teil (S. 3-164). Die Auswahl der Texte ist ein Problem für sich. Der Verfasser
findet einen glücklichen Weg, in dem er sich vor allem auf Gebettexte der
paulinischen Briefe (1. Thess. 3, 10-13; 5, 23f.; 2. Thess. 1, 11 f.; 2, 16f.;
3, 5; 2. Kor. 13, 9; Rom. 15, 5f. ; 15, 13; Kol. 1, 9-12; 2, 1-3; Eph. 1, 15-17;
3, 16-19; Phil. 1, 9-11) beschränkt, wobei er am Schluß noch einige Texte
über die geistliche Waffenführung (Phil. 3, 10-16; Eph. 6, 10-16) und über
die Auferbauung des Leibes Christi (Eph. 4, 10-16) beifügt. Die Exegese
zeichnet sich aus durch eine besonders gute Berücksichtigung der
englischsprachigen Literatur und einer häufigen Bezugnahme auf die altkirchliche
Auslegung. Interessant und lehrreich ist der Exkurs über «Progress as

Strengthening and Stabilizing» (S. 37-59), wo gezeigt wird, wie die Wurzeln
der paulinischen Theologie des geistlichen Wachstums bis ins Alte Testament
zurückverfolgt werden können. Der Verfasser bemüht sich, eine sorgfältige
Auslegung der Einzeltexte zu liefern, wobei aber leider die Verbindungslinien

zwischen den einzelnen Abschnitten zu wenig deutlich hervortreten.
Das Ergebnis des ersten Teiles besteht darin zu zeigen, daß die paulinische
Theologie des geistlichen Wachstums sich nicht mit einzelnen Begriffen
erschöpfend erfassen läßt, sondern das ganze Spektrum des christlichen Lebens
umschließt.

Der zweite Teil (S. 165-258) ist der näheren Untersuchung der
Einzelausdrücke gewidmet, um so ein Strukturgerippe der paulinischen Theologie
des Wachstums zu erhalten. Paulus verwendet neben dem Grundbegriff
TTpoKOTiri noch viele andere Ausdrücke, die alle das Fortschreiten bezeichnen.
In einer ausführlichen Zusammenstellung (S. 184-190) weist der Verfasser



Rezensionen 219

die Spannung zwischen paulinischem Indikativ und Imperativ gerade auch
für das Gebiet des geistlichen Wachstums nach. Ziel des Wachstums ist die
Verwandlung in das Bild Gottes (S. 190). Bei all diesen Ausführungen, auch
bei den Feststellungen, daß die Urheber des Wachstums Gott, Christus und
der Heilige Geist seien, hat man den Eindruck, daß viel Selbstverständliches
gesagt wird. Die Bemerkungen über die Kirche, die Apostel und die Sakramente

(Taufe und das eine Brot [sie!]) sind für einen römisch-katholischen
Autor auch terminologisch erstaunlich undogmatisch. Man spürt hier das
Bemühen, das biblische Zeugnis zum Reden zu bringen, auch wenn in
entscheidenden Punkten manchmal nicht ganz klar wird, wie die Dinge nun
tatsächlich gemeint sind. So heißt es z. B. von der Koivwvia (1. Kor. 10, 16),
daß das Brot der Leib Christi sei, und daß wenn also Christus seine Glieder
verwandle, das darum sei, weil sie mit ihm physisch oder körperlich vereint
seien (S. 205). Wie ist das zu verstehen? Ebenso wenn gesagt wird, der
wirkliche, physische Körper Christi sei die Quelle des geistlichen Wachstums

par excellence; und wenn vom «physischen Kontakt» der Taufe (l.Kor. 12,13)
gesprochen wird. Hier müßte eine protestantische Exegese anders reden

Ähnlich verhält es sich mit der Lösung des Problems, inwiefern der Mensch
am geistlichen Wachstum beteiligt ist. Zustimmen können wir, wenn gesagt
wird, daß der paulinische Imperativ weniger moralischen als eher ontologi-
schen Charakter trägt ; hingegen wird es sofort kritisch, wenn die Taufe eine
göttliche Kraft für das spätere Leben des Christen abgeben soll (S. 232). Die
Arbeit schließt mit Erörterungen des Begriffs der Auferbauung, welcher
sowohl im Leben des Einzelnen wie im Bereich Christus-Kirche-Kosmos eine
Rolle spielt.

Ungeachtet der angebrachten Einwände müssen wir doch festhalten, daß
hier eine sehr sorgfältige Arbeit vorliegt, die eine umfassende Orientierung
über die Frage des geistlichen Wachstums im Corpus Paulinum ermöglicht.
Die wenig kritische Haltung des Verfassers muß in Kauf genommen werden.
Beide besprochenen Arbeiten ergänzen sich insofern ausgezeichnet, daß
daran die jeweiligen Besonderheiten der exegetischen Arbeit sowohl auf
protestantischer wie auf römisch-katholischer Seite sichtbar werden.

Heinrich Baltensweiler, Binningen bei Basel

Peter Stuhlmaoher, Gerechtigkeit Gottes bei Paulus. Forsch, z. Rel. u.
Lit. des A. u. NT.s, 87. Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1965. 276 S.

Grundthese der Untersuchung Stuhlmachers ist: der paulinische Begriff
darf nicht vom griechischen Rechtsdenken her verstanden werden, er läßt
sich auch nicht direkt aus dem A.T. ableiten (obgleich das A.T. in die
Vorgeschichte des Begriffs hineingehört); der Ursprung des Begriffs liegt
vielmehr in der jüdischen Apokalyptik, zu der nach Stuhlmacher auch die Qum-
ran-Texte zu rechnen sind. « Gerechtigkeit Gottes » ist der « Zentralbegriff des

apokalyptischen Denkens» (S. 168). Er bezeichnet Gottes Schöpfermacht
(S. 169 u.ö.); sein Rechtswalten (S. 183), das den Menschen in den Dienst
nimmt und diesen wie den kommenden Äon umspannt. Der apokalyptische
Begriff ist nach Stuhlmacher von der vorpaulinischen Gemeinde übernommen



220 Rezensionen

worden (S. 185ff.). Paulus zeigt sich davon beeinflußt, hat aber darüber
hinaus selbständig auf die apokalyptischen Traditionen zurückgegriffen. Paulus

scheint das «apokalyptische Material» aus seiner vorchristlichen Zeit
mitgebracht zu haben (S. 187). Stuhlmacher äußert, daß der Apostel den Begriff
«einer über das Stadium der Qumrantexte schon hinausgeschrittenen Theologie

zu entnehmen scheint» (S. 188). Von da aus wird es Stuhlmacher möglich,

den paulinischen Begriff bei aller Differenziertheit doch im Ganzen
einheitlich zu interpretieren. AiKcuocrüvq OeoO ist die Macht des neuen Seins
(2. Kor. 5, 21 ; S. 75), «Gottes Erscheinungsweise im Wort des Evangeliums»
(Rom. 1, 17 ; S. 81), Gottes «verläßliches Festhalten an seinem Recht» (Rom.
3, 4f. ; S. 86), Gottes «heilstiftendes Recht», seine «weltweite Schöpfertreue»
(Rom. 3, 21-26; S. 91), die «Manifestation der eschatologischen Schöpfermacht

Gottes» (Rom. 10, 3; S. 91), die rechtliche Geltung vor Gottes Gericht
und zugleich «die Realität eines neuen geschöpflichen Standes» (Phil. 3, 9;
S. 100).

Die Arbeit ist in mehrfacher Hinsicht bemerkenswert. Stuhlmacher
versucht mit Hilfe der apokalyptischen Kategorien über den traditionellen Gegensatz

von forensischer und ontologischer Rechtfertigung hinauszugelangen
(S. 217 ff.). Rechtfertigungslehre und Pneumatologie werden als Einheit
verstanden. « Geistverleihung und Gerechtsprechung sind ein und derselbe
Vorgang, nämlich der Eingriff der Schöpfermacht Gottes &iKaio(TÙvr|

Ôo0)» (S. 101). Es liegt in der Linie dieses Ansatzes, wenn Stuhlmacher auch
den Gegensatz von «Heilsontologie» und «Theologie des Wortes» als
Scheingegensatz begreift (S. 220, Anm. 2). Freilich geht der Verfasser diesen Weg
m.E. nicht konsequent zu Ende, sofern er - trotz aller Kritik an der Theologie
des Sprachereignisses (vgl. z.B. S. 240, Anm. 2) - behaupten kann, daß nach
Paulus «Gott... im niederbrechenden Äon erst und nur in der Weise des
Wortes an-wesend ist...» (S. 227) bzw. daß Gott das neue Sein im alten Äon
«nur als worthaftes Sein gewährt hat...» (ebd.). Er kann den Sachverhalt
zwar auch differenzierter darstellen (S. 236; 238f.), ohne aber an dieser Stelle
zu einem befriedigenden Ergebnis zu gelangen. M.E. liegt es an dem anfechtbaren

Ontologiebegriff Stuhlmachers (vgl. S. 71 und die merkwürdige
Zusammenstellung von Ontologie und Eschatologie, S. 16f. u.ö.), daß er an dieser

Stelle seinem Ansatz nicht treu bleibt.
Im Einleitungskapitel (S. 11-73) stellt Stuhlmacher die Geschichte der

Auslegung dar. Es ist die Geschichte einer Aporie. Sie hat nach Stuhlmacher
ihre Ursache darin, daß den Exegeten die Bedingungen, von denen der pauli-
nische Begriff bestimmt ist, nicht oder nicht immer genügend gegenwärtig
waren. Stuhlmacher zieht daraus eine interessante methodische Konsequenz
(die im einzelnen darzustellen nicht seine Aufgabe war): es gäbe, «jenseits
aller echten Geschichtlichkeit der Interpretation, gewisse Weisen eines
Selbst- und WeltVerständnisses, welche nicht frei wählbar und doch für das
Verständnis des Kerygmas konstitutiv sind...» (S. 72), d.h. Paulus muß von
seiner apokalyptischen Weltschau und nicht von seiner Anthropologie her
verstanden werden (S. 206, Anm. 2)1. Die Frage ist dann freilich: welches

1 Das wird in bewußtem Gegensatz zur Position R. Bultmanns gesagt. In



Rezensionen 221

sind die angemessenen Kategorien, mit denen die apokalyptische
Weltanschauung interpretiert werden muß, denn einfach rezipiert werden kann sie

ja nicht, wie auch Stuhlmacher deutlich sieht (S. 256). Der ansatzweise
Versuch, den Stuhlmacher selbst dazu S. 72 unternimmt, scheint selber noch
sehr interpretationsbedürftig.

Die kenntnisreiche und interessant geschriebene Untersuchimg von
Stuhlmacher entläßt uns mit vielen Anregungen und Fragen. Sollte sich seine
These von der apokalyptischen Bestimmtheit der paulinischen Rechtfertigungslehre

bewahrheiten, dann würde die Analyse der Motive apokalyptischer

Theologie zu den dringlichsten Aufgaben gehören, die der neutesta-
mentlichen Wissenschaft z.Zt. gestellt sind. Kurt Niederwimmer, Wien

Ernst Neixessen, Untersuchungen zur altlateinischen Überlieferung des

ersten Thessalonicherbriefes. Bonner Biblische Beiträge, 22. Bonn,
Peter Hanstein Verlag, 1965. 307 S. DM 40.-.

Es ist ein Verdienst Karl Th. Schäfers, in Monographien über einzelne
Briefe das altlateinische Corpus Paulinum zu untersuchen und untersuchen
zu lassen.1 Die etwas mechanische Methode, bei der die Varianten isoliert
und listenweise abgehandelt werden, ergibt sehr fleißige, aber in den
Ergebnissen nicht immer überzeugende Arbeiten. Aus wenig Material in früheren
Studien gewonnene Hypothesen hindern in den folgenden die Unbefangenheit

des Urteils. So läßt sich z. B. (S. 250ff.) anhand von nur 12 «vetlat-
Varianten», die eine andere griechische Grundlage als die der Vulgata voraussetzen

(was m. E. nur in 5-7 Fällen wirklich zutrifft), nicht erweisen, daß
Pelagius eine letzte Stufe einer allmählichen Entwicklung zur Vulgata hin
repräsentiere. Ebensowohl könnte es sich um nachträgliche Rückgriffe auf
die Vetus Latina handeln, die, von griechischen Handschriften unabhängig,
durch die besondere Anstößigkeit der eigentlich sinnverändernden
Neuerungen der Vulgata, also nicht vom Zufall, motiviert wären.

Erstmals wird ein Rekonstruktionsversuch des Stammvaters der Bilinguen
DFG auch in der griechischen Hälfte vorgelegt. Nellessens Zuversicht S. 299),
«damit (sei) erstmalig für ein Stück des Corpus Paulinum die von Herrn, von
Soden als dringlich bezeichnete Aufgabe gelöst», kann der Rezensent, der
bei mindestens 20 Stellen zu einer andern Bewertung gekommen ist, leider
nicht teilen. Über kleinere Unstimmigkeiten bei der Gegenüberstellung von
Varianten und der Zeugenangabe mag man bei einer so umfangreichen Arbeit
hinwegsehen. Die drucktechnische Ausführung ist vorbildlich.

Bernhard Bonsaclc, Basel

der Einschätzung der religionsgeschichtlichen und hermeneutischen Bedeutung

der Apokalyptik für die paulinische Theologie folgt Stuhlmacher
weitgehend seinem Lohrer E. Käsemann. Vgl. etwa dessen Aufsätze : Zum Thema
der urchristlichen Apokalyptik: Exeget. Vers. u. Bes. 2 (19652), S. 105ff.;
Gottesgerechtigkeit bei Paulus: ebd., S. 181 ff. Zu Stuhlmachers kritischer
Auseinandersetzung mit Käsemann vgl. S. 69f.

1 Vgl. die Rezensionen in Theol. Zeitschr. 18 (1962), S. 145; 21 (1965),
S. 452.



222 Rezensionen

Walter Thiele, Die lateinischen Texte des 1. Petrusbriefes. Aus der
Geschichte der lateinischen Bibel, 5. Freiburg, Verlag Herder, 1965. 245 S.

DM 36.40.

Mit seiner erweiterten Habilitationsschrift legt der Tübinger Dozent für
neutestamentliche Textkritik eine meisterhafte Einleitung, Erläuterung und
Gebrauchsanweisung zum von ihm 1957 edierten altlateinischen 1. Petr.
(Vetus Latina 26, 2) vor. Durch eine Fülle kluger und vorsichtiger
Einzelbeobachtungen (bes. über den Wortschatz der verschiedenen Textformen
und ihr Verhältnis zum griechischen Text) gewinnt er eine zuverlässige
Gesamtbeurteilung der Textgeschichte. In mustergültiger Weise vermeidet er
es, Varianten allzusehr zu isolieren, berücksichtigt er die Grenzen und Eigenheiten

der lateinischen Sprache und rechnet er mit innerlateinischer
Entstehung von Fehlern, mit stilistischen Korrekturen und mit zufälligen
Berührungen zwischen unabhängigen Zeugen.

Die wichtigsten Ergebnisse: Tertullian hat einen griechischen Text vor
sich, der nicht zum «westlichen» Überlieferungszweig gehört. — Hieronymus
übersetzt häufig selbständig ad hoc. — In den einzelnenVulgata-Handschriften
finden sich nirgends Spuren selbständiger Revisionsarbeit nach dem
Griechischen, durchwegs aber nachträglich wiedereingedrungene altlateinische
Varianten. - Die äußern Belege (Caelestius, Hieronymus) lassen als Termin
für die Entstehung der Vulgata der Katholischen Briefe (durch einmalige
Revision) die Zeit um 390 vermuten. Ihr Schöpfer arbeitet konsequenter,
sorgfältiger, gegenüber stilistischer Willkür zurückhaltender als Hieronymus

in der Evangelienrevision. - Unregelmäßigkeiten in der Übersetzungsweise

und Wortwahl sind für den altlateinischen Text vom Ursprung her
typisch; sie werden in den späteren Formen immer mehr zurückgedrängt. -
In allen Stufen des altlateinischen Textes der Katholischen Briefe lassen sich
glossierende Zusätze feststellen, die auf eine griechische Vorlage zurückzuführen

sind, wenn sie auch nur teilweise in wenigen griechischen Handschriften
oder orientalischen Übersetzungen belegbar sind. In diesen Glossen wird

ein «westlicher» Text der Katholischen Briefe, für die ja keine Bilinguen
erhalten sind, erkennbar. Bernhard Bonsach, Basel

Robert Cabié, La Pentecôte. L'évolution de la Cinquantaine pascale au cours
des cinq premiers siècles. (Bibliothèque de Liturgie.) Tournai, Desclée,
1965. 271 p.

Dans ce livre précis et bien documenté, l'auteur, Directeur au Grand
Séminaire de Toulouse-Albi, retrace l'histoire de la Pentecôte dans les cinq
premiers siècles.

Après être remonté aux sources vétérotestamentaires de la Pentecôte
chrétienne - plus importantes qu'on ne l'a dit - R. Cabié, dans la première
partie, décrit de façon complète comment les chrétiens des deuxième et
troisième siècles célébraient le mystère pascal: le jour de Pâques était suivi
d'un temps de joie, d'une fête ininterrompue de cinquante jours qui
commémorait tout à la fois et sans souci chronologique la nouvelle Alliance,



Rezensionen 223

la résurrection, l'Ascension et l'effusion de l'Esprit. Cette solennité était
assimilée au dimanche : on n'y jeûnait point et l'on priait debout. Si l'Egypte
resta longtemps fidèle à cette vieille tradition de la Cinquantaine, le reste
de la chrétienté modifia cette fête de la joie selon des lois que l'histoire de la
liturgie permet de dégager. La première étape du développement fut,
semble-t-il, la place accordée dès le quatrième siècle au dernier jour de la
Cinquantaine, jour qui s'appropria dès lors le nom de Pentecôte. - La
deuxième partie de cette étude décrit l'histoire de cette première évolution:
le cinquantième jour devint le «sceau» apposé au terme du «grand dimanche».
Si pour la plupart des Eglises on commémorait en ce jour l'effusion de

l'Esprit, dans d'autres, en Palestine, à Edesse et en Mésopotamie, on y
célébrait, à notre étonnement, l'ascension du Christ. A Jérusalem, une
analyse du «Journal de voyage» d'Ethérie le montre, ce sont ces deux
événements que l'on fêtait à cette occasion. La deuxième étape de cette
évolution fut franchie lorsqu'à la fin du quatrième siècle on se mit à célébrer
la fête de l'Ascension au quarantième jour, jour qui ne jouissait jusque-là
d'aucun privilège spécial. — Ainsi se poursuivit inexorablement ce que l'auteur
appelle «l'émiettement de la Cinquantaine», titre de la troisième partie.
Cet émiettement s'acheva par la compréhension de la Pentecôte comme une
fête parmi d'autres, par la création d'une octave de Pâques et d'une octave
de Pentecôte, par la reprise du jeûne dès le quarantième jour et par l'institution

en Occident des Rogations. François Bovon, Orbe, Ct. de Vaud

Joses1 Benzing, Luther-Bibliographie. Verzeichnis der gedruckten Schriften
Martin Luthers bis zu dessen Tod. Bearbeitet in Verbindung mit der
Weimarer Ausgabe unter Mitarbeit von Helmut Claus. Bibliotheca biblio-
graphica Aureliana, 10, 16, 19. Baden-Baden, Librairie Heitz, 1965/66.
512 S. Brosch. DM 160.-.

Es ist ein großes Verdienst, das sich der beste Kenner der Drucke und
Drucker der Reformationszeit, Oberbibliotheksrat Dr. J. Benzing in Mainz,
mit der Herausgabe der Luther-Bibliographie erworben hat. Die 1. Lieferung
umfaßt: Gesamtausgaben, Sammlungen und Einzelausgaben (1516-1523);
Lieferung 2: Fortsetzung bis 1546; Lieferung 3: Titelregister, Druckerregister,

Literaturverzeichnis und Titelbogen. Erst das Vorliegen des

vollständigen Werkes läßt jetzt ganz erkennen, wie wertvoll und notwendig
diese Aufzeichnung aller zu Luthers Lebzeiten herausgekommenen Drucke
seiner Schriften, einschließlich der Ubersetzungen in fremde Sprachen wie
der Übersetzungen der lateinischen Schriften ins Deutsche für die weitere
Forschung ist. Es wird ein Verzeichnis von etwa 3700 Titeln als
Vorausbibliographie zur Revision der großen Luther-Ausgabe, alle Schriften
einschließlich der Katechismen enthaltend, jedoch ohne Bibel und Bibelteile.
Die Angaben der Weimarer Ausgabe sind völlig neu bearbeitet, mit zahllosen
Ergänzungen und Verbesserungen, Standortangaben und Druckerbestimmungen

vieler ohne diese herausgegebenen Ausgaben.
Schon 1891 wies Johannes Luther (Weim. Ausg. 12, S. V) auf die

Notwendigkeit hin, «das Vorhandensein in bestimmten öffentlichen Bibliotheken



224 Rezensionen

zu ermitteln». Doch damals meinte er, «der große Aufwand von Zeit und
Mühe, der die dann notwendige konsequente Durchführung erfordert», sei

nicht nötig für die Angaben in der Weim. Ausg. «angesichts der in
Vorbereitung befindlichen Luther-Bibliographie». Seitdem sind 75 Jahre
vergangen, bis diese wirklich fertiggestellt wurde. Was K. A. Meißinger aus der
«Geschichte der Weimarer Luther-Ausgabe, dem schon in seinem bloßen
Umfang bei weitem gewichtigsten Corpus der gesamten deutschen
Literaturgeschichte» berichtet1, macht das frühere Nichtgelingen einer Luther-Bibliographie

in einer unserer Zeit entsprechenden Art mit erklärlieh. Der erste
Herausgeber J. K. Fr. Knaake verzichtete grundsätzlich auf Angaben über
Fundorte der Drucke heute, beschränkte sich aber auch z. B. bei der
Aufzählung der Drucke der «Theologia Deutsch» auf die Jahre 1516-1521.

So legen die Herausgeber in dem «Verzeichnis der gedruckten Schriften
M. Luthers bis zu dessen Tod» das Ergebnis einer ungeheuren Kleinarbeit
vor, das unser Wissen über die Verbreitung der Luther-Schriften ungemein
erhöht und klärt. Für viele anonymen Nachdrucke sind durch sorgfältigen
Buchstabenvergleich diese mit größter Zuverlässigkeit nach Drucker und
Druckort nachgewiesen und jeder einzelne genau nach Ausstattung und
Umfang geschildert, wobei Hinweise auf Angaben in der Weim. Ausg. und
anderen bibliographischen Werken nicht fehlen.

Die Bibliographie beginnt mit der Angabe der Gesamtausgaben, deren
deutsche Reihe 1539, deren lateinische Reihe 1545 begann. Dabei wird der
Zeitraum bis zu Luthers Tode überschritten, da deren letzte Teile erst 1559
bzw. 1557 erschienen. An 2. Stelle stehen die Sammelausgaben, über die im
Gutenberg-Jahrbuch 1960 schon zum Teil berichtet wurde. So erschien z. B.
schon 1523 (Nr. 15) eine «kleinere Sammlung» von 3 Schriften, unter denen
sich die «Deutsch Theologia» findet, deren gemeinsames Titelblatt in der
«Bibliographie der Theologia Deutsch» (1963) Nr. 14 reproduziert ist, ohne
daß darauf hingewiesen wird. Predigtsammlungen beginnen schon 1521,
denen Propositionen und Sammlungen von Sendschreiben folgen.

Mit Nr. 69 beginnt die Schilderung der Einzeldrucke, an deren Spitze
Luthers Vorrede zur Teilausgabe der Theologia Deutsch 1516 und deren Nachdruck

1518 steht (Nr. 69 und 70). 9 Ausgaben der « Sieben Bußpsalmen 1517»
zwischen 1517 und 1525 mit 2 niederdeutschtn Übersetzungen (Nr. 74-84)
seien genannt, denen bald die 3 Drucke der «95 Thesen» folgen (Nr. 87-89).
Über diese dürfte nach dem Erscheinen des neuen Buches von Klemens
Honselmann eine neue lebhafte Diskussion entstehen2. Er stellt den Prierias-
text vom Juni 1518 als Urfassung dar, während Hans Volz die Drucke Nr. 87,
88 und 89 «A, B, C» als allein maßgeblich nachzuweisen suchte3.

1 K. A. Meißinger, Der katholische Luther (1952), S. 253-258.
2 K. Honselmann, Urfassung und Druck der Ablaßthesen M. Luthers

(1966), XXXII + 176 S.
3 H. Volz, M. Luthers Thesenanschlag und dessen Vorgeschichte (1959);

ders., Zusammenfassung dazu: Geschichte in Wissenschaft und Unterricht
16 (1965), S. 682-686.



Rezensionen 225

Durch die ungewöhnlich hohe Auflagenzahl von 21 Drucken 1518-1546
(Nr. 160-180) fällt die vollständige Ausgabe der «Theologia Deutsch» mit
Luthers neuer Vorrede auf, deren Bibliographie 1516-1961 in Band 8 der
gleichen Schriftenreihe vorliegt, bei deren Herstellung der Verfasser durch
freundlichen Rat half, nun bei jeder Ausgabe auf die Nr. dort hinweist.
L. Hätzer bearbeitete den von Luther herausgegebenen Text. Von den davon
herausgekommenen Drucken wird mit Recht nur der eine genannt, in den
Luthers Vorrede aufgenommen wurde (Nr. 177). Luther veränderte den von
ihm zum Druck gegebenen Text von ca. 1430 nicht, wie die neuerdings
gefundene vollständige Handschrift von 1477 beweist. Daher gehört nicht ihr
Text, wie man früher gelegentlich annahm, in eine Luther-Bibliographie,
sondern nur dessen 1. und 2. Vorrede zu deren Drucken.

Zur «Deutschen Ubersetzung» der « Decern praecepta», Wittenberg 1518

(Nr. 192-196), sei ergänzend auf Karl Heinz Burmeister: Sebastian Münster,
Bibliographie (1964), hingewiesen, der Nr. 114-118 die Nr. 197-201 schildert.
Zur Frage, ob die Niederländische Übersetzung (Nr. 203) auf Münsters
Übersetzung zurückgeht, wie Burmeister «vermutet», ist keine Stellung genommen.

Während dieser für die Tschechische Übersetzung Nr. 204 die Jahreszahl

1521 angibt, stellt Benzing den 9. 11. 1520 fest.
1644 Nummern nennt die 1. Lieferung bis 1523. Auf die Frage nach den

am häufigsten nachgedruckten Schriften Luthers sei die kurze Antwort
gegeben: Für die Vorreden (und den Text) der «Theologia Deutsch» werden
23 Ausgaben genannt, 24 für die «Auslegung deutsch des Vaterunsers»
1519-1530 (Nr. 260-283), 25 für den «Sermon von Ablaß und Gnade» 1517

(Nr. 90-114); 26 vom «Sermon von der Bereitung zum Sterben» 1519

(Nr. 435-460) ; 29 vom « Sermon von der Betrachtung des heiligen Leibes
Christi» (Nr. 312-340) und am meisten, nämlich 46, vom «Betbüchlein»
1522 (Nr. 1273-1318).

Diese Beispiele müssen genügen, den Reichtum der mit großem Fleiß und
einzigartiger Sachkenntnis in jahrelanger mühsamer Kleinarbeit hergestellten
Bibliographie anzudeuten. Die 2. und 3. Lieferung mit einem Vorwort, das
die Grundsätze der bibliographischen Darstellung erläutert und ihren
Umfang wie ihre Begrenzung im Blick auf die begonnene Revision der Weimarer
Luther-Ausgabe erläutert, und mit einem Verzeichnis der zitierten Werke ist
1966 erschienen. Das Gesamtwerk umfaßt 3692 Nummern an Einzelausgaben
und Sammlungen geistlicher Lieder (Nr. 3539-3692), Nachträge und
Berichtigungen. Wichtig vor allem für die späteren Bände der Weimarer
Ausgabe, die in mancher Hinsicht ausführlicher sind, die Konkordanz dazu
S. 442-450, in der auch die Fülle der dort früher noch nicht verzeichneten
Ausgaben (rund 335 Nummern) deutlich wird, das Register der Drucker und
Verleger mit einer Topographie dazu. Am Ende folgt ein Titelregister von
37 Seiten. Durch diese Beigaben wird eine vielseitige Auswertung des Werkes
ermöglicht. Es ist der Deutschen Forschungsgemeinschaft zu danken, daß
sie den Druck ermöglichte, wie der größere Schriftsatz, als er im Band 8

verwandt wurde, sehr zu begrüßen ist. Der Preis dürfte die wissenschaftlichen
Bibliotheken nicht hindern, dieses Werk anzuschaffen, da hier alle Fundorte

nachgewiesen sind. Zugleich ist es eine wertvolle und nötige Vor-

15



226 Rezensionen

bereitung der Ergänzungsbände zu den Bänden der Weimarer Ausgabe, da
jene noch lange auf sich warten lassen dürften; denn seit 1883 sind viele
Erfahrungen und Funde gemacht, die gerade die Ergänzungsbedürftigkeit der
ersten Bände von Luthers Werken sehr deutlich machen.

Georg Baring, Osnabrück

Anders Jeffner, Butler and, Hume on Religion. A Comparative Analysis.
Studia Doctrinae Christianae Upsaliensia 7. Stockholm, Diakonistyrelsens
Bokförlag, 1966. 266 S. 48 Skr.

Butler (anglikanischer Apologet des 18. Jahrhunderts) und Hume waren
sich einig im Ansatz: Beide übernahmen die experimentelle Methode John
Lockes. Die Butler leitende Einsicht ist, daß unsere Vernunft mit dem ihr
eigentümlichen Verfahren, aufgrund von Vergleichen aus der Erfahrung
Schlußfolgerungen abzuleiten, schon bei der Erkenntnis der natürlichen
Wirklichkeit für gewöhnlich nur zu wahrscheinlichen Resultaten gelangt.
So ist auch die Erkenntnis, die sie aus der Analogie zu «Einrichtung und Lauf
der Natur» über Gott, Unsterblichkeit und die moralische Weltordnung
ableiten kann, zwar weder vollständig noch unbedingt zwingend, doch um
nichts weniger wahrscheinlich als jene, die sie im Hinblick auf die empirische
Realität zu gewinnen vermag. Daß das Universum als teleologisches System
verstanden werden muß, den Ordnungen in der Natur mithin eine Absicht,
ein Plan zugrunde liegt, der den Rückschluß auf einen höchsten Planer
unausweichlich macht : diese Grundlage des Butlerschen allgemeinen Analogie -

argumentes ist zugleich der Hauptangriffspunkt von Humes Kritik. Hume
hat in seinen «Dialogues» (postum 1779) freilich nicht nur den Verfasser der
«Analogy of Religion» (1756) vor Augen, sondern, wie Jeffner überzeugend
dartut, fast alle bedeutenderen Royal-Society-Theologen des 18. Jahrhunderts,

für die - bei aller Unterschiedenheit im einzelnen - die Argumentation
natürlicher Theologie noch ipso facto wissenschaftlichen Charakter trägt.
Des großen Skeptikers Einwände sind differenziert ; die Annahme teleologischer

Systeme als wissenschaftliche Hypothese wird grundsätzlich nicht für
unmöglich gehalten, jedoch aller Nachdruck darauf gelegt, daß streng zu
unterscheiden sei, ob eine Theorie (im Sinne eines teleologischen Systems)
von Teilen in der Welt, die prinzipiell erforschbar sind, gebildet wird, oder
ob sie - in der Absicht dem physiko-theologischen Gottesbeweis zu dienen —

auf das Universum als Ganzes unreflektiert übertragen wird. Nicht zufällig
treten aus diesem Grund die Differenzen zwischen Butler und Hume mit
denkbarer Schärfe bei der Behandlung des Gottesgedankens und in der
Theorie der Moral in Erscheinung. Weil sie begründet sind in einer
verschiedenen Ansicht von der Struktur des Universums, konzentriert sich
Jeffners Untersuchung in ihrem letzten und wichtigsten Teil auf das Problem
der Bildung und Beurteilung von Theorien des Universums in seinerTotalität.

Während Butler darauf aus ist, im Sinne der klassischen Apologetik die
Religion mit Hilfe der Wissenschaft wahrscheinlich zu machen, zeigt Hume
mit Hilfe von Argumenten derselben empirischen Wissenschaft auf, warum
ein solches Unterfangen Widerspruch verdient. Dennoch kann Butlers An-



Rezensionen 227

liegen nicht mit dem mißverstandenen Anspruch auf Wissenschaftlichkeit
schon als erledigt gelten. Vielmehr liegt das Weiterführende von Jeffners
Analyse darin, daß er sich bemüht, am Modellfall einer Theorie des

Universums das, was mit ihr tatsächlich gemeint sein kann, auf einen neuen
Begriff zu bringen, den des «fundamental pattern». Bs handelt sich dabei um
einen Ausdruck für die Totalität meiner Erfahrungen, um ein Produkt aus
zwei Faktoren: einer bestimmten Haltung «to the totality of what I
experience in life» und einer bestimmten Organisation meiner Erfahrungen,
einer «Gestalt» (S. 242). Der Zwiespalt zwischen Humes und Butlers
Weltansicht läßt sich nun nach Jeffner als Dissensus in bezug auf das verschiedene
«fundamental pattern» deutlich machen. Aussagen, welche das Universum
als Ganzes betreffen, als «f.p.-statements» gefaßt, liegen infolgedessen auf
einer anderen Ebene als Tatsachenfeststellungen oder Theorien von streng
wissenschaftlichem Charakter. Mehrere sich wechselseitig ausschließende
Theorien können vielmehr auf der Grundlage derselben Tatsachen vertreten
werden, da sie eben nicht nur Ausdruck von « Gestalten » sind, sondern immer
auch emotional bestimmt erscheinen. Für die Schwierigkeit «f.p.-statements»
zu umgehen oder vielmehr dafür, daß sie eine wichtige Funktion im Rahmen
unseres Wissens und Erkennens innehaben, liefere Hume selbst das Beispiel,
insofern er neben dem skeptischen « knowledge restricting principle » empirisch
nicht verifizierbare Annahmen eines natürlichen Glaubens nicht nur sehr

genau kennt, sondern für unvermeidbar hält. Was aber wäre ein solcher
«natural belief», zusammengesetzt aus emotionalen und cognitiven
Momenten, anders als eine Art von «fundamental pattern»? Allerdings ist er
nicht schon identisch für Hume mit einem ausgesprochen religiösen Glauben.
Wenn auch von ihm gilt, daß er — vom «knowledge restricting principle » darin
sich unterscheidend - Existenz einschließt, so heißt das doch - im Gegensatz
zu Butlers Uberzeugung - nicht, daß «irgendwelche neuen Entitäten oberhalb

der materiellen Welt» mit dieser Folgerung gemeint sein könnten. Nun
weist Jeffner freilich nach, daß das Prinzip der Ökonomie, auf das sich Hume
als Legitimation für die Beschränkung seines Urteils stützt, im Fall des

«natural belief» nicht anzuwenden geht. Vielmehr stellen beider Denker
Uberzeugungen zwei verschiedene, mögliche «fundamental patterns» dar.
Und da es den Verfasser a priori unwahrscheinlich dünkt, daß sich irgendeine
strikte Regel als Kriterium für die Wahl zwischen ihnen finden läßt, drängt
im Grunde alles auf die Frage hin, die neu aufzuwerfen er als das eine Ziel
seiner Studie nennt : ob für eine religiöse oder nicht religiöse Weltansicht
sich zu entscheiden gänzlich dem Belieben eines jeden überlassen bleiben
muß. Jeffners Untersuchung zielt darauf, rebus sie stantibus dem konservativen

Typus natürlich-theologischen Denkens die gleiche Daseinsberechtigung
zuzugestehen wie dem fortschrittlich modernen Humes. Nur habe sich die
Art der Annahme von Gottes Existenz - nicht als verifizierbarer
wissenschaftlicher Satz, wohl aber als Konsequenz eines «fundamental pattern» —

dementsprechend auch sprachlich zu artikulieren. Daß man nicht anders als

symbolisch von Gott reden kann, ist daher der andere Spitzensatz dieser
Arbeit - auch er, verstanden als Frage nach der Funktion der religiösen
Symbolsprache, gleichzeitig Ausgangspunkt für eine weitere Untersuchung.



228 Rezensionen

Bin Buch, das nach Aufbau und Methode unbedingt Bewunderung
verdient. Seine Thematik wird ebenso zielstrebig wie klar und scharfsinnig
abgehandelt. Jeffner ist bei den Semantikern in die Schule gegangen. Besondere

Beachtung verdient daher das Verfahren der begrifflichen Abstraktion
von Problemzusammenhängen, die, zu Definitionen zusammengezogen, aus
der Objekt- in eine Art von Metasprache übertragen werden. Man mag über
den Realgewinn eines solchen Verfahrens bei der Interpretation von Texten
letztlich geteilter Meinung sein. Daß es eine souveränere Durchdringung
des schwierigen Stoffes ermöglicht und insofern für ein Maximum an Klarheit

bürgt, wird man dem Verfasser wenig gut bestreiten können. Neben
vielen erhellenden und, wie wir glauben, zutreffenden Einzeleinsichten,
die diese Untersuchung enthält, scheint uns vorallem die Entschlüsselung
der «Dialogues» gelungen zu sein: ein Beitrag zur Erforschung der
Gedankenwelt von Hume, der der Beachtung durch die Fachwelt sicher sein
darf. Geurteilt an einem reformatorischen Theologiebegriff freilich kein
theologisches, sondern ein religionsphilosophisches Werk. Das muß man
wissen, um ihm nicht mit falschen Erwartungen gegen-überzutreten.

Dennoch hätte es sich als Buch eines Theologen, wie wir meinen, spätestens
im Zusammenhang mit dem Problem der Vermeidbarkeit von «fundamental
patterns» der Frage nach dem Verhältnis seiner Intention zu der einer der
Heiligen Schrift verpflichteten Theologie des Wortes und der Offenbarung
stellen müssen. In welcher Beziehung z.B. steht der Begriff des «fundamental
pattern» zu Phänomen und Problem des ideologischen Denkens? Ein Hinweis

wenigstens auf das eigentliche Thema fehlt. Jeffner bleibt die Auskunft
schuldig, daß ein Horizont der Reflektion da ist, in dem Humes und Butlers
Differenz unerheblich wird im Vergleich zu der Erheblichkeit einer anderen,
an die durch die Gegenüberstellung der Begriffspaare «Glaube des Denkens»
und «Denken des Glaubens» lediglich erinnert sei. Mit ihr wäre die doch
gerade auch für einen lutherischen Theologen, wie wir unterstellen, nicht durchaus

schon obsolet gewordene Zwei Reiche-Problematik als Spannung von
Religionsphilosophie und christlicher Theologie in den Blick getreten und
hätte eine andere, kritischere Art der Aufarbeitung des Erbes der englischen
Aufklärungstheologie nahegelegt, die freilich von ihrer «Voraussetzung» her
die immanente des Verfassers dann auch transzendiert. Jeffner hat die
Möglichkeit, in diese Richtung zu denken, ausdrücklich abgelehnt (S. 20).
Man nimmt ihm nicht recht ab, daß er damit und insofern wirklich wußte,
was er tat. Gleichwohl : ein glänzendes, sorgfältig und gründlich gearbeitetes
Buch, auch wenn es sich, streng seinem Thema verpflichtet, von der hinter
ihm stehenden, es umfassenden und eigentlich aufregenden Fragestellung -
sagen wir: vorerst - dispensiert. Dietrich Braun, Berlin

Ragnab Holte, Die Vermittlungstheologie. Ilire theologischen Grundbegriffe
kritisch untersucht. Acta Univ. Upsaliensis, Studia Doctrinae Christi-
anae Upsaliensia, 3. Aus dem Schwedischen übersetzt von Björn Kommer.

Uppsala, Almquist & Wiksell, 1965. 212 S. sKr. 30.-.
Der Verfasser kann feststellen, daß bisher eine Monographie über die

Vermittlungstheologie fehlte (S. 9). Allerdings muß anerkannt werden, daß die



Rezensionen 229

großen Darstellungen der Theologie des 19. Jahrhunderts ihr weitgehend
Rechnung getragen haben. Holtes Studie führt ein, beleuchtet Zusammenhänge

und sucht ins Wesen einzudringen, wobei der Verfasser auch subtilia
nicht scheut (z.B. im VII. Kap. über «Das Prinzip des Protestantismus»).
Bei weiter Übersicht gelingt durch Konzentration auf Twesten, Nitzsch, Ull-
mann, Rothe und Dorner eine gute Stoffbewältigung, womit sich der
Verfasser allerdings im wesentlichen auf die systematische Theologie des
deutschen Raumes beschränkt. Es liegt Holte daran, den Begriff Vermittlungs -

théologie von Generalisierung und Banalisierung frei zu halten. Bei jenen
Theologen um Theologische Studien und Kritiken hat «Vermittlung», als das

Gleichgewicht zwischen Kirchlichkeit und Wissenschaftlichkeit, eine
markante, von Identitätsphilosophie (Schleiermacher) und Hegels Dialektik
(Synthesis!) bestimmte Prägung und Nezessität. Der Verfasser wehrt sich
dagegen, daß mit A. Ritsehl eine neue Vermittlungstheologie der alten den
fälligen Abschied gegeben habe (E. Hirsch) : Mit Ritsehl verglichen verkörpert

die Vermittlungstheologie «einen völlig anderen Typ» mit vorwärts-
weisenden Elementen (so dem aktiven Offenbarungsbegriff, dem
Geschichtsverständnis), welche die Ritschlsche Epoche überlebt haben, so daß jene
Theologie als Basis heutigen theologischen Denkens mehr Beachtung durch
die Forschung verdiente (S. 201-03). Wenn K. Barth 1927 sagte: «Die Zeit
kommt vielleicht noch einmal, wo man sich wundern oder vielleicht auch
nicht wundern wird, daß man Dorner über Ritsehl so hat vergessen können »1,

so verdiente dies Urteil, auf weitere Theologen dieser Gruppe ausgedehnt zu
werden. Allerdings nicht uneingeschränkt. Zwar wollen jene «eine wirkliche
vom Subjekt unabhängige Objektivität des Gotteswortes wahren... Es ist
jedoch fraglich, ob ihre Theorie sich wirklich von der des Subjektivismus
deutlich genug abhebt» (S. 173f.). Interessant sind dabei manche Entsprechungen

zwischen damals und heute. Wie erinnert z.B. Bultmann (-Heidegger)

an De Wette (-Fries), wenn De Wette behauptete, «daß nur dasjenige,
was nach der philosophischen Anthropologie zum Wesen der Religion
gehört... zur Glaubensnorm gerechnet werden könne» (s. S. 162f.). Solche
Theologie trieb auf D. Fr. Strauß zu, der seinerseits heute Epigonen zeitigt.
Daneben standen jene Leute, in denen sich, im Verhältnis zu De Wette, das
Fortschreiten der Identitätsphilosophie über Kant hinaus wiederholte, hierin
vergleichbar der Glaubens- und Jesustheologie nach Bultmann. Von jenen
urteilt Holte : « Der identitätsphilosophische Einschlag... bewirkt..., daß
diese Objektivität (vgl. oben) schwankt und nicht zu greifen ist» (S. 174). Ihr
doppeltes Interesse, kirchlich und vor der modernen Wissenschaft zu besteten,

«führte sie leicht in die Versuchung, sich in dunkle Reden zu hüllen und
keine klare Rechenschaft über ihren Standpunkt abzulegen» (S. 182). Der
Gegenstand von Holtes Untersuchung ist so aktuell wie diese Not.

Jürgen Fangmeier, Riehen bei Basel

1 K. Barth, Das Wort in der Theologie von Schleiermacher bis Ritsehl:
Die Theologie und die Kirche (1927), S. 210.



230 Rezensionen

Ebebhabd Hübneb, Evangelische Theologie in unserer Zeit. Thematik und
Entfaltung in Darstellung und Dokumentation. Ein Leitfaden. Bremen,
Schünemann, 1966. 470 S. DM 19.80.

Art der Entstehung, Inhalt und Widmung dieses sympathischen Buches
geben ihm ein besonderes Gepräge: der Verfasser hat seinen Inhalt ursprünglich

als Vorlesung an einer westdeutschen pädagogischen Hochschule
vorgetragen. Dieser «Sitz im Leben» verleiht dem Werk einen ungewöhnlich
hohen Grad von Gemeinverständlichkeit, Klarheit der Gedankenführung
und bedingt eine übersichtliche Disposition. Daß es Karl Barth zum 80.
Geburtstag gewidmet ist, bedeutet mehr als eine verehrungsvolle Geste gegenüber

dem Erneuerer der protestantischen Theologie im 20. Jahrhundert.
Die Arbeit besteht aus zwei Teilen: einer Darstellung des Weges der

protestantischen Theologie seit dem Ende des 19. Jahrhunderts (dabei ist
allerdings nur der deutschsprachige Baum berücksichtigt) und einer diese
ergänzenden Dokumentation, die Zitate aus den Schriften der behandelten
Theologen bringt.

Der eigentliche Hauptteil, die «Darstellung» (S. 16-252), behandelt in
fünf Kapiteln «Die evangelische Theologie am Ende des 19. und am Anfang
des 20. Jahrhunderts» (S. 16-50), «Die Neuorientierung der evangelischen
Theologie nach dem Ersten Weltkrieg» (S. 51-98), «Barths ,Kirchliche Dog-
matik' und Bultmanns Programm einer ,Entmythologisierung' des Neuen
Testaments» (S. 99-157), «Alt- und Neutestamentliche Wissenschaft,
Kirchengeschichte und Praktische Theologie nach dem Ersten Weltkrieg» (S.
158-174) und schließt mit einer Zusammenfassung über «Die gegenwärtige
Lage in der evangelischen Theologie» (S. 175—252). Hübner versteht es

meisterhaft, große geschichtliche Linien knapp zu skizzieren, Wesentliches
hervorzuheben und so das eigentlich Bedeutsame zu apostrophieren. So

endet das Referat über die Neuorientierung der evangelischen Theologie
nach dem Ersten Weltkrieg in dem Satz: «Trotz des Aufbruchs gegen ihn
konnte am Ende von einer Überwindung des Neuprotestantismus aber nicht
die Rede sein» (S. 95).

Schon rein dem äußeren Umfang nach liegt der Schwerpunkt des Buches
auf der Behandlung Barths und Bultmanns. — «Die kirchliche Dogmatik»
wird ausführlich und mit großem Sachverstand besprochen und als theologische

Leistung gewürdigt. Der Autor wendet sich gegen diejenigen, die heute
so tun, als könne man unbeschwert an der Lebensarbeit des Basler
Systematikers vorbeigehen und sich so verhalten, als gäbe es eine unbeschädigte
Brücke zwischen der Gegenwart und der Zeit vor dem Ersten Weltkrieg.
Allen denen, die Theologie in eine Modeangelegenheit zu verwandeln geneigt
sind, ruft Hübner im Blick auf Barth die Mahnung zu : « Soviel wird man
sagen dürfen : die evangelische Theologie hat ihn keineswegs schon hinter sich,
sondern in wesentlichen Punkten wahrscheinlich erst noch vor sich» (S. 143).
Dieses Urteil sieht er durch die bisherigen Veröffentlichungen Eberhard
Jüngels bestätigt, die zeigen, «daß Barths theologischer Ansatz, obwohl er
historischen Fragen keine besondere Aufmerksamkeit zuwendet, in der Lage
ist, die in der neutestamentlichen Forschung erarbeiteten historischen und



Rezensionen 231

literarischen Erkenntnisse in sich aufzunehmen» (S. 203). - Bultmanns
theologisches Programm wird sorgfältig auf seine sachlichen Intentionen hin
befragt. Seine Sorge geht dahin, daß «,Objektivierung' Gottes zwangsläufig
zum Atheismus und damit zum Nihilismus führt» (S. 153). Trotzdem erkennt
Hübner bei Bultmann den «Zwang eines Systems» (S. 156), das sich in einer
«verselbständigten Existenzdialektik» gleichsam selber einsperrt und dazu
führt, daß «die Theologie zwangsläufig ihr Thema verliert und sich in
Anthropologie auflöst» (ibid.), wie dies letztlich bei H. Braun geschieht, wo die
«Theologie zur Anthropologie wird» (S. 250). - Beachtenswert scheint uns,
was Hübner kritisch zu den Entwürfen von Moltmann und Pannenberg
(S. 228f.) zu sagen hat. Er warnt auch hier vor gefährlichen Verkürzungen
und Einseitigkeiten, die eine verständliche Freude am Neuen überspielen
könnte. - Nur recht kurz wird auf die gegenwärtige Lage in der praktischen
Theologie eingegangen (S. 237-239), etwas ausführlicher auf den Stand der
Diskussion um Religionsunterricht oder evangelische Unterweisung.

Vor allem aber hätte man sich größere Abschnitte über die heutige
Missionswissenschaft und den Einfluß der ökumenischen Bewegung auf das
theologische Gespräch im deutschsprachigen Bereich gewünscht. Denn unsere
deutsche, schweizerische und überhaupt kontinental-europäische Theologie
kann es sich angesichts des Gespräches in der Ökumene nicht länger leisten,
sich sozusagen als den Nabel der theologischen Entwicklung zu betrachten!

Der «Rückblick» (S. 248ff.) ist zugleich auch Ausblick. Hübner warnt vor
der «Aufgabe [Preisgabe wäre hier besser] der Offenbarung Gottes in einer
bestimmten Geschichte» (S. 249) und der Reetikettierung Jesu als einer
«religiös-sittlichen Persönlichkeit» (S. 250), wie sie im 19. Jahrhundert üblich
war. Den Dienst, den uns auch heute die Theologie tun kann, sieht er mit
Recht darin, «daß Denken aus dem Glauben an den biblischen Gott auch für
die Gegenwart Bedeutung hat» (S. 251). Ihre vornehmste Aufgabe ist ihm
darum gegenüber dem Denken der Gegenwart « nicht die Anpassung, sondern
das Artikulieren ihres besonderen Gegenstandes» (S. 252).

Hier ist uns eine Orientierung geschenkt, die das hält, was sie verspricht :

den Weg der deutschsprachigen Theologie in seinen wichtigsten Stationen,
Fragestellungen und Kernproblemen seit dem späten 19. Jahrhundert
nachzuzeichnen und damit eine Hilfe in den Auseinandersetzungen der Gegenwart
zu bieten. Die eigene theologische Position des Verfassers hindert ihn nicht
an diesem Vorhaben und setzt doch überall Grenzpfähle, wo sie ihm um der
Sache willen unbedingt erforderlich zu sein scheinen. Das Werk Hübners
enthält sich allen Heischens nach Publikumserfolg, verzichtet bewußt auf
eine leichtflüssige journalistische Feder, erspart dem Leser nirgends das
kritische und selbstkritische Mitdenken - und ist gerade um dieser Eigenschaften
willen eine Veröffentlichung, die man (auch wenn man sich längst nicht mit
allen ihren Perspektiven und Einzelurteilen zu identifizieren vermag) nur
begrüßen kann und der man über den Kreis der Theologen hinaus eine große
Leserschaft wünschen möchte. Gotthold Müller, Basel



232 Rezensionen

Parrhesia. Karl Barth zum achtzigsten Geburtstag, 1966. Zürich, EVZ-Verlag,
1966. X + 723 S. Fr. 52.-.

Das Buch ist «als Dankesbezeugung für einen Lehrer der Kirche»
geschrieben, «von dem die Verfasser - Jüngere, Junge und sogar Jüngste -
entscheidende Anregung für ihre eigene Tätigkeit in Theologie und Kirche
empfangen haben» (S. IX). Gemeinsame Basis des Mitarbeiterkreises ist die
Überzeugung, daß das Vorbeigehen am theologischen Lebenswerk K. Barths,
angesichts der dem Glauben und der Verkündigung gestellten Aufgabe,
unverantwortlich wäre. «Denn Anlaß zu danken ist viel», schreibt J. Fangmeier
im Schlußsatz seiner Abhandlung «Theologische Existenz heute?!» (S. 387).
Barth hat die Kirche des Jahrhunderts in die im Namen Jesu Christi
erschlossene Parrhesia gerufen: in die fröhliche Zuversicht und Freiheit. Wie
wird «die Freiheit des Wortes Gottes» (1. Teil des Buches, S. 1-212) sowie die
durch sie geschaffene «Freiheit zur Antwort» (2. Teil, S. 213-443) und die
«Verantwortung in der Freiheit» (3. Teil, S. 445-707) in der theologischen
Weiterarbeit bewahrt? Diese ist die durch die Festschrift gestellte Frage,
welche durch die hier gesammelten, die Grunderkenntnisse Barths auf je
eigene Weise integrierenden und unserer Zeit erschließenden Aufsätze positive

Antworten erhalten soll. Zugleich wollen die Verfasser «einen Beitrag
zur Klärung der gegenwärtigen theologischen Gesprächslage zu... leisten»,
welche «sich mehr und mehr in unfruchtbare... Gegensätzlichkeiten zu
zerfasern» scheint (S. IX u. VIII).

Der charakteristischste Zug des Bandes, der ihn irgendwie einheitlich
prägt und zur Dankesgabe für den Lehrer macht, scheint mir in der direkten
oder indirekten Betonung des Herr-Sein und Herr-Bleiben Gottes bestehen.
Er selbst, Gott in seiner Offenbarung, darf nicht in Anthropologie aufgelöst
werden. Theologie bleibt nur Theo-logie, indem das konkrete Gegenüber des

sich in Jesus Christus offenbar machenden Gottes, seine Aseität, ja sogar
seine zeichenhafte Gegenständlichkeit bewahrt wird. M. a. W. : die Freiheit
des Wortes Gottes darf keinem fremden Auslegungskanon untergeordnet
werden (vgl. dazu u. a. E. Busch, Der Weg der Theologie in Anfechtung und
Hoffnung, S. 50 ff.).

Möge das Buch mit der erwünschten Bereitschaft, «auf die Stimme der
Andern zu hören» (S. VIII), gelesen werden und so die eine Sache, die Suche
nach der Mitte des Evangeliums, fördern. Was die technische Gestaltung
betrifft, so wäre ein Verzeichnis der Mitarbeiter nützlich gewesen, ebenso eine
Liste mit Corrigenda, weil im Text des schönen Buches viele Druckfehler
vorkommen. Ervin Vdlyi-Nagy, Budapest

Milan Machovec, Marxismus und dialektische Theologie. Barth, Bonhoeffer
und Hromädka in atheistisch-kommunistischer Sicht. Zürich, EVZ-Verlag,
1965. 192 S. Fr. 14.50.

Der Prager Dozent für Philosophie, ehemaliger Katholik, heute Verfechter
eines humanistischen Atheismus, will den Marxismus von seinem groben,
undifferenzierten Bild der christlichen Religion befreien und ihm so von der



Rezensionen 233

Unfruchtbarkeit seiner (eben karikierenden) Propaganda gegen die Kirche
aufhelfen. Ihm ist zugleich um Hebung des Atheismus selbst aus einer rohen,
«unmündigen» Gestalt, die niveaumäßig unter einem gewissen Christentum
stehe, durch fruchtbare Auseinandersetzung mit «ehrbaren» Vertretern
christlicher Theologie auf das Niveau eines echten Humanismus zu tun,
welcher letztere alle Theologie hinter sich ließe. Dieser humanistische Atheismus

ist immerhin differenziert und tief genug, um die gegenwärtige «Theologie
ohne Gott » ernstlich in Frage zu stellen. -Machovec hat sich 1. der Auseinandersetzung

mit der Theologie bei deren starken Vertretern gestellt (zur liberalen
Theologie, S. 53ff.), 2. solche Theologen eingehender Betrachtung wert
erachtet, die als Theologen mit dem Kommunismus nicht vorschnell fertig
sind. Dabei ist seine Bewanderung in Theologie und Theologiegeschichte
respektabel, aber nicht vollständig (z.B. Verwechslung von unbefleckter
Empfängnis und Jungfrauengeburt, S. 107 ; eher blasse Kenntnis des späteren

Karl Barth, der Kirchlichen Dogmatik...). In K. Barth zeichnet er den
geistigen Schöpfer und Träger der dialektischen (der modernen Anfechtung
der Religion nicht schlecht widerstehenden) Theologie, dessen Haltung in
politicis seit der Tschechenkrise ihm zudem denkwürdig ist; in J. Hromâdka
den ihm empfindungsmäßig nächsten Vertreter dieser Theologie, der ihm
zugleich in denkwürdiger Weise genuine Christlichkeit verkörpert, in D. Bon-
hoeffer denjenigen, der aus der dialektischen Theologie die stärksten
Folgerungen in Richtung auf effektive Überwindung des Theologischen gezogen
hat. - Machovecs Buch ist bei all seinem Respekt vor den «Schätzen der
Ägypter » kein Dialog mit der christlichen Theologie und doch Markstein auf
dem Weg zu Dialog, zu «ritterlichem Streit», zu echter Fragehaltung, wie die
jüngsten Verlautbarungen des gleichen Autors zeigen1. Uns im Spiegel
umsichtiger Atheisten zu sehen, sollten wir uns als Theologen nicht ersparen.
Der Aufforderung an Barths Schüler, «aufs neue die Apokalypse (zu) lesen,
konsequent heute den Sinn ihrer Worte (zu) verstehen: .Siehe, ich mache
alles neu!'» (Schlußsatz des Buches), dürfen wir uns stellen. In Frage stellen
werden wir vor allem Machovecs Dogma, daß man dem Menschen nehme, was
man Gott gibt. Jürgen Fangmeier, Riehen bei Basel

Ernst Christian Helmreich, Religionsunterricht in Deutschland. Von den
Klosterschulen bis heute. Aus dem Englischen von Christa Reich. Hamburg,
Furche-Verlag, 1966. 416 S. DM 35.-.

Der Verfasser, Geschichtsprofessor am Bowdoin-College (Maine, USA),
bietet eine auf gründlicher Quellenkenntnis beruhende Geschichte des
evangelischen, des katholischen und des jüdischen Religionsunterrichts in Deutschland.

Er berichtet über seine Entstehimg im Mittelalter, seine Ausgestaltung
durch die Reformation, den Pietismus und die Aufklärung und untersucht
seine Zusammenhänge mit der Schulpolitik der verschiedenen Epochen. Der
Hauptteil des Buches befaßt sich mit der Zeit seit 1871. Sorgfältig und mit

1 M. Machovec, Formen des Christentums und Formen des Atheismus :

Versöhnung und Friede, Nr. 35/36 (1965), S. 24ff.



234 Rezensionen

großem Einfühlungsvermögen arbeitet er die verschiedenen theologischen
Deutungen der Aufgabe dieses Faches und ihre jeweiligen politischen und
rechtlichen Hintergründe heraus. Mit seiner Darstellung des Religionsunterrichts

in der Weimarer Republik, im Dritten Reich und in der Nachkriegszeit
greift er ein von der Forschung noch kaum behandeltes Thema auf. Er
benützt dabei, besonders für die Nachkriegszeit, viele ungedruckte Quellen,
staatliche Dokumente der deutschen und der alliierten Behörden,
Zeitschriftenartikel und persönliche Berichte von Beteiligten. Das Werk ist
darum nicht nur eine hervorragende wissenschaftliche Leistung, sondern
auch ein hilfreicher Beitrag zum Verständnis der gegenwärtigen Problematik
der religiösen Erziehung in der Bundesrepublik, in Berlin und in der DDR.

Walter Neidhart, Basel

Rudolf Pfisterer, Im Schatten des Kreuzes. Hamburg-Bergstedt, Herbert
Reich, Evangelischer Verlag GmbH, 1966. 153 S.

Unter den erfreulich vielen Büchern, die in letzter Zeit über ein neues
Verhältnis zwischen Christen und Juden geschrieben worden sind, nimmt
diese Schrift von Rudolf Pfisterer, Oberpfarrer zu Schwäbisch-Hall, einen
guten Platz ein. Der Verfasser vermittelt eine umfassende, durch zahlreiche
Zitate belegte Information über die Geschichte des Antisemitismus. Aber er
bleibt nicht bei der Bestandesaufnahme stehen, sondern versucht Richtlinien

zur Überwindung des Antisemitismus anzugeben.
Nach einleitenden Ausführungen über das Geheimnis der göttlichen

Erwählung Israels zum Missionsdienst unter den anderen Völkern zeigt
Pfisterer, wie durch die Andersartigkeit der Juden der heidnische Antisemitismus

entstanden ist. - Aber auch in der ersten Christenheit kam es bald zum
«christlichen» Antijudaismus, da trotz der neutestamentlichen Aussagen über
das «Israel Gottes» aus Juden und Heiden die Ansicht entstand, daß die
Kirche das Volk Israel abgelöst und verdrängt habe. Den Vorwürfen gegenüber

den Juden, wie der Alleinschuld an der Kreuzigung Christi oder des
Geldhandels, widmet der Verfasser eine eingehende Widerlegung. - Neben
Angaben aus Martin Luthers judenfreundlicher Schrift von 1523 werden die
unverständlichen Äußerungen aus der Schrift «Von den Jüden und ihren
Lügen» (1543) aufgeführt. Unter den Männern der Reformation wird die den
Juden zugetane Haltung Andreas Osianders, Heinrich Bullingers und Theodor

von Bezas gewürdigt. Während bis zum 7. Jahrhundert der religiöse
Antisemitismus herrschte, entsteht zuerst in Spanien der rassische
Antisemitismus (Marranen). Unter den katholischen Ordensoberen hat sich allein
Ignatius von Loyola dagegen gewehrt. Nachdem die Männer der Aufklärung,
aber auch Goethe und Schiller, antisemitische Ideen vertreten haben, kommt
es in Deutschland zum grauenhaften Versuch der «Endlösung».

Bei der Überwindung des immer noch bestehenden Antisemitismus geht
Pfisterer von den klaren Richtlinien der Verlautbarungen ökumenischer
Weltkonferenzen, protestantischer und katholischer Kirchenleitungen aus.
Dabei lehnt er ausdrücklich den gefühlsbetonten Philosemitismus ab und
stützt sich auf den biblisch begründeten Zusammenhang zwischen Juden und



Rezensionen 235

Christen. Dadurch und also durch die Verbindung mit dem Alten Testament
wird der christliche Glaube vor Spiritualisierung, das Liebesgebot vor
Entartung und die Hoffnung auf den wiederkommenden Messias vor
Verflachung bewahrt. Es kommt zu einer Neuordnung der christlichen Gemeinde.
Vjr allem wird sie damit vor einer Nationalisierung geschützt. Und zur Einheit

der Kirchen, meint Pfisterer mit Recht, kann es nur kommen, wenn der
Riß zwischen Christen und Juden überwunden wird. - Weil es sich bei Israel
um das Bundesvolk Gottes handelt, kann es nicht in den Bereich christlicher
Mission gehören. Es ist ein neues Gespräch (Konversation) mit den Juden
und ein Kennenlernen ihres Glaubens nötig. Innerhalb dieses Gespräches
haben wir unser Zeugnis vom gekommenen Messias zu geben. Nicht zuletzt
fordert der Verfasser eine Erneuerung des Unterrichts und der Predigt in
Hinsicht auf das jüdische Volk. Sein Leiden ist nicht Zeichen der Verwerfung,
sondern der Erwählung Gottes. Und im täglichen Leben geht es um ein
mutiges Einstehen gegen jeden gröberen oder feineren Antisemitismus.

Die Schrift Pfisterers ist ein kleines Kompendium über den Antisemitismus
und seine Überwindung. Natürlich hätte man das oder jenes noch gerne
ausführlicher behandelt gesehen, im ersten Teil vielleicht den Einfluß der Kreuzzüge

und im zweiten Teil die Konsequenzen für eine Erneuerung unserer
Taufpraxis. Vor allem hätte man ein Namen- und Sachregister gewünscht.
Aber diese Bemerkungen sollen in keiner Weise den Wert der Schrift
herabmindern. Sie gehört in die Hand aller, die sich mit einem neuen Verhältnis
zwischen Christen und Juden abgeben - und wer sollte das nicht tun?

Werner Schatz, Basel

Dagobert D. Runes, The Jew and the Cross. New York, Philosophical
Library, 1965. 94 S.

Mit dieser Schrift greift der jüdische Verfasser die (römisch-katholische)
Kirche wegen des Antisemitismus heftig an. Dieser Schrei eines Leidenden
beeindruckt. Aber Runes läßt sich dabei zu gewissen Verzeichnungen der
geschichtlichen Tatsachen hinreißen. Und es ist schade, daß der Verfasser
jeden Dialog ablehnt. Werner Schatz, Basel


	Rezensionen

