Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 23 (1967)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

FeLix HEINIMANN, Nomos und Physis. Herkunft und Bedeutung einer Anti-
these ©m griechischen Denken des §. Jahrhunderts. = Schweizerische Bei-
triage zur Altertumswissenschaft, 1. Basel, Fr. Reinhardt AG, 1965. 221 S.

Unter dem Einflul der Vélkerkunde und der praktischen Politik erkannten
die griechischen Sophisten des 5. Jahrhunderts v. Chr. die Relativitéit aller
Nomoi. Der Nomos erhielt eine negative Bewertung. Aus der ionischen Na-
turphilosophie und insbesondere der Medizin erwuchs zugleich die Einsicht
in die Normhaftigkeit der Physis. Es waren auch wieder die Sophisten, welche
als erste die positiv bewertete Physis im Sinn einer scharfen Antithese dem
Nomos gegentiberstellten. Inhaltlich sind allerdings beide Begriffe, Nomos
und Physis, vieldeutig, auch wenn Nomos mehr die konventionelle, von
aullen auferlegte Norm bezeichnet, Physis dagegen das «Gewachsene» bzw.
das, was der Mensch aus eigenem Antrieb tut. Unter eleatischem Einflu3
konnte Nomos sogar die Bedeutung von «Schein», Physis diejenige von
«Wahrheit» erhalten. Es blieb Erbe der Sophistik die antithetische Ver-
wendung der beiden Begriffe und die Abwertung des Nomos zugunsten der
Physis. Hingegen wird man angesichts der Vieldeutigkeit des Begriffspaares
stets wieder neu zu fragen haben, was im einzelnen Fall mit «Gesetz» und
was mit «Natur» gemeint ist.

Die Arbeit von Heinimann, die neben dem sophistischen Schrifttum ins-
besondere auch das Corpus Hippocraticum beriicksichtigt, ist griindlich und
sorgfaltig. Ausfiihrliche Register erh6hen den Wert des Buches. Fin Anhang
behandelt Probleme der Datierung einzelner Schriften des Hippokratischen
Corpus. Feliz Flickiger, Reutigen, Kt. Bern

SiGMUND MOWINCKEL, Krwdigungen zur Pentateuch-Quellenfrage. Oslo, Uni-
versitetsforlaget, 1964. 138 S. Brosch. nKr. 30.—.

In einem seiner letzten Werke hat der grof3e Alttestamentler sich noch ein-
mal mit den Kritikern der Quellenhypothese auseinandergesetzt. Die ein-
zelnen Quellen werden eingehend behandelt: «P» (S. 9ff.): nichts spricht
gegen die iibliche, nachexilische Datierung, S. 43f.; auf S. 44ff, haben wir
eine interessante Auseinandersetzung mit Y. Kaufmann, jedoch nach seinen
1930 geduBerten Thesen, nicht nach Téledét ha’eminah hajjisra’slit; «J»
(S. 47ff.), wo u. a. die Existenz eines «J »-Berichtes der Landnahme in Jos.-Ri.
hervorgehoben wird; die Quelle deutet auf David und Salomo hin (8. 56f.)
und darf also «in gewissem Sinne» als Hofhistoriograph gezeichnet werden;
«E» (S. 59ff.) hat es tatséchlich gegeben, wenn auch in der Genesis nicht viel
von ihm fiibrig ist (S. 64f.); oft wurde niamlich die Quellenscheidung unbe-
grindet vorgenommen, z. B. in der Josephsgeschichte (die mit Rudolph als
einheitlich, mit ein paar Sitzen aus «P» betrachtet werden muf3, S. 61). Be-
sonders untersucht werden die Exodus- und Sinaiperikopen: der «J»-Bericht
liegt eigentlich nur Ex. 34 vor (8. 93). Fur den Landnahmebericht (S. 1071f.)

14



210 Rezensionen

faf3t der Verfasser seine schon anderswo vorgetragenen Thesen zusammen
(vgl. die Rezension von Tetrateuch, Pentateuch, Hexateuch, 1964):. Wenn
auch die Diskussion natiirlich noch weitergeht, so hat der Verfasser uns einen
wertvollen Status quaestionis geboten. J. Alberto Soggin, Rom

Epvuarp NIELSEN, Die Zehn Gebote, eine traditionsgeschichiliche Skizze. =
Acta Theologica Danica, 8. Kopenhagen, Munksgaard, 1965. 125 S.
dKr. 40.—.

Es ist eine Freude, dieses anregende Buch den Lesern der Theologischen
Zeitschrift vorstellen zu kénnen. Durch literargeschichtliche, formgeschicht-
liche und traditionsgeschichtliche Arbeit gelingt es dem Verfasser, eine dullerst
wahrscheinliche Rekonstruktion des Urdekalogs zu bieten, dessen dlteste
Glieder noch in die Zeit vor der Landnahme zurtickreichen (S. 941f.), wihrend
die heutige Doppelfassung aus einem Zeitpunkt zwischen 622 und 560 (S. 93)
stammen soll.

Die Gestalt des Urdekalogs sei folgende (S. 68ff.):
¢«Du sollst dich vor keinem anderen Gott niederwerfen.»

«Du sollst dir kein Gotterbild machen.»

«Du sollst Jahwes Namen nicht zu einem Frevel nennen.»

«Du sollst am Sabbattage keine Arbeit ausfithren.»

«Du sollst deinen Vater oder deine Mutter nicht geringschétzen.»
«Du sollst nicht Ehebruch treiben mit deines Nachsten Ehefrau.»
«Du sollst nicht das Blut deines Néichsten vergieBen.»

«Du sollst keinen Mann von deinem Nichsten rauben.»

«Du sollst nicht als Liigenzeuge wider deinen Nichsten auftreten.»
. «Du sollst dir nicht das Haus deines néichsten aneignen.»

Wahrend an Einzelheiten oft manches auszusetzen ist (vgl. z.B. 8. 30,
Anm. 8, oder 8. 105), die Nichterwidhnung der Arbeiten N. Lohfinks zum
Deuteronomium, die diirftige Transkription semitischer Wérter, einmal sogar
(S. 81) mit dénischer Rechtschreibung usw., so ist die Gesamtarbeit doch
uber jede Kritik erhaben und bildet zweifelsohne eine wichtige Etappe der
Dekalogforschung. J. Alberto Soggin, Rom

2 &R s PR

(=

SIEGFRIED HERRMANN, Die prophetischen Heilserwartungen tm Alten Testa-
ment. = Beitrage zur Wissenschaft vom Alten und Neuen Testament,
85. Stuttgart, Kohlhammer, 1965. 333 S. DM 36.—.

Jede im A. T. kanonisierte Heilsaussage wird in einer uber sich hinaus in
die Zukunft weisenden Dimension verstanden und geglaubt. Wenn Herrmann
es hier unternimmt, Ursprung und eigentliche Absicht dieser Heilsaussagen
zu bestimmen und damit den Begriff Eschatologie zu klédren, so leitet ihn
dabei auch die Absicht, dieses traditionelle Verstindnis als eine im Laufe
der Geschichte vollzogene geistige Entscheidung verstehen zu lehren. Diese
theologische Zielsetzung, die in einigen charakteristischen Formulierungen

1 Theol. Zeitschr. 22 (1966), S. 440-442.



Rezensionen 211

guten Ausdruck findet (aus den Schriften der Propheten sprechen nicht nur
die groflen Meister, sondern auch die grofen Wirkungen, die von ihnen aus-
gegangen sind, S. 6; in der Konigszeit wurde Jahwe als der Herr begriffen,
der Israel im Méchtespiel der Krifte seinen Platz zugewiesen hatte, S. 12;
oder auch, was zur prophetischen Aktualisierung S. 240 gesagt wird), wird
bei aller Konsequenz der Anwendung uberlieferungsgeschichtlicher und form-
kritischer Methoden nie aus den Augen verloren.

Das Werden des alttestamentlichen Schrifttums ist ein Schaffensprozel3,
der Geschichte hat und an dem Geschichte beteiligt ist. Die von Gott an-
gerufene Individualitit des Propheten verbindet sich schépferisch mit der
Tradition, so daB Zukunft als ideale Wiederherstellung der Ordnung Gottes
erwartet werden kann. Prophetische Botschaft ist das Krfassen alter Wahr-
heiten aus unmittelbarer Gotteserfahrung. Darum ist die Vorgeschichte der
in den Heilserwartungen auftretenden Grundbegriffe in ganzem Umfang zu
beriicksichtigen. In Agypten gibt es nichts der eigentlichen Prophetie Ver-
wandtes; vergleichbar sind Erscheinungen der Weisheitsliteratur, die aus
Katastrophen der Vergangenheit Ideale und Forderungen fiir die Gegenwart
postulieren. Im. syrisch-mesopotamischen Raum finden sich Parallelen im
Nebeneinander von Inspiration und visionér Ekstatischem, wie auch in der
Art der Ausrichtung der Botschaft (Erwidgungen zu 1. Kon. 18, 7-14). Der
Ursprung der Heilserwartung im A. T. liegt in den beiden bereits vom ge-
schichtlichen Entstehungsort gelosten LandverheiBungen Gen. 12, 1-3 und
Ex. 3, 8, die, einmal selbstidndig, durch das neugebildete Traditionsstiick
Deut. 26, 5 zusammengefa3t sind. Von den dahinterstehenden geschichtlichen
Vorgéingen wird ein ausfiihrliches Bild entworfen. Die Bundesiiberlieferung
gehort als Traditionskomplex nach Sichem und zum Haus Joseph. In der
Bindung an den Sinai projiziert sie die Verpflichtung neu hinzutretender
Gruppen auf den dort geoffenbarten Gott zuriick in die Vergangenheit. Mit
dem Bundesgedanken ist die DavidsverheiBung und ihr Adoptionsritual erst
sekundédr verbunden; sie ist aber in dieser Verbindung der Beginn der eigent-
lichen messianischen Erwartung.

In der klassischen Prophetie nimmt die HeilsverheiBung einen kleinen
Raum ein und setzt nie eine Unheilsprophetie fort. In der Erwartung eines
verinnerlichten Gottesverhéltnisses beriihrt sich Hoseas Zukunftsideal mit
der nordisraelitischen Tradition; alle Heilsworte sind iiberarbeitet. Der Kri-
tiker Amos ist durch seinen Universalismus wie durch seine Kritik an der (bei
Jesaja und Micha fehlenden) Erwéhlungstradition charakterisiert. Rest-
gedanke und Tag Jahwes haben keine eschatologische Dimension. Ebenso
sind die Gedanken Jesajas vom Rest und dem Hause Davids auf ein histo-
risches Ma@ beschrinkt. Heilsverkiindigungen liegen aullerhalb seines Auf-
trages. Die Zionserwartung ist als eine ferne Moglichkeit aufgenommen.

Mit der zweiten Halfte des 7. Jahrhunderts wandelt sich die Gestalt der
Heilserwartung ebenso bei dem an palédstinensische Tradition ankniipfenden
Jeremia wie bei den Traditionsneubildungen Ezechiels und Dt. Jesajas.
Gemeinsam ist allen die starke Bearbeitung ihrer Biicher. Charakteristisch
fiir Jeremia, dessen Heilsspriiche in der Darstellung einen besonders breiten
Raum einnehmen, ist das reziproke Verhiltnis von Schicksalserfahrung und



212 Rezensionen

Geschichtsdeutung. Aus seiner persénlichen HeilsgewiBheit, die darauf griin-
det, dall Erkenntnis der Schuld Jahwes Zorn zu wenden vermag, flieBt die
Hoffnung, daBl sie auch den Norden zu Jahwe zuriickfiihren kann (die
Spriiche fiir Juda sind sekundéar). Diese Ansitze werden in der deuterono-
mistischen Bearbeitung seines Buches zu einer systematischen Geschichts-
betrachtung erweitert. Auf der bewullten Begegnung zwischen Subjekt und
Objekt beruht das Gemeinsame zwischen Jeremia und der Entstehung des
deuteronomistischen Werkes. Dieser Zug zur traditionsverarbeitenden Syste-
matik findet im Ezechielbuch uneingeschrinkte Fortsetzung, so sehr, daf3
die originale Botschaft ganz dahinter zuricktritt. Im Buch begegnen sich
die beiden bedeutendsten Uberlieferungskreise der exilischen Zeit, der deu-
teronomische und der priesterliche (Verfassungsentwurf), worin sich der
Parallelismus der spiteren Pentateuchiiberlieferung in ihrer Verklammerung
von Geschichte und Gesetz abzeichnet. Die Heilserwartung Deutero-Jesajas
steht in ihrem Universalismus unter dem unmittelbaren Eindruck der im
Exil gemachten Erfahrungen. Damit, daf Jahwe sich nicht mehr nur als
der Herr Israels zeigt, haben die groBen Heilstatsachen, auf die er zurtck-
greift, fiir thn nur noch relative Bedeutung. Doch auch fiir ihn empfiehlt sich
der Eschatologiebegriff noch nicht. Die Spriiche vom Fritheren und Kom-
menden sind herausgewachsen aus einer universal gewordenen Gottesidee,
sind eine neue Art des Argumentierens von der einzigartigen Macht Jahwes.
Doch ist damit der Weg zu einer eigentlichen Eschatologie frei gemacht.

Es konnte nur einiges aus dem Reichtum der Gedanken, Anregungen und
Fragestellungen dieses bedeutenden Buches wiedergegeben werden; hoffent-
lich genug, um zu eigener Lektiire und Auseinandersetzung zu ermuntern.
Mag die Frage, wo im Verlauf des geschilderten Prozesses der Begriff Escha-
tologie mit Recht anzusetzen sei, tatséchlich eine sekundire Frage termino-
logischer Konvention sein (S. 303) — und mag man darin vielleicht schlieBlich
anders urteilen als der Verfasser —, so tritt das doch ganz dahinter zuriick,
daB hier in groBer Konzeption das Bild der alttestamentlichen Heilserwar-
tung in ihrer Kontinuitit gezeichnet ist, die auf dem Boden der Taten Gottes
diese Taten im Raum der Geschichte begreift und entfaltet.

Die Weite des gespannten Rahmens erlaubt es natiirlich, mancherlei Fra-
gen zu stellen. So méchte ich, um nur eins anzudeuten, erwiigen, ob der Ge-
danke der deuteronomistischen Bearbeitung nicht zu starr gefalt ist, ob
nicht z. B. Jeremia und das Deuteronomium gemeinsam und jeder fur sich
in einem Strom der Entfaltung theologischer Anschauungen und Uber-
zeugungen stehen, so dall von daher das Problem der deuteronomistischen
Bearbeitung sich doch anders stellen konnte. Das wiren Fragen, die von Fall
zu Fall und exegetisch zu diskutieren sind ; sie werden in keiner Weise unserer
dankbaren Anerkennung Abbruch tun. Hans Joachim Stoebe, Basel

G. A. F. KNiauT, Deuteroisaiah. A Theological Commentary on Isaiah 40-55.
New York-Nashville, Abingdon Press, 1965. 283 S. § 5.50.

Wer dieses Buch zum erstenmal durchblittert und sich mit der Einleitung
befal3t, kénnte geneigt sein, das «Theologische» dieses Kommentars u.a. darin



Rezensionen 213

zu verstehen, dafl es keine linguistische, philologische und gattungsgeschicht-
liche Bearbeitung des Textes enthalt. Darin wird man ferner durch die Be-
hauptungen des Verfassers (S. 12ff.) bestérkt: fur solche Kinzelheiten ver-
weist er ndmlich auf die «wissenschaftlichen» Kommentare. Da nun aber die
kritische Arbeit am Texte und die theologische kaum voneinander zu trennen
sind, taucht sofort die Frage auf, ob wir uns nicht hier abermals vor einer
grundsitzlich falschen Anndherung am Texte befinden, die «Kritik» und
«Exposition» voneinander scheidet, wie z.B. in der Interpreter’s Bible, die
vom selben Verlag veréffentlicht wurde. Dies ist jedoch nicht der Fall, so-
bald wir uns der Exegese zuwenden: Auf beinahe jeder Seite behandelt der
Verfasser kritisch-exegetische Fragen, obwohl im Stil eines volkstiimlichen
Werkes (das Ergebnis dhnelt dem des Alten Testamentes Deutsch).
Knights Behandlung des Dt. Jes. ist einheitlich: Die Verschiedenheit der
Gattungen darf nach ihm ja nicht mit bunter Zusammensetzung verwechselt
werden. Auch die ‘ebed-Jhwh-Lieder werden nicht von ihrem jetzigen Zu-
sammenhang geschieden, sondern als Bestandteil des ganzen behandelt. Das
Buch ist theologisch griindlich und erfullt seine Aufgabe, was kein geringer
Vorzug ist. Es diirfte bei theologischen Tagungen oder in der allgemeinen
Arbeit, besonders fiir Laien oder auch fiir Theologen, die die unmittelbare
Verbindung zur Ursprache nicht (mehr) besitzen, gute Dienste leisten.
J. Alberto Soggin, Rom

AxDRE Barucq, Le Livre des Proverbes. (Sources Bibliques.) Paris, Librairie
Lecoffre, J. Gabalda & Cie, 1964. 267 S.

Der Qualitat der Sources Bibliques und dem Rufe des Verfassers ent-
sprechend, erwartet der Leser dieses Bandes ein hochwertiges Werk und wird
auch nicht enttduscht. Es gibt heute einige wissenschaftliche Kommentare
zu den Spriichen?!, und unser Werk gesellt sich nur willkommen zu ihnen.
Barucq nimmt u. a. auch auf ugaritische und babylonische Materialien Bezug
(man muf} sie aber im Sachregister unter «Proverbes» suchen), und man
wartet natiirlich gespannt auf die Verdffentlichung der neuentdeckten Weis-
heitstexte aus Ugarit; doch der Léwenanteil geblihrt natiirlich immer noch
Agypten.

Besonders hervorzuheben ist die meistens als Stiefkind behandelte Theo-
logie der Weisheit (S. 34), wobei aber (und das geht aus den Parallelstellen
und der Weisheit des Amenemope klar hervor) auch hier das Internationale,
Allgemeine anstatt des typisch Israelitischen, Jahwistischen hervortritt. Ein
Datierungsversuch der verschiedenen Sammlungen wird in der Einleitung
(und, soviel ich sehe, auch im Kommentar) nicht unternommen: auf S. 15
stellt der Verfasser niichtern fest, dal gewisse Texte nur von der Redaktion
Salomo zugeschrieben werden, wovon aber aus ihnen selbst nichts hervor-

1 J. van der Ploeg Spreuken: De boeken van het O.T. VIII 1 (1952);
B. Gemser, Spriiche Salomos: Handb. z. A.T. 1 16 (21963); R. B. Y. Scott,
Proverbs Hcclesiastes: The Anchor Bible, 18 (1964)-



214 Rezensionen

geht. Dies ist vielleicht ein guter Gedanke, da ja die friher als Aramaismen
gedeuteten Formen, auf denen die Spitdatierung groBtenteils beruhte, sich
auch. als alte, aus dem Hebriischen schon verschwundene, doch im Ara-
miischen erhalten gebliebene, westsemitische Formen erkldren lassen. Be-
sonders hervorgehoben wird der konigliche Charakter mancher Sammlungen
(S. 119ff. und 201ff.). Was angenehm anmutet ist der Eindruck, den das
ganze Werk vermittelt, dall die Wissenschaft sich auf diesem Gebiet in stén-
diger Bewegung befindet. J. Alberto Soggin, Rom

P. Benoir et M.-E. BoisMARD, Synopse des quatre évangiles en frangais.
Awec paralléles des apocryphes et des Péres. 1. Textes. Paris, Les Editions
du Cerf, 1965. XV + 374 S. 42 F.

Die vorliegende Synopse, die den Text der 4 Evangelien in franzésischer
Ubersetzung wiedergibt, ist natiirlich weniger fiir den Neutestamentler als
fiir den Bibelleser bestimmt, der tiefer in die Evangelientradition eindringen
moéchte. Man wird es also den Herausgebern nicht tibelnehmen, dal3 sie fast
gar keine Textvarianten verzeichnen. Dafiir mull man ihnen zugute halten,
daB ihre Ausgabe gut lesbar ist: der Text der vier Evangelien ist fortlaufend
aufgefiithrt, wobei die zur Veranschaulichung eingeschobenen Dublett- und
Parallelperikopen durch einen beigefiigten dicken Strich hervorgehoben sind ;
und die an und fir sich schon zu begrilBende Beriicksichtigung des Johannes-
Evangeliums ist noch dadurch erhéht, da3 auch die Paralleliiberlieferungen
dieses Evangeliums in doppelter Kolonne erscheinen.

Zudem darf man dankbar bemerken, dal3 die neue Synopse auch wissen-
schaftlichen Anspriichen geniigt (was in Anbetracht des Herausgeberkreises
gar nicht anders zu erwarten war). Die Ubersetzung der «Bible de Jérusalem»
hat fast durchgéngig einer wortgetreueren Wiedergabe des griechischen Tex-
tes weichen missen. Als sehr niitzlich erweist sich die Beiftigung der wichtig-
sten Parallelen aus der Apokryphen- und Viterliteratur. In diesem Punkt
folgt die Synopse dem Vorbild der neuen griechischen von Aland; sie geht
manchmal sogar iiber das von letzterer verwendete Material hinaus (z.B.
durch eine ausgiebige Verwertung der Pseudo-Clementinen, der Testamente
der 12 Patriarchen usw.; es verdient hervorgehoben zu werden, daB, wie bei
Aland, auch das koptische Thomas-Evangelium den ihm gebiihrenden Platz
erhalten hat). Ergénzende Register (Perikopentafeln fiir alle vier Evangelien
und fiir jedes einzelne Evangelium; Zusammenstellung der Bibel- und Viter-
zitate) erleichtern die Benutzung des Werkes.

Man ist gespannt auf den angekiindigten 2. Band, der den synoptischen
Vergleich in literatur- und redaktionsgeschichtlicher und theologischer Hin-
sicht bringen soll und von dem dank der breiten Heranziehung des auller-
kanonischen Materials allerhand Neues zu erwarten sein durfte. Der 2. Band
wird auch die im 1. Band eher spérlichen Verweise auf das Alte Testament
ergidnzen. Willy Rordorf, Neuchétel



Rezensionen 215

JouN Bowwman, The Gospel of Mark. The New Christian Jewish Passover
Haggadah. = Studia Post-Biblica, 8. Leiden, E. J. Brill, 1965. XIV +
393 S. Gld. 42.—.

Die neuere Evangelienforschung befaft sich weder mit der Darstellung
des Lebens Jesu noch mit der Herausarbeitung literarisch und formgeschicht-
lich erkennbarer Schichten, sondern versucht zu ermitteln, welche Beitrige
die Evangelisten bei der Zusammenstellung und Bearbeitung tibernommenen
Materials selbst geleistet haben. Auch die vorliegende Untersuchung kann
unter einem derartigen redaktionsgeschichtlichen Aspekt gesehen werden;
freilich mit gewichtigen Vorbehalten: Das Literaturverzeichnis 148t er-
kennen, daf} die neueren redaktionsgeschichtlichen Arbeiten nicht verwendet
wurden.

Es ist methodisch von Bedeutung, daf auf einen eingehenden synop-
tischen Vergleich, der die Eigenart eines Evangeliums erkennen lieBe, ver-
zichtet wird. Statt dessen wird die These ibernommen, der zweite Evan-
gelist, der auch anderes Material verwendet habe, gehe auf Berichte des
Petrus zurick (S. 97). Auf Grund dieser Voraussetzungen wird die Frage
gestellt: Wenn Markus nicht nur einfach die Erzéhlungen des Petrus referiert
hat, muB3 er eine Absicht mit der Zusammenstellung seines Materials ver-
bunden haben. Welchen Sinn sah Markus in der Abfassung seines Evan-
geliums?

Der Schlissel zum Verstdndnis der Absicht des zweiten Evangelisten ist
das Passamahl, das Jesus mit seinen Jiingern feierte. Anfang, Mitte und Ende,
selbst Jesu Tod als ein Teil seines Lebens (S. 314), missen von diesem
Ereignis her gesehen werden (S. 102). Diese Passamahlfeier ist fiur Markus
der MaBstab fiir die Auswahl aus den Jesus-Uberlieferungen. Wenn aber das
Passamahl derart dominierend ist, ergibt sich die weitere Frage: Wie kommt
Markus zu dieser Sicht? Ausgehend von der Bedeutung, die das Herrenmahl
in urchristlicher Zeit hatte, wird das gesamte zweite Evangelium eine neue
Passa-Haggadah fiir die christlich-jiidische Gemeinde genannt. Sie geht dem
Erlésungsgeschehen nach, wie der Auszug aus Agypten die Befreiung von
der Knechtschaft schildert und wie das Passa der Exodus per se ist (3. 89).
Die Schwierigkeit, da} sich im Evangelium die Befreiung durch Jesus voll-
zieht, withrend sie beim Auszug aus Agypten durch die Gegner, nimlich
durch den Tod der Agypter, geschieht, ist gesehen (S. 314). Angesichts dieser
Konzeption ist es folgerichtig, wenn die These religionsgeschichtlich mit alt-
testamentlichen Parallelen und spétjidischen Stellen belegt wird. Als Leser
kommt die Gemeinde judischer Herkunft in Rom in Betracht (S. 98).

Die vorliegende Arbeit, die das gesamte Evangelium analysiert (S. 103—
313), ist insofern interessant, als sie ihre eigenen Wege geht und versucht,
fiir das Markus-Evangelium im Stadium seiner Redaktion einen «Sitz im
Leben» des Gemeindegeschehens aufzuzeigen, der nicht allgemein als Predigt
oder als eine Stufe theologischer Auseinandersetzungen, sondern pragnant
als Passa-Haggadah verstanden wird. Freilich ist es nicht leicht, dem Ver-
fasser, abgesehen von seinen fraglichen traditionsgeschichtlichen Voraus-
getzungen, von seinem Ausgangspunkt, dem Passamahl, auf dem Weg zur



216 Rezensionen

Abfassung des Markus-Evangeliums als einer mneuen christlich-jidischen
Passa-Haggadah zu folgen, zumal manche Fragen, z. B. die des Messias-
geheimnisses, offenbleiben.

Georg Braumann, Waldeck, Deutschland

BrooxEeE Foss Westcorr, The Epistles of St. John. The Greek Text with
Notes. (First ed. 1883.) Reprinted with a new Introduction: Johannine
Studies since Westcott’s Day, by F. F. Bruce. Abingdon, Berks., The
Marcham Manor Press, 1966. Ixxvi 4+ 245 p.

In addition to his work on the canon and text of the New Testament,
B. F. Westcott produced five major commentaries: two on the Gospel of
John (1880, 1908), one each on the Epistles of John (1883), Hebrews (1889),
and Ephesians (1906). It is a testimony to the thoroughness of his work
that all of these are now in print in 1967.

In his introduction to this re-print edition, Prof. F. F. Bruce points out
that in Westcott were wedded a knowledge of the whole Greek Bible with
the whole range of ancient Greek literature, from classical to patristic times.
This quality — combined with his sympathy with the thought of the writers
on whom he chose to comment — renders his commentaries of abiding
value today. ‘While we cannot confine ourselves to Westcott nowadays,
we can never dispense with him’ (p. xi).

The publishers are to be congratulated for making this attractive edition
of Westcott’s commentary available to the student of the New Testament
and for their inclusion of a valuable essay on Johannine research by a
contemporary biblical scholar. Ward Gasque, Manchester

MicHEL BOUTTIER, En Christ. Etude d’exégése et de théologie pauliniennes. =
Etud. d’hist. et de phil. rel., 54. Paris, Presses universitaires, 1962. 155 S.
NF 9.—.

GEORGE T. MONTAGUE, Growth in Christ. A Study in Saint Paul’s Theology
of Progress. Fribourg, Regina Mundi, 1961. 287 S. Sfr. 19.—.

Die zwei Arbeiten haben weitgehend gleiche Zielsetzung; in ihrer Anlage
und Durchfithrung unterscheiden sie sich jedoch recht wesentlich.

1. Die Arbeit von M. Bouttier stellt eine grof3e Monographie zum paulini-
schen Terminus év Xpiot® dar. Sie beginnt mit der Skizzierung des Pro-
blems. Wahrend A. Deissmann die Formel individualistisch-mystisch als Be-
schreibung der personlichen Erfahrung des Apostels verstanden wissen
wollte, trat bei den katholischen Exegeten die kollektive und ekklesiologische
Deutung auf den Leib Christi in den Vordergrund. E. Lohmeyer und W.
Schmauch dagegen lehnten jede Idee einer persénlichen Vereinigung mit
Christus ab. Sie sahen in dieser Formel den Ausdruck einer géttlichen Be-
stimmung, die sie in metaphysischem Sinn verstanden wissen wollten. Albert
Schweitzer hat in seinem Buch: Die Mystik des Apostels Paulus (1930) mehr
den eschatologischen Aspekt des Ausdrucks betont. Es handelt sich nach
seiner Meinung nicht um ein Eintauchen in eine geistliche Atmosphiire, son-



Rezensionen 217

dern «in Christus leben» heiBt hineingenommensein in die Kreignisse, die
durch das Kommen des Messias ausgelost wurden und in der Parusie ihre
Fortsetzung finden. Auch R. Bultmann widerspricht der These Deissmanns;
er sieht im Terminus év Xpiot® eine einfache Beschreibung des gewdhnlichen
Lebens im Glauben, fir welches eben Jesus Christus eine neue Moglichkeit
erdffnet.

Nur schon diese wenigen fragmentarischen Angaben zeigen, wie komplex
das exegetische Problem ist, welches der Verfasser anpackt. Er geht so vor,
daB er nach ein paar sprachlichen Vorbemerkungen (S. 23-30), die zeigen
sollen, wie eng die grammatikalischen Fragen mit den christologischen ver-
flochten sind, in einem lingeren Kapitel (S. 31-86) die Formel év Xpiot®
mit ihren synonymen Ausdriicken (dd Xp., €ig Xp., oUv Xp., év kupiw, év mveduarl,
ete.) konfrontiert. Es zeigt sich dabei, dal schon von der formalen Seite her
die verschiedenen Termini mit einem ganz bestimmten typischen Inhalt ver-
bunden sind. So ist z. B. der Ausdruck %d Xpiwotév besonders mit dem Kr-
losungswerk Christi liiert. elg Xpiotév bezieht sich gewohnlich auf den Akt
des Glaubens und den Vorgang der Taufe. a0v Xpiot® hat seine Verwurzelung
in den Ereignissen von Kreuz und Auferstehung, wihrend €v kupiw im Zu-
sammenhang mit dem ekklesiologischen und ethischen Aspekt auftaucht.
Wir kénnen hier nicht die ganze Fille des gebotenen Materials vorfiithren,
sondern miissen uns mit diesen kurzen unvollstédndigen Hinweisen begniigen.
Allerdings durfte es dem Verfasser gelungen sein, durch diese sorgfiltige Kon-
frontation der Parallelbegriffe deutlich gemacht zu haben, wie sehr die For-
mel év Xpiot® theologisch geladen ist.

In einem weiteren Kapitel (S. 87-133) spiirt der Verfasser diesen theologsi-
schen Dimensionen des Ausdrucks év Xpiot® nach. A. Deismann hatte vor-
geschlagen, das Material unter vier Rubriken darzustellen: 1) Das aposto-
lische Bewuf3tsein des Paulus, 2) Die Kirche und der Glaubige, 3) Das Heil,
4) Die Heilsgeschichte. Der Verfasser dagegen verwendet rein christologische
Kategorien, da er dem Versuch Deissmanns vorwirft, dall durch das von
auBen aufgeprefite Schema alle charakteristischen Merkmale der Texte aus-
geléscht werden (8. 90f.). Im Anschlufl an die heilsgeschichtliche Theologie
O. Cullmanns gliedert er die Problematik der Formel év Xpiot® auf, indem
er drei Dimensionen unterscheidet: 1. «In Christo» und das historische Amt
des Christus (hier dominiert der objektive und instrumentale Gehalt der
Formel). 2. «In Christo» und das eschatologische Amt des Christus (hier
dominieren die eschatologischen Elemente), und 3. «In Christo» und das
gegenwirtige Amt des Kyrios (wobei es um den mystischen und ethischen
Aspekt geht). Er faBt das Ergebnis seiner gesamten Untersuchungen folgen-
dermafllen zusammen: «in Christo» évoque l'acte de Dieu par lequel, apreés
avoir été indentifiés & Jésus-Christ sur la croix et associés par grace a sa
résurrection nous sommes inclus en son corps par le Saint-Esprit, afin de
participer désormais & sa vie et & son ministére et de communiquer pleine-
ment a tout ce qui est sien, tant dans le ciel que sur la terre, tant dans le
présent que dans le Royaume! (8. 132f.).

Das Werk schlieBt mit einer Ubersicht iiber den Gebrauch der Formel
év Xprot® in den verschiedenen neutestamentlichen Schriften (S. 134-146).



218 Rezensionen

Es zeigt sich, dal3 die Formel tatsichlich auf Paulus zuriickgehen muB. In
seinen Hauptbriefen taucht sie gehduft auf; im Eph. wird das absolute
Maximum von 35 Zitationen erreicht, wobei sich aber gerade hier beun-
ruhigende Spuren einer forcierten Systematisierung zeigen. Von den anderen
Schriften des Neuen Testamentes ist der 1. Petr. zu erwiahnen, der also auch
in der Aufnahme der Formel év Xpiotdh gewisse Anklidnge an die paulinische
Theologie zeigt. Das seltene Auftauchen der Formel in der Apg. diirfte keine
paulinisch-theologische Bedeutung haben; héchstens in 13, 39 kénnte man
einen bewullten Anklang an die paulinische Predigt sehen. Das johanneische
Schrifttum wurde vom Verfasser bewuBt ausgenommen.

Wir haben hier eine sehr ansprechende Arbeit vor uns, die sicher in der
zukinftigen Diskussion nicht tibergangen werden sollte. Dies geschieht ja
leider mit Publikationen in franzodsischer Sprache recht hdufig. Vorbildlich
ist die besprochene Untersuchung in der Art, wie sie nicht nur bei philologi-
schen und religionsgeschichtlichen Gegebenheiten stehen bleibt, sondern ent-
schlossen zu theologischen Fragestellungen durchdringt und die kritisch
crarbeiteten Ergebnisse fruchtbar werden 148t.

2. Das zweite zu besprechende Werk wurde als Dissertation der Theologi-
schen Fakultit der Universitat Fribourg eingereicht. Es beschéaftigt sich mit
dem innern Wachstum des Christen, ein Thema, das bis dahin noch nicht
héufig behandelt worden ist. Der Verfasser beschriankt sich bewul3t auf die
paulinischen Schriften, wobei er alle Gefangenschaftsbriefe (auch den Eph.)
und die Pastoralbriefe einbezieht. Die Studie beginnt mit einem exegetischen
Teil (8. 3-164). Die Auswahl der Texte ist ein Problem fir sich. Der Verfasser
findet einen gliicklichen Weg, in dem er sich vor allem auf Gebettexte der
paulinischen Briefe (1. Thess. 3, 10-13; 5, 23f,; 2. Thess. 1, 11f.; 2, 16f.;
3, 5; 2. Kor, 13, 9; Rém. 15, 5f.; 15, 13; Kol. 1, 9-12; 2, 1-3; Eph. 1, 15-17;
3, 16-19; Phil. 1, 9-11) beschriankt, wobei er am Schlul noch einige Texte
uber die geistliche Waffenfithrung (Phil. 3, 10-16; Eph. 6, 10-16) und iiber
die Auferbauung des Leibes Christi (Eph. 4, 10-16) beiftigt. Die Exegese
zeichnet sich aus durch eine besonders gute Beriicksichtigung der englisch-
sprachigen Literatur und einer h#ufigen Bezugnahme auf die altkirchliche
Auslegung. Interessant und lehrreich ist der Exkurs tiber «Progress as
Strengthening and Stabilizing» (8. 37-59), wo gezeigt wird, wie die Wurzeln
der paulinischen Theologie des geistlichen Wachstums bis ins Alte Testament,
zuriickverfolgt werden konnen. Der Verfasser bemiiht sich, eine sorgfiltige
Auslegung der Einzeltexte zu liefern, wobei aber leider die Verbindungs-
linien zwischen den einzelnen Abschnitten zu wenig deutlich hervortreten.
Das Ergebnis des ersten Teiles besteht darin zu zeigen, daf3 die paulinische
Theologie des geistlichen Wachstums sich nicht mit einzelnen Begriffen er-
schopfend erfassen 148t, sondern das ganze Spektrum des christlichen Lebens
umschlief3t.

Der zweite Teil (S. 165-258) ist der ndheren Untersuchung der Einzel-
ausdriicke gewidmet, um so ein Strukturgerippe der paulinischen Theologie
des Wachstums zu erhalten. Paulus verwendet neben dem Grundbegriff
mpokot noch viele andere Ausdriicke, die alle das Fortschreiten bezeichnen.
In einer ausfiibrlichen Zusammenstellung (S. 184-190) weist der Verfasser



Rezensionen 219

die Spannung zwischen paulinischem Indikativ und Imperativ gerade auch
fiir das Gebiet des geistlichen Wachstums nach. Ziel des Wachstums ist die
Verwandlung in das Bild Gottes (S. 190). Bei all diesen Ausfihrungen, auch
bei den Feststellungen, daB3 die Urheber des Wachstums Gott, Christus und
der Heilige Geist seien, hat man den Eindruck, dal} viel Selbstverstéindliches
gesagt wird. Die Bemerkungen tiber die Kirche, die Apostel und die Sakra-
mente (Taufe und das eine Brot [sic!]) sind fiir einen rémisch-katholischen
Autor auch terminologisch erstaunlich undogmatisch. Man spurt hier das
Bemiihen, das biblische Zeugnis zum Reden zu bringen, auch wenn in ent-
scheidenden Punkten manchmal nicht ganz klar wird, wie die Dinge nun
tatsdchlich gemeint sind. So heiflt es z. B. von der xowwvia (1. I or. 10, 16),
daB das Brot der Leib Christi sei, und dal3 wenn also Christus seine Glieder
verwandle, das darum sei, weil sie mit thm physisch oder korperlich vereint
seien (S. 205). Wie ist das zu verstehen? Ebenso wenn gesagt wird, der
wirkliche, physische Korper Christi sei die Quelle des geistlichen Wachstums
par excellence, und wenn vom «physischen Kontakt» der Taufe (1. Kor. 12,13)
gesprochen wird. Hier miilte eine protestantische Exegese anders reden!

Ahnlich verhilt es sich mit der Lésung des Problems, inwiefern der Mensch
am geistlichen Wachstum beteiligt ist. Zustimmen kénnen wir, wenn gesagt
wird, daf3 der paulinische Imperativ weniger moralischen als eher ontologi-
schen Charakter trigt; hingegen wird es sofort kritisch, wenn die Taufe eine
gottliche Kraft fiir das spatere Leben des Christen abgeben soll (S. 232). Die
Arbeit schlieBt mit Erorterungen des Begriffs der Auferbauung, welcher so-
wohl im Leben des Einzelnen wie im Bereich Christus-Kirche-Kosmos eine
Rolle spielt.

Ungeachtet der angebrachten Einwénde miissen wir doch festhalten, daf
hier eine sehr sorgfiltige Arbeit vorliegt, die eine umfassende Orientierung
iiber die Frage des geistlichen Wachstums im Corpus Paulinum ermoglicht.
Die wenig kritische Haltung des Verfassers muf} in Kauf genommen werden.
Beide besprochenen Arbeiten ergéinzen sich insofern ausgezeichnet, dafB
daran die jeweiligen Besonderheiten der exegetischen Arbeit sowohl auf pro-
testantischer wie auf romisch-katholischer Seite sichtbar werden.

Heinrich Baltenswezler, Binningen bei Basel

PETER STUHLMACHER, Gerechtigheit Gottes be: Paulus. = Forsch. z. Rel. u.
Lit. des A. u. NT.s, 87. Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1965. 276 S.

Grundthese der Untersuchung Stuhlmachers ist: der paulinische Begriff
darf nicht vom griechischen Rechtsdenken her verstanden werden, er 1aft
sich auch nicht direkt aus dem A.T. ableiten (obgleich das A.T. in die Vor-
geschichte des Begriffs hineingehort); der Ursprung des Begriffs liegt viel-
mehr in der judischen Apokalyptik, zu der nach Stuhlmacher auch die Qum-
ran-Texte zu rechnen sind. « Gerechtigkeit Gottes» ist der «Zentralbegriff des
apokalyptischen Denkens» (8. 168). Er bezeichnet Gottes Schopfermacht
(S. 169 u.6.); sein Rechtswalten (8. 183), das den Menschen in den Dienst
nimmt und diesen wie den kommenden Aon umspannt. Der apokalyptische
Begriff ist nach Stuhlmacher von der vorpaulinischen Gemeinde iibernommen



220 Rezensionen

worden (S. 185ff.). Paulus zeigt sich davon beeinflullt, hat aber dariiber
hinaus selbstindig auf die apokalyptischen Traditionen zuriickgegriffen. Pau-
lus scheint das «apokalyptische Material» aus seiner vorchristlichen Zeit mit-
gebracht zu haben (S. 187). Stuhlmacher dullert, dafl der Apostel den Begriff
«einer tber das Stadium der Qumrantexte schon hinausgeschrittenen Theo-
logie zu entnehmen scheint» (S. 188). Von da aus wird es Stuhlmacher még-
lich, den paulinischen Begriff bei aller Differenziertheit doch im Ganzen ein-
heitlich zu interpretieren. Awaioovy Jeod ist die Macht des neuen Seins
(2. Kor. 5, 21; S. 75), «Gottes Erscheinungsweise im Wort des Evangeliums»
(Rém. 1, 17; S. 81), Gottes «verldalliches Festhalten an seinem Recht» (Rém.
3, 4f.; S. 86), Gottes «heilstiftendes Recht», seine «weltweite Schopfertreue»
(Rém. 3, 21-26; S. 91), die «Manifestation der eschatologischen Schépfer-
macht Gottes» (Rom. 10, 3; S. 91), die rechtliche Geltung vor Gottes Gericht
und zugleich «die Realitit eines neuen geschopflichen Standes» (Phil. 3, 9;
S. 100).

Die Arbeit ist in mehrfacher Hinsicht bemerkenswert. Stuhlmacher ver-
sucht mit Hilfe der apokalyptischen Kategorien tiber den traditionellen Gegen-
satz von forensischer und ontologischer Rechtfertigung hinauszugelangen
(8. 217 ff.). Rechtfertigungslehre und Pneumatologie werden als Einheit
verstanden. «Geistverleihung und Gerechtsprechung sind ein und derselbe
Vorgang, ndmlich der Eingriff der Schoépfermacht Gottes (= bdikaioolvn
Yeod)» (S. 101). Es liegt in der Linie dieses Ansatzes, wenn Stuhlmacher auch
den Gegensatz von «Heilsontologie» und «Theologie des Wortes» als Schein-
gegensatz begreift (S. 220, Anm. 2), Freilich geht der Verfasser diesen Weg
m.E. nicht konsequent zu Ende, sofern er — trotz aller Kritik an der Theologie
des Sprachereignisses (vgl. z.B. S. 240, Anm. 2) — behaupten kann, dal3 nach
Paulus «Gott... im niederbrechenden Aon erst und nur (?) in der Weise des
Wortes an-wesend ist...» (S. 227) bzw. da3 Gott das neue Sein im alten Aon
«nur als worthaftes Sein gewahrt hat...» (ebd.). Er kann den Sachverhalt
zwar auch differenzierter darstellen (S. 236; 238f.), ohne aber an dieser Stelle
zu einem befriedigenden Ergebnis zu gelangen. M.E. liegt es an dem anfecht-
baren Ontologiebegriff Stuhlmachers (vgl. S. 71 und die merkwiirdige Zu-
sammenstellung von Ontologie und Eschatologie, S. 16f. u.6.), dal} er an die-
ser Stelle seinem Ansatz nicht treu bleibt.

Im Einleitungskapitel (S. 11-73) stellt Stuhlmacher die Geschichte der
Auslegung dar. Es ist die Geschichte einer Aporie. Sie hat nach Stuhlmacher
ihre Ursache darin, daf3 den Exegeten die Bedingungen, von denen der pauli-
nische Begriff bestimmt ist, nicht oder nicht immer geniigend gegenwéirtig
waren. Stuhlmacher zieht daraus eine interessante methodische Konsequenz
(die im einzelnen darzustellen nicht seine Aufgabe war): es géibe, «jenseits
aller echten Geschichtlichkeit der Interpretation, gewisse Weisen eines
Selbst- und Weltverstindnisses, welche nicht frei wiahlbar und doch fiir das
Verstéandnis des Kerygmas konstitutiv sind...» (5. 72), d.h. Paulus mul} von
seiner apokalyptischen Weltschau und nicht von seiner Anthropologie her
verstanden werden (8. 206, Anm. 2)!. Die Frage ist dann freilich: welches

1 Das wird in bewuftem Gegensatz zur Position R. Bultmanns gesagt. In



Rezensionen 221

sind die angemessenen Kategorien, mit denen die apokalyptische Weltan-
schauung interpretiert werden mull, denn einfach rezipiert werden kann sie
ja nicht, wie auch Stuhlmacher deutlich sieht (S. 256). Der ansatzweise Ver-
such, den Stuhlmacher selbst dazu S. 72 unternimmt, scheint selber noch
sehr interpretationsbediirftig.

Die kenntnisreiche und interessant geschriebene Untersuchung von Stuhl-
macher entldt uns mit vielen Anregungen und Fragen. Sollte sich seine
These von der apokalyptischen Bestimmtheit der paulinischen Rechtferti-
gungslehre bewahrheiten, dann wiirde die Analyse der Motive apokalypti-
scher Theologie zu den dringlichsten Aufgaben gehéren, die der neutesta-
mentlichen Wissenschaft z.Zt. gestellt sind. Kurt Niederwimmer, Wien

ErNsT NELLESSEN, Untersuchungen zur altlateinischen Uberlieferung des
ersten Thessalonicherbriefes. = Bonner Biblische Beitriage, 22. Bonn,
Peter Hanstein Verlag, 1965. 307 S. DM 40.—.

Es ist ein Verdienst Karl Th. Schifers, in Monographien iiber einzelne
Briefe das altlateinische Corpus Paulinum zu untersuchen und untersuchen
zu lassen.! Die etwas mechanische Methode, bei der die Varianten isoliert
und listenweise abgehandelt werden, ergibt sehr fleiBige, aber in den Er-
gebnissen nicht immer iberzeugende Arbeiten. Aus wenig Material in fritheren
Studien gewonnene Hypothesen hindern in den folgenden die Unbefangen-
heit des Urteils. So a6t sich z. B. (S. 250ff.) anhand von nur 12 «vetlat-
Varianten», die eine andere griechische Grundlage als die der Vulgata voraus-
setzen (was m. E. nur in 5-7 Fillen wirklich zutrifft), nicht erweisen, daB
Pelagius eine letzte Stufe einer allméhlichen Entwicklung zur Vulgata hin
reprisentiere. Ebensowohl kénnte es sich um nachtrigliche Rickgriffe auf
die Vetus Latina handeln, die, von griechischen Handschriften unabhingig,
durch die besondere AnstéBigkeit der eigentlich sinnverdndernden Neue-
rungen der Vulgata, also nicht vom Zufall, motiviert wiren.

Erstmals wird ein Rekonstruktionsversuch des Stammvaters der Bilinguen
DFG auch in der griechischen Hélfte vorgelegt. Nellessens Zuversicht (S.299),
«damit (sei) erstmalig fur ein Stiick des Corpus Paulinum die von Herm. von
Soden als dringlich bezeichnete Aufgabe gelost», kann der Rezensent, der
bei mindestens 20 Stellen zu einer andern Bewertung gekommen ist, leider
nicht teilen. Uber kleinere Unstimmigkeiten bei der Gegeniiberstellung von
Varianten und der Zeugenangabe mag man bei einer so umfangreichen Arbeit
hinwegsehen. Die drucktechnische Ausfithrung ist vorbildlich.

Bernhard Bonsack, Basel

der Einschitzung der religionsgeschichtlichen und hermeneutischen Bedeu-
tung der Apokalyptik fur die paulinische Theologie folgt Stuhlmacher weit-
gehend seinem Lehrer E. Kisemann. Vgl. etwa dessen Aufsitze: Zum Thema
der urchristlichen Apokalyptik: Exeget. Vers. u. Bes. 2 (19652), S. 105ff.;
Gottesgerechtigkeit bei Paulus: ebd., S. 1811f. Zu Stuhlmachers kritischer
Auseinandersetzung mit Kiésemann vgl. S. 69f.

1 Vgl. die Rezensionen in Theol. Zeitschr. 18 (1962), S. 145; 21 (1965),
S. 452.



222 Rezensionen

WALTER THIELE, Die lateinischen Texte des 1. Petrusbriefes. = Aus der Ge-
schichte der lateinischen Bibel, 5. Freiburg, Verlag Herder, 1965. 245 S.
DM 36.40.

Mit seiner erweiterten Habilitationsschrift legt der Tibinger Dozent fir
neutestamentliche Textkritik eine meisterhafte Einleitung, Erlduterung und
Gebrauchsanweisung zum von ihm 1957 edierten altlateinischen 1. Petr.
(Vetus Latina 26, 2) vor. Durch eine Fulle kluger und vorsichtiger Einzel-
beobachtungen (bes. iiber den Wortschatz der verschiedenen Textformen
und ihr Verhéltnis zum griechischen Text) gewinnt er eine zuverldssige Ge-
samtbeurteilung der Textgeschichte. In mustergiiltiger Weise vermeidet er
es, Varianten allzusehr zu isolieren, berticksichtigt er die Grenzen und Eigen-
heiten der lateinischen Sprache und rechnet er mit innerlateinischer Ent-
stehung von Fehlern, mit stilistischen Korrekturen und mit zufélligen Be-
rihrungen zwischen unabhéngigen Zeugen.

Die wichtigsten Ergebnisse: Tertullian hat einen griechischen Text vor
sich, der nicht zum «westlichen» Uberlieferungszweig gehért. — Hieronymus
iibersetzt hiufig selbsténdig ad hoc. — In den einzelnen Vulgata-Handschriften
finden sich nirgends Spuren selbsténdiger Revisionsarbeit nach dem Grie-
chischen, durchwegs aber nachtriglich wiedereingedrungene altlateinische
Varianten. — Die &ulBern Belege (Caeclestius, Hieronymus) lassen als Termin
fiir die Entstehung der Vulgata der Katholischen Briefe (durch einmalige
Revision) die Zeit um 390 vermuten. IThr Schopfer arbeitet konsequenter,
sorgfiltiger, gegeniiber stilistischer Willkiir zuriickhaltender als Hierony-
mus in der Evangelienrevision. — UnregelmiiBigkeiten in der Ubersetzungs-
weise und Wortwahl sind fiir den altlateinischen Text vom Ursprung her
typisch; sie werden in den spéteren Formen immer mehr zuriickgedrangt. —
In allen Stufen des altlateinischen Textes der Katholischen Briefe lassen sich
glossierende Zusitze feststellen, die auf eine griechische Vorlage zurtickzu-
fithren sind, wenn sie auch nur teilweise in wenigen griechischen Handschrif-
ten oder orientalischen Ubersetzungen belegbar sind. In diesen Glossen wird
ein «westlicher» Text der Katholischen Briefe, fiir die ja keine Bilinguen
erhalten sind, erkennbar. Bernhard Bonsack, Basel

RoBERT CABIE, La Pentecdte. L’évolution de la Cinguantaine pascale aw cours
des cing premiers siécles. (Bibliothéque de Liturgie.) Tournai, Desclée,
1965. 271 p.

Dans ce livre précis et bien documenté, 'auteur, Directeur au Grand
Séminaire de Toulouse-Albi, retrace I’histoire de la Pentecéte dans les cing
premiers siécles.

Apreés étre remonté aux sources vétérotestamentaires de la Pentecote
chrétienne — plus importantes qu’on ne I'a dit — R. Cabié, dans la premiére
partie, décrit de facon compléte comment les chrétiens des deuxieme et
troisiéme siécles célébraient le mystore pascal: le jour de Piques était suivi
d’un temps de joie, d'une féte ininterrompue de cinquante jours qui com-
mémorait tout & la fois et sans souci chronologique la nouvelle Alliance,



Rezensionen 223

la résurrection, 1’Ascension et l'effusion de I’'Egprit. Cette solennité était
assimilée au dimanche: on n’y jetnait point et 1’on priait debout. Si I'Egypte
resta longtemps fidéle a cette vieille tradition de la Cinguantaine, le reste
de la chrétienté modifia cette féte de la joie selon des lois que 'histoire de la
liturgie permet de dégager. La premiére étape du développement fut,
semble-t-il, la place accordée des le quatriéme siécle au dernier jour de la
Cinquantaine, jour qui s’appropria dés lors le nom de Pentecote. — La
deuxieéme partie de cette étude décrit I’histoire de cette premiére évolution:
le cinquantiéme jour devint le «sceau» apposé au terme du «grand dimanchen».
Si pour la plupart des Eglises on commémorait en ce jour l'effusion de
I’Esprit, dans d’autres, en Palestine, a Edesse et en Mésopotamie, on y
célébrait, a notre étonnement, ’ascension du Christ. A Jérusalem, une
analyse du «Journal de voyage» d’Ethérie le montre, ce sont ces deux
événements que l'on fétait & cette occasion. La deuxiéme étape de cette
évolution fut franchie lorsqu’a la fin du quatriéeme siécle on se mit & célébrer
la féte de I’Ascension au quarantieme jour, jour qui ne jouissait jusque-la
d’aucun privilége spécial. — Ainsi se poursuivit inexorablement ce que I'auteur
appelle «I’émiettement de la Cinquantaine», titre de la troisiéme partie.
Cet émiettement s’acheva par la compréhension de la Pentecéte comme une
féte parmi d’autres, par la création d’une octave de Paques et d'une octave
de Pentecdte, par la reprise du jetine dés le quarantiéme jour et par 'institu-
tion en Occident des Rogations. Frangois Bovon, Orbe, Ct. de Vaud

JoseEr BrNzING, Luther-Bibliographie. Verzeichnis der gedruckten Schriften
Martin Luthers bis zu dessen Tod. Bearbeitet in Verbindung mit der Wei-
marer Ausgabe unter Mitarbeit von Helmut Claus. = Bibliotheca biblio-
graphica Aureliana, 10, 16, 19. Baden-Baden, Librairie Heitz, 1965/66.
512 8. Brosch. DM 160.—.

Es ist ein groBes Verdienst, das sich der beste Kenner der Drucke und
Drucker der Reformationszeit, Oberbibliotheksrat Dr. J. Benzing in Mainz,
mit der Herausgabe der Luther-Bibliographie erworben hat. Die 1. Lieferung
umfalBt: Gesamtausgaben, Sammlungen und Einzelausgaben (1516-1523);
Lieferung 2: Fortsetzung bis 1546; Lieferung 3: Titelregister, Drucker-
register, Literaturverzeichnis und Titelbogen. Erst das Vorliegen des voll-
standigen Werkes laBt jetzt ganz erkennen, wie wertvoll und notwendig
diese Aufzeichnung aller zu Luthers Lebzeiten herausgekommenen Drucke
seiner Schriften, einschlieBlich der Ubersetzungen in fremde Sprachen wie
der Ubersetzungen der lateinischen Schriften ins Deutsche fiir die weitere
Forschung ist. Es wird ein Verzeichnis von etwa 3700 Titeln als Voraus-
bibliographie zur Revision der groBen Luther-Ausgabe, alle Schriften ein-
schlieBlich der Katechismen enthaltend, jedoch ohne Bibel und Bibelteile.
Die Angaben der Weimarer Ausgabe sind véllig neu bearbeitet, mit zahllosen
Ergidnzungen und Verbesserungen, Standortangaben und Druckerbestim-
mungen vieler chne diese herausgegebenen Ausgaben.

Schon 1891 wies Johannes Luther (Weim. Ausg. 12, S. V) auf die Not-
wendigkeit hin, «das Vorhandensein in bestimmten 6ffentlichen Bibliotheken



224 Rezensionen

zu ermitteln». Doch damals meinte er, «der groBe Aufwand von Zeit und
Miihe, der die dann notwendige konsequente Durchfithrung erfordert», sei
nicht nétig fiir die Angaben in der Weim. Ausg. «angesichts der in Vor-
bereitung befindlichen Luther-Bibliographies. Seitdem sind 75 Jahre ver-
gangen, bis diese wirklich fertiggestellt wurde. Was K. A. Meillinger aus der
«Geschichte der Weimarer Luther-Ausgabe, dem schon in seinem blofen
Umfang bei weitem gewichtigsten Corpus der gesamten deutschen Literatur-
geschichte» berichtet!, macht das frithere Nichtgelingen einer Luther-Biblio-
graphie in einer unserer Zeit entsprechenden Art mit erkldrlich. Der erste
Herausgeber J. K. Fr. Knaake verzichtete grundsétzlich auf Angaben iiber
Fundorte der Drucke heute, beschrinkte sich aber auch z. B. bei der Auf-
zahlung der Drucke der «Theologia Deutsch» auf die Jahre 1516-1521.

So legen die Herausgeber in dem «Verzeichnis der gedruckten Schriften
M. Luthers bis zu dessen Tod» das Ergebnis einer ungeheuren Kleinarbeit
vor, das unser Wissen iiber die Verbreitung der Luther-Schriften ungemein
erhoht und klart. Fur viele anonymen Nachdrucke sind durch sorgfaltigen
Buchstabenvergleich diese mit grofter Zuverlissigkeit nach Drucker und
Druckort nachgewiesen und jeder einzelne genau nach Ausstattung und
Umfang geschildert, wobei Hinweise auf Angaben in der Weim. Ausg. und
anderen bibliographischen Werken nicht fehlen.

Die Bibliographie beginnt mit der Angabe der Gesamtausgaben, deren
deutsche Reihe 1539, deren lateinische Reihe 1545 begann. Dabei wird der
Zeitraum bis zu Luthers Tode tiberschritten, da deren letzte Teile erst 1559
bzw. 1557 erschienen. An 2. Stelle stehen die Sammelausgaben, tiber die im
Clutenberg-Jahrbuch 1960 schon zum Teil berichtet wurde. So erschien z. B.
schon 1523 (Nr. 15) eine «kleinere Sammlung» von 3 Schriften, unter denen
sich die «Deutsch Theologia» findet, deren gemeinsames Titelblatt in der
«Bibliographie der Theologia Deutsch» (1963) Nr. 14 reproduziert ist, ohne
daB darauf hingewiesen wird. Predigtsammlungen beginnen schon 1521,
denen Propositionen und Sammlungen von Sendschreiben folgen.

Mit Nr. 69 beginnt die Schilderung der Einzeldrucke, an deren Spitze
Luthers Vorrede zur Teilausgabe der Theologia Deutsch 1516 und deren Nach-
druck 1518 steht (Nr. 69 und 70). 9 Ausgaben der «Sieben BuBpsalmen 1517»
zwischen 1517 und 1525 mit 2 niederdeutschen Ubersetzungen (Nt. 74-84)
seien genannt, denen bald die 3 Drucke der «95 Thesen» folgen (Nr. 87—-89).
Uber diese diirfte nach dem Erscheinen des neuen Buches von Klemens
Honselmann eine neue lebhafte Diskussion entstehen?. Er stellt den Prierias-
text vom Juni 1518 als Urfassung dar, wihrend Hans Volz die Drucke Nr. 87,
88 und 89 «A, B, C» als allein mafligeblich nachzuweisen suchte?®.

1 K. A. Meilinger, Der katholische Luther (1952), S. 253—258.

2 K. Honselmann, Urfassung und Druck der AblaBthesen M. Luthers
(1966), XXXII + 176 S.

3 H. Volz, M. Luthers Thesenanschlag und dessen Vorgeschichte (1959);
ders., Zusammenfagsung dazu: Geschichte in Wissenschaft und Unterricht
16 (1965), S. 682-686.



Rezensionen 225

Durch die ungewdhnlich hohe Auflagenzahl von 21 Drucken 1518-1546
(Nr. 160-180) fillt die vollstindige Ausgabe der «Theologia Deutsch» mit
Luthers neuer Vorrede auf, deren Bibliographie 1516-1961 in Band 8 der
gleichen Schriftenreihe vorliegt, bei deren Herstellung der Verfasser durch
freundlichen Rat half, nun bei jeder Ausgabe auf die Nr. dort hinweist.
L. Hétzer bearbeitete den von Luther herausgegebenen Text. Von den davon
herausgekommenen Drucken wird mit Recht nur der eine genannt, in den
Luthers Vorrede aufgenommen wurde (Nr. 177). Luther verdnderte den von
ihm zum Druck gegebenen Text von ca. 1430 nicht, wie die neuerdings ge-
fundene vollstindige Handschrift von 1477 beweist. Daher gehdrt nicht ihr
Text, wie man frither gelegentlich annahm, in eine Luther-Bibliographie,
sondern nur dessen 1. und 2. Vorrede zu deren Drucken.

Zur «Deutschen Ubersetzung» der «Decem praecepta», Wittenberg 1518
(Nr. 192-196), sei ergéinzend auf Karl Heinz Burmeister: Sebastian Munster,
Bibliographie (1964), hingewiesen, der Nr. 114-118 die Nr. 197-201 schildert.
Zur Frage, ob die Niederlindische Ubersetzung (Nrt. 203) auf Miinsters Uber-
setzung zuriickgeht, wie Burmeister «vermutet», ist keine Stellung genom-
men., Wihrend dieser fiir die Tschechische Ubersetzung Nr. 204 die Jahres-
zahl 1521 angibt, stellt Benzing den 9. 11. 1520 fest.

1644 Nummern nennt die 1. Lieferung bis 1523. Auf die Frage nach den
am hé#ufigsten nachgedruckten Schriften Luthers sei die kurze Antwort
gegeben: Fiir die Vorreden (und den Text) der «Theologia Deutsch» werden
23 Ausgaben genannt, 24 fir die «Auslegung deutsch des Vaterunsers»
1519-1530 (Nr. 260-283), 25 fir den « Sermon von Abla3 und Gnade» 1517
(Nr. 90-114); 26 vom «Sermon von der Bereitung zum Sterben» 1519
(NT. 435-460); 29 vom «Sermon von der Betrachtung des heiligen Leibes
Christi» (Nr. 312-340) und am meisten, ndmlich 46, vom «Betbuchlein»
1522 (Nr. 1273-1318).

Diese Beispiele miissen gentigen, den Reichtum der mit groBem Flei3 und
einzigartiger Sachkenntnis in jahrelanger mithsamer Kleinarbeit hergestellten
Bibliographie anzudeuten. Die 2. und 3. Lieferung mit einem Vorwort, das
die Grundsétze der bibliographischen Darstellung erldutert und ihren Um-
fang wie ihre Begrenzung im Blick auf die begonnene Revision der Weimarer
Luther-Ausgabe erldautert, und mit einem Verzeichnis der zitierten Werke ist
1966 erschienen. Das Gesamtwerk umfat 3692 Nummern an Einzelausgaben
und Sammlungen geistlicher Lieder (Nr. 3539-3692), Nachtrige und Be-
richtigungen. Wichtig vor allem fiir die spiteren Binde der Weimarer Aus-
gabe, die in mancher Hinsicht ausfihrlicher sind, die Konkordanz dazu
S. 442-450, in der auch die Fiille der dort frither noch nicht verzeichneten
Ausgaben (rund 335 Nummern) deutlich wird, das Register der Drucker und
Verleger mit einer Topographie dazu. Am Ende folgt ein Titelregister von
37 Seiten. Durch diese Beigaben wird eine vielseitige Auswertung des Werkes
ermoglicht. Es ist der Deutschen Forschungsgemeinschaft zu danken, daQ
sie den Druck ermdoglichte, wie der groflere Schriftsatz, als er im Band 8
verwandt wurde, sehr zu begriien ist. Der Preis diirfte die wissenschaftlichen
Bibliotheken nicht hindern, dieses Werk anzuschaffen, da hier alle Fund-
orte nachgewiesen sind. Zugleich ist es eine wertvolle und nétige Vor-

15



226 Rezensionen

bereitung der Erginzungsbiande zu den Banden der Weimarer Ausgabe, da
jene noch lange auf sich warten lassen diirften; denn seit 1883 sind viele Er-
fahrungen und Funde gemacht, die gerade die Ergédnzungsbedirftigkeit der
ersten Bénde von Luthers Werken sehr deutlich machen.

Georg Baring, Osnabriick

ANDERS JEFFNER, Butler and Hume on Religion. A Comparative Analysis, =
Studia Doctrinae Christianae Upsaliensia 7. Stockholm, Diakonistyrelsens
Bokforlag, 1966. 266 S. 48 Skr.

Butler (anglikanischer Apologet des 18. Jahrhunderts) und Hume waren
sich einig im Ansatz: Beide iibernahmen die experimentelle Methode John
Lockes. Die Butler leitende Einsicht ist, dal unsere Vernunft mit dem ihr
eigentiimlichen Verfahren, aufgrund von Vergleichen aus der Erfahrung
SchluBfolgerungen abzuleiten, schon bei der Erkenntnis der natiirlichen
Wirklichkeit fiir gew6hnlich nur zu wahrscheinlichen Resultaten gelangt.
So ist auch die Erkenntnis, die sie aus der Analogie zu « Einrichtung und Lauf
der Natur» tber Gott, Unsterblichkeit und die moralische Weltordnung ab-
leiten kann, zwar weder vollsténdig noch unbedingt zwingend, doch um
nichts weniger wahrscheinlich als jene, die sie im Hinblick auf die empirische
Realitét zu gewinnen vermag. Daf3 das Universum als teleologisches System
verstanden werden muf}, den Ordnungen in der Natur mithin eine Absicht,
ein Plan zugrunde liegt, der den Riickschluf3 auf einen hochsten Planer un-
ausweichlich macht: diese Grundlage des Butlerschen allgemeinen Analogie-
argumentes ist zugleich der Hauptangriffspunkt von Humes Kritik. Hume
hat in seinen «Dialogues» (postum 1779) freilich nicht nur den Verfasser der
«Analogy of Religion» (1756) vor Augen, sondern, wie Jeffner iiberzeugend
dartut, fast alle bedeutenderen Royal-Society-Theologen des 18. Jahrhun-
derts, fiir die — bei aller Unterschiedenheit im einzelnen — die Argumentation
natiirlicher Theologie noch ipso facto wissenschaftlichen Charakter trigt.
Des grolen Skeptikers Kinwénde sind differenziert; die Annahme teleologi-
scher Systeme als wissenschaftliche Hypothese wird grundsitzlich nicht fir
unmaglich gehalten, jedoch aller Nachdruck darauf gelegt, dal streng zu
unterscheiden sei, ob eine Theorie (im Sinne eines teleologischen Systems)
von Teilen in der Welt, die prinzipiell erforschbar sind, gebildet wird, oder
ob sie — in der Absicht dem physiko-theologischen Gottesbeweis zu dienen —
auf das Universum als Ganzes unreflektiert iibertragen wird. Nicht zuféllig
treten aus diesem Grund die Differenzen zwischen Butler und Hume mit
denkbarer Schérfe bei der Behandlung des Gottesgedankens und in der
Theorie der Moral in Erscheinung. Weil sie begriindet sind in einer ver-
schiedenen Ansicht von der Struktur des Universums, konzentriert sich
Jeffners Untersuchung in ihrem letzten und wichtigsten Teil auf das Problem
der Bildung und Beurteilung von Theorien des Universums in seiner Totalitét.

Wihrend Butler darauf aus ist, im Sinne der klassischen Apologetik die
Religion mit Hilfe der Wissenschaft wahrscheinlich zu machen, zeigt Hume
mit Hilfe von Argumenten derselben empirischen Wissenschaft auf, warum
ein solches Unterfangen Widerspruch verdient. Dennoch kann Butlers An-



Rezenstonen 227

liegen nicht mit dem miBverstandenen Anspruch auf Wissenschaftlichkeit
schon als erledigt gelten. Vielmehr liegt das Weiterfithrende von Jeffners
Analyse darin, daf3 er sich bemiiht, am Modellfall einer Theorie des Uni-
versums das, was mit ihr tatséichlich gemeint sein kann, auf einen neuen
Begriff zu bringen, den des «fundamental pattern». Es handelt sich dabei um
einen Ausdruck fiur die Totalitdt meiner Erfahrungen, um ein Produkt aus
zweli Faktoren: einer bestimmten Haltung «to the totality of what I ex-
perience in life» und einer bestimmten Organisation meiner Erfahrungen,
einer «Gestalt» (S. 242). Der Zwiespalt zwischen Humes und Butlers Welt-
ansicht 140t sich nun nach Jeffner als Dissensus in bezug auf das verschiedene
«fundamental pattern» deutlich machen. Aussagen, welche das Universum
als Ganzes betreffen, als «f.p.-statements» gefaflt, liegen infolgedessen auf
einer anderen Ebene als Tatsachenfeststellungen oder Theorien von streng
wissenschaftlichem Charakter. Mehrere sich wechselseitig ausschlieBende
Theorien kénnen vielmehr auf der Grundlage derselben Tatsachen vertreten
werden, da sie eben nicht nur Ausdruck von «Gestalten» sind, sondern immer
auch emotional bestimmt erscheinen. Fir die Schwierigkeit «f.p.-statements»
zu umgehen oder vielmehr dafur, dal sie eine wichtige Funktion im Rahmen
unseres Wissens und Erkennens innehaben, liefere Hume selbst das Beispiel,
insofern er neben dem skeptischen «knowledge restricting prineciple » empirisch
nicht verifizierbare Annahmen eines natiirlichen Glaubens nicht nur sehr
genau kennt, sondern fir unvermeidbar hélt. Was aber wiire ein solcher
«natural belief», zusammengesetzt aus emotionalen und cognitiven Mo-
menten, anders als eine Art von «fundamental pattern»? Allerdings ist er
nicht schon identisch fiir Hume mit einem ausgesprochen religiésen Glauben.
Wenn auch von ihm gilt, daf3 er — vom «knowledge restricting principle» darin
sich unterscheidend — Existenz einschlie3t, so heit das doch — im Gegensatz
zu Butlers Uberzeugung — nicht, daB cirgendwelche neuen Entitiiten ober-
halb der materiellen Welt» mit dieser Folgerung gemeint sein kénnten. Nun
weist Jeffner freilich nach, daB das Prinzip der Okonomie, auf das sich Hume
als Legitimation fir die Beschrinkung seines Urteils stiitzt, im Fall des
«natural belief» nicht anzuwenden geht. Vielmehr stellen beider Denker
Uberzeugungen zwei verschiedene, mdégliche «fundamental patterns» dar.
Und da es den Verfasser a priori unwahrscheinlich diinkt, daB sich irgendeine
strikte Regel als Kriterium fir die Wahl zwischen ihnen finden 143t, dringt
im Grunde alles auf die Frage hin, die neu aufzuwerfen er als das eine Ziel
seiner Studie nennt: ob fir eine religiése oder nicht religiése Weltansicht
sich zu entscheiden géanzlich dem Belieben eines jeden {iiberlassen bleiben
mub. Jeffners Untersuchung zielt darauf, rebus sic stantibus dem konserva-
tiven Typus natirlich-theologischen Denkens die gleiche Daseinsberechtigung
zuzugestehen wie dem fortschrittlich modernen Humes. Nur habe sich die
Art der Annahme von Gottes Existenz — nicht als verifizierbarer wissen-
schaftlicher Satz, wohl aber als Konsequenz eines «fundamental pattern» —
dementsprechend auch sprachlich zu artikulieren. Dall man nicht anders als
symbolisch von Gott reden kann, ist daher der andere Spitzensatz dieser
Arbeit — auch er, verstanden als Frage nach der Funktion der religiosen
Symbolsprache, gleichzeitig Ausgangspunkt fiir eine weitere Untersuchung.



228 Rezensionen

Ein Buch, das nach Aufbau und Methode unbedingt Bewunderung ver-
dient. Seine Thematik wird ebenso zielstrebig wie klar und scharfsinnig ab-
gehandelt. Jeffner ist bei den Semantikern in die Schule gegangen. Beson-
dere Beachtung verdient daher das Verfahren der begrifflichen Abstraktion
von Problemzusammenhédngen, die, zu Definitionen zusammengezogen, aus
der Objekt- in eine Art von Metasprache tibertragen werden. Man mag tiber
den Realgewinn eines solchen Verfahrens bei der Interpretation von Texten
letztlich geteilter Meinung sein. Dall es eine souverdnere Durchdringung
des schwierigen Stoffes ermdéglicht und insofern fiir ein Maximum an Klar-
heit biirgt, wird man dem Verfasser wenig gut bestreiten kénnen. Neben
vielen erhellenden und, wie wir glauben, zutreffenden Einzeleinsichten,
die diese Untersuchung enthilt, scheint uns vorallem die Entschliisselung
der «Dialogues» gelungen zu sein: ein Beitrag zur Erforschung der Ge-
dankenwelt von Hume, der der Beachtung durch die Fachwelt sicher sein
darf. Geurteilt an einem reformatorischen Theologiebegriff freilich kein
theologisches, sondern ein religionsphilogsophisches Werk. Das mull man
wissen, um ihm nicht mit falschen Erwartungen gegen-iiberzutreten.

Dennoch hitte es sich als Buch eines Theologen, wie wir meinen, spatestens
im Zusammenhang mit dem Problem der Vermeidbarkeit von «fundamental
patterns» der Frage nach dem Verhéltnis seiner Intention zu der einer der
Heiligen Schrift verpflichteten Theologie des Wortes und der Offenbarung
stellen miissen. In welcher Beziehung z. B. steht der Begriff des «fundamental
pattern» zu Phinomen und Problem des ideologischen Denkens? Ein Hin-
weis wenigstens auf das eigentliche Thema fehlt. Jeffner bleibt die Auskunft
schuldig, daf3 ein Horizont der Reflektion da ist, in dem Humes und Butlers
Differenz unerheblich wird im Vergleich zu der Erheblichkeit einer anderen,
an die durch die Gegeniiberstellung der Begriffspaare «Glaube des Denkens»
und «Denken des Glaubens» lediglich erinnert sei. Mit ihr wire die doch ge-
rade auch fiir einen lutherischen Theologen, wie wir unterstellen, nicht durch-
aus schon obsolet gewordene Zwei Reiche-Problematik als Spannung von
Religionsphilosophie und christlicher Theologie in den Blick getreten und
hétte eine andere, kritischere Art der Aufarbeitung des Erbes der englischen
Aufklérungstheologie nahegelegt, die freilich von ihrer « Voraussetzung» her
die immanente des Verfassers dann auch transzendiert. Jeffner hat die
Moglichkeit, in diese Richtung zu denken, ausdricklich abgelehnt (S. 20).
Man nimmt ihm nicht recht ab, da3 er damit und insofern wirklich wuf3te,
was er tat. Gleichwohl: ein glanzendes, sorgfiltig und grindlich gearbeitetes
Buch, auch wenn es sich, streng seinem Thema verpflichtet, von der hinter
ihm stehenden, es umfassenden und eigentlich aufregenden Fragestellung —
sagen wir: vorerst — dispensiert. Dietrich Braun, Berlin

Racenar Hovrre, Die Vermittlungstheologie. Lhre theologischen Grundbegriffe
kritisch wuntersucht. = Acta Univ. Upsaliensis, Studia Doctrinae Christi-
anae Upsaliensia, 3. Aus dem Schwedischen ubersetzt von Bjorn Kom-
mer. Uppsala, Almquist & Wiksell, 1965. 212 S. sKr. 30.—.

Der Verfasser kann feststellen, dall bisher eine Monographie tiber die Ver-
mittlungstheologie fehlte (S. 9). Allerdings mul3 anerkannt werden, dall die



Rezensionen 229

groflen Darstellungen der Theologie des 19. Jahrhunderts ihr weitgehend
Rechnung getragen haben. Holtes Studie fithrt ein, beleuchtet Zusammen-
héinge und sucht ins Wesen einzudringen, wobei der Verfasser auch subtilia
nicht scheut (z.B. im VII. Kap. iiber «Das Prinzip des Protestantismus»).
Bei weiter Ubersicht gelingt durch Konzentration auf Twesten, Nitzsch, Ull-
mann, Rothe und Dorner eine gute Stoffbewiltigung, womit sich der Ver-
fasser allerdings im wesentlichen auf die systematische Theologie des deut-
schen Raumes beschriankt. Es liegt Holte daran, den Begriff Vermittiungs-
theologie von Generalisierung und Banalisierung frei zu halten. Bei jenen
Theologen um Theologische Studien und Kritiken hat «Vermittlung», als das
Gleichgewicht zwischen Kirchlichkeit und Wissenschaftlichkeit, eine mar-
kante, von Identitdtsphilosophie (Schleiermacher) und Hegels Dialektik
(Synthesis!) bestimmte Prigung und Nezessitdt. Der Verfasser wehrt sich
dagegen, daf3 mit A. Ritschl eine neue Vermittlungstheologie der alten den
falligen Abschied gegeben habe (E. Hirsch): Mit Ritschl verglichen verkor-
pert die Vermittlungstheologie ¢einen véllig anderen Typ» mit vorwérts-
weisenden Elementen (so dem aktiven Offenbarungsbegriff, dem Geschichts-
verstdndnis), welche die Ritschlsche Epoche tiberlebt haben, so daB} jene
Theologie als Basis heutigen theologischen Denkens mehr Beachtung durch
die Forschung verdiente (S. 201-03). Wenn K. Barth 1927 sagte: «Die Zeit
kommt vielleicht noch einmal, wo man sich wundern oder vielleicht auch
nicht wundern wird, dafl man Dorner iiber Ritschl so hat vergessen kénnen»!,
so verdiente dies Urteil, auf weitere Theologen dieser Gruppe ausgedehnt zu
werden. Allerdings nicht uneingeschriankt. Zwar wollen jene «eine wirkliche
vom Subjekt unabhingige Objektivitat des Gotteswortes wahren... Es ist
jedoch fraglich, ob ihre Theorie sich wirklich von der des Subjektivismus
deutlich genug abhebt» (S. 173f.). Interessant sind dabei manche Entspre-
chungen zwischen damals und heute. Wie erinnert z.B. Bultmann (-Heid-
egger) an De Wette (-Fries), wenn De Wette behauptete, «dal nur dasjenige,
was nach der philosophischen Anthropologie zum Wesen der Religion ge-
hért... zur Glaubensnorm gerechnet werden kénne» (s. S.162f.). Solche
Theologie trieb auf D. Fr. Straul zu, der seinerseits heute Epigonen zeitigt.
Daneben standen jene Leute, in denen sich, im Verhiltnis zu De Wette, das
Fortschreiten der Identitédtsphilosophie iiber Kant hinaus wiederholte, hierin
vergleichbar der Glaubens- und Jesustheologie nach Bultmann. Von jenen
urteilt Holte: «Der identitéitsphilosophische Einschlag... bewirkt..., daB
diese Objektivitat (vgl. oben) schwankt und nicht zu greifen ist» (S. 174). Ihr
doppeltes Interesse, kirchlich und vor der modernen Wissenschaft zu beste-
ten, «fuhrte sie leicht in die Versuchung, sich in dunkle Reden zu hiillen und
keine klare Rechenschaft iiber ihren Standpunkt abzulegen» (S. 182). Der
Gegenstand von Holtes Untersuchung ist so aktuell wie diese Not.

Jiirgen Fangmeier, Riehen bei Basel

1 K. Barth, Das Wort in der Theologie von Schleiermacher bis Ritschl:
Die Theologie und die Kirche (1927), S. 210.



230 Rezenstonen

EBErHARD HUBNER, Bvangelische Theologie in unserer Zeit. Thematik und
Entfaltung in Darstellung und Dokumentation. Ein Leitfaden. Bremen,
Schiinemann, 1966. 470 S. DM 19.80.

Art der Entstehung, Inhalt und Widmung dieses sympathischen Buches
geben ihm ein besonderes Gepréage: der Verfasser hat seinen Inhalt urspring-
lich als Vorlesung an einer westdeutschen pédagogischen Hochschule vor-
getragen. Dieser «Sitz im Leben» verleiht dem Werk einen ungewdéhnlich
hohen Grad von Gemeinverstédndlichkeit, Klarheit der Gedankenfithrung
und bedingt eine iibersichtliche Disposition. DaB es Karl Barth zum 80. Ge-
burtstag gewidmet ist, bedeutet mehr als eine verehrungsvolle Geste gegen-
iiber dem Erneuerer der protestantischen Theologie im 20. Jahrhundert.

Die Arbeit besteht aus zwei Teilen: einer Darstellung des Weges der pro-
testantischen Theologie seit dem Ende des 19. Jahrhunderts (dabei ist aller-
dings nur der deutschsprachige Raum beriicksichtigt) und einer diese er-
ginzenden Dolkumentation, die Zitate aus den Schriften der behandelten
Theologen bringt.

Der eigentliche Hauptteil, die «Darstellung» (S. 16-252), behandelt in
fiinf Kapiteln «Die evangelische Theologie am Ende des 19. und am Anfang
des 20. Jahrhunderts» (S. 16-50), «Die Neuorientierung der evangelischen
Theologie nach dem Ersten Weltkrieg» (S. 51-98), « Barths ,Kirchliche Dog-
matik‘ und Bultmanns Programm einer ,Entmythologisierung‘ des Neuen
Testaments» (S. 99-157), ¢Alt- und Neutestamentliche Wissenschaft, Kir-
chengeschichte und Praktische Theologie nach dem Ersten Weltkrieg» (S.
158-174) und schliet mit einer Zusammenfassung iiber «Die gegenwirtige
Lage in der evangelischen Theologie» (S. 175-252). Hiibner versteht es
meisterhaft, groe geschichtliche Linien knapp zu skizzieren, Wesentliches
hervorzuheben und so das eigentlich Bedeutsame zu apostrophieren. So
endet das Referat iiber die Neuorientierung der evangelischen Theologie
nach dem Ersten Weltkrieg in dem Satz: «Trotz des Aufbruchs gegen ihn
konnte am Ende von einer Uberwindung des Neuprotestantismus aber nicht
die Rede sein» (S. 95).

Schon rein dem duBeren Umfang nach liegt der Schwerpunkt des Buches
auf der Behandlung Barths und Bultmanns. — «Die kirchliche Dogmatik»
wird ausfiithrlich und mit groBem Sachverstand besprochen und als theolo-
gische Leistung gewlirdigt. Der Autor wendet sich gegen diejenigen, die heute
so tun, als kénne man unbeschwert an der Lebensarbeit des Basler Syste-
matikers vorbeigehen und sich so verhalten, als gédbe es eine unbeschidigte
Briicke zwischen der Gegenwart und der Zeit vor dem Ersten Weltkrieg.
Allen denen, die Theologie in eine Modeangelegenheit zu verwandeln geneigt
sind, ruft Hibner im Blick auf Barth die Mahnung zu: «Soviel wird man sa-
gen durfen: die evangelische Theologie hat ihn keineswegs schon hinter sich,
sondern in wesentlichen Punkten wahrscheinlich erst noch vor sich» (S. 143).
Dieses Urteil sieht er durch die bisherigen Verdffentlichungen Eberhard
Jingels bestitigt, die zeigen, «daB Barths theologischer Ansatz, obwohl er
historischen Fragen keine besondere Aufmerksamkeit zuwendet, in der Lage
ist, die in der neutestamentlichen Forschung erarbeiteten historischen und



Rezensionen 231

literarischen Erkenntnisse in sich aufzunehmen» (S. 203). — Bultmanns theo-
logisches Programm wird sorgféltig auf seine sachlichen Intentionen hin
befragt. Seine Sorge geht dahin, daB «,Objektivierung® Gottes zwangsliufig
zum Atheismus und damit zum Nihilismus fithrt» (S. 153). Trotzdem erkennt
Hiibner bei Bultmann den «Zwang eines Systems» (S. 156), das sich in einer
«verselbstandigten Existenzdialektiky» gleichsam selber einsperrt und dazu
fithrt, dal «die Theologie zwangsldufig ihr Thema verliert und sich in An-
thropologie auflést» (ibid.), wie dies letztlich bei H. Braun geschieht, wo die
«Theologie zur Anthropologie wird» (8. 250). — Beachtenswert scheint uns,
was Hiubner kritisch zu den Entwiirfen von Moltmann und Pannenberg
(S. 2281.) zu sagen hat. Er warnt auch hier vor gefiahrlichen Verkiirzungen
und Einseitigkeiten, die eine verstdndliche Freude am Neuen tiberspielen
konnte. — Nur recht kurz wird auf die gegenwértige Lage in der praktischen
Theologie eingegangen (5. 237-239), etwas ausflihrlicher auf den Stand der
Diskussion um Religionsunterricht oder evangelische Unterweisung.

Vor allem aber hatte man sich groBlere Abschnitte tiber die heutige Mis-
sionswissenschaft und den EinfluB der 6kumenischen Bewegung auf das
theologische Gesprich im deutschsprachigen Bereich gewtinscht. Denn unsere
deutsche, schweizerische und tiberhaupt kontinental-européische Theologie
kann es sich angesichts des Gespriiches in der Okumene nicht linger leisten,
sich sozusagen als den Nabel der theologischen Entwicklung zu betrachten!

Der «Riickblick» (S. 248ff.) ist zugleich auch Ausblick. Hibner warnt vor
der «Aufgabe [Preisgabe wire hier besser] der Offenbarung Gottes in einer
bestimmten Geschichte» (S. 249) und der Reetikettierung Jesu als einer
«religios-sittlichen Personlichkeit» (S. 250), wie sie im 19. Jahrhundert ublich
war. Den Dienst, den uns auch heute die Theologie tun kann, sieht er mit
Recht darin, «daf3 Denken aus dem Glauben an den biblischen Gott auch fir
die Gegenwart Bedeutung hat» (S. 251). Ihre vornehmste Aufgabe ist ihm
darum gegeniiber dem Denken der Gegenwart «nicht die Anpassung, sondern
das Artikulieren ihres besonderen (Gegenstandes» (S. 252).

Hier ist uns eine Orientierung geschenkt, die das hilt, was sie verspricht:
den Weg der deutschsprachigen Theologie in seinen wichtigsten Stationen,
Fragestellungen und Kernproblemen seit dem spéten 19. Jahrhundert nach-
zuzeichnen und damit eine Hilfe in den Auseinandersetzungen der Gegenwart
zu bieten. Die eigene theologische Position des Verfassers hindert ihn nicht
an diesem Vorhaben und setzt doch tiberall Grenzpfiahle, wo sie ihm um der
Sache willen unbedingt erforderlich zu sein scheinen. Das Werk Hiibners
enthilt sich allen Heischens nach Publikumserfolg, verzichtet bewuft auf
eine leichtfliissige journalistische Feder, erspart dem Leser nirgends das kri-
tische und selbstkritische Mitdenken — und ist gerade un dieser Eigenschaften
willen eine Verdéffentlichung, die man (auch wenn man sich léngst nicht mit
allen ihren Perspektiven und Einzelurteilen zu identifizieren vermag) nur
begriilen kann und der man iiber den Kreis der Theologen hinaus eine grofle
Leserschaft wiinschen mochte. Gotthold Miiller, Basel



232 Rezensionen

Parrhesia. Karl Barth zum achtzigsten Geburtstag, 1966. Zirich, EVZ-Verlag,
1966. X + 723 S. Fr. 52.—.

Das Buch ist «als Dankesbezeugung fur einen Lehrer der Kirche» ge-
schrieben, «von dem die Verfasser — Jingere, Junge und sogar Jingste —
entscheidende Anregung fiir ihre eigene Tétigkeit in Theologie und Kirche
empfangen haben» (S. IX). Gemeinsame Basis des Mitarbeiterkreises ist die
Uberzeugung, daB das Vorbeigehen am theologischen Lebenswerk K. Barths,
angesichts der dem Glauben und der Verkiindigung gestellten Aufgabe, un-
verantwortlich wire. «Denn Anlaf3 zu danken ist viel», schreibt J. Fangmeier
im SchluBlsatz seiner Abhandlung «Theologische Existenz heute?!» (S. 387).
Barth hat die Kirche des Jahrhunderts in die im Namen Jesu Christi er-
schlossene Parrhesia gerufen: in die fréhliche Zuversicht und Freiheit. Wie
wird «die Freiheit des Wortes Gottes» (1. Teil des Buches, S. 1-212) sowie die
durch sie geschaffene «Freiheit zur Antwort» (2. Teil, S. 213-443) und die
«Verantwortung in der Freiheit» (3. Teil, S. 445-707) in der theologischen
Weiterarbeit bewahrt? Diese ist die durch die Festschrift gestellte Frage,
welche durch die hier gesammelten, die Grunderkenntnisse Barths auf je
eigene Weise integrierenden und unserer Zeit erschlieBenden Aufsétze posi-
tive Antworten erhalten soll. Zugleich wollen die Verfasser «einen Beitrag
zur Klidrung der gegenwirtigen theologischen Gespréchslage zu... leisten»,
welche «sich mehr und mehr in unfruchtbare... Gegensétzlichkeiten zu zer-
fasern» scheint (S. IX u. VIII).

Der charakteristischste Zug des Bandes, der ihn irgendwie einheitlich
pragt und zur Dankesgabe fiir den Lehrer macht, scheint mir in der direkten
oder indirekten Betonung des Herr-Sein und Herr-Bleiben Gottes bestehen.
Er selbst, Gott in seiner Offenbarung, darf nicht in Anthropologie aufgelést
werden. Theologie bleibt nur Theo-logie, indem das konkrete Gegeniiber des
sich in Jesus Christus offenbar machenden Gottes, seine Aseitédt, ja sogar
seine zeichenhafte Gegenstédndlichkeit bewahrt wird. M. a. W.: die Freiheit
des Wortes Gottes darf keinem fremden Auslegungskanon untergeordnet
werden (vgl. dazu u. a. E. Busch, Der Weg der Theologie in Anfechtung und
Hoffnung, S. 501{f.).

Mége das Buch mit der erwinschten Bereitschaft, «auf die Stimme der
Andern zu horen» (8. VIII), gelesen werden und so die eine Sache, die Suche
nach der Mitte des Evangeliums, férdern. Was die technische Gestaltung be-
trifft, so wire ein Verzeichnis der Mitarbeiter niitzlich gewesen, ebenso eine
Liste mit Corrigenda, weil im Text des schonen Buches viele Druckfehler
vorkommen. Ervin Valyi-Nagy, Budapest

Miran MacuOVEC, Marxismus und dialektische Theologie. Barth, Bonhoeffer
und Hromddka in athetstisch-kommunistischer Sicht. Zurich, EVZ-Verlag,
1965. 192 S. Fr. 14.50.

Der Prager Dozent fiir Philosophie, ehemaliger Katholik, heute Verfechter
eines humanistischen Atheismus, will den Marxismus von seinem groben,
undifferenzierten Bild der christlichen Religion befreien und ihm so von der



Rezensionen 233

Unfruchtbarkeit seiner (eben karikierenden) Propaganda gegen die Kirche
aufhelfen. Thm ist zugleich um Hebung des Atheismus selbst aus einer rohen,
«unmiindigen» Gestalt, die niveaumiBig unter einem gewissen Christentum
stehe, durch fruchtbare Auseinandersetzung mit «ehrbaren» Vertretern
chrigtlicher Theologie auf das Niveau eines echten Humanismus zu tun,
welcher letztere alle Theologie hinter sich lieBe. Dieser humanistische Atheis-
mus ist immerhin differenziert und tief genug, um die gegenwirtige «Theologie
ohne Gott» ernstlich in Frage zu stellen. —-Machovec hatsich 1. der Auseinander-
setzung mit der Theologie bei deren starken Vertretern gestellt (zur liberalen
Theologie, S. 53ff.), 2. solche Theologen eingehender Betrachtung wert er-
achtet, die als Theologen mit dem Kommunismus nicht vorschnell fertig
sind. Dabei ist seine Bewanderung in Theologie und Theologiegeschichte
respektabel, aber nicht vollstdndig (z.B. Verwechslung von unbefleckter
Empfiangnis und Jungfrauengeburt, S. 107; eher blasse Kenntnis des spite-
ren Karl Barth, der Kirchlichen Dogmatik...). In K. Barth zeichnet er den
geistigen Schépfer und Triger der dialektischen (der modernen Anfechtung
der Religion nicht schlecht widerstehenden) Theologie, dessen Haltung in
politicis seit der Tschechenkrise ihm zudem denkwiirdig ist; in J. Hromadka
den ihm empfindungsméafBig nichsten Vertreter dieser Theologie, der ihm zu-
gleich in denkwiirdiger Weise genuine Christlichkeit verkérpert, in D. Bon-
hoeffer denjenigen, der aus der dialektischen Theologie die stiarksten Folge-
rungen in Richtung auf effektive Uberwindung des Theologischen gezogen
hat. — Machovecs Buch ist bei all seinem Respekt vor den «Schétzen der
Agypter» kein Dialog mit der christlichen Theologie und doch Markstein auf
dem Weg zu Dialog, zu «ritterlichem Streit», zu echter Fragehaltung, wie die
jungsten Verlautbarungen des gleichen Autors zeigen!. Uns im Spiegel um-
sichtiger Atheisten zu sehen, sollten wir uns als Theologen nicht ersparen.
Der Aufforderung an Barths Schiiler, «aufs neue die Apokalypse (zu) lesen,
konsequent heute den Sinn ihrer Worte (zu) verstehen: ,Siehe, ich mache
alles neu!‘» (SchluBsatz des Buches), diirfen wir uns stellen. In Frage stellen
werden wir vor allem Machovecs Dogma, dal man dem Menschen neime, was
man Gott gibt. Jirgen Fangmeier, Riehen bei Basel

ErnsT CHRISTIAN HELMREICH, Religionsunterricht in Deutschland. Von den
Klosterschulen bis heute. Aus dem Englischen von Christa Reich. Hamburg,
Furche-Verlag, 1966. 416 S. DM 35.—.

Der Verfasser, Geschichtsprofessor am Bowdoin-College (Maine, USA),
bietet eine auf grindlicher Quellenkenntnis beruhende Geschichte des evan-
gelischen, des katholischen und des juidischen Religionsunterrichts in Deutsch-
land. Er berichtet iiber seine Entstehung im Mittelalter, seine Ausgestaltung
durch die Reformation, den Pietismus und die Aufkldrung und untersucht
seine Zusammenhénge mit der Schulpolitik der verschiedenen Epochen. Der
Hauptteil des Buches befaf3t sich mit der Zeit seit 1871. Sorgfiltig und mit

1 M. Machovee, Formen des Christentums und Formen des Atheismus:
Versbhnung und Friede, Nr. 35/36 (1965), S. 24ff.



234 Rezensionen

groBem Einfithlungsvermdgen arbeitet er die verschiedenen theologischen
Deutungen der Aufgabe dieses Faches und ihre jeweiligen politischen und
rechtlichen Hintergriinde heraus. Mit seiner Darstellung des Religionsunter-
richts in der Weimarer Republik, im Dritten Reich und in der Nachkriegszeit
greift er ein von der Forschung noch kaum behandeltes Thema auf. Er be-
niitzt dabei, besonders fiir die Nachkriegszeit, viele ungedruckte Quellen,
staatliche Dokumente der deutschen und der allilerten Behorden, Zeit-
schriftenartikel und personliche Berichte von Beteiligten. Das Werk ist
darum nicht nur eine hervorragende wissenschaftliche Leistung, sondern
auch ein hilfreicher Beitrag zum Verstidndnis der gegenwiirtigen Problematik
der religiésen Erziehung in der Bundesrepublik, in Berlin und in der DDR.

Walter Neidhart, Basel

RupoLr PFISTERER, Im Schatien des Kreuzes. Hamburg-Bergstedt, Herbert
Reich, Evangelischer Verlag GmbH, 1966. 153 S.

Unter den erfreulich vielen Buchern, die in letzter Zeit {iber ein neues
Verhéltnis zwischen Christen und Juden geschrieben worden sind, nimmt
diese Schrift von Rudolf Pfisterer, Oberpfarrer zu Schwéibisch-Hall, einen
guten Platz ein. Der Verfasser vermittelt eine umfassende, durch zahlreiche
Zitate belegte Information tiber die Geschichte des Antisemitismus. Aber er
bleibt nicht bei der Bestandesaufnahme stehen, sondern versucht Richt-
linien zur Uberwindung des Antisemitismus anzugeben.

Nach einleitenden Ausfithrungen iiber das Geheimnis der géttlichen Er-
wiahlung Israels zum Missionsdienst unter den anderen Vélkern zeigt Pfi-
sterer, wie durch die Andersartigkeit der Juden der heidnische Antisemitis-
mus entstanden ist. — Aber auch. in der ersten Christenheit kam es bald zum
«christlichen» Antijudaismus, da trotz der neutestamentlichen Aussagen iiber
das «Israel Gottes» aus Juden und Heiden die Ansicht entstand, daB die
Kirche das Volk Israel abgelost und verdrangt habe. Den Vorwiirfen gegen-
iber den Juden, wie der Alleinschuld an der Kreuzigung Christi oder des
Geldhandels, widmet der Verfasser eine eingehende Widerlegung. — Neben
Angaben aus Martin Luthers judenfreundlicher Schrift von 1523 werden die
unverstindlichen AuBerungen aus der Schrift «Von den Jiiden und ihren
Ligen» (1543) aufgefiihrt. Unter den Ménnern der Reformation wird die den
Juden zugetane Haltung Andreas Osianders, Heinrich Bullingers und Theo-
dor von Bezas gewiirdigt. Wihrend bis zum 7. Jahrhundert der religitse
Antisemitismus herrschte, entsteht zuerst in Spanien der rassische Anti-
semitismus (Marranen). Unter den katholischen Ordensoberen hat sich allein
Ignatius von Loyola dagegen gewehrt. Nachdem die Ménner der Aufkldrung,
aber auch Goethe und Schiller, antisemitische Ideen vertreten haben, kommt
es in Deutschland zum grauenhaften Versuch der « Endlosung.

Bei der Uberwindung des immer noch bestehenden Antisemitismus geht
Pfisterer von den klaren Richtlinien der Verlautbarungen okumenischer
Weltkonferenzen, protestantischer und katholischer Kirchenleitungen aus.
Dabei lehnt er ausdriicklich den gefiihlsbetonten Philosemitismus ab und
stlitzt sich auf den biblisch begriindeten Zusammenhang zwischen Juden und



Rezensionen ‘ 235

Christen. Dadurch und also durch die Verbindung mit dem Alten Testament
wird der christliche Glaube vor Spiritualisierung, das Liebesgebot vor Ent-
artung und die Hoffnung auf den wiederkommenden Messias vor Ver-
flachung bewahrt. Es kommt zu einer Neuordnung der christlichen Gemeinde.
Vor allem wird sie damit vor einer Nationalisierung geschiitzt. Und zur Ein-
heit der Kirchen, meint Pfisterer mit Recht, kann es nur kommen, wenn der
RiB zwischen Christen und Juden tiberwunden wird. — Weil es sich bei Israel
um das Bundesvolk Gottes handelt, kann es nicht in den Bereich christlicher
Mission gehoren. Es ist ein neues Gespréch (Konversation) mit den Juden
und ein Kennenlernen ihres Glaubens nétig. Innerhalb dieses Gespréches
haben wir unser Zeugnis vom gekommenen Messias zu geben. Nicht zuletzt
fordert der Verfasser eine Erneuerung des Unterrichts und der Predigt in
Hinsicht auf das jiidische Volk. Sein Leiden ist nicht Zeichen der Verwerfung,
sondern der Erwidhlung Gottes. Und im téglichen Leben geht es um ein mu-
tiges Einstehen gegen jeden groberen oder feineren Antisemitismus.

Die Schrift Pfisterers ist ein kleines Kompendium iiber den Antisemitismus
und seine Uberwindung. Natiirlich hiitte man das oder jenes noch gerne aus-
fihrlicher behandelt gesehen, im ersten Teil vielleicht den Einflul} der Kreuz-
ziigge und im zweiten Teil die Konsequenzen fiir eine Erneuerung unserer
Taufpraxis. Vor allem hétte man ein Namen- und Sachregister gewiinscht.
Aber diese Bemerkungen sollen in keiner Weise den Wert der Schrift herab-
mindern. Sie gehort in die Hand aller, die sich mit einem neuen Verhiltnis
zwischen Christen und Juden abgeben — und wer sollte das nicht tun?

Werner Schatz, Basel

DacoBErRT D. RunEs, The Jew and the Cross. New York, Philosophical
Library, 1965. 94 S.

Mit dieser Schrift greift der jidische Verfasser die (rémisch-katholische)
Kirche wegen des Antisemitismus heftig an. Dieser Schrei eines Leidenden
beeindruckt. Aber Runes 148t sich dabei zu gewissen Verzeichnungen der ge-
schichtlichen Tatsachen hinreien. Und es ist schade, daB der Verfasser
jeden Dialog ablehnt. Werner Schatz, Basel



	Rezensionen

