
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 23 (1967)

Heft: 3

Artikel: Calvin spricht zu den Juden

Autor: Locher, Gottfried W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878627

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878627
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Calvin spricht zu den Juden
Votum am Colloquium on Judaism and Christianity, veranstaltet von der

Divinity School der Harvard University, 17.-20. Oktober 1966.

1.

Calvin-Kenner wissen, daß im IX. Band der Ausgabe des Corpus
Reformatorum eine undatierte, in Dialogform verfaßte Streitschrift
steht: Ad quaestiones et obiecta Judaei cuiusdam responsio Joannis
Calvini1. Mit den Editoren hin ich geneigt, sie in die letzten
Lehensjahre des Reformators zu setzen, und zwar aus Gründen der
überlegenen Gedankenführung, des gefeilten Stils wie zugleich des

gereizten Tones. Diese 23 Fragen und ihre Beantwortung haben
keine gute Presse. Die Prolegomena im Corp. Ref. sprechen von einer
«elucubratio satis exilis ac tenuis» (dürftig und schwach)2. J. Cour-
voisier in Genf wirft in Judaica 1946 Calvin vor, daß er die jüdische
Lebensfrage, die rechtlose Existenz der Juden, nicht berühre3. Auch
die gründliche Behandlung in der lehrreichen Broschüre des
Holländers A. J. Visser, «Calvijn en de Joden», 1963, spricht zwar nicht
von rassischem und kulturellem, aber religiösem Antisemitismus
Calvins4. Die unwirschen Entgegnungen des Reformators seien

allerdings durch die verständnislose und pedantische Fragestellung
des unbekannten Interpellanten mitverursacht. Man hat auch
behauptet, daß die Quaestiones nichts spezifisch Jüdisches an sich
hätten, sondern nur Einwände vorbringen, die jeder Gegner des

Christentums erheben könnte, und hat infolgedessen erwogen, ob

es sich nicht um polemische Unterschiebung handle.
Ich kann mir dieses Urteil über beide Partner des Dialogs nach

genauerem Zusehen nicht zu eigen machen. Die vom ungenannten
Juden gestellten Fragen mögen für moderne Ohren die Grenze der
Lächerlichkeit streifen; sie formulieren aber ohne Zweifel in der

1 J. Calvin, Ad quaestiones et obiecta Judaei cuiusdam responsio,
Ioannis Calvini Tractatus theologici minores 5: Corpus Reformatorum, 37

(1870), S. 653-674.
2 C. R. 37 (A. 1), Einleitung, S. L.
3 Jacques Courvoisier, Calvin et les Juifs: Judaica 2 (1946), S. 203-208.
4 A. J. Visser, Calvijn an de Joden. Miniaturen. Reeks van korte studies

uitgaande van de theologische werkgemeenschap van de Raad voor de ver-
houding van Kerk en Jsrael (Mei 1963).



Gottfried W. Locher, Calvin spricht zu den Juden 181

Form spätscholastischer und rabbinischer Spitzfindigkeiten die
echten Haupteinwände des Rabbiners gegen die christliche Dog-
matik, ja den wirklichen Anstoß der jüdischen Frömmigkeit am
Evangelium. Wenn der Jude z. B. den Vergleich Jesu mit Jonas
damit ad absurdum führen will, daß Jonas drei Nächte im Fisch,
Jesus aber nach christlicher Auskunft nur zwei Nächte im Grabe

lag, so liegt hier nicht nur eine Wortklauberei vor, sondern das

Schriftverständnis bestimmter talmudistisch-orthodoxer jüdischer
Kreise steht auf dem Spiel. Wenn der Fragesteller nicht begreift,
daß die Christen den Karfreitag als den Tag ihrer Erlösung nicht
mit Jubel begehen, so spiegelt sich darin nicht nur die starke
Konzentration der jüdischen Religion auf kultische Feiern, sondern auch
die dialektische Hintergründigkeit der jüdischen Frömmigkeit:
Freude in der Trauer und umgekehrt. Calvins Antwort beweist, daß

er solche Töne heraushört; seine Antwort stellt deshalb die
grundsätzliche Fragwürdigkeit von christlichen Festtagen heraus (Q. V).
Er geht überhaupt auf jeden Einwand wirklich ein und beantwortet
ihn in zwei Stufen. - Auf der ersten stellt er eine der Frage genau
entsprechende Gegenfrage, eingeleitet mit «quaere vicissim», in der
dasselbe Problem innerhalb des Alten Testaments und seiner
Auslegung aufgewiesen wird. Hier wird z. B. gegenüber der Beschwerde,
Christus könne unmöglich Gottes- und Menschensohn zugleich sein,

«quia Deus non est homo ut mentiatur», auf die vielen anthropo-
morphen Beschreibungen Gottes im Alten Testament hingewiesen.
Diese Vorbemerkungen hinterlassen einen doppelten Eindruck: der

jüdische Einwand wird von seinen eigenen Voraussetzungen aus
entkräftet; zugleich aber tritt die strukturelle Verwandtschaft der
beiden Testamente um so klarer hervor. Ich habe nie etwas gelesen,
das mir den alttestamentlichen Charakter der neutestamentlichen
Botschaft (Charakter, nicht Inhalt!) so deutlich vorgeführt hat. -
Auf der zweiten Stufe erteilt Calvin seine eigentliche «responsio»,
indem er aus der jüdischen Quaestio das eigentliche, und zwar
Juden und Christen gemeinsame, theologische Problem erhebt und
es aus der Gesamtheit des Schriftzeugnisses und der Theologie,
unter möglichster Beiziehung alttestamentlicher Aussagen, behandelt.

Hier tritt die dogmatische und stilistische Meisterschaft des

späten Calvin in knappen, geschliffenen und klaren lateinischen
Sätzen zutage, aber auch die Schärfe seiner Entgegnung. Das alles
läßt mich vermuten, daß wir hier den Niederschlag eines Schrift-



182 Gottfried W. Locher, Calvin spricht zu den Juden

Wechsels vor uns haben, der wirklich stattgefunden hat, wahrscheinlich

durch einen Mittelsmann, womit die merkwürdige Imperativform

«quaere» erklärt wäre, mit der Frage und Gegenfrage jeweils
einsetzen. Eine Bestätigung dieser Sicht liegt auch darin, daß Beza
den Dialog unter Calvins Briefe aufgenommen hat.

Die wichtigsten Themen, um welche die Debatte kreist, sind
folgende :

1. Mit der Schuldfrage befaßt sich u.a. sogleich die erste Quae-
stio5. Der Fragesteller hat den Satz angegriffen, daß Jesus in die

5 Um einen Eindruck von der Art der Fragestellung und von Methode,
Inhalt und Ton von Calvins Antwort zu vermitteln, geben wir die Quaestio
prima und ihre Responsio hier vollständig wieder :

«Der Jude. Wie könnt ihr sagen, Jesus sei gekommen, um die Menschen
von ihren Sünden zu erlösen und sie aus der Gehenna zu führen, wenn er
doch, als er getötet wurde, die Sünde der Juden, die ihn ans Kreuz schlugen,
vergrößert hat? Denn es kann keine größere Sünde gefunden werden als
die Hinrichtung Gottes. — Calvin. Frage umgekehrt, wie gesagt werden kann,
das Gesetz sei gegeben zum Heil, da es doch sowohl die Übertretungen wie
die Schuld vermehrt hat. Denn bekanntlich haben die Juden den Bund
Gottes sogleich ungültig gemacht und, indem sie die Gerechtigkeit des
Gesetzes verletzten, vielmehr den Zorn Gottes gegen sich herausgefordert. Und
noch mehr: frage besonders, wie der Bund Gottes, der ein einzigartiges
Zeugnis der Güte gewesen ist, und die Adoption, durch die er die Söhne
Abrahams sich zum Eigentum annahm, für viele zur Ursache zwiefachen
Untergangs wurden: so wie Ezechiel (16, 53) verkündet, daß Israel schlimmer
sei als Sodom und Gomorrha allein auf Grund der Tatsache, daß es das ihm
angebotene Heil verachtet hat. Von daher ist es gewiß klar, daß es diesen
unverschämten Hunden nur ums Lästern zu tun ist. - Des weiteren ist die
Antwort auf ihre Frage leicht : der Sohn Gottes ist gekommen, um zuerst
den Juden und sodann der ganzen Welt das Licht des Lebens zu bringen;
aber so wie die Juden von Anfang an, so hat der größte Teil der Menschen
aus eigener Bosheit das Licht in Finsternis verkehrt. Es ist weder verwunderlich

noch neu, daß die Menschen so die Gnade Gottes mißbraucht haben, daß
sie das, was zu ihrem Heil bestimmt war, sich zum Verderben machten.
Wenn Gott verheißt, daß er der Erlöser des Volkes sein wird, kündigt er
doch gewiß zugleich an, daß er zum Stein des Anstoßes werden wird für das
Reich Israel und Juda. Wie läßt sich das nun in Einklang bringen, wenn
nicht so, daß Gott wahrhaftig und nicht trügerisch die Gnade anbietet,
wovon dann das sichere Wohlergehen des Volkes abhängt. Aber indem die
Ungläubigen diese (Gnade) verschmähen, bereiten sie sich doppeltes Verderben;
dafür haben wir ja an David ein Beispiel: er wurde zum König gekrönt zu
dem Zwecke, daß später von ihm der Messias abstamme ; und dennoch wird
er der von den vornehmen Baumeistern verworfene Eckstein genannt (Ps.
118, 22). Ferner hat sich an der Person Jesu, unserem Messias, nichts ereignet,



Gottfried W. Locher, Calvin spricht zu den Juden 183

Welt gekommen sei, die Menschen von Sünden zu reinigen - da
doch zugleich die Juden durch die Kreuzigung Gottes ihre Sünde
aufs höchste gesteigert haben müssen6. Calvins Gegenfrage weist
darauf hin, wie bereits nach Aussage des Alten Testaments der
Yäterbund und das Gesetz, zum Heil gegeben, durch den Widerstand

Israels in sein Verderhen umschlagen. Hauptantwort : Der

was nicht die Propheten über den Messias der Juden vorausgesagt haben;
und besonders Jesaja, der prächtig hervorheben will, welche Gnade er (Gott)
durch dessen Hand dem Volke zu geben sich anschickt, weissagt folgendermaßen

(Jes. 53, 1): ,Wer glaubt unserer Rede und wem wurde der Arm des

Herrn offenbar ?' Wenig später wird er sagen, der Messias werde die Menschen
mit Gott versöhnen, damit sie gerettet würden; aber vorher ruft er aus, daß
der Großteil infolge seiner Verblendung sich dieses großen Gutes berauben
lassen werde, da ja die Kraft des Herrn jenen verborgen und unbekannt sein
wird. An einer andern Stelle (Jes. 49, 6) verknüpft er diese beiden Dinge
sogar noch deutlicher: nicht genug, daß der Messias das verwüstete Israel
wiederherstellt, sondern das Heil Jehovas wird bis an die Enden der Erde
gehen; und dennoch wird es nicht die volle Wiederherstellung Israels sein,
da ja ein guter Teil nicht zu Gott zurückkehren wird. Überhaupt reden die
Juden so, als wäre niemals eine Generation von ihnen Gott undankbar
gewesen und hätte aus dem Heilmittel sich das tödliche Gift gemacht. Gewiß
hat Gott jenen den Auszug und die Freiheit der Rückkehr aus der babylonischen

Gefangenschaft versprochen und so ein denkwürdiges Zeichen der
Gnade zu ihrem Heil verkündet. Aber der Großteil hat mit frevelhafter
Verachtung seine Schuld und Verfehlung verdoppelt. Es wäre ihnen weitaus
besser bekommen, überhaupt nicht erlöst zu werden, als eine solche Guttat
Gottes zu verwerfen und für nichts zu achten. Aber so mußte die
Weissagung des Jesaja erfüllt werden: ,Wenn dein Volk würde wie der Sand des
Meeres, nur ein Rest wird gerettet' (Jes. 10, 22). Und, um zmn Ende zu
kommen : in erster Linie zeigt die Erlösimg klar, daß die dargebotene Gnade
Gottes den Menschen nicht immer zum Heil gereicht, vielmehr zwiefach zur
Schuld ausschlägt, wo sie sie unwürdig entweihen. Gewiß hat Gott durch die
Hand Moses das Volk herausgeführt, damit er der Retter von allen werde.
Aber wir wissen, daß er in schrecklichen Strafexempeln öfters gegen die vielen
Tausende seine Blitze geschleudert hat; zuletzt ist jene riesige Menge bis
auf zwei elend aufgerieben in der Wüste zugrunde gegangen. Wäre es für die
Verworfenen nicht besser gewesen, niemals aus Ägypten ausgezogen zu sein?
Ja vielmehr niemals geboren worden zu sein, als so durch die Hand Gottes
vernichtet zu werden »

6 Gleich bei der Eröffnimg des Streitgesprächs tritt an den Tag, daß hinter
den Einwänden des unbekannten Juden die lange Tradition mittelalterlicher
Disputationsargumente steht. Der spanisch-jüdische Talmudist und Philosoph

Chasdai ben Abraham (oder ben Jehuda) Crescas (1340-1410) hatte
eine Refutation der christlichen Dogmen geschrieben, die alsbald in hebräi-



184 Gottfried W. Locher, Calvin spricht zu den Juden

Gottessohn kam, um erst den Juden (Judaeis primum), dann der

ganzen Welt das Licht des Lehens zu bringen. Dann haben sowohl
die Juden als auch der größte Teil der Menschen überhaupt
dasselbe getan : durch ihre Bosheit (sua malitia) das Licht in Finsternis
verkehrt. - Wir halten fest, daß die Schuld der Juden hier identisch
ist mit derjenigen der gesamten Menschheit. Das Spätmittelalter
war längst gewohnt, die Juden als einmalig-monströse Scheusale
darzustellen. Für Calvin tritt in der Verwerfung Jesu unser aller
malitia an den Tag.

2. Damit hängt zusammen: die Praedestination (Q. I, XVIII,
XXIII), wobei es ebenso am Anlaß wie am späten Calvin liegt, daß
die Verstockung im Vordergrund steht. Sie stellt eine Tatsache dar,
deren Geheimnis bei Gott liegt. Die Propheten zeugen davon wie
das ganze Alte Testament: Ein großes Volk hat Gott durch Mosis
Hand herausgeführt, gewißlich um sein Retter zu sein - nur zwei
gelangten ins gelobte Land. Dabei sind die Juden wieder ein
Beispiel, daß die «perdita obstinatio et indominabilis » (die verruchte
und unbezähmbare Hartnäckigkeit) bei uns Menschen liegt; ihr
jahrhundertelanger «Stupor» (Erstarrung, Stumpfsinn) gegen Gottes
sichtbare Gerichtshand verdient ihr unendliches Elend.

3. Die meisten Fragen kreisen, wie zu erwarten, um Christologie
und Gottesbegriff. Die orthodox verstandene Inkarnation, führt Calvin

aus, tut der Gottheit Gottes keinen Abbruch, sondern bestätigt
sie. «Neque enim, ut somniant Iudaei, credimus Deum esse muta-
tum, sedin carne manifestatum, et interea sui similem»! (Q. III, XI).
Der eingeborene wesentliche Gottessohn ist zu unterscheiden von
uns, Gottes Adoptivkindern (VIII). Gemäß Jes. 53 hat es Gott
gefallen, sich in der Niedrigkeit zu offenbaren (IX, XIX). Zu Christi

scher Übersetzung (Bittul igare hannozerim) weite Verbreitung fand. Hier
geht das erste Argument gegen den christlichen Glauben, d. h. gegen die
Gottessohnsschaft Jesu und die Heilsbedeutung seines Kreuzestodes, in
eindrücklicher und scharfsinniger Weise dahin, daß es für Gott unmöglich sei,
es zuzulassen, daß «Gott» von Gottes Volk getötet werde. Das zweihundert
Jahre später Calvin unterbreitete Obiectum nimmt sich aus wie eine
Simplifizierung und Vergröberimg der nicht mehr ganz verstandenen Beweisführung
Crescas'. - Zu Crescas vgl. J. Cantera: Lex. f. Th. u. Ki.2, 3 (1959), Sp. 92

(Lit.); J. Guttmann, Die Philosophie des Judentums (1933). Ich verdanke
den Hinweis auf Crescas einer Vorlesung von Prof. Dr. Alexander Altmann
von der Brandeis University am Colloquium in Harvard 1966 und seinen
lehrreichen persönlichen Erläuterungen.



Gottfried W. Locher, Calvin spricht zu den Juden 185

wie unserer Leiblichkeit (caro) gehört auch die leidende Seele (XVII,
XXI). In den jüdischen «Obiecta» schimmert durch, daß zwar
immer mit alttestamentlichem Realismus argumentiert wird, aber
doch ein scholastisch-mystisch gestimmter Rabbi von einem
systematischen Monotheismus aus das Wort führt. Hier ist es gelegentlich

Calvin, der gegen den Juden neben der Ewigkeit und Unwandelbarkeit

Gottes die Geschichtlichkeit seines Handelns festhält. So ist
bereits im Alten Testament die Heiligkeit (sanetitas) Gottes kein
abstraktes Prinzip, sondern vollzieht sich in der Heiligung (sanetifi-
catio) seines Volkes. Die geschichtliche Offenbarung kulminiert in
der Inkarnation und in der einstigen Verherrlichung der Menschheit
des Messias (Q. XX).

4. Der Haupteinwand des Juden war also die Antastung der Gottheit

Gottes durch die Lehre von der Gottessohnschaft Jesu. Hier
hat sich die Debatte gleichsam überkreuzt, denn Calvins
Haupteinwand seinerseits gegen das Judentum ist der, daß es den
geistlichen Charakter des Reiches des Messias nicht erfaße, der doch
bereits im Alten Testament zutage trete. Die Aufhebung der
Beschneidung und dergleichen bedeuten nicht den Bruch mit dem
Gesetz oder seine Auflösung, sondern gerade die Erfüllung desselben
«sub regno Messiae» (Q. II). Er argumentiert bereits gegen einen
statischen Legalismus mit der prophetischen Eschatologie. «Wenn
die Sonne aufgeht, schwinden die Sterne.» «Atque liic est coeli et
terrae novitas, de quo Jesajas concionatur» (Jes. 51, 16; 65, 17).
Sehr geschickt bringt der Partner alsbald vor, daß auch im eschato-

logischen Kapitel Jes. 66 der Genuß von Schweinefleisch streng
verboten wird. Calvin kann nur aus dem Gesamtergebnis entgegnen:
Das Kapitel zwingt doch zum Schluß, daß der Messias, die
Selbsterscheinung des «exemplar», das Gott dem Moses gezeigt hatte, alle
seine Vorschatten aufheben werde. Unverhüllt tritt Calvins
Spiritualismus in der Schriftauslegung bei Quaestio VIII hervor: Es ist
wahr, daß seit Christus ununterbrochen Krieg auf Erden war. Das

liegt daran, daß die Juden wie die Völker sich gegen seinen Frieden
sperren. Dennoch ist der Messias der Friedefürst : die Gläubigen
erfahren ihn als solchen in ihren Herzen. Überhaupt weist Calvin
immer wieder auf die Unfähigkeit der Juden hin, die Bibel von ihrer
Erfüllung her mit geistlich erleuchteten Augen zu lesen (cf. Q. IV,
VI, XVI). Wegen ihrer fleischlichen Gebundenheit ans Irdische sind
sie ihm «profani homines», ja «improbi canes» und dergleichen. Das



186 Gottfried W. Locher, Calvin spricht zu den Juden

sind aber die gleichen unschönen Titel, die der Reformator auch
sonst den Schriftauslegern zuteilt, die in ihrer Verblendung unfähig
sind, den geistlichen Charakter der biblischen Botschaft und ihrer
Texte zu erfassen, z. B. den Papisten, den Gnesiolutheranern u.a.m.

Wir halten fest : die von Calvin scharf getadelte Bosheit der Juden
ist die gleiche wie diejenige aller Menschen, die sich dem geistlichen
Regiment Christi widersetzen7. Allerdings fehlt hier jede Spur der
Solidarität mit dem alten Gottesvolk, die doch aus jener Sicht
folgen sollte.

2.

Nun ist die Solidarität mit Israel im Bereich des Calvinismus
notorisch, beginnend mit der Vorliebe für alttestamentliche
Vornamen, über die Aufnahme von Juden in den Niederlanden und in
England bis zu hundertfacher Hilfeleistung in Holland und in West-

7 S. W. Baron, John Calvin and the Jews: H. A. Wolfson Jubilee Volume,
Engl. Section, 1 (Jerusalem 1965), S. 141-163. Der große Historiker des
Judentums übernimmt die populäre Verzeichnung des Calvinbildes kritiklos.
Calvin war in Wirklichkeit weder ein Tyrann noch ein Diktator, sondern
gerade zur Zeit des Servetprozesses hatten seine Gegner in Genf die Mehrheit
und die Oberhand in der Regierung; Calvin wollte Servet nicht auf dem
Scheiterhaufen, sondern mit dem Schwert hinrichten lassen, worum er sich
noch bis tief in die letzte Nacht vergeblich bemüht hat ; Servet war kein
«Antitrinitarier», sondern vertrat eine eigene, heterodoxe Trinitätslehre ;

Castellio war kein konsequenter Verfechter der Toleranz, sondern auch er
anerkannte die staatliche Todesstrafe für bestimmte Religionsvergehen;
u.a.m. Die bei Baron eingedrungenen Sachfehler würden uns hier nicht
aufhalten, wenn sie nicht den passenden Hintergrund dafür abgeben müßten,
Calvin als Judenfeind zu schildern. Der Aufsatz bietet eine überaus
reichhaltige (und insofern hoch verdienstliche) Sammlung von «antijüdischen»
Aussagen Calvins - ohne zu erkennen, daß Calvins Heftigkeit nie die «Juden»,
sondern immer die am Irdischen haftende Schriftauslegung angreift. So

übersieht auch das Referat über die oben besprochene Responsio, daß die
«malitia» der Juden nichts anderes ist als die in allen Menschen steckende
natürliche Feindschaft gegen Gott, und wird darum ungerecht. Baron
erneuert auch energisch die Vermutimg, hinter Calvins Adressat stecke die
berühmte Führergestalt des mitteleuropäischen Judentums in der ersten
Hälfte des 16. Jahrhunderts, Josel von Rosheim. Auf diese Nomination
deutet kein Hinweis, sie scheint mir eher unwahrscheinlich. Von der edlen,
hochgebildeten und renaissancehaft-welterfahrenen, immer wieder faszinierenden

Gestalt Josels unterscheidet sich doch der gerechte und ernste, aber
trockene, mitunter rabbulistische und Winkelzüge nicht vermeidende Fragesteller

unserer «Obiecta» deutlich.



Gottfried W. Locher, Calvin spricht zu den Juden 187

deutschland während der Hitlerjahre, bis zur Arbeit des Bureaus
des reformierten Propstes Grüber und bis zum jährlichen «Israel-
Sonntag» der Nederlandse Hervormde Kerk. Diese Solidarität kann
schwerlich aus einzelnen Texten Calvins selbst abgeleitet werden.
Sie basiert vielmehr auf dem Gesamtaufbau seines Glaubensverständnisses

und insbesondere auf der steigenden Bedeutung, die im
Laufe der theologischen Entwicklung der Begriff des Bundes
gewann. Man kann nicht, wie das Luthertum, unaufhörlich den

Gegensatz von Gesetz und Evangelium und damit auch die Diskrepanz
von Altem und Neuem Testament betonen, ohne daß im Lauf der
Jahrhunderte die Gemeinden lernen, sich von Israel zu distanzieren.
Umgekehrt muß die Betonung der Einheit des Bundes und seiner
Geschichte in den Kirchen Zwingiis und Bullingers, Calvins und
Bezas dazu führen, in Israel eine Stufe unserer eigenen
Heilsgeschichte, gewissermaßen unsere Ahnen im Glauben, zu erkennen
und dem Juden entsprechend mit Ehrfurcht zu begegnen. Das kann
hier im Augenblick nicht ausgeführt werden.

Doch meine ich in der Lage zu sein, Ihnen ein bedeutsames,
vergessenes Dokument jener Solidarität und jener Ehrfurcht aus der
frühen reformierten Kirche vorzuführen. Im Jahr 1535 erschien in
Neuchâtel, heute zur Schweiz gehörend, die älteste Bibelübersetzung

aus den Ursprachen ins Französische, besorgt von einem
Verwandten, vielleicht einem Vetter Calvins, Robert Olivetan8, der
theologisch weitgehend von Faber Stapulensis geprägt war. Neben
einer Fülle anderer Zugaben enthält das Werk folgende
Einleitungen: Eine Rechenschaftsablage Olivetans, eine Vorrede Calvins
an die christlichen Fürsten und Magistrate und eine weitere Vorrede

Calvins: «A tous amateurs de Jésus Christ et de son Evangile,
salut!» Das ist bekannt. Unbekannt hingegen und im Corpus Re-
formatorum nicht enthalten9 ist eine vierte Vorrede: V.F.C. - das

8 Über Petrus Robertus Olivetanus (franz. Louis Olivier), ca. 1506-1530,
vgl. G. Bonet-Maury: Realenzykl.3, 14 (1904), S. 363; J. Courvoisier: Die
Rel. in Gesch. u. Geg.3, 4 (1960), Sp. 1627 (Lit.); H. Delarne, Olivetan et
Pierre de Vingle à Genève (1946).

9 Die Herausgeber Calvins im Corp. Ref. (Reuss und Baum) erwähnen das
Stück nicht. Ich finde dazu eine kurze Erwähnung und Erklärung nur bei
D. Lertsch, Histoire de la Bible en France (1910), p. 114, Anm. 2: «Viret.
Farel. Calvin. Le morceau a cependant été rédigé par Olivétan d'après M.
Reuss, qui base son opinion sur le style. Olivétan exprime la pensée des
réformateurs et leur sert de porte-parole.»



188 Gottfried W. Locher, Calvin spricht zu den Juden

kann nur heißen: Viret-Farel-Calvin: «A notre allié et confédéré, le

peuple de l'alliance de Sinai, salut »

1. Auf drei gedrängten Folioseiten treten die Verfasser in ein
überaus lebendiges Gespräch mit dem frommen Juden ein, den sie

sich als Käufer und Leser der Bibel in der Volkssprache wünschen.
Redaktor dürfte Olivetan sein, denn der Stil verrät noch nicht
Calvins meisterhafte Prosa. Hingegen sind Elemente seines
theologischen Denkens bereits greifbar. Bedenken Sie: wir stehen ein
Jahr vor der ersten Auflage der Institutio ; Calvin ist nur in seinen
Kreisen bekannt; dagegen sind Farel und Viret berühmte Namen.
Die Teamarbeit von vier Verfassern erhöht heute für uns die
Bedeutung des Dokuments als einer kirchlichen Erklärung10.

2. Wir lassen den Einsatz mit Gottes Bundesschluß und die
Anrede Israels als allié et confédéré des evangelischen Christen auf uns
wirken und hören: «Nous prions que tu aies la vraie connaissance
du Seigneur Dieu et de sa parole, gracieux et aimable lecteur,
quiconque de cœur crains le Seigneur. Car tu nous es prochain et
aucunement (eng) conjoint à nous en Dieu, parce que tu as la
crainte de celui-ci. Véritablement le commencement de Sapience est
la crainte de Dieu» (Ps. 111, 10). Diese Weisheit beruht auf der
Offenbarung der Güte des Vaters in seinen Werken. Das Fleisch,
la sotte nature de la chair, erfaßt sie nicht. Wer sie aber besitzt,
soll sich mit dem Psalm glücklich preisen. Der Gottesfürchtige flieht
das Böse - nicht aus menschlicher Furcht, sondern aus Ehrfurcht
vor Gott ; sein ganzes Herz hängt am Gebot und ist bestrebt, es zu
halten, auch wenn er noch nicht das helle Licht empfangen hat:
die Erkenntnis Christi, des Gesalbten des Herrn. Der gute Wille
(fön) kommt nur aus der dankbaren Liebe zu Gott, weshalb die
Bibel immer wieder an die Befreiung aus der ägyptischen
Gefangenschaft erinnert. Doch in unserem Fleisch wohnt «la mauvaise
pensée» (Sin 125''). Darum sind des Menschen Gedanken böse von
Jugend auf. Unsere Natur ist böse; sollte durch uns Gutes
geschehen, so ist das Gabe Gottes.

Das wird ausgeführt unter Entfaltung einer Anthropologie, die
ebenso jüdisch wie humanistisch-christlich aufgefaßt werden kann:

10 Für freundliche und wirksame Hilfe bei der Entzifferung und
Übersetzung des alt-französischen Textes danke ich meinem Berner romanistischen
Kollegen, Professor Siegfried Heinimann, und seiner Gattin, Frau Dr.
Martha Heinimann-Horst.



Oottfried W. Locher, Calvin spricht zu den Juden 189

Im Menschen sind beisammen das irdische Fleisch, die unsterbliche
Seele, die doch von Natur zum Fleischlichen sich neigt, und der
Geist Gottes, Wächter und Führer seiner Kinder zum Heil. Aber
seit Adams Fall hat der Mensch Gottes Geist fahrenlassen. So wurde
der Mensch korrumpiert, schlimmer als die wilden Tiere. Gott hat
seinen Bund geschlossen und sein Gesetz gegeben; aber auch das

eifrigste Gesetzesstreben und der innigste Verheißungsglaube können

unsere Natur nicht ändern. Vielmehr lernt unser Gewissen vom
Gesetz, daß unsere Erkenntnis des Guten uns nicht hilft, gut zu
werden, und von der Verheißung, daß unser Glaube ihr nicht
entspricht. Wir brauchen nicht nur Gesetz und Bundesverheißungen,
sondern auch Versöhnung. Die hat uns Gott geschenkt im Neuen
Testament, das bereits im Alten versprochen war: «neu» in dem
Sinn, daß es geistlich ist, «en esprit», daß der Messias das Gesetz

erfüllt, durch sein Opfer die ewige Versöhnung gebracht und damit
den unlöslichen, ewigen Bund gestiftet hat. Christus vertreibt mehr
und mehr den bösen Geist aus unserem Innern - die alte Hoffnung
der Hebräer - und beginnt unser Herz zu reinigen und zu erneuern

- alles gemäß den Verheißungen Maleacliis und anderer Propheten.
Aus dem Tode kehrte er ins Leben zurück, um im Himmel sein

Werk zu vollenden und zugleich in unseren Herzen zu wohnen. Er
selbst schenkt uns auch den wahren Glauben, zu dem unsere
ungläubige Natur selbst unfähig ist. «Daran kann man erkennen, daß

der, der Davids Sohn ist, Gott ist und daß Gott die Welt mit sich
versöhnt im Menschen Christus. Denn Gott allein hat die Macht, zu
schaffen und neuzuschaffen.» «O quelle bénignité incomparable de

ce mystère ineffable, que Dieu habite en chair, mais encore la chair
de Christ en Dieu. »

Das Gesetz ist nur nach seiner zeitlichen Form abgeschafft, nicht
nach seinem geistlichen Kern, dem Bunde. «Les principales parties
de la loi sont écrites aux cœurs, et jusqu'à maintenant est dite
nouvelle loi : parce qu'elle n'est plus contenue aux décrets. » Der
geringere, äußere, sichtbare Teil des Gesetzes gehört nicht zum
«royaume de Christ, qui est intérieur et céleste». In den «letzten
Tagen», von denen die Propheten sprechen, fällt auch die
Beschneidung weg, weil nun der Tag Christi folgt. Die Propheten und

sogar gewisse Abschnitte im Talmud wissen, daß Israel aus der
Zerstreuung, wo es ohne den Tempel das Gesetz gar nicht mehr
halten konnte, gesammelt wird zu seinem König David. Möchten



100 Gottfried, W. Locher, Calvin spricht zu den Juden

die Juden doch, belehrt durch das Gesetz, ihren Stolz und das
Vertrauen auf ihre Art und ihre «vertu» (Gesetzeseifer) fahrenlassen
und endlich das verheißene Heil suchen und haben, «wie wir, die
da glauben, es bereits haben». «Prions donc que ce salut reluise et
soit connu à chacun: afin que le temple et cité de Jérusalem, ce

pays céleste, soit du tout édifié, et que voyons l'épouse de Christ
adornée de ces beaux dons. Amen. Paul aux Romains 1211 : Gloire
et honneur et paix à a chacun qui fera bien / au Juif premièrement /

aussi au Grec.»
3. Wir haben aus dem Reichtum der geladenen Gedankengänge

im Überblick nur wenige Linien herausgreifen können. Doch heben
wir einige bemerkenswerte Kennzeichen hervor.

a) Das Vorwort tritt in ein ernstes, werbendes, aber echtes
Gespräch mit dem Judentum jener Zeit. Es zeigt Anteilnahme am
schweren Schicksal des Exils in den letzten Sätzen. Es beruft sich
auf zentrale Texte ans dem Alten Testament, und, sofern aus dem
Neuen, hauptsächlich auf solche aus Paulus und dem Hebräerbrief,
in welchen Juden mit Juden reden. Es diskutiert mit zahlreichen
Talmudisten und Rabbinen; hier dürfte sich auswirken, daß der

jungverstorbene Olivetan ein guter Kenner der jüdischen
Bibelausleger des 12. und 13. Jahrhunderts war und sie mit Nutzen für
seine Übersetzung verwendet hatte12. Das Vorwort knüpft an
Hauptgedanken der jüdischen Theologie an, und zwar in
zustimmendem Sinne. Und was das Wichtigste : es zeigt genaue Kenntnis
der jüdischen Frömmigkeit und ein tiefes Verständnis für die
notvolle Anfechtung der jüdischen Seele. Die Lebensfragen des Juden
und die des evangelischen Christen der Reformation sind oft so sehr
die gleichen, daß offen bleibt, ob die Verfasser von sich oder ihren
Lesern sprechen. Woher die göttliche Weisheit uns zukomme und
welcher Art die Furcht Gottes sei, die zu ihr hinleite, das waren und
sind auch jüdische Probleme; daß die Erkenntnis des Gesetzes noch
nicht seine Erfüllung garantiert, war und ist wider den Humanismus
aller Jahrhunderte auch eine jüdische Erfahrung, über die man vom
4. Esra über das Mittelalter bis hin zu Martin Buber erschütternde
Texte nachlesen kann.

Israel kennt nicht nur das Gesetz, sondern auch von Abraham

11 Druckfehler; gemeint ist Rom. 2, 10.
12 Bonet-Maury (A. 8), S. 364.



Gottfried W. Locher, Calvin spricht zu den Juden 191

und Moses her die Glaubensgerechtigkeit. «Dieu a déclaré en
l'alliance faite à Moïse par cette parole: 'Ecoute Israel, ton Dieu est un
Dieu.' Par laquelle il promet qu'il donnera toutes choses à Israel,
aussi pareillement il veut que Israel reçoive et prenne tout de lui,
et n'attende aucun bien, force que (außer) de lui seul et qu'il ne se

reconnaisse être tenu au devoir, sinon à Dieu seul, qui baille (donne)
tout à chacun. Quelle conscience pourra soutenir et endurer cette
loi que incontinent elle ne tombe tout étonnée (verdonnert) et
éperdue, quand elle trouvera et sentira qu'elle n'aura pas cette foi
suffisante et correspondante à la parole de si grande et ample grâce 1 »

Calvin weiß um den inneren Kampf des Glaubenden, den Zweifel
an Reinheit und Kraft des eigenen Glaubens, und ist überzeugt : der
Jude kennt ihn auch. Und dann wird dieser Kampf beschrieben in
großer Freiheit von der lutherischen Dogmatik, von der Calvin
doch herkommt und die er in der Institutio des folgenden Jahres
wieder aufnehmen wird. Bei Luther stehen sich lex und promissio
gegenüber ; hier aber weiß man : nicht nur die Gebote und Drohungen

des Gesetzes, sondern auch «les promesses et alliances»
erschrecken uns, denn sie verlangen nicht nur möglichsten Gehorsam,
sondern ganzes, ungebrochenes Vertrauen. Auf dem Wege dieses

Eingehens auf die Hingabe, den Ernst und die Trauer des frommen
Juden in seinem Exil gelangen Calvin und seine Freunde in
nüchternen französischen Sätzen zu einer Beschreibung der inneren
Anfechtung des Glaubens, die den erschütterndsten Zeugnissen Luthers
gleichkommt, um nicht mehr zu sagen. Denn so hat meines Wissens
Luther die Frage nie gestellt: ohne Christus kann auch der Glaube

an die Verheißung dem Gewissen keinen Frieden bringen. Doch mit
Christus und in Christus empfängt das Gewissen Gewißheit, denn
es glaubt, daß durch die Gerechtigkeit Christi nicht nur seine Sünden,

sondern auch sein Unglaube ihm verziehen ist. Wir müssen
hier unmittelbar anmerken: wer als Christ in dieser Weise spricht,
richtet die Worte nicht nur zum Juden hin, sondern in erster Linie
gegen sich selbst.

b) Wir stellen damit theologisch fest: der reformatorische Ansatz
(lex - gratia) ist dem frommen Juden zuerkannt.

c) Zugleich wird Israel gegenüber das Zeugnis von Jesus Christus,
dem Sohne Davids, dem Messias Israels imd der Völker, in Klarheit
festgehalten. Es wird nicht verwischt im Sinne einer relativierenden
Toleranz und auch nicht im Sinne der meines Wissens recht alten



192 Gottfried W. Locher, Calvin spricht zu den Juden

jüdisch-orthodoxen Theorie, daß, wie die Juden, auch die Christen
eben ihre Überlieferung zu wahren hätten. Das Christuszengnis wird
aber auch nicht in korrekt orthodoxen Formeln dem Juden an den

Kopf geworfen wie in der «Responsio» des späten Calvin. Sondern
es wird von der äußeren und inneren Existenz Israels aus beschrieben,

wer sein Messias ist und was er bedeutet.
d) Dabei wird mit den Juden disputiert. Es gehört aber zur

Ehrlichkeit des Dokuments, daß es, ohne in Polemik zu verfallen, auch
die innerchristlichen Differenzen nicht verschweigt, wobei dann über
dem Studium der Schrift die Fronten sich überschneiden. In
Humanistenkreisen war gelegentlich der Philosemitismus Mode
gewesen ; hier stehen Judentum und Reformation zusammen gegen den
Humanismus ein für die radikale Erlösungsbedürftigkeit des
Menschen. Horns Werkgerechtigkeit, Kreaturvergötterung und Bilder -

verehrung müssen auf jüdisches wie reformiertes Empfinden
heidnisch wirken. Ja die besprochenen Abschnitte über den Glauben und
sein Verhältnis zu Gesetz, Verheißung und Christus enthält indirekt
auch eine innerevangelische Warnung: gewisse unmittelbare
Identifizierungen des Glanbens mit der Gerechtigkeit, mindestens beim
jungen Luther, sind hier verwehrt. Luther kam von der Mystik her;
heute sollten uns die entsprechenden existentialistischen
Formulierungen von der hier dem Juden wie dem Christen gegenüberstehenden

Heiligkeit Gottes her verwehrt erscheinen.
e) Einen Zug beginnt das Dokument bereits aufzuweisen, der bis

zuletzt für Calvins Theologie charakteristisch bleiben wird : die
Betonung des Werkes des Heiligen Geistes. Der Heilige Geist ist Gott
in seiner Freiheit, der sich nie in die Verfügung menschlicher
Religiosität begibt, welcher Art sie auch sei. Gottes Souveränität aber
ist für jeden Juden die Grunderfahrung. Darum ist es kein Zufall,
daß am Ende der Vorrede die Solidarität des Christen mit dem
Juden sich noch einmal rückhaltlos kundgibt, so wie zwei Hände
ineinandergreifen. Calvin meint dort, die Sündenerkenntnis, die
Israel hat, würde durchbrechen, wenn sie nicht gedämpft würde
von seinem Glauben an sich selbst. Nun ist freilich dieser Selbstglaube

die Abgötterei der Menschheit überhaupt. Doch «wäre mein
Wunsch, die Juden möchten folgender drei Dinge, nämlich ihrer
Abstammung, ihres Gesetzes und ihrer Verheißungen, sich nicht
rühmen nach dem Buchstaben, sondern nach dem Geist (selon
l'esprit) ; geduldig die Strafe tragend, die der Herr ihnen auferlegt



Gottfried W. Locher, Calvin spricht zu den Juden 193

hat, und nicht so sicher ihr Vertrauen setzend auf ihren Talmud und
ihre Rabbinen, durch die sie, wie die Türken durch den Alkoran
und die Christenheit ohne Christus ; la chrestienté sans Christ)
durch ihre Konstitutionen und Dekrete, so oft darin gehemmt worden

sind, zum wahren Licht und zur wahren Erkenntnis zu
kommen». Diese Beschreibung des christlichen wie des jüdischen Stolzes
dürfte immer noch gültig sein, aber auch die Vorbildlichkeit des

christlichen Gesprächs mit Israel in gemeinsamer Buße und im
Geständnis von Größe und Elend in Gemeinsamkeit und Gegensatz
des Glaubens13.

3.

Wir haben oben gesagt, daß die altreformierte Bundestheologie
alsbald das Zusammengehörigkeitsgefühl mit Israel und den Wunsch,
es möchte in Jesus seinen Messias finden, fördern mußte. Zweifellos
war es jenen Gemeinden selbstverständlich, daß mit derAufnahme
der Juden in die Kirche deren Heimatlosigkeit, die für den
mittelalterlichen Menschen schier noch schrecklicher war als für uns
heute, ein Ende haben werde. Wir nennen dafür noch zwei frühe
Zeugnisse.

F. Lovsky teilt von Théodore de Béze, dem Nachfolger Calvins in
Genf, mit, wie er in der Auslegung von Rom. 11 mit erstaunlicher
Schärfe die Schuld der Christenheit gegenüber diesem «heiligen
Volk» geißelt, die es auf alle Arten «malträtiert» und durch eigene
Idolatrie nur verhärtet habe14. «Ich aber bete täglich von Herzen
für die Juden wie folgt: ,Herr Jesus, es ist wahr, du vergiltst es

nach deiner Gerechtigkeit, daß man dich verachtet, und dieses
undankbare Volk hat es verdient, daß du es so streng züchtigest. Aber,
Herr, gedenke doch deines Bundes und blicke gütigen Auges auf
diese Unglücklichen um deines Namens willen. Uns aber, den Aller-
unwürdigsten unter den Menschen, die du dennoch deines Erbarmens

13 Wünschenswert wäre eine Edition des Textes mit einem Kommentar,
der gemeinsam von einem Keimer der Reformationstheologie und einem
Kenner der mittelalterlichen jüdischen Theologie verfaßt werden müßte.

14 F. Lovsky, Antisémitisme et Mystère d'Israël (1955), S. 214. Ich
verdanke den Hinweis der Besprechung und den Zitierungen von R. Pfisterer
in Evang. Theol. 16 (1956), S. 240.

13



194 Gottfried W. Locher, Calvin spricht zu den Juden

gewürdigt hast, verleihe, in deiner Gnade so zu wachsen, daß wir
für sie nicht Werkzeuge deines Zornes seien, sondern vielmehr fähig
werden, sie mit der Erkenntnis deines Wortes und mit dem Vorbild
eines heiligen Lebens durch die Kraft deines Heiligen Geistes
auf den rechten Weg zurückzurufen, damit du von allen Völkern
und Nationen einhellig verherrlicht wirst in Ewigkeit. Amen.'»15

Hier redet endlich der Heidenchrist, der dem Juden den ersten
Rang zuerkennt.

Von schier unvergleichlichem Einfluß auf die Gemeindefrömmig-
keit waren die Lehrpredigten Heinrich Bullingers, des Nachfolgers
Zwingiis in Zürich, das sogenannte Hausbuch. J. Staedtke hat
daraus in Judaica 1955 zitiert18, wie in Gottes Neuem Testament
auch die Juden enthalten sind17. Das hatte übrigens auch Zwingli
schon gesagt. Aber bei Bullinger schwingt besonders der Schmerz
über Israels Schicksal mit: «Ich will mich nicht bemühen zu disputieren

wider die sich sträubenden (tergiversatores) Juden, welche
auf einen andern Messias warten... Warum geben die armen Leute
nicht Gott die Ehre und glauben dem Evangelium... Sie haben

nun 1500 Jahre und länger ihres Vaterlandes gemangelt, des Landes,
das den Vätern verheißen war, das von Milch und Honig floß; sie

haben auch keinen Propheten mehr gehabt und keinen offenen und
rechten Gottesdienst. Denn wo ist der Tempel? Wo ist der
Hohepriester? Wo ist der Altar? Wo sind die Opfer?... Darum, wenn die
unglücklichen Juden sich nicht täglich mehr in gröberen Irrtum
verstricken und mit unzählbaren Plagen gestraft werden wollen, so

15 Théodore de Bèze, Nouveau Testament (4. éd., 1589), zu Rom. 11, 18:
«Wir sollen uns freilich im Herrn rühmen (d. h. uns an Gottes Wohltaten
erheitern) - aber nicht in der Weise, daß wir die Juden verachten, welche
wir vielmehr zu jener vortrefflichen Eifersucht anstacheln sollen. Wenn dies
durch uns geschehen wäre, würden wir (sc. Juden und Christen) schon längst
dem einen Gott dienen; und jene, die diese Pflicht vernachlässigt haben,
büßen es ohne Zweifel oder haben es (noch) zu büßen; sie, die sich heute
Christen nennen und jenes (was seine Väter betrifft) heilige Volk, einzig von
Ruchlosigkeit und Verderbtheit der Gesinnung getrieben, in jeder Weise
plagen und es darüber hinaus aufs schändlichste mit den öffentlich gelieferten
Beispielen ihres Götzendienstes mehr und mehr verhärten. Ich aber bete
täglich von Herzen für die Juden wie folgt: Herr Jesus ...»

16 J. Staedtke, Die Juden im historischen und theologischen Urteil des
Schweizer Reformators Heinrich Bullinger: Judaica 11 (1955), S. 236-256.

17 Ebd., S. 250ff.



Gottfried W. Locher, Calvin spricht zu den Juden 195

mögen sie sich bekehren zn Christus mit wahrem Glauben, um den

mit uns anzubeten, auf den ihre Yäter gehofft haben.»18

18 Haussbuch darinn begriffen werdend fünfftzig Predigten Heinrychen
Bullingers verdolmetschet durch Johannsen Hallern (Froschauer, Zürich,
1558) S. CCXXV:

«Da wil ich mich nun nicht bemuyen / fast gnaw zû disputieren wider die
schalckhafften Juden / die auff einen anderen Messiam wartend und disen
unseren Herren / den sun Gottes und der jungfrawen Marie / verlâugnend den
waaren Messiam sein. Dann die armen leiit empfindend selb waar sein / das

jnen der Herr im Euangelio vorgesagt / und gesprochen / Wenn jr sehen
werdend den grüwel der Zerstörung / davon gesagt ist durch den Propheten
Daniel / ston an der heiligen statt (wer das lißt der merck darauff) denn so
fliehe auff die berg wer im Jüdischen land ist / Wee aber den schwangeren
unnd söugenden zü der zeyt / dann es wirdt ein große trabsal werden. Unnd
an einem anderen ort / da er von der Statt Jerusalem redt / spricht er / Es
wirdt die zeyt über dich kommen / das deine feyend dich unnd deine kinder
werdend umbschantzen / unnd dich belageren / unnd an allen orten ängsten
unnd schleiffen / unnd werden keinen stein in dir auff dem anderen lassen /
darumb das du nicht erkennt hast die zeit deiner heimsüchung. Und weiter/
Es wirt ein großer zorn sein über diß volck / unnd sie werdend fallen durch
deß schwärts scherpffe / unnd gefangen gefürt unnder alle völcker / unnd
Jerusalem wirdt zerträtten werden von den Heyden / biß das der Heyden
zeit erfüllet wirt. Dieweyl sie nun empfindend / das dises alles bey einem
wort / wie es von Christo im Euangelio vorgesagt / erfüllt ist worden /
Warumb gebend dann die armen leüt Gott nicht die ehr / unnd glaubend
dem Euangelio auch inn dem überigen / unnd erkennend Jesum Christum
den Sun Gottes unnd der Jungkfrauwen Marie / unseren Herren / den waaren
und gehoffeten Messiam kommen sein?

Was habend sie / das sie jhrem vermeßnen Unglauben fürwendind? Sie
habend nun auff die 1500 jar und lenger jhres Vaterlands gemanglet / das
ist / deß lands das den vâtteren verheißen / das von milch unnd honig floß /
sie habend auch keine Propheten gehept / kein offnen unnd rechten gotts-
dienst. Dann wo ist der Tempel? wo ist der Oberst Priester? wo der Altar?
wo die geweichten heiligen geschirr wo die opffer / das sie nach dem gesatzt
geopfferet werdind Alle ehr des volcks Gottes ist zu den Christen kommen.
Die frôuwend sich yetz kinder Abrahe genennt zu werden / die frolockend
inn den Verheißungen den vâtteren beschehen. Die preisend unnd rumend
die vâtter / Die urtheylend recht von dem gesatzt / unnd von dem pundt
deß Herren / Die habend die heilig geschrifft / unnd sind inn der außlegung
der selben gantz ferig / Die habend den waaren Tempel / den Obersten
Priester / den waaren rôuch unnd auch brandopffer altar / Christum nämlich /
Die habend den waaren gottsdienst der vorzeiten in den usseren Ceremonien
vorbildet ward. Wie dz erklärt ist do ich von den Jüdischen Ceremonien
gehandlet. Die Heyden sind von allen enden der wait zu Christo berüfft. Alle
und yede Verheißungen von der beruffung d'Heyden sind überflüssig erfüllt /



196 Gottfried W. Locher, Calvin spricht zu den Juden

Das war nicht originell, doch ein Zeugnis der Bruderschaft und
eine Erziehung zur Anteilnahme. Es spricht in der Sprache des 16.

Jahrhunderts von der Solidarität mit Israel, der Unverbrüchlichkeit
des Bundes Gottes und unserer gemeinsamen Hoffnung. -

Vielleicht, daß diese gemeinsame Hoffnung auch im 20. Jahrhundert

eine gute Gesprächsgrundlage liefern könnte.
Gottfried W. Locher, Bern

und. werdend noch auff den hüttigen tag erfüllt. Wir sind yetzund das
außerwölt geschlâcht / nach der leer S. Peters / das Küngklich Priesterthum /
das heilig volck / das volck deß eygenthums / berufft das wir außkündind die
krafft deß der unns berufft hatt vonn der finsternuß zu seinem wunderbaren
liecht. Darumb wollend die arbendsâligen Juden nicht täglich mehr inn
noch gröbere jrrthumb sich ynwickeln / unnd mitt unzalbaren plagen ge-
straafft werden / unnd auch entlich ewig verderben / nach der tröwung
Christi deß Herren / so bekeerind sich zû Christo mit waarem glauben / und
bâttind den mit uns an / in den jhre vâtter gehoffet habend / und in dem
allein das heyl und das laben ist. Dann (damit ich dises ort mit den worten
deß Apostels beschließe / so ist Gott geoffenbaret im fleisch / gerächtgmachet
im geist / erschinen den Englen / geprediget den Heyden / geglaubt von der
wait / und auffgenommen in die herrlikeyt. Wer nun in jhn glaubt / der wirt
in ewigkeyt laben / und nimmer zeschanden werden. »


	Calvin spricht zu den Juden

