Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 23 (1967)

Heft: 3

Artikel: La foi : une illumination

Autor: Rohrdorf, Willy

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878626

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878626
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 23 Heft 3 Mai-Juni 1967

La foi — une illumination

Conférence donnée le 6 février 1967 a I'aula de I’Université de Neuchétel,
dans le cadre des conférences universitaires 1966/1967 sur le théme
¢«La lumiére».

La symbolique de la lumiére joue un grand réle dans presque
toutes les religions. Puisque mon domaine est la patristique,
j’en montrerai I'importance dans la tradition chrétienne des pre-
miers siécles, en me concentrant sur la notion d’illumination par
la foi. Toutefois il est impossible de traiter un tel sujet isolément,
sans regarder trés attentivement, dans le monde ambiant, les
phénomenes qui présentent des paralléles et peuvent ainsi nous
aider a élucider I’arriere-fond et la vraie signification de la concep-
tion chrétiennel.

1.

Les grands événements précurseurs et contemporains du chris-
tianisme naissant sont d’une part la religion juive et d’autre part
la culture gréco-romaine. Tournons-nous tout d’abord, dans une
premiére partie, du c6té du judaisme, car ¢’est visiblement de son
sein que ’Eglise du Christ Jésus est issue?2.

1 C’est le travail que le Theologisches Wérterbuch zum Neuen Testament
se propose de faire; malheureusement, 'article consacré & @w¢ et a ses
dérivés n’a pas encore paru. Il en va de méme pour le Reallexikon fir
Antike und Christentum. Puisque ni le Pauly-Wissowa, Real-Encyclopidie
der klassischen Altertumswissenschaften, ni Roscher, Ausfiihrliches Lexikon
der griechischen und roémischen Mythologie, ne nous renseignent sur
«Licht», «Erleuchtung»  etc., il est assez difficile d’établir une bibliographie.
Cf. toutefois 8. Aalen, Licht und Finsternis: Die Rel. in Gesch. u. Geg.
4 (1960), col. 358 s.

2 J’aimerais, & ce propos, faire une remarque de méthodologie. J’appli-
querai, dans cette conférence, la méthode suivante: tant que I'on parvient
a expliquer un phénomeéne chrétien a partir de la tradition juive, je ne
mentionnerai pas les paralleles de la culture gréco-romaine, méme s’ils
existent. En revanche, ces derniers paralleles seront du plus haut intérét
dés que nous ne trouverons, dans la tradition juive, aucun antécédent
possible aux phénomeénes chrétiens.

11



162 W. Rordorf, La foi — une illumination

Nous ne partirons pas démunis & la recherche de la symbolique
de la lumiére et des ténébres dans 1I’Ancien Testament, dans le
judaisme tardif et le rabbinisme puisque nous possédons le bel
ouvrage de S. Aalen, qui nous donne tous les renseignements
voulus®. Je me contenterai de résumer brievement les conclusions
auxquelles M. Aalen parvient, en me concentrant sur ce qui touche
le judaisme tardif, et qui est du plus grand intérét pour notre propos.

Tandis que 1I’Ancien Testament interpréte l’alternance du jour
et de la nuit comme le balancement de la création entre le cosmos
et le chaos (qui lui est immanent), le judaisme tardif transpose ces
données sur un plan transcendant : ‘lumiére’ et ‘ténebres’ deviennent
des qualités spirituelles; elles représentent les deux principes de
I'univers dont notre monde est le mélange (cf. II Hénoch 25-27).
Or il faut retenir qu’il existe — d’aprés I’Ancien Testament et
d’aprés le judaisme tardif — un parfait équilibre entre le jour et la
nuit, entre la lumiére et les ténébres, équilibre que garantit la
providence divine. Evidemment, I’apocalyptique juive et le rab-
binisme attendent une fin ou la création ne sera plus que lumiére
et ou la puissance des ténebres sera anéantie*.

A co6té de cette conception physico-métaphysique, liée a une
spéculation sur les données de la création, nous trouvons dans
I’Ancien Testament et dans le judaisme une interprétation noétique
et éthique du dualisme lumiére-ténébres. Mais c’est une carac-
téristique de cette interprétation qu’elle n’identifie ni la lumiére
a la vérité ou a la bonté, ni les ténébres au mensonge ou & la
méchanceté en général, mais qu’elle donne & ces formules un sens
précis en les référant & la théologie juive de la thora: la loi, exprimant
la volonté de Dieu, est la ‘lumiére du monde’, et seul est illuminé
I’homme qui s’oriente vers cette lumiere, et qui agit conformément
a elle®. La loi est donnée & Israél, au peuple élu; c’est par conséquent
en Israél que brille la lumiere des nations, qui est en méme temps

3 8. Aalen, Die Begriffe «Licht» und «Finsternis» im Alten Testament, im
Spéatjudentum und im Rabbinismus (1951).

1 Un reflet de cette espérance se voit en Ape. 21, 23. 25; 22, 5.

5 La conception juive se distingue par la fondamentalement de la concep-
tion grecque du dualisme lumiére-ténébres ou lintelligence humaine est
capable par elle-méme de percer les énigmes du cosmos et de la vie, sans
laide d’aucune révélation. En forme de boutade, on pourrait caractériser
la différence de la fagon suivante: la conception grecque part de ce que



W. Rordorf, La for — une illumination 163

la lumiére du cosmos, lumiére que ne peuvent vaincre les ténébres.
Les peuples de la terre sont invités a s’en approcherS.

Eerivant en 1951, M. Aalen n’a connu que les premiers manuserits
découverts & Qumran. Or les documents de la communauté essé-
nienne publiés depuis n’ont pas infirmé les conclusions de son livre.
Nous rencontrons, sur les bords de la Mer Morte, un dualisme
lumiére-ténebres qui a, d’une part, un aspect ontologique et,
d’autre part, un aspect éthique. Le dualisme est cependant accentué,
par rapport a ceux de I’Ancien Testament et des autres documents
du judaisme tardif, en ce sens que le «Prince de lumiere» et «I’Ange
des ténebres» (appelé aussi Belial ou Beliar) sont des puissances
personnifiées en constante lutte I'une avec I'autre, aussi bien dans
le cosmos que dans le coeur des hommes?. On a parlé d’une in-
fluence iranienne qui se manifesterait dans ce dualisme qumranien?;
mais il convient de noter que ce dernier est intégré dans la foi
biblique en un Dieu unique qui domine les deux puissances et les
maintient en équilibre jusqu’a la destruction finale des ténébres?®.

La tradition chrétienne primitive va hériter des deux concepts
que nous avons trouvés dans le judaisme: d'une part du concept
voyant dans la loi divine la «lumiere des nations», et d’autre
part du concept selon lequel le dualisme lumiére-ténébres serait
de nature & la fois ontologique et noético-éthique. Evidemment,
ces deux concepts peuvent se confondre, comme il est arrivé dans
le judaisme. Mais ce qui frappe c’est la marque christologique que

P’ceil voit, tandis que la conception juive part de ce que l’oreille entend
(de la part de Dieu). Cf. R. Bultmann, Zur Geschichte der Lichtsymbolik im
Altertum: Philologus 97 (1948), p. 13 ss.

¢ M. Aalen (n. 3) constate, & juste titre, que la conception juive du
mouvement provoqué par la lumiére & travers le monde est plutét centripéte
que centrifuge; d’ou I'absence d’une mission juive efficace parmi les nations.
R. Martin-Achard, Israél et les nations (1959), arrive au méme résultat.

" Le texte «classique)» se trouve dans la Régle de la communauté: 1 QS 111,
13-1V, 26.

8 Cf. K. G. Kuhn, Die Sektenschrift und die iranische Religion: Zs. f.
Theol. u. Ki. 49 (1952), p. 296-316; A. Dupont-Sommer, L’Instruction sur
les deux Esprits dans le «Manual of Discipline»: Rev. de I'Hist. des rel. 142
(1952), p. 5-35; B. Reicke: Die Rel. in Gesch. u. Geg., 3 (1959), col. 881 ss.,
et surtout E. Kamlah, Die Form der katalogischen Paridnese im Neuen
Testament (1964); voir aussi C. Colpe: Studium generale 18 (1965), p. 116-133.

° Cf. H. W. Huppenbauer, Der Mensch zwischen zwei Welten (1958);
S. Wibbing, Die Tugend- und Lasterkataloge im Neuen Testament (1959).



164 W. Rordorf, La foi — une illumination

la tradition juive prend au sein du christianisme: c¢’est maintenant
Jésus qui interpreéte la loi d’'une nouvelle maniere, et ¢’est également
Jésus qui est le «Prince de lumieére» ou la «Lumiere» en personne
brillant dans le monde et appelant les siens a le suivre.

Il va de soi que je ne puis, dans les limites de cette conférence,
entrer dans les détails!?. Mais en gros, je dirai que la tradition des
évangiles synoptiques (et surtout Matthieu: pensez par exemple au
Sermon sur la montagne!) représente la premiére conception:
Jésus est avant tout celui qui enseigne la Sagesse divine et répand
ainsi la lumiere dans le monde; en revanche, la tradition johannique
repose sur la deuxiéme conception: Jésus est la «Lumiére» en
personne, sa venue inaugure la crisis eschatologique du cosmos,
a savoir la séparation définitive entre lumiere et ténebres (cf. par
exemple le Prologue de I’Evangile de Jean!). La tradition épistolaire
du Nouveau Testament suit davantage cette seconde ligne plus
dualiste en appelant «Fils de lumiere» les croyants qui doivent
combattre les ténébres (je ne citerai que 1 Thess. 5, 4 ss.; Rom. 13,
11 ss.; Eph. 5, 8 ss.).

Ces deux tendances subsistent, d’ailleurs, dans la tradition
catéchétique chrétienne du deuxiéme siécle. Nous n’en donnerons
que quelques exemples. La Didaché ou «Doctrine des 12 Apotres»
enseigne 1’éthique de la Nouvelle Alliance sans qu’on y voie
d’arriere-fond ontologique dualiste; cette observation vaut aussi
pour une bonne partie de la littérature apologétique chrétienne.
En revanche, la version latine de la «Doctrine des 12 Apoétres» et
celle qui est incorporée dans I’Epitre de Barnabas connaissent bien
Pantagonisme entre la lumiére et les puissances des ténébres, et le
«Pasteur» d’Hermas se référe a la méme conception.

L’idée que le chrétien doit décider entre deux chemins, celui de
la lumiére et celui des ténébres (qui sont, en fin de compte, le
chemin de Dieu et le chemin de Satan) a trouvé une expression
concrete dans un rite baptismal qu'on appelle la renonciation?!!.
Le candidat au baptéme abjure son appartenance a Satan en

10 Pour la méme raison, je renonce & donner une bibliographie & ce propos.
Voir pourtant H. H. Malmede, Die Lichtsymbolik im Neuen Testament
(1960).

11 Voir & ce sujet H. Kirsten, Die Taufabsage (1960), et (surtout pour la
symbolique lumiére-ténebres) If. J. Dolger, Die Sonne der Gerechtigkeit und
der Schwarze (1919).



W. Rordorf, La foi — une llumination 165

disant: «Je renonce a toi, Satan, et a toute ta pompe et a toutes tes
ceuvres.» Ensuite, par sa confession de foi, il adhéere & son nouveau
maitre, le Christ. Au 4¢ siécle, celui qui fait sa renonciation & Satan
se tourne en direction de I’ouest symbolisant le régne de ténébres
tandis qu’il déclare son adhésion au Christ tourné versl'est, la
région de la lumiére 2,

2,

Dans tout ce que nous avons dit jusqu’a présent nous n’avons
pas encore rencontré la notion méme d’«lluminationy par la for
que j’ai pourtant choisie comme titre de conférence. Cette remarque
nous introduit dans la 2¢ partie de ma conférence.

Avec la notion d’illumination apparait un nouvel élément. Car
la foi n’est plus seulement une décision personnelle, un consentement
libre et plus ou moins fort & des vérités révélées, mais elle est un
tournant décisif, un bouleversement de la vie du croyant. Celui-ci
est marqué par la grice qui agit sur lui; il voit maintenant la
lumiére qu’il ne voyait pas auparavant parce que la lumiére
elle-méme est venue ’éclairer de l’extérieur. Pour exprimer ce
changement existentiel, cette conversion, les Péres chrétiens
emploient souvent 'image de ’aveugle qui recouvre sa vue.

Ainsi Théophile d’Antioche peut déclarer: «Ceux qui voient avec
les yeux du corps observent ce qui se passe dans la vie et sur la
terre; ils font la différence entre la lumiére et 1’obscurité, le blanc
et le noir, le laid et le beau... On pourrait, de la méme facon, dire...
des yeux de I’dme qu’il leur est possible de saisir Dieu. Dieu, en
effet, est apercu par ceux qui peuvent le voir aprés que les yeux
de leur 4me se sont ouverts. Tous ont bien des yeux, mais certains
ne les ont que voilés et n’apergoivent pas la lumiere du soleil;
si les aveugles ne voient pas, ce n’est pas pour autant que la lumiére
du soleil ne luit plus: ¢’est & eux-mémes que doivent s’en prendre
les aveugles, et & leurs yeux» (Théophile, ad Autolycum, I, 2)3.

12 Cf. Test. dom. nostri Jesu Christi IT, 8; Canons d’Hippolyte 19, 9 s.;
Cyrille de Jérus., Cat. myst. I, 2; 9; Ambroise, De myst. 2, 7.

13 D’autres textes: 1 Clément 36, 2; 59, 2 ss.; 2 Clément 1, 4 ss.; Justin,
Dial. 122; Irénée, Démonstration 1; Tertullien, De paen. 1; Acta Apollonii
32; 44; etc. C’est, d’ailleurs, un théme cher aux récits de conversions
religieuses ou philosophiques du temps; cf. A. Wlosock, Laktanz und die
philosophische Gnosis (1960), p. 83, n. 61.



166 W. Rordorf, La for — une tllumination

L’apétre Paul affirmait déja en 2 Cor. 4, 3 s. 6: «Que si notre
Evangile demeure voilé c’est pour ceux qui se perdent qu’il est
voilé, pour les incrédules, dont le dieu de ce monde a aveuglé la
pensée afin qu’ils ne voient pas resplendir I’Evangile de la gloire
du Christ, qui est 'image de Dieu. En effet le Dieu qui a dit:
«Que du sein des téneébres brille la lumiére» est Celui qui a brillé
dans nos cceurs pour faire resplendir la connaissance de la gloire
de Dieu, qui est sur la face du Christ» (¢f. Eph. 1, 18 et les récits
de la conversion de Paul, surtout Actes 26, 12 ss. 18).

Quel est le contexte de cette notion d’«llumination» par la foi?
Puisque nous ne la trouvons pas dans le judaisme palestinien sous
cette forme?4, le moment est venu de nous tourner du co6té de la
culture gréco-romaine pour voir si cette derniére présente des
paralleles capables d’éclairer I’arriére-fond de la notion chrétienne
d’illumination. J’aimerais, & ce propos, écarter d’emblée deux
«solutions» qui me semblent étre de fausses solutions & ce probléme.

a) On serait peut-étre tenté de voir dans I'«illumination» chré-
tienne une réplique de la théorie platonicienne du progres de la
connaissance con¢u comme l'approche de la lumiere des idées,
théorie que nous trouvons exprimée par exemple dans le mythe
de la caverne'®. Or c¢’est dans la mesure ou ces deux phénomenes
sont voisins (nous le verrons encore plus amplement dans la
3e partie de cette conférence) qu’il faut nous garder de minimiser
leurs différences: pour le converti chrétien I'illumination ne provient
du monde des idées qui s’ouvre & sa pensée, mais elle est 'effet
d’une rencontre avec le Dieu personnel, Pére de Jésus-Christ qui le
bouleverse dans son étre entier (cf. 2 Cor. 4, 6 cité plus haut).
C’est ainsi que les Péres venus du platonisme au christianisme

14 Bien que le terme d’illumination apparaisse dans I’Ancien Testament
et & Qumran, il n’a jamais ce sens précis de «bouleversement» par la lumiére,
mais il correspond & l'instruction dans la loi qui illumine la pensée et les
actes (contre H. Kosmala, Hebraer-Essener-Christen, 1960). Il n’en wva
autrement que chez Philon qui a visiblement influencé la théologie alexan-
drine (cf. plus loin: note 40).

15 A lire la 7¢ lettre de Platon, on est méme tenté de parler de ¢mystique»
platonicienne puisque I'illumination est un évenement subite. A mon avis,
il s’agit d’'une «mystique» noétique. Car I’illumination est le fruit de la re-
cherche intellectuelle, et elle est définitive (ce qu’elle n’est jamais pour un
vrai mystique, par exemple pour le néoplatonicien). Cf. & ce sujet aussi
R. Bultmann (note 5), p. 21 ss.



W. Rordorf, La foi — une llumination 167

nous ont déerit leur expérience personnelle. Prenons I’exemple de
Justin Martyr qui, au début du Dialogue avec Tryphon, nous a
laissé quelques notes autobiographiques sur son chemin a travers
diverses écoles philosophiques (stoicienne, aristotélicienne, pytha-
goricienne, et enfin platonicienne!). Insatisfait de toutes ces philo-
sophies, Justin rencontre un jour un vieillard chrétien qui d’emblée
(et voila ce qui est significatif) renonce au raisonnement philo-
sophique qui essayerait de tout prouver, mais lui dit: «Avant tout,
prie pour que les portes de la lumiére te soient ouvertes, car personne
ne peut voir ni comprendre, si Dieu et son Christ ne lui donnent de
comprendre» (Dial. 7, 3). Justin nous dit qu’apres le départ du
vieillard ’amour des propheétes et des apotres commenga & briler
dans son cceur, et qu’il se convertit (cf. Clément d’Alexandrie,
Protreptique XI, 113).

b) Le récit de la conversion de Justin nous ameéne-t-il a rechercher
le contexte de la notion d’illumination dans un autre domaine?
Puisqu’il semble y avoir dans cette illumination qu’est la foi, un
aspect irrationnel, presque mystique, ne serait-il pastentant de nous
tourner du c6té des religions du bassin méditerranéen qui, aux
abords de 1’ére chrétienne, présentent quantité d’exemples d’épi-
phanies, de visions et d’extases, méme dans la littérature philoso-
phique (pour ne pas parler des littératures apocalyptique et
gnostique)?1® Mais ici encore, je crois que nous engagerions nos
recherches dans une fausse direction. Car sur le plan de la tradition
chrétienne, le probléeme se pose d’une maniére infiniment plus
précise. Pour elle, en effet, la notion d’illumination est étroitement
liée au baptéme. C’est le baptéme lui-méme qui est appelé puwtioudg,
«illumination»'?, et ce sont les baptisés (ou les candidats sur le
point d’étre baptisés) qui sont appelés @uwTIO¥évTeg (ou PwTIZOUEVOL),
des «illuminés». (Hébr 6, 4; 10, 32). Dans l'illumination chrétienne
il ne s’agit donc pas d’'une inspiration ou d’un enthousiasme quel-
conque qui pourrait avoir lieu n’importe ot et n’importe quand,
mais bien du moment précis du baptéme, c’est-a-dire de I'initiation
chrétienne ou cette illumination est donnée!8.

18 On pourrait citer, & ce propos, p. ex. Parmenide, le Poimandres du
Corpus hermeticum, et bon nombre d’apocalypses juives et chrétiennes oul
l'acte de révélation est accompagné d’une vision lumineuse.

17 Pour la premieére fois par Justin: 1 Apol. 61, 12 s.

18 Kvidemment, les épiphanies, visions ou extases dont les religions aux



168 W. Rordorf, La foi — une illumination

Or cette constatation va nous aider a situer ’origine de la notion
d’illumination, car il semble bien que les chrétiens ne ’aient pas

by

créée eux-mémes. Puisque I'illumination est liée & [Dinitiation
chrétienne le paralléle qui s’impose, ce sont les cultes @ mystéres
ou I'initiation joue également un grand réle.

Cependant avant d’aborder ce probléme il est indispensable de rappeler
le contexte général ol se situent les cultes & mystéres et les phénoménes
voisins tels la gnose (paienne et chrétienne), le mandéisme et le manichéisme,
Nous verrons, par 13, en méme temps la trame du processus historique dont
notre sujet ne présente quun aspect limité.

On ne saurait trop souligner le fait qu’a un moment donné de l’histoire
de la civilisation gréco-romaine (moment qu’il est difficile de préciser,
disons en gros: un peu avant le début de l'ére chrétienne) apparait une
nouvelle conception de D'existence, spécifique dans le monde antique!®.
Juifs et Grecs se sentaient chez eux dans leur monde et dans leur peuple,
mais voici qu’on commence & découvrir sa solitude; seul, jeté dans un monde
et dans un corps voués & la mort, on se sent étranger, dominé par les puis-
sances du destin et 'on se lance i la recherche d’un salut, d’une vie, d’une
liberté, d’une lumiére qui se trouveraient dans un au-dela divin, accessible
par des pratiques mystériques ou dans des révélations gnostiques, ou encore
dans les profondeurs de I’ame?°.

Il serait tentant de déterminer les causes de cette mouvelle conception
dualiste de l'existence qui apparait un peu partout dans le monde antique
vers la méme époque et qui, au cours des premiers siécles de 1’ére chrétienne,
gagne en influence aupreés d’esprits de provenances et de niveaux sociaux

abords de l’ére chrétienne (y compris le judaisme) nous fournissent une
quantité d’exemples sont souvent liées & un lieu de culte (ol par exemple un
pélerin subit cette «illumination»). Néanmoins, la comparaison avec I'illumi-
nation baptismale chrétienne resterait malgré tout arbitraire puisque cette
derniére est liée exclusivement et concréetement & l’initiation.

1% Je renvoie aux auteurs qui, & mon avis, ont frayé le chemin & la com-
préhension de 1'¢hellénisme» en général et de la «gnose» en particulier:
P. Wendland, Die hellenistisch-romische Kultur in ihren Beziehungen zu
Judentum und Christentum (1912); H. Jonas, Gnosis und spétantiker
Geist, 1-2, 1 (19542%; 1954); R. Bultmann, Das Urchristentum im Rahmen
der antiken Religionen, Ziirich (1949); H. Ch. Puech, La gnose et le temps:
Eranos-Jahrbuch 20 (1952), p. 57-113; G. Quispel, Gnosis als Weltreligion
(1951); et pour notre propos en particulier: R. Bultmann, Zur Geschichte
der Lichtsymbolik im Altertum: Philologus 97 (1948), p. 1-36. — Pour le
mandéisme, voir maintenant K. Rudolph, Die Mandier, 1-2 (1960-61);
et pour le manichéisme H. Ch. Puech, Le manichéisme (1949).

20 F.-N. Klein, Die Lichtterminologie bei Philo von Alexandrien und in
den hermetischen Schriften (1962), p. 214, note bien a ce sujet: «Der
natiurliche, sich im Un-Heil befindliche Mensch soll in einen dem géttlichen



W. Rordorf, La foi — une illumination 169

trés différents. On trouve en effet des gens illettrées et des philosophes,
de simples citoyens et des Empereurs, des barbares et des Grecs qui sont
des initiés & quelque culte & mysteres ou qui professent une Weltanschauung
gnostique (tantot plus mythologique et superstitieuse tantoét plus philoso-
phique), ou encore qui sont enclins & une piété mystique. Les apparences
sont trés différentes, mais le sentiment fondamental reste toujours le méme:
c’est le dépaysement dans le monde, qui peut aller jusqu'au mépris et au
dégont, et la nostalgie d’un paradis perdu qu’il faut retrouver.

Pour expliquer ce phénoméne les historiens des religions du début de ce
siécle ont parlé d'une influence de 1’Orient, surtout de 'astrologie orientale,
et leur avis est devenu un peu l'opinion commune. Il est évidemment hors
de doute que cette influence a eu lieu, mais on doit aller plus loin et se
demander pourquoi cette influence a pu se produire & ce moment précis de
I'histoire. Il me semble qu’on doit tenir compte de la situation politico-
sociale de I'époque dite hellénistique. Depuis Alexandre le Grand (dont
I’'Empire romain était en fin de compte 1’héritier) I’Occident et 1'Orient
étaient, pour la premiére fois, réunis en une seule Qikoumene qui non seule-
ment avait la méme administration, mais aussi la méme langue officielle,
le grec. Les effets de cette union ne tardérent pas a se faire sentir: intensifica-
tion des rapports commerciaux, échange de vue dans tous les domaines,
et surtout: brassage jusqu’alors inconnu des populations les plus diverses
dans les grandes villes. Ce mélange social créait des syncrétismes de toute
sorte. Mais il y a plus: cette rencontre de masses d’hommes et d’idées
n’élargissait pas seulement les horizons en provoquant 1’enthousiasme de
I’homme dans tous les domaines; elle avait bien plus l'effet d’un choc qui
bouleversait 1’ordre et les valeurs traditionnels et jetait ’'homme dans un
univers vaste, mais vide ou il chancelait et perdait pied, ou il était désorienté,
déraciné et par conséquent angoissé. C’est 1a le «elimat psychologique»
qui explique & mon avis pour une bonne part la naissance de la nouvelle
conception de l'existence dont nous venons de parler?’, Certes la Pax
Augustana et la aetas aurea qu’elle apportait, certes la philosophie stoicienne
dans son effort pour retrouver l'ordre du cosmos tout entier pouvaient
momentanément donner un nouvel idéal aux hommes, mais la Grund-
stimmung restait tout de méme (et devenait de plus en plus vers la fin de
I’Antiquité) le fatalisme qui ne croyait plus & un bonheur réalisable sur
terre. Ce n’est certainement pas un hasard si le christianisme qui faisait son

Seinsbereich zugewandten, angenédherten oder gleichen Zustand gefiihrt
werden, damit er, gemidB3 dem ,Gleiches durch Gleiches<-Gedanken, des
Gottlichen teilhaftig oder selbst vergottet werden kann.» Ce processus est
souvent appelé illumination. Cf. aussi Wlosock (n.13).

2L Si cet aper¢u — certes trop schématique — renferme un grain de vérité,
on est évidemment tenté de retrouver cette évolution de I’Antiquité dans
nos temps modernes ot I'union des peuples, cette fois-ci & ’échelle mondiale,
est en train de se faire, et ou un climat psychologique assez semblable a
celui de I’Antiquité s’est créé.



170 W. Rordorf, La for — une illumination

entrée sur scéne a la méme époque, et qui redonnait & ’homme une sécurité
et une certitute perdues, est devenu peu & peu le point de cristallisation de
toutes les espérances dont la société d’alors était avide.

Le christianisme a d’ailleurs lui-méme contribué a cette évolution.
11 a profité de la situation favorable en reprenant activement ce qu’il y avait
de valable dans la religiosité du temps (et surtout dans les cultes & mysteres),
en l'intégrant dans sa tradition. 1l a fait preuve, précisément par la, de sa
force missionnaire qui finalement a vaincu le monde antique. Donnons en
un exemple classique qui touche également au domaine de la lumiére.
C’est le remplacement du Dieu-Soleil Mithra par le Christ?%. On sait que le
culte du Sol dnvictus, introduit de 1’Orient surtout par les Mages hellénisés
d’Asie-Mineure, a connu une influence croissante dans I"Empire romain
aux 2¢ et 3¢ siécles. Cette religion était méme le concurrent le plus sérieux
du christianisme. Eh bien! la propagande chrétienne n’hésitait pas d’iden-
tifier le Dieu-Soleil (Mithra) avec le Christ. Preuve en soit le récit de 'ado-
ration des Mages (Matthieu 2, 1ss.) qui prend, dans la tradition chrétienne,
de plus en plus l'aspect d’une adoration du Christ-Soleil par la religion
mithriaque?®. Cette propagande habile fut couronnée de succes: Constantin
le Grand, lui-méme adorateur du soleil, a fait du jour du soleil qui tombait
sur le dimanche chrétien le jour férié hebdomadaire public, et ¢’est probable-
ment sous son regne aussi que la féte de Noél fut fixée au jour de I'ancienne
féte de la naissance du Sol ¢nwvictus, le 25 décembre?4,

Pour en revenir au théme de l'illumination liée a l’initiation
chrétienne, nous constatons qu’un processus analogue d’assimilation
du théme paien a eulieu. Nous avons déja dit qu’il faut, pour cette
étude, prendre notre point de départ dans les cultes a mystéres?25.

22 Je renvoie aux ouvrages classiques: F. Cumont, Textes et monuments
figurés relatifs aux mystéres de Mithra, 1-2 (1896-99); J. Bidez—F. Cumont,
Les Mages hellénisés, 1-2 (1938); cf. maintenant les travaux complémentaires
de M. J. Vermaseren et de J. Duchesne-Guillemin. Pour les relations du
christianisme avec le culte solaire en général voir F. J. Doélger, Sol Salutis
(19252),

2 J,es mages portent par exemple dans I’art décoratif le bonnet phrygien ;
Diect. d’arch. chr. et de lit. X, 1, col. 980-1067. Pour 'arriére-fond de la
conception, voir J. Daniélou, Les symboles chrétiens primitifs (1961),
p. 109-130. Aussi le récit de la naissance du Christ est-il de plus en plus
adapté & la naissance de Mithra dans la grotte: cf. Protévangile de Jacques 19.
On pourrait citer d’autres exemples de cette christianisation du théme paien:
p. ex. l'identification, dans I'art poétique et figuratif, du soleil et du Christ;
voir, & ce sujet, W. Rordorf, Der Sonntag (1962), p. 280 ss.

2 Voir H. Usener, Das Weihnachtsfest (1911%); B. Botte, Les origines
de la Noél et de I’Epiphanie (1932); O. Cullmann, Weihnachten in der
Alten Kirche (19602).

25 Je me réfere, dans ce contexte, aux ouvrages suivants: G. Anrich,
Das antike Mysterienwesen in seinem EinfluB auf das Christentum (1894),



W. Rordorf, La foi — une illumination 171

Le but de l'initiation du myste était 1’époptie, la vision de Dieu,
et méme sa propre divinisation. Il pouvait étre atteint de différentes
maniéres: ou bien & un moment donné de la nuit d’initiation, le
dieu du culte apparaissait en pleine lumiére?®, ou bien le myste
était revétu d’un vétement qui symbolisait sa transfiguration en
image du dieu??; ou encore il parvenait a la vision extatique de la
lumiere divine?®. Bien que I’emploi du terme «illumination» ne soit
pas courant dans les cultes & mysteres pour désigner 1’ensemble
de l'initiation (voir pourtant Apulée, Métamorphoses, XI, 27-29),
il est évident que la réalité s’y trouve et que I’on ne peut exclure
a prior: une influence des cultes & mystéres sur la tradition chré-
tienne dans ce domaine 2°.

Pourtant, le théme de l'illumination n’a pas été recu d’une
maniére purement passive par 1’Eglise; nous rencontrons I'effort
de sa christianisation. Citons d’abord Clément d’Alexandrie auquel

p. 30ss.; G. Wobbermin, Religionsgeschichtliche Studien zur Frage der
Beeinflussung des Urchristentums durch das antike Mysterienwesen (1896),
p- 154 ss.; R. Reitzenstein, Die hellenistischen Mysterienreligionen (19273;
réimpr. 1956), passim; W. Bousset, Kyrios Christos (1965%), p. 162 ss. Cf.
G. P. Wetter, Phos (1915); F. Cumont, Lux perpetua (1949), p. 422 ss.

26 Un reflet de cette pratique se lit dans le récit d’Apulée sur son initiation
aux mysteres d’Isis: «¢A minuit, je vis briller le soleil dans une lumiére
resplendissante, je m’approchai des dieux inférieurs et supérieurs, en face &
face, et je les vénérai étant trés proche d’eux» (Apul. Mét. X1, 23).

27 Cet usage est connu des mystéres d’Isis (Tertullien, De cor. 8, y fait
allusion) et de Mithra. — Cf. I'hymne de la perle: Acta Thomae 108-113,
et le vétement blanc du baptisé (& ce propos, J. Daniélou, Bible et Liturgie,
1958, p. 69-75). Pour le «vétement de lumiére» dans Philon voir Klein (n. 20),
p. 61 ss.

28 Nous trouvons une influence marquée de cet ordre d’idées dans certains
passages des Actes apoeryphes olt Jésus apparait lors du baptéme comme un
jeune homme resplendissant de lumiére: cf. Actus Petri 5; Acta Thomae
27; 153. Un paralléle paien se trouve dans Firmicius Maternus, De errore
prof. rel. 19, 1.

29 D’autant plus que la ressemblance de certaines pratiques et de certains
concepts théologiques chrétiens avec ceux des cultes & mystéres était remar-
quée déja au 2e siécle. Plusieurs apologétes chrétiens se plaignent que
les démons aient imité et falsifié la vérité évangélique, surtout le baptéme
et I’eucharistie, dans les cultes & mystéres: cf. p. ex. Justin, I Apol. 62; 66;
Tertullien, De bapt. 5; Ad uxor. I; De praeser, 40. De exhort. cast. 13; ete.

Je dois dire ici un mot & propos de I'important ouvrage de Mlle Wlosock
(n. 13). Elle y montre comment, a Alexandrie, la conception de l’initiation



172 W. Rordorf, La foi — une illumination

revient une place d’honneur dans ce domaine3’. A la fin de son
Protreptique qui s’adresse & des paiens et les appelle & la conversion,
il est capable de parler en parfait mystagogue, empruntant le
langage des cultes a mystéres et du culte solaire: «Mettons done
fin, mettons fin a 'oubli de la vérité; dépouillons l'ignorance et
lobscurité, qui barrent notre vue comme un brouillard, pour
contempler (émomtevowpev) celui qui est réellement Dieu, aprés
avoir tout d’abord fait monter vers lui cette acclamation: «Salut
6 lumiere!» (xoipe pig). Du ciel la lumiére a brillé pour nous
(cf.enI, 2 la comparaison du Christ et de Prométhée), qui étions ense-
velis dans les ténébres et emprisonnés a ’'ombre de la mort: lumiere
plus pure que le soleil, plus douce que la vie d’ici-bas. Cette lumiere
est la vie éternelle, et tout ce qui y participe, vit, tandis que la nuit
évite la lumiere, disparait de crainte et céde la place au jour du
Seigneur; tout est devenu lumiere indéfectible et le couchant s’est
changé en Orient. C’est ce que signifie la créature nouvelle; car le
soleil de justice (sc. le Christ), qui passe partout dans sa chevauchée,
vigite également toute I’humanité, imitant son Pére, qui sur tous
les hommes fait lever son soleil, et il distille la rosée de la vérité.
C’est lui qui a changé le couchant en orient, la mort en vie par sa

mystérique a 6té transformée, & l'aide de la philosophie platonicienne et
pythagoricienne, en un «mystére de I’Esprit», en une «gnose philosophique».
Or elle incline & penser (p. 249) que les chrétiens ont hérité de cette gnose
philosophique en appliquant le terme d’illumination au baptéme. Il me semble
que M!e Wlosock ne tient pas assez compte du fait que le christianisme n’est
pas seulement une théologie, mais aussi et surtout une religion avec des
rites, comme les cultes & mysteres. Et puisque la notion d’illumination
apparait dans les cultes & mysteres, lide aux rites d’initiation, il est beaucoup
plus vraisemblable de penser que les chrétiens, issus eux-mémes des couches
inférieures de la société, ont d’abord hérité de la conception mystérique, en
P’enrichissant ensuite (cf. p. ex. Clément d’Alex.: sur ce point, je suis entiére-
ment d’accord avee M!e Wlosock) par les idées de la gnose philosophique,
que de s’imaginer le processus inverse, a savoir ’application du principe
d’illumination de la gnose philosophique au baptéme chrétien (car Justin
n’a certainement pas inventé la désignation du baptéme comme «photismos»).
Pour la méme raison, j'hésiterais & voir avec M!'e Wlosock (p. 250) une
simple continuité entre la tradition juive de 'illumination et la désignation
chrétienne du baptéme comme illumination.

30 Voir Wlosock (n. 13), p. 143-179. Clément profite déja de la spiritualisa-
tion du langage mystérique dans la gnose philosophique.



W. Rordorf, La foi — une illumination 173

crucifixion, qui a arraché ’homme a la perdition»; ete. (Protr. XI,
114, 1-4; cf. IX, 84, 2)3L,

Ce passage de Clément d’Alexandrie nous montre que I'auteur
peut se servir du langage mystérique, sans pour autant trahir le
message chrétien authentique. Or des que nous étudions la significa-
tion de la notion d’illumination au sein du christianisme, nous
mesurons a quel point ce terme emprunté probablement aux
cultes & mysteres a été transformé pour recevoir un autre contenu.
C’est ce que nous allons examiner dans la 3¢ et derniere partie de
cette contérence.

3.

Nous I'avons déja constaté: d’apres la tradition chrétienne, c’est
le baptéme qui donne l'illumination. Or puisque le baptéme est un
tournant décisif dans la vie du chrétien, comparable a ce que
représente l'initiation pour le myste — il était aveugle, maintenant
il voit la lumiere — il est frappant de noter que le c6té mystérieux,
visionnaire, extatique manque quast totalement a Iinitiation
baptismale chrétienne3?. La foi de I'Eglise est trés sobre en ce
domaine (comme aussi dans le domaine des rites d’initiation!):
Iillumination donnée & l’occasion du baptéme n’a rien d’extra-
ordinaire, rien de spectaculaire, elle consiste simplement dans le
fait que le candidat au baptéme a recu I’enseignement de I’Evangile
du Christ qui est la Lumiére et la Vie illuminant aussi bien ses
pensées que ses actes. Celui qui a répondu a cet enseignement par
sa foi est considéré comme un illuminé. Le baptéme n’est que le
sceau donné a cette illumination préalable qu’est la foi33. Ecoutons

31 A ce propos: il se peut que le fragment d’hymne en Eph. 5, 14 ne soit
pas influencé directement par le méme langage mystérique: cf. K. G. Kuhn,
Der Epheserbrief im Lichte der Qumrantexte: N. T. Stud. 7 (1960-61),
p- 341 ss. (autrement Wlosock [n. 13], p. 159 ss). Mais dire que le théme de
I'illumination est d’origine essénienne, comme le fait H. Kosmala (n. 14),
p. 117 ss., me semble une exagération certaine (voir note 14).

32 A T’exception de quelques sectes gnostiques telles les Marcosiens qui
sont, dans leur conception du baptéme, tres proches des cultes & mystéres;
cf. Irénée, Adv. haer. I, 21, 3; 24, 3 ss. Voir également KExc. ex Theod. 82;
Evang. Phil. 101; ete.

33 Cf. Tertullien, De paen. 6. Il importe de souligner que l'illumination,
pour les chrétiens, n’est pas 'effet de l'acte du baptéme lui-méme. Cela
montre que les chrétiens n’ont pas employé le terme mystérique d’illumina-



174 W. Rordorf, La for — une illumination

par exemple Aristide & propos du baptéme: «Ce qui est affirmé
par la bouche des chrétiens est divin; leur doctrine est la porte de
la lumiére. Que s’approchent donc d’eux tous ceux qui n’ont pas
connaissance de Dieu et qu’ils acceptent les paroles éternelles»
(Arist. Apol. 17, 7-8)34,

A premiere vue, nous dirions que la tradition juive est simplement
reprise par les chrétiens. Celui qui recoit l'instruction fondée sur
I’Ecriture sainte (et maintenant aussi sur la tradition apostolique),
et qui se décide & y adhérer, se trouve sur le chemin de la lumiére
menant au salut . Et pourtant — nous ’avons déja vu — l'illumina-
tion a dans ’Eglise un caractére bien plus bouleversant et décisif
pour la vie du croyant qu’elle ne I’a dans le judaisme3é. Cela vient
du fait que l'illumination chrétienne est censée correspondre au
don de UEsprit saint®’. Justin Martyr dit & ce propos: «... (Dieu
sait) que chaque jour il en est qui, instruits au nom de son Christ,
abandonnent la voie de ’erreur, regoivent aussi ses dons, chacun
selon qu’il en est digne; illuminés au nom de ce Christ, I'un regoit
Pesprit d’intelligence, 'autre de conseil, celui-ci de force, celui-la

tion dans son sens originel, mais qu’ils I'ont «démystifié» et «éthicisé» (plus
tard, méme les candidats au baptéme sont appelés gwtiZéuevol, ¢illuminés»).

3¢ Cf. Justin, I Apol. 61. Pour le contexte justinien, voir A. Benoit, Le
baptéme chrétien au second siécle (1953), p. 165 ss. — A ce propos: On ne
saura trop insister sur le fait que l'illumination baptismale ne se limite pas,
dans la tradition chrétienne des premiers siécles, & 'aspect théorique de la
connaissance de Dieu, mais renferme des exigences éthiques considérables
auxquelles le candidat au baptéme doit répondre par sa maniére de vivre
dés avant son baptéme (cf. Hippolyte, Trad. apost. 15ss.; Tertullien,
De paen. 6; Origéne, C. Cels. 111, 51 ss.; in Lue. hom. 21, 4; et le livre de
A. Turck, Evangélisation et catéchése aux deux premiers siécles [1962]).
Ce sont les «fruits» de la conversion qui rendent le catéchumeéne digne de la
rémission des péchés qu’accorde le baptéme. C'est 1a une autre différence
entre le baptéme chrétien et la conception plutét magique de l'initiation
dans les cultes a mysteres.

35 Bien qu’il y ait déja sous cette continuité extérieure un fossé entre les
traditions juive et chrétienne: en Jésus, la Nouvelle Alliance est devenue une
réalité qui englobe également les paiens (cf. la discussion de ce sujet dans
Justin, Dial. 122 s.).

3¢ Qu d’ailleurs elle n’est pas directement en rapport avec une initiation
baptismale (pas méme a Qumran, ni chez Philon, malgré De virt. 175-186).

37 Notion que le judaisme ne connait pas sous ce rapport. — Ce serait
encore un autre probléme — a étudier! — que celui de savoir si la culture
gréco-romaine connait cet élément. Cf. Theol. Woért., 6 (1959), p. 330 ss.;



W. Rordorf, La foi — une illumination 175

de guérison; I'un l'esprit de prescience, I’autre I’esprit d’enseigne-
ment, cet autre encore celui de crainte de Dieu» (Dial. 39, 2;
cf. Clément d’Alex. Péd. I, 28, 1 s.; 30, 2)38,

La conception selon laquelle 'illumination correspond au don
de I’Esprit saint lors du baptéme a une portée théologique qu’il
est important de noter. Pour les chrétiens, I'illumination n’est pas
seulement D'acceptation de la révélation transmise par I’Eglise,
mais en méme temps le don de I’Esprit saint, & savoir d’un charisme
personnel qui transforme la foi reqgue lors de I'instruction baptismale
en une foi vivante qui illuminera désormais concretement le chemin
du croyant tout au long de sa vie. L’illumination, comprise en ce
sens, n’est donc pas un événement limité au baptéme, mais une
illumination progressive qui se réalise dans et par la vie du chrétien,
d’apres 'expression de I’Evangile de Jean: «L’Esprit de vérité vous
conduira vers la vérité tout entiere» (16, 13).

C’est 14 un théme cher & la théologie alexandrine d’un Clément
ou d’un Origéne?®. Le chrétien n’est pas condamné a «piétiner sur
place» dans sa foi. C’est le tort de certains simples fidéles de s’en
tenir 14 et de se méfier de ceux qui font des progrés dans la com-
préhension de la foi. Car la vie du chrétien doit étre une sanctifica-
tion qui va s’approfondissant aussi bien dans le domaine du com-

H. Leisegang, Der Heilige Geist. Das Wesen und Werden der mystisch-
intuitiven Erkenntnis in der Philosophie und Religion der Griechen, 1 (1919);
voir aussi Wlosock (n. 13).

38 J1 est interessant de voir que certains récits patristiques du baptéme
de Jésus décrivent la descente de I’Esprit sur Jésus comme un effet de
lumiére (cf. Evangile des Ebionites, d’aprés Epiphane, Pan. haer. 30,
13, 7-8; Justin, Dial. 88, 3). Cela montre que HEsprit et Lumiére vont en-
semble: l'illumination lors du baptéme est considérée comme le don de
I’Esprit (cf. d’ailleurs déja Matth. 3, 11; Luec 3, 16).

3% Voir a ce sujet les travaux de W. Volker, Der wahre Gnostiker nach
Clemens Alexandrinus (1952); ¢dem, Das Vollkommenheitsideal des Origenes
(1931). Cf. aussi P. Th. Camelot, Foi et Gnose (1945); Jonas, Gnosis (n. 19),
2, 1, p. 171 ss. — 11 faut cependant noter que ce théme se trouve aussi dans
I'ccuvre d’Irénée pour qui la vie du chrétien n’est qu'un processus de
«divinisation» rendue possible par 'incarnation du Christ, et qui aboutit &
la vision de Dieu (cf. Irén. Adv. haer. IV, 14; 20, 1ss.; Dém. 1). — En ce
qui concerne I’Evangile de Jean, voir Bousset (n. 25), p. 168 ss., et R. Bult-
mann, Das Evangelium des Johannes (19641), p. 22ss.; 26ss.; 260s.,
et passim. Et & propos de Paul: A. Schweitzer, Die Mystik des Apostels



176 W. Rordorf, La foi — une illumination

portement éthique que dans le domaine de la réflexion théologique,
puisque la lumieére de Dieu dont nous nous approchons par cet
effort nous illumine toujours davantage.

11 est vrai que les Péres alexandrins sont, en ce domaine comme
en beaucoup d’autres, les héritiers de la pensée philonienne et,
par cet intermédiaire, du platonisme dont Philon a subi 'influence?.
Il est vrai aussi que ces Peres, Origene surtout, ont, dans leur
spéculation théologique, abandonné le terrain solide de la foi
commune de I’Eglise. Nous n’avons pas a en juger maintenant.
Il m’importe seulement pour ’heure de montrer que leur principe
d’une illumination progressive du chrétien garde toute sa valeur,
malgré les erreurs évidentes qu’ils ont commises dans I'application
de ce principe.

Je crois que nous saisirons le mieux le principe alexandrin en le
confrontant précisément a I’idée platonicienne et philonienne d’une
vision de Dieu progressive. Ce concept ressemble beaucoup au
principe alexandrin, mais il s’en distingue sur deux points:

a) Pour le platonicien, la vision de Dieu (mais parlons plutét
du monde des idées puisqu’il ne connait pas de Dieu personnel) est
une affaire ésotérique, accessible a un petit nombre d’élus seulement,
a une élite de philosophes. Or les Peéres alexandrins ne connaissent
pas cette restriction: la foi est pour tout le monde, méme pour les
illettrés, méme pour les plus simples. Celui qui confesse sa foi en
Christ est un illuminé, il ne lui manque rien d’essentiel, il est méme
supérieur a beaucoup de soi-disant philosophes qui se trompent

Paulus (19542); M. Bouttier, La condition chrétienne selon Saint Paul
(1964); M. Carrez, De la souffrance a la gloire. De la déxa dans la pensée
paulinienne (1964). \

2 Cf. J. Pascher, Hé basilike hodés. Der Konigsweg zu Wiedergeburt
und Vergottung bei Philon von Alexandria (1931); W. Volker, Fortschritt
und Vollendung bei Philo von Alexandrien (1938); Jonas (n. 39), ¢bid.;
surtout Wlosock (n. 13), p. 50-114 et Klein (n. 20). Philon qui essaie (parfois
un peu maladroitement) de combiner le platonisme avec la foi biblique est,
tout en restant rationnel, en méme temps un mystique (cf. par exemple De
opif. mundi 70 s.). Il ouvre en cela un chemin a la mystique néoplatonicienne
et & la mystique des moines chrétiens; voir, pour I'Orient byzantin, par
exemple B. Bobrinskoy, Nicolas Cabasilas et la spiritualité hésychaste:
La pensée orthodoxe 1 (1966), p. 3-24. Encore aujourd’hui, les ermites
du Mont Athos s’efforcent d’arriver par le moyen de la méditation et de
Pascése, a la vision de la lumiére divine.



W. Rordorf, La foi — une illumination 177

sur Dieu malgré toute leur sagesse, et qui, par leur vie, contredisent
souvent leur enseignement 4.

b) Le second point de divergence consiste en ceci: Pour le
philosophe platonicien 'illumination est le but, elle est le fruit,
le couronnement d’une recherche intense 2. Pour les Péres alexan-
drins, l'illumination se place tout au contraire au début de I’évolu-
tion, elle est la condition sine qua non de tout progres. Il faut
franchir «les portes de la lumieére», c’est-a-dire croire, avant de
pouvoir mener la vie chrétienne. Le progrés de la foi n’est donc que
le déploiement du dépdt regu tout entier au début, lors du baptéme.

Pour montrer que telle est bien I'intention des Péres alexandrins,
je citeral la discussion que Clément a eue avec les gnostiques
chrétiens, précisément au sujet de l'illumination, dans le premier
livre de son Pédagogue. Les gnostiques s’imaginaient étre supérieurs
aux simples fidéles qu’ils considéraient comme des enfants tandis
qu’eux, les gnostiques, adultes en esprit a force de progres, n’avaient
plus besoin de s’appuyer sur la foi commune de 1’Eglise qu’ils
avalent dépassée 3. Clément dit a leur propos: «Nous pouvons bien
maintenant nous en prendre aux amateurs de disputes: si nous
(sc. les chrétiens de I’Eglise orthodoxe) portons les noms d’«enfants»
et de «tout-petits», ce n’est pas pour avoir une science puérile et
méprisable, comme le disent calomnieusement ces gens enflés de
gnose. Lorsque nous avons été régénérés, nous avons aussitot regu
ce qui est parfait, et qui était 'objet de notre empressement.

41 Une bonne partie de la discussion entre Origéne et Celse porte sur ce
sujet (cf. déja 1 Cor. 1 ss.)

42 Dans la pensée philonienne, nous nous trouvons évidemment & un
carrefour d’idées. En tant qu’il est théologien juif, Philon situe aussi l'illu-
mination au début du chemin, Quaest. Gen. IT, 42 (cf. Wlosock [n. 13],
p. 77ss.: Philon est sous ce rapport également redevable a la «gnose
philosophique»). Il faut donc distinguer deux conceptions différentes
d’illumination dans son ccuvre.

43 A ce propos: les gnostiques poussaient le dualisme lumiére-ténébres
jusqu’a dire — contrairement & la tradition orthodoxe de I'Eglise qui était
en cela I’héritiére du judaisme — que la eréation tout entiére, domaine des
«ténchres», est I'ccuvre d’un Dieu inférieur qu’il faut mépriser. Se sentant
eux-mémes étincelles de la Lumiére divine, éclairées précisément par la
«gnose», les gnostiques foulent & leurs pieds ce monde pour regagner leur
patrie céleste. (Je ne puis, dans le cadre de cette conférence, consacrer un
chapitre au mouvement gnostique. Voir les ouvrages cités note 19.)

12



178 W. Rordorf, La foir — une illumination

Nous avons été illuminés, ce qui signifie que nous avons connu
Dieu. Or il est impossible que soit imparfait celui qui a connu le
parfait.» Ensuite, Clément compare le baptéme de Jésus au nétre,
et continue: «Or il en est de méme pour nous, dont le Seigneur fut
le modéle: baptisés, nous sommes illuminés; illuminés, nous sommes
adoptés comme fils; adoptés, nous sommes rendus parfaits; devenus
parfaits, nous recevons l'immortalité.» Et plus loin: «Si done,
nous qui avons cru, nous avons la vie, que nous reste-t-il & acquérir
de supérieur a 'acquisition de la vie éternelle? Rien ne manque &
la foi, qui est parfaite par elle-méme et accomplie» (Péd. I, 25, 1;
26, 1; 29, 2).

Ce langage est clair. Et pourtant, Clément et Origéne ne cessent
de souligner, face a certains fideles — nous 'avons déja dit — que la
réflexion théologique ne se limite pas & la répétition pure et simple
des données de la foi, mais qu’elle doit en pénétrer le mystere
ineffable par une méditation qu’ils congoivent comme une attitude
de priére, enracinée dans toute une vie chrétienne.

J’aimerais, pour terminer, en tirer une conclusion qui indiquera
en méme temps 'actualité du sujet de cette conférence: la foi — une
illumination. Il existe en effet toujours une certaine tension entre
deux extrémes chrétiens qui sont visibles précisément dans le
combat & double front que les Peres alexandrins livrent aux gnos-
tiques d’une part, et aux simples fideles d’autre part.

Le «gnostique», nous pourrions aussi dire, en généralisant, le
représentant de I'illuminisme, se vante de son illumination person-
nelle qui I’éléve au-dessus de la moyenne des fideles; il va jusqu’a
se passer de la communauté chrétienne, de I’'Eglise, car il a gotité
au don céleste de 1’Esprit, il sait tout — bref, il se suffit & lui-méme.
Eh bien!, il a tort, le gnostique chrétien de tous les temps, car sans
s’en apercevoir il se coupe, par son orgueil, de son ressourcement
spirituel qu’est la foi commune de ’Eglise; puisqu’il en a regu sa
propre foi, il lui en reste redevable. Le gnostique est en effet I'un
des prototypes de I’hérétique chrétien parce qu’il nie la dimension
ecclésiale de sa foit.

Un certain genre de simples fideles, en revanche — et c’est
également une catégorie de chrétiens qui se trouve a chaque

11 Voir, par contre, le magnifique tableau qu’Irénée, Adv. haer. V, 20, 1,
donne de I'Eglise comme chandelier & 7 branches!



W. Rordorf, La foir — une illumination 179

époque — penchent vers I’autre extréme: ceux-ci se méfient de toute
théologie qui, selon eux, trahit la foi, en étant trop intellectualiste,
trop critique. Or ces gens-la méconnaissent la valeur du progres
dans I'Eglise. C’est le Saint-Esprit lui-méme, force vivifiante de
I’Eglise, qui pousse les membres du corps du Christ vers une illumi-
nation toujours plus compléte. S. Anselme de Canterbury exprime
bien un des aspects de ce processus dans son principe: fides
quaerens intellectum, la foi a la recherche de I'intelligence, ¢’est-a-dire
cherchant a comprendre le mystére de la foi. Dans cette perspective,
on serait méme tenté de voir dans l’histoire de I’Eglise au cours
des siécles une illumination progressive par la foi et de la foi,
aussi bien dans la vie que dans la réflexion, une illumination
progressive qui irait augmentant en étendue et en profondeur?®.
Mais soyons peut-étre plus modestes, vu les grandes ombres et
obscurités qu’il y a eues dans 'histoire de I'Eglise (et qui ne lui
venaient pas seulement de l'extérieur!). Prions plutét Dieu qu’il
nous fasse voir sa Lumiére un peu plus clairement aujourd’hui afin
qu’elle puisse briller davantage dans I’Eglise et dans le monde,
jusqu’a ce que le Jour du Seigneur vienne qui éclairera tout et tous
de sa lumiére éternelle. Willy Rohrdorf, Neuchatel

45 On pourrait parler, dans ce contexte, du probléeme Ecriture-tradition.



	La foi : une illumination

