
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 23 (1967)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Ivar P. Seierstad, Die Offenbarungserlebnisse der Propheten Arnos, Jesaja
undJeremia. 2. Auflage. Oslo, Universitetsforlaget, 1965. 271 S. nKr. 48.—

Dieses als 2. Auflage des wichtigen, 1946 erschienen Werkes beschriebene
Buch ist in der Tat ein billig gestalteter, mit einem neuen Vorwort versehener,
photomechanischer Nachdruck, in dem nicht einmal die in einem Nachwort
vermerkten Druckfehler beseitigt worden sind. Dafür ist der Preis allerdings
hoch, wenn man auch Verfasser und Verleger dankbar ist, das Werk der
Forschung erneut zugänglich gemacht zu haben.

J. Alberto Soggin, Rom

Franz Gerhard Cremer, Die Fastenansage Jesu, Mk. 2, 20 und Parallelen,
in der Sicht der patristischen und scholastischen Exegese. Bonner Biblische

Beiträge, 23. Bonn, Peter Hanstein Verlag, 1965. XXX -f 185 S.
3 Tabellen. DM 36.-.

Die Arbeit bietet die zentralen Partien einer Bonner Dissertation, die die
Studie K. Th. Schäfers über Mark. 2, 20 insofern weiterführt, als sie den
verschiedenen Linien der Auslegung bis ins Hochmittelalter nachgeht. Einer
knappen Exegese des synoptischen Textes folgt in zwei Kapiteln die
Darstellung der Auslegung, die das Fasten buchstäblich verstanden hat (I
S. 7—146) und der Auslegung, die es allegorisch interpretierte (II S. 147—

175). Als Ergebnis vermerkt der Verfasser, daß der kirchliehe Fastenbrauch
ursprünglich nicht aus der Interpretation der Fastenansage erwachsen ist,
sondern eine Übernahme jüdischer Bräuche bedeutete. Bei den Interpreten,
die den Text allegorisch interpretierten, liegt die Sympathie des Verfassers,
obwohl er deren Deutung des Fastens auf das sehnsuchtsvolle Erwarten der
Parusie als ein Hinausgreifen über die vom Text gezogenen Grenzen nennt.
Die allegorische Exegese erscheint ihm als die «textentsprechende Deutung»
(S. 177).

Diese allegorische Interpretation begründet Cremer damit, daß in dem
Streitgespräch der Bräutigam offensichtlich allegorisch auf Jesus zu deuten
ist. Obwohl dies durchaus richtig ist und in Matth. 25, Iff. den stärksten
Beleg findet, ist damit keineswegs belegt, daß auch die Fastenansage selbst
zu allegorisieren ist. Das Streitgespräch knüpft doch an den konkreten
Vorwurf des Nichtfastens an und begründet dies mit einer Allegorie. Damit
dürfte aber keineswegs ursprünglich auch der konkrete Vorwurf und die
ebenso konkrete Rechtfertigung zu allegorisieren sein. Ebenso fragwürdig ist
das Bemühen, Mark. 2, 20 selbst nicht als vaticinium ex eventu zu erweisen,
«weil in Mark. 2, 20 an sich keine Leidensweissagung vorliegt» (S. 5). In der
patristischen Exegese ist jedenfalls, wie der Verfasser selbst später aufzeigt,
öxav àtrapôf| als Hinweis aufJesu Tod verstanden worden, und es läßt sich kein
Grund nennen, warum es die Urchristenheit nicht ebenso verstanden haben
soll. Die ferner genannte «innere Verbindung von Mark. 2, 19a und 2, 20»



136 Rezensionen

kann ebensogut von 2, 20 her verstanden und hergestellt worden sein wie
umgekehrt. Endlich beruft sich der Verfasser darauf, daß es eine das Fasten
grundsätzlich ablehnende Kirche im ersten Jahrhundert nicht gegeben hat.
Das trifft zwar zu, aber ebenso ist unübersehbar, daß in der ersten Gemeinde
noch nach der Darstellung der Apostelgeschichte (2, 46f.) ebensowenig ein
Fasten denkbar ist wie in den paulmischen Gemeinden.

Man wird von daher kaum die Arbeit als eine Untersuchung der Auslegung
von Mark. 2, 20p. in der patristischen Exegese nennen können; aber sie
bleibt als das, was sie ist, nämlich eine Untersuchung über die Entwicklung
des Fastenbrauehs und seiner Rechtfertigung mit Mark. 2, 20, nicht weniger
bedeutsam. Die Arbeit erweist ständig neu, daß die Bezugnahme der Kirche
auf eine Schriftstelle oder ein Herrenwort für einen kultischen Brauch nicht
erweist, daß die Kirche durch das rechtfertigende Wort zu dem Brauch
geführt wurde, sondern stets ist es umgekehrt, daß die Kirche nachträglich
einen bestehenden Brauch mit einem Schrift- oder Herrenwort rechtfertigt
(S. 63, 72f., 84, 97f.).

Als Motiv für den Fastenbrauch nennt Cremer zuerst das «Gedächtnis
Jesu» entsprechend 1. Kor. 11, 24f. (S. 8ff.), wie es bei Eusebius von Cäsarea
sichtbar wird. Dieses Motiv wird dann weiterentwickelt zur Vorstellung der
Teilhabe am Leiden Christi. Von daher resultierte das Wochenfasten (S. 10).
Die Bezugnahme auf Mark. 2, 20, die zuerst bei Epiphanius von Salamis im
vierten Jahrhundert begegnet (S. 17), nötigte dann zur Interpretation
des ötciv üirapflij, weil dasFasten je nach Interpretation entweder vor Ostern
oder zur Himmelfahrt gehalten werden mußte (S. 36f.).

Der in diesem Zusammenhang gegebene Hinweis auf das Petrus-Evangelium
könnte vielleicht eindeutig die Herkunft der Bezugnahme auf Mark. 2,

20 zur Rechtfertigung des Fastenbrauchs zeigen. Es berichtet (7, 27), daß die
Jünger wegen der Hinrichtung Jesu fasteten und trauernd und weinend bis
zum Sabbat saßen. Da, wie der Verfasser zeigt (S. 22), die Syr. Didaskalia
dieses Fasten der Jünger mit Mark. 2, 20 in Verbindung brachte, ist zu
fragen, ob der Bericht des Petrus-Evangeliums nicht bereits von daher bestimmt
ist. Der zu dem Brauch führende weitere Schritt wäre dann nur noch, daß
jenes Fasten der Jünger nicht als einmalig, sondern als zu wiederholender
Akt verstanden wurde. Das Zeugnis für Jesus und die Nachahmung Jesu sind
weitere Motive für das Fasten. Der in diesem Zusammenhang genannte
Ignatius von Antiochien könnte das letztgenannte Motiv noch eindrücklicher
verständlich machen. Für ihn hat die Nachahmung Jesu keineswegs nur
ethische und religiöse Bedeutung (S. 59), sondern sie ist genauer kultisch
begründet und von der bei den Mysterienreligionen sich findenden Parallelität
zwischen dem Leiden des Erlösers und dem kultisch bzw. real wiederholten
Leiden durch den Mysten bestimmt1. Der von Cremer verschiedentlich aufgezeigte

Einfluß hellenistischen Denkens auf das Verständnis des Fastens und
die Exegese des Textes wäre auch an dieser Stelle zu präzisieren.

Das Motiv der Buße für das Fasten zeigt den Ursprung des Brauchs im

1 Vgl. meine Arbeit Gnostisches Gut und Gemeindetradition bei Ignatius
von Antiochien (1940), S. 113ff.



Rezensionen 137

Tauffasten (S. 73f.), dem sich dann ein weiterer Gedanke mit dem sühnenden
Charakter des Bußfastens anschließt. In späterer Zeit wird - jetzt unter
Interpretation von Mark. 2, 20 - das Fasten als Tugendleistung verstanden, die
für die Zeit, da der Herr nicht da ist, seine Abwesenheit gleichsam durch
diese Leistung ersetzen will. Die am Schluß dieser Darstellung gezogene
Folgerung, daß Mark. 2, 20 ursprünglich nicht auf leibliches Fasten bezogen
worden sei, weil es nicht Begründung des Fastenbrauchs ist, erscheint
allerdings nicht zwingend. Einerseits läßt der Text die dadurch nahegelegte
allegorische Interpretation nicht zu, und andererseits haben wir das relativ frühe
Zeugnis des Petrus-Evangeliums, daß der Text konkret auf die Situation der
Jünger in den drei Tagen zwischen Jesu Tod und Auferstehung bezogen
verstanden wurde.

Hatte man den Text auf den geübten Fastenbrauch bezogen, so sah man sich
genötigt, zwischen falschem und rechtem Fasten zu unterscheiden, zwischen
dem von Jesus verworfenen und dem von ihm angesagten. Dieser Unterschied

wurde als Teil- oder Ganzverzicht gesehen oder als Zeit- oder Qualitätsdifferenz

(§ 2, S. 99-125). Aber es ergab sich dadurch eine weitere Schwierigkeit

für die Exegese, daß bei einer Deutung von Mark. 2, 20 auf die Zeit
zwischen Himmelfahrt und Parusie dem Fasten als Zeichen der Trauer
andere Stellen, die die immerwährende Gegenwart des Herrn verheißen, wie
Matth. 28, 20, entgegenstanden. Von daher interpretierte man das Fasten
nicht nur als Zeichen der Trauer, sondern auch als Zeichen der Freude
(S. 129ff.) oder als beides ineinander (S. 135ff.).

Die allegorische Interpretation, die die besondere Sympathie des Verfassers

genießt, läßt das Fasten einfach als das «schmerzliche Entbehren des

Bräutigams » verstehen, das « mit einem sehnsuchtsvollen Erwarten des Herrn
verbunden» ist (S. 149). Diese Auslegung, für die wenige, aber gewichtige
Zeugen benannt werden, hatte jedoch weitere seltsame Folgen. Unter Fasten
konnte dann sogar der schuldhafte Verzicht auf Glauben (Hilarius von
Poitiers, S. 164ff.) verstanden werden, oder konkreter der Verzicht auf die
Eucharistie, der sich bei verschiedenen Autoren als Interpretation des ieiuna-
re Christus entbehren, findet (S. 167ff.).

Als letztes Ergebnis und Ertrag seiner Untersuchung nennt Cremer «einen
Einblick in das Geheimnis von Person und Sendung Jesu», den er mit einem
Zitat aus dem Matthäuskommentar des Origenes charakterisiert: i'va auviDgev
aÛTÔ) Kara uveOga, iroôoûvTeç ti'-|V irapouaiav (S. 177). Dem wird man um so mehr
zustimmen können, je deutlicher die Beziehung zu dem jüdischen Fastenbrauch

als Ausdruck der eschatologischen Erwartung wird, auch wenn Mark.
2, 20 keineswegs allegorisch zu interpretieren ist.

Hans-Werner Bartsch, Frankfurt

Eeko Repo, Der « Weg» als Selbstbezeichnung des Urchristentums. Eine
traditionsgeschichtliche und semasiologische Untersuchung. Annales Aca-
demiae scientiarum Fennicae, B, 132, 2. Helsinki, Suomalaisen Tiede-
akatemian, 1964. 227 S. Fmk. 11.70.

Das Theologische Wörterbuch zum N.T. ist der beste Hinweis auf die Be-



138 Rezensionen

deutung begriffsgeschichtlicher Studien. Es ist darum mehr Einladung zu
solchen Studien, als daß es einen Abschluß kennzeichnet. Folgerichtig setzt
darum E. Repo bei seiner von der finnischen Akademie der Wissenschaften

angenommenen Arbeit mit einem Hinweis auf den Artikel ôboç im Theol.
Wort, ein, den er weiterführt.

Die Untersuchung des Begriffes ôboç als Selbstbezeichnung der Ur-
christenheit ist darum von besonderem Interesse, weil sie zugleich ein Stück
frühester Kirchengeschichte beleuchtet. Dieser Begriff war zu keiner Zeit als
Selbstbezeichnung Allgemeingut, trat bald wieder zurück und begegnet im
2. Jahrhundert nur in wenigen Schriften. Repo geht darum nicht nur auf die
Herkunft und Vorgeschichte des Begriffs ein, sondern untersucht auch seinen
weiteren Gebrauch und das allmähliche Verschwinden. Er kommt zu dem
Schluß, daß die hauptsächliche Verwendung des Begriffs durch das
Judenchristentum, seine Beziehung auf das Gesetz, ihn später durch die Bezeichnung

«Christen» verdrängt werden ließ (S. 220), wie «die spätere
Zurückdrängung der «hodos»-Terminologie auch mit der Abnahme der eschatologi-
schen Erwartung zur nachapostolischen Zeit in Zusammenhang zu bringen
ist» (S. 222). Zu diesem Ergebnis führen eine traditionsgeschichtliche Analyse

der neutestamentlichen Stellen, eine Untersuchung über den Hintergrund

dieser Stellen sowie die spezifisch christliche Färbung des Begriffs im
Unterschied zu seinem Vorkommen in vor- und nichtchristlichen Schriften,
um endlich von daher die weitere Geschichte des Begriffs im frühen Christentum

zu skizzieren.
In Übereinstimmung mit W. Michaelis nimmt Repo das Vorkommen des

Begriffes allein in der Apg. zum Ausgangspunkt seiner Untersuchung,
bezieht jedoch zwei weitere Stellen (18, 25. 26) mit Recht mit ein, so daß zu
den vier Stellen, an denen der Begriff absolut gebraucht wird, vier treten, wo
er näher determiniert erscheint. Mit Recht wird die Annahme zurückgewiesein,

Apg. 24, 24 erweise, daß die Bezeichnung den Christen von den Juden
beigelegt sei. Vielmehr ergibt sich, daß Lukas mit dieser Selbstbezeichnung
gerade die enge Verbindung der Christen zum Judentum betonen will (S. 33).
Er benutzt eine wahrscheinlich judenchristliche Lokaltradition, die die
Paulus-Tradition der Bekehrungsgescbichten mit Tradition von Täuferkreisen

verbindet, um von daher den Begriff wie ein «Merkwort» auch
selbständig zu verwenden (S. 52), das diese Verbindung kennzeichnet. - Der
Gebrauch der Vokabel im A.T. kann nicht selbst Ursprung für die Verwendung
durch die Urchristenheit sein, da im A.T. die Bedeutung weiter gefaßt ist
und die Lebensweise bezeichnet (S. 55). Ein paralleler Gebrauch zeigt sich
dagegen in den Qumran-Schriften, im Henochbuch und in den Jubiläen. Die
Verbindimg zwischen den essenischen Kreisen und der Urchristenheit sieht
Repo in der Täufertradition, da sowohl in 1 QS VIII, 13f. ; IX, 19f. wie in
Mk. I, 1-3 p. Js. 40, 3 aufgenommen ist (S. 69). Daß die Vokabel von Täuferkreisen

als Selbstbezeichnung verwendet wurde, sieht Repo in den mandä-
ischen Schriften bestätigt S. 76 ff. Unabhängig davon erscheint jedoch der
Gebrauch in der von Lukas verwendeten Paulus-Tradition, in der Repo
einen direkten Einfluß des Essenertums und der Ebioniten sieht. Diese Linie
erscheint fortgesetzt in der Apokalypse Petri, wo «Weg der Gerechtigkeit»



Rezensionen 139

oder «Weg Gottes» als Bezeichnung des Christentums begegnet (S. 91ff.).
In Abhängigkeit davon erscheint der 2. Petr. (S. 95—103), wie auch die
Verwendung des Wegbegriffs im Jakobusbrief einen Einfluß des Ebionitismus
neben dem der Weisheitsliteratur vermuten läßt. So kommt Repo zu dem
Schluß, «daß dieser Sprachgebrauch durch Vermittlung der Judenchristen
mit dem Einfluß des Essenismus zusammenhängt. Am besten scheint er sich
im Bereich der judenchristlichen Apokalyptik (Ap.Petr. ; Herrn.) erhalten zu
haben» (S. 125). - Dieses Ergebnis wird durch den philologischen Nachweis
bestätigt, daß der absolute Gebrauch auf einen gleich absoluten Gebrauch
des hebräischen derek zurückgeht, der wahrscheinlich auch eine aramäische
Entsprechung gehabt hat (S. 133). Vom A.T. bis zu den Qamranschriften
und dem Henochbuch zeigt sich der absolute Gebrauch als eine «elliptische
Verkürzung» längerer Ausdrücke, die den rechten Weg bezeichnen (S. 141).
Im essenischen Sprachgebrauch kommt jedoch als weiteres Moment von dem
Gedanken der Wegbereitung in Deutero- und Tritojesaja die eschatologische
Komponente hinzu. Die im Wort «Weg» enthaltene Zielstrebigkeit tritt in
den Vordergrund (S. 157f.). In diesem Zusammenhang wird allerdings nicht
ganz eindeutig erwiesen, daß der urchristliche Sprachgebrauch nicht
unabhängig von den Essenern den gleichen Prozeß bei der Übernahme des Begriffs
aus dem A.T. aufweisen könnte. Gewiß ist das Urchristentum im Zusammenhang

aller apokalyptischen Bewegungen des Judentums jener Zeit zu verstehen,

aber es leuchtet nicht ein, daß dieser Zusammenhang eine Abhängigkeit
gewesen sein muß (S. 59f.). Daß es sich jedoch um judenchristliche Kreise
handelte, die diesen Sprachgebrauch pflegten, weist Repo symptomatisch
durch das Erhalten in der islamischen Tradition auf (S. 161 ff.). - Sehr
einleuchtend erscheint der herausgearbeitete Unterschied zwischen dem essenischen

und urchristlichen Sprachgebrauch. Bei den Essenern ist der Begriff
durch die Ausrichtung auf das Gesetz geprägt (S. 168) und behält von daher
eine vor allem ethische Bedeutung, die sich mit der eschatologischen verbindet

(S. 176ff.): «Die Essener glaubten sich ,auf der Reise' der bald eintretenden

Heilszeit entgegen» (S. 177). Im Urchristentum gewinnt demgegenüber
der Begriff eine stärker christologische, soteriologische Färbung, die daraus
resultiert, daß die Christen die Endereignisse mit Christus schon begonnen
glaubten. — Von besonderem Interesse ist die Untersuchung der mit dem
Begriff verbundenen Verben. Während in der LXX stets das Verbum iropeusadai
begegnet, ist im N.T. dieses Verbum auf das Gehen Jesu beschränkt und auf
Zusammenhänge, wo das himmlische Ziel ins Auge gefaßt ist. Häufiger wird
demgegenüber Trepuraxeiv gebraucht (S. 201) und ähnlich dvaoTpdcpeaOai bzw.
àvaOTpocpfi. Bei diesen Verben tritt das Ziel gegenüber dem Weg selbst zurück.
Der Weg erscheint als ein Zeitraum mit eigener Bedeutung. Damit gewinnt
das ethische Motiv an Bedeutung, das dann unter dem Begriff der Nachfolge
erscheint (S. 205ff.). — Die ganze Terminologie hält sich später überall dort,
wo judenchristlicher Einfluß festzustellen ist, so im 1. und 2. Klem. und von
daher in dem Lugdunenser Märtyrerbericht (S. 212ff.).

Fraglich erscheint jedoch, ob Repo recht hat, wenn er die relativ geringe
Wirkung des Begriffs darauf zurückführt, daß «das Christentum dank seinem
Gründer von Anfang an seiner Eigenart entsprechend von der jüdischen Ge-



140 Rezensionen

setzesreligion abgewichen ist» (S. 217). Hatte er doch vorher gerade gezeigt,
daß die eschatologische Ausrichtung des Begriffes die Übernahme durch die
Urchristenheit bestimmte. Ist darum das Zurücktreten dieser Selbstbezeichnung

gegenüber der sich dann durchsetzenden Bezeichnung Xpicmavoi nicht
eher dadurch bestimmt, daß die Soteriologie gegenüber der Eschatologie das

Schwerge wicht erlangte 1 Zwar bietet Repo auch diese Beobachtung, aber es
bleiben hier noch eine Reihe ungeklärter Fragen, die zur Weiterarbeit heraus
fordern. Welche Beziehung besteht zwischen der eschatologischen Bestimmtheit

der «hodos»-Terminologie und ihrem Gebrauch zuerst bei den Essenern
und von daher bei den Judenchristen Damit zusammen hängt die Frage nach
der Beziehung zwischen der ethischen und der eschatologischen Bestimmtheit
dieser Terminologie sowie zwischen der Verlagerung auf die Soteriologie und
dem Erschlaffen der eschatologischen Erwartung. Ohne daß Repo es näher
ausführt, erscheint es so, als gehe dem Erschlaffen der eschatologischen
Erwartung eine Zuwendung zu soteriologischen und christologischen
Überlegungen parallel.

Obwohl die Arbeit derart zu weiteren Fragen gerade den Anlaß bietet und
insofern keineswegs als abgeschlossen erscheint, bietet sie einen klaren Abriß
der Geschichte des Begriffs und im Zusammenhang damit interessante Aspekte

der frühesten Kirchengeschichte. Hans-Werner Bartsch, Frankfurt

Ernst Gauouer, Der Epheserbrief. Auslegung neutestamentlicher Schriften

von Ernst Gaugier, 6. Herausgegeben von Max Geiger und Kurt
Stalder. Zürich, EVZ-Verlag, 1966. VI + 292 S. Fr. 23.80.

Dieser Epheser-Kommentar von Ernst Gaugier, dem 1963 verstorbenen
Neutestamentier an der christkatholischen theologischen Fakultät in Bern,
wurde auf Grund eines hinterlassenen Vorlesungs-Manuskripts von den
Herausgebern veröffentlicht. Die Ausführungen zu den Einleitungsfragen und
einige kleinere Stücke wurden aus anderen Manuskripten eingearbeitet, ein
Referat über «Heilsplan und Heilsverwirkliehung in Eph. 1, 3-2, 10» (1930)
sowie eine Predigt über Eph. 5, 14 (1944) als Anfang beigegeben. Auf diese
Weise entstand ein gut lesbarer, ziemlich einheitlich gearbeiteter Kommentar.

Da Gaugier in sein Manuskript auch die neuere Literatur, vor allem die
Untersuchungen Percys und den Kommentar Schliers, einarbeitete, bewahrt
sein Werk auch jetzt Frische und wissenschaftliche Höhe.

Dem einführenden Charakter des Kommentars entspricht es, daß der
Verfasser die Hauptlinien der Problematik des Briefes kurz und einfach darlegt,
der Auslegung eine möglichst wortgetreue Übersetzung vorausschickt und
vor allem die einzelnen theologischen Begriffe sorgsam herausarbeitet und
genau analysiert. Überhaupt liegt der Hauptnachdruck der Erklärung auf
der Einzelexegese, während die Nachzeichnung des Sinnzusammenhanges
der einzelnen Abschnitte sowie des Briefganzen etwas zu kurz kommt. Jede
paraphrasierende Zusammenfassung wird vom Verfasser vermieden.
Hingegen kommen die kritischen Probleme des Briefes angemessen zu Wort.
Gaugier referiert gewissenhaft über die Auslegungsmöglichkeiten, ist be-



Rezensionen 141

strebt, die oft entgegengesetzten Meinungen sachgemäß und objektiv
darzustellen, und kleidet auch eigene Entscheidungen gerne in Zitate der angeführten

Ausleger. Dadurch erhält der Leser eine im guten Sinne «historisch-kritische»

Auslegung, welche aber doch nicht im Historischen und Kritischen
steckenbleibt, sondern zur eigentlichen Botschaft des Briefes durchzustoßen
bestrebt ist. Hinweise auf eine «meditative Vertiefung» (S. 44) dienen dem
Benützer als gute Anhaltspunkte bei der Vorbereitung auf Predigt und
kirchlichen Unterricht.

Anfänglich vertrat Gaugier die These, der Verfasser des Eph. sei «ein
Paulusschüler» gewesen, kam aber dann - vor allem durch die Untersuchungen

Percys und Schliers beeindruckt — zur Uberzeugung, «daß die
Verfasserschaft des Apostels beim Epheserbrief allerdings suspekter ist als beim
Kolosserbrief, aber nicht ausgeschlossen werden kann» (S. 13). Es «würde
uns doch Wesentliches der paulinischen Verkündigung fehlen, wenn er (der
Eph.) sich nicht in unserem Kanon befände» (S. 14). Bei der Behandlung der
für das theologische Verständnis der Kirche besonders bedeutsamen
Aussagen des Eph., welche im ökumenischen Gespräch vordringliche Bedeutimg
erhielten, übernimmt Gaugier die Thesen Schliers zur religionsgeschichtlichen
Einordnung des Briefes sowie für die Herkunft der Begriffe «Leib» Christi
und Christus als « Haupt » des Leibes, doch — unter dem Eindruck der Kritik
Percys - mit einigem Vorbehalt1. Wichtiger aber als der religionsgeschichtliche

Hintergrund dieser Begriffe und ihre Herkunft sind für Gaugier ihr Sinn
und ihr Offenbarungsgehalt. Er erkennt in den Ausführungen des Briefes
über die Kirche als den «Leib Christi» und Christus als das «Haupt» der
Gemeinde den zentralen Aussagengehalt des Apostels, «die neue Sicht des

Epheserbriefes zum Heilswerk Christi», insofern «dieses nicht nur eine
Friedensstiftung zwischen Gott und den Menschen, sondern auch eine solche
zwischen Israel und den Völkern» bedeutet (S. 105). Dies ist das neue und
für den Eph. «besonders charakteristische und im paulinischen Schrifttum
einzigartige Thema» (S. 101 ff.).

Man wird sagen dürfen, daß der Kommentar Gauglers geeignet ist, in den
Gedankengehalt des Briefes und seine kritischen Probleme zuverlässig
einzuführen. Zugleich leistet er aber auch gute Dienste dem im praktischen Amt
stehenden Pfarrer. Durch das abgewogene Urteil des Verfassers bekommt der
Kommentar auch selbständigen Wert. Wir schulden den Herausgebern Dank
für die Veröffentlichung des Werkes2.

Karl Karner, Sopron, Ungarn

1 Hiezu wären jetzt allerdings auch die neueren Untersuchungen, vor
allem das Buch von H. M. Schenke, Der Gott «Mensch» in der Gnosis (1962)
und die Ausführungen E. Schweizers im Theol. Wort. 7 (1964), S. 1024ff.,
bes. 1064ff., heranzuziehen.

2 Zuletzt seien einige störende Druckfehler erwähnt. S. 88, Z. 4 v.o. muß es
àireiOtiaç und «Ungehorsam» statt àXriôeiaç und «Wahrheit»; S. 168ff. im Zitat
aus Ps. 67, 19LXX wiederholt ûiyoç statt ûqpoç; S. 283 im Zitat aus Mart. Pol.
XX, 2 pefaXuJcnjvri heißen. S. 289 bezieht sich Anm. 16 nicht auf das Zitat aus



142 Rezensionen

Hans Jakob Gabathuler, Jesus Christus Haupt der Kirche - Haupt der
Welt. Der Christushymnus Colosser 1, 15-20 in der theologischen Forschung
der letzten 130 Jahre. Abhandlungen zur Theologie des Alten und
Neuen Testaments, herausgegeben von W. Eichrodt und O. Cullmann,
45. Zürich-Stuttgart, Zwingli-Verlag, 1966. 186 S. Fr. 22.80.

Der Verfasser stellt in seiner Zürcher Dissertation dar, wie der Christushymnus

Kol. 1, 15-20 in der theologischen Forschung der letzten 130 Jahre
verstanden wurde. In optimistischem Fortschrittsglauben meint er bei
seinem Lehrer Eduard Schweizer die entscheidenden Anstöße gefunden zu
haben, die es ihm erlauben, bestimmte gute und weniger gute Zeugnisnoten
austeilen zu können, um erledigte Positionen hinter sich zu lassen oder fruchtbare

Fragestellungen auch aus der Vergangenheit noch und wieder
aufzunehmen.

Er kommt zu folgenden Ergebnissen: 1. Der Verfasser des Kol. hat in 1,

15-20 einen Hymnus aufgenommen, der in Parallelstrophen die Identität
von Schöpfungs- und Erlösungsmittler besang. Dieser Hymnus wurde durch
Aufzählung der in Kolossä neben Christus gestellten Mächte und Gewalten,
durch einen ekklesiologischen Genetivus epexegeticus in 18 a, eine
Suprematieaussage in 18c und den Hinweis auf das Kreuzesblut erweitert.
Wissenschaftlich unverantwortlich ist es, einen «ursprünglichen Hymnus»
rekonstruieren zu wollen. - 2. Was die religionsgeschichtlichen Quellen von Kol. 1,

15-20 betrifft, so sind die nächsten Parallelen im hellenistischen Judentum
zu finden, wo man Spekulationen über die Weisheit, den Logos und den
ersten Menschen hegte. Aus jüdisch-hellenistischen und genuin christlichen
Elementen haben Christen ein Lied zusammengestellt, das wir den vorkollos-
sischen Hymnus nennen können. Für sie war in Christus die Weisheit Gottes,
das Wort Gottes, Fleisch geworden, glaubten sie doch an den auferstandenen,
erhöhten und wiederkommenden Herrn. - 3. Gabathuler arbeitet nun eine
«Theologie des Hymnus und ihre Korrektur im Colosserbrief » heraus. Die von
Formuntersuchungen her behauptete Zweischichtigkeit des Hymnus
vorausgesetzt, muß man fast zwangsläufig eine Zweischichtigkeit der Theologie der
Texte behaupten. Der Verfasser präsentiert folgende Konstruktion (über
E. Käsemanns und Chr. Maurers Ansätze hinaus und in der Gefolgschaft von
H. Hegermann und E. Schweizer) : In dem Hymnus wurde der erhöhte
eschatologische Weltherr und Erlöser als ewiger Schöpfungsmittler und
Erhalter des Alls gepriesen, der die kosmische Wende herbeigeführt hat. Der
Bearbeiter des Hymnus sah sich genötigt, gegen eine Irrlehre Front zu
machen, nach der den Weltmächten Tribut gezollt wurde. Der Hymnus kam
ihm gelegen, weil er die Priorität und Superiorität Christi in allem und vor
allem betonte. Die durch Christus geschaffenen Mächte sind bedeutungslos
geworden. Betont wird jetzt der Friedensschluß im Opfertod am Kreuz. Weil

Gen. 2, 24 in Eph. 5, 31, sondern auf die Glosse aus Gen. 2, 23 in Eph. 5, 30.
Letztere ist allerdings in den kritischen Text nicht aufgenommen und von
Gaugier in seinen Ausführungen zu Eph. 5, 30 auch nicht behandelt worden.



Rezensionen 143

die Versöhnung als «Unterwerfung der Mächte durch Christus» interpretiert
wird, «so ist es nicht mehr möglich, von Christus als dem Haupt des (kosmischen)

Leibes zu reden. Das wäre nur pantheistisch verstehbar» (S. 143). Die
Transponierung der Rede vom Leib Christi aus dem ekklesiologischen in den
kosmologischen Bereich wird durch die Einfügung von Tr|ç éKx\ri<jiciç
rückgängig gemacht. Jetzt wird die kosmische Herrschaft Christi neu interpretiert:

«Es geht um die Herrschaft über die den Kosmos ,erobernde'
Gemeinde.» «Der Kosmos wird von Christus durchdrungen im geschichtlichen
Vollzug der Völkermission als dem eschatologischen Geschehen schlechthin»
(S. 144). So ist die Versöhnung des Alls auf die Gemeinde hin und von der
Gemeinde aus gesehen. - 4. Im dritten Teil setzt sich Gabathuler mit der
christozentrischen Kosmologie auseinander, wie sie von Wagenführer, Dil-
schneider und Sittler vorgelegt worden ist. Um dieser Sicht entgegentreten
zu können, darf er die Schöpfungsmittleraussage im Eingang des Hymnus im
Kontext nicht ganz ernst nehmen: «Es ist nicht das Anliegen des Verfassers
Christus prinzipiell als Herrn des Kosmos, als Kosmokrator zu bezeichnen»
(S. 167). Christus ist Kosmokrator, «insofern er über die Gemeinde die Welt
beherrscht». In Kleindruck muß Gabathuler dann allerdings eilends beifügen,
daß der Verfasser des Briefes die Schöpfungsmittlerschaft doch kenne und
darin «Paulus nahestehe» (1. Kor. 8, 6). Es ist das Anliegen des Verfassers
vom Kol. den Blick von den sich als Erlösungsmittler gebärdendenMächten
weg auf den alleinigen Erlösungsmittler und Herrn auch dieser Mächte,
Christus, zu lenken. Dieser hat ihre Machtlosigkeit öffentlich erwiesen und
damit die Mächte ihrer wesentlichen Stellung als ihr Zwingherr radikal
enthoben. Sie können also nicht mehr « Ministerialsekretäre » im Reich Christi
sein. Von ihnen haben die Kolosser nichts mehr zu fürchten, sie haben sie
darum aber auch nicht mehr zu suchen, weil sie «doch schon» erledigt sind.
Versöhnung heißt für die kolossischen Christen Unterwerfung der Mächte
unter Christus. Dem entsprechend haben sie jetzt als Christen in der Welt zu
loben. — 5. Wie aber haben sie in der Welt zu leben? Nicht so, daß sie an
einer sie nicht weiter in die Verantwortung hineinstellenden christologischen
Kosmologie interessiert wären. Christus nimmt vielmehr «den Kosmos durch
seine Leute in Besitz, indem sie die Gemeinde ausbreiten». Die Gemeinde ist
«das Werkzeug, dessen sich Christus bei der Eroberung des bereits ihm
gehörenden Kosmos bedient» (S. 176). So wird die kosmologische Christologie
in den Dienst der Ekklesiologie gestellt. Die Liebe Gottes äußert sich im
Missionszug der Gemeinde durch die Welt. Legitimes christliches Weltbild
gibt es nur so, daß Christus über die Welt herrscht, indem er «die Glieder der
weltweiten Gemeinde aufruft, in seinem Dienst, in Verbindung mit ihm den
Dienst in und an der Welt zu tun» (S. 179f.). Unter Absehen von Kreuz und
Gemeinde läßt sich keine «Christologie der Natur» vertreten, wohl aber ist
die Gemeinde berufen, «in verantwortlicher Freiheit die Schöpfung als ihren
Lebensbereich zu hegen und zu beschützen» (S. 181).

So richtig es ist, wenn der Verfasser auf Grund des kolossischen Zeugnisses
die Mitbeteiligung der Kirche an der Christusherrschaft unterstreicht: läßt
sich von einer «Eroberung» der Welt durch die Gemeinde sprechen? Muß man
auf das von Schleiermacher schon anvisierte und von Norden weiter voran-



144 Rezensionen

getriebene Formalprinzip der Parallelität der Strophen so festgelegt sein, daß
man von der Zweischichtigkeit des Hymnus und von einer dann fast zwangsläufig

geforderten Zweischichtigkeit der Theologie nicht mehr loskommt?
Kann nicht Paulus selber im Gefängnis mit «fixierten Formulierungen» und
«traditionellen Vorstellungen» (S. 91, Larsson) gearbeitet haben und kann
nicht sein Denken in doxologischen Schwung hineingekommen sein, wobei er
sich durchaus nicht gewissen von uns erarbeiteten Formal- und Stilgesetzen
zu beugen braucht? Wenn die historisch-kritische Forschung bei ihren Ko-
losserbriefstudien auf Grund ihrer Voraussetzungen schließlich so weit
gekommen ist, die Christusherrschaft in der Welt durch die missionarische
Kirche sich vollziehen zu lassen, tut sie dann dieser missionierenden Kirche
und der mit Recht von ihr geforderten missionarischen Verantwortung nicht
einen Bärendienst, wenn sie jede «Christologie der Natur» und jede «kosmische

Christologie», die die Kirche als Leib Christi in ihre Schranken zu weisen
vermöchte, als ketzerisch beurteilt? Wenn die Gemeinde «in verantwortlicher
Freiheit die Schöpfung als ihren Lebensbereich zu hegen und zu beschützen»
hat (S. 181), ist es dann nicht von unabdingbarer Wichtigkeit, daß gerade
der Christus, der die Mächte sich unterworfen hat (so daß die Gemeinde nicht
mehr nach ihnen zu fragen hat die Kräfte der Schöpfung, in denen er «den

Vorrang hat» (Kol. 1, 18), zuhanden nimmt, um sie für Christen und Nicht-
christen frei zu gebrauchen Das sind ein paar Fragen, auf die das Buch von
Gabathuler keine Antwort zu geben weiß. Werner Bieder, Basel

Ebnst Fuchs, Blaube und Erfahrung. Zum christologischen Problem im Neuen
Testament. — Aufsätze, 3. Tübingen, Mohr, 1965. 523 S. DM 30.—.

Dem vorliegenden Band gingen voraus Band 1, Zum hermeneutischen
Problem in der Theologie (1959), und Band 2, Zur Frage nach dem historischen

Jesus (1960). Thematisch stellt Band 3, verglichen mit 1 und 2, eine
Art Synthesis dar. - Die neue Sammlung enthält 23 Vorträge, Aufsätze und
Ansprachen, davon etwa ein Drittel bisher nicht publiziert. Wie in den früheren

Bänden stammen etliche Arbeiten aus den dreißiger, das meiste aus den
letzten Jahren. Die frühen Arbeiten erfreuen durch sachliche Konzentriert-
heit, klare Gedankenführimg und den Zusammenhang mit der damaligen
Bonner Theologie (z.B. S. 78: «das Bekenntnis befindet sich... prinzipiell im
Gegensatz zu der geistigen Lage, in der es zustande kommt»; das soll also

prinzipiell gelten).
Im ganzen imponiert die Radikalität des Fragens («Verstehst du auch,

was du liesest?»). E.Fuchs macht sich das Theologsein denkmäßig nicht
leicht. Die Theologie «hat die Aufgabe, die Wahrheit des Glaubens gerade als
Wahrheit unseres Denkens... zu hüten» (S. 189). Die Denkwegre wirken oft
eigenwillig bis eigensinnig, auch einfallbestimmt, Erschwernisse, für die der
Leser durch viele glänzende Formulierungen entschädigt wird. Man kann in
dem Zusammenhang fragen, ob E. Fuchs ein guter theologischer Lehrer ist.
Bei einer Gastveranstaltung in Basel Ende 1965 waren K. Barth
nahestehende Theologen freudig überrascht von seiner echt theologischen Leiden-



Rezensionen 145

schaft, während ihm theologisch näherstehende Beurteiler meinten, diese Art
theologischen Denkens und Redens müsse Studenten zu selbstgefällig-
spielerischer Denkerei verleiten. Nun, sicher nicht zu Spielerei mit M. Heidegger

; das macht Band 3 noch klarer als die früheren. Die Sache aber, mit der
E. Fuchs befaßt ist (Jesus, der «beanspruchte, Gott selbst entscheidend zur
Sprache zu bringen»; S. 243), läßt sich nicht jonglieren.

Für E. Fuchs sind Glaube, Liebe, Hoffnung als Medium theologischen
Denkens betont, und zwar so, daß die Liebe Schwerpunkt ist (vgl. bei Molt-
mann die Hoffnung), aber um den Zusammenhang gerungen wird : «der Glaube

glaubt, daß die Zeit der Liebe gekommen ist» (S. 485). Und die Liebe
«hofft alles» (1. Kor. 13, 7; S. 430); «was sagt Gottes Wort? Es sagt, daß die
Liehe niemand betrügt!» (S. 469f.). «Vom historischen Jesus ist zu lernen, was
Glaube, Liebe und Hoffnung, ja wo Gott ist: Gott ist da, wo Glaube, Liebe
und Hoffnung zu finden sind» (S. 443). Gefährlich, zu sagen, der Glaube sei
«an der Auferweckung des Gekreuzigten mit beteiligt» (S. 293), Christus sei
auferstanden, « wenn dieses Bekenntnis eine Aussage der Liebe ist », auch wenn
Fuchs (beileibe) nicht an Vereinerleiung, sondern an Koinzidenz (S. 293)
denkt.

Die angedeutete Thematik ist diejenige von Glaube und Erfahrung. Mit
Erfahrung will das Plus über Bultmann hinaus bezeichnet sein (S. 144). Dabei

gilt: wir sollen uns Jesu Wesen «nicht vorstellen, wir sollen es erfahren»
(S. 482). Eben der «historische» Jesus gewährt uns die Einheit von Glaube
und Erfahrung (S. 2, cf. 83) — und diese Einheit von fides und experientia ist
doch diejenige von fides qua und quae creditur und eben von Glaube, Liebe,
Hoffnung. Fuchs weiß, «daß diese Synthese (sc. von Glaube und Erfahrung)
durchgängig vom Glauben her bestimmt bleiben will» (S. 84); eben «der
Glaube macht seinerseits Erfahrungen» (S. 144, cf. 146f.). E. Fuchs sagt es

aber auch anders : « zuerst sollst du leben Und in deinem Leben sollst du auf
die Erfahrungen achten, die du mit der Liebe machst... die Liebe garantiert für
sich selbst. Wer diese Erfahrung macht, der glaubt...» (S. 170 f.). «Was sie von
Gott erfahren, das erfahren sie als die Zeit zur Liebe... Wer auf die Ansage
der Zeit zur Liebe hört, der hört auf Gott» (S. 230). Solcher Einsatz (Leben -
Liebe - Erfahrung - Glaube) mag einmal angehen. Ließe er sich dann aber
nicht zum. sola fide führen, dann würde die Erfahrung Gesetz und die Liebe
Gesetz.

Ein Einstieg, mit E. Fuchs zu denken, bilden auch für den Theologen
solche Vorträge, wo sich der Autor um Gemeinverständlichkeit müht (z.B.
S. 136ff., 416ff.) bzw. seine Verkündigung (S. 471 ff.). Wie denn «Erniedrigung»

nicht selten Vertiefung bedeutet — «Erhöhung» hat Jesus gesagt.
Jürgen Fangmeier, Riehen bei Basel

Hans Hübneb,, Rechtfertigung und Heiligung in Luthers RömerbriefVorlesung-
Witten-Ruhr, Luther Verlag, 1965. 167 S.

Eine besonders sympathische, interessante, ergiebige Dissertation. Der
Untertitel bestimmt die Aufgabe: Ein Versuch, die Denkstrukturen der
frühen Theologie Luthers aufzuweisen. Festgestellt wird ein doppelter be-

10



146 Rezensionen

grifflicher Ansatzpunkt bei Luther : ein ontischer und ein personaler. In onti-
scher Begrifflichkeit beschreibt Luther die seinshafte Bestimmtheit des Sünders

und des Gerechtfertigten; in personaler das Verhältnis Gottes zum
Menschen. In der Gerechtsprechung ändert sich etwas in der Relation Gott-
Mensch, geschieht aber nichts seinsmäßig am Menschen, d.h. insofern in
personaler Kategorie gedacht wird (S. 11). Wie das Sündersein in beiden
Kategorien erfaßt wird, wird aber auch vom Gerechtsein festgestellt: Der
Beginn einer seinsmäßigen Gerechtmachung geht mit der Reputation durch
Gott parallel (S. 114). Damit ist der alte Streit, ob Luther eine forensische
oder effektive Rechtfertigung lehre, als falsche Fragestellung erwiesen: Der
Christ «besitzt» im personalen Bereich eine vollkommene Gerechtigkeit, weil
es die fremde, zugerechnete Gerechtigkeit Christi ist; zugleich wird ihm
durch Gottes Gnade im ontischen Bereich eine partielle, werdende Gerechtigkeit

geschenkt. Dem Geschehen im personalen Bereich kommt der Primat zu
(S. 115).

Die bekannte Sanatio-Stelle (Weim. Ausg. 56, 272) bezieht Hübner auf die
Rechtfertigung als Aussage im personalen Bereich, auf die ontische Heiligung
nur als Verheißung, die in der eschatologischen Zukunft verwirklicht wird.
Luthers Gegenüberstellung: peccator re vera, iustus ex reputatione et pro-
missione Dei certa, begründet diese Deutung. Nun weiß Hübner, Luther kenne

keine Gerechterklärung, die nicht zugleich Gerechtmachung ist. Wie kann
er dann behaupten, Luther schließe hier letzteren Gedanken aus? «Incepit
sanare promissa perfectissima sanitate in vitam eternam» (Z. 12ff.) wird so
kommentiert : « Der Beginn der Heiligung ist demnach nichts anderes als
eben jene Verheißung einer zukünftigen Gerechtigkeit» (S. 111). Aber diese

Verheißung ist eben das Wort des göttlichen Arztes, das zugleich eine begonnene

(ontische) Genesung wirkt, die freilich das Simul nicht aufhebt (cf. Z.
18f. : quod liberet ab illo, donec perfecte sanat). Ja m.E. ist auf dieser Stelle

sogar eine personale Sicht der Heiligung festzustellen: Das ganze Tun und
Lassen des Gerechtfertigten wird durch die personale Beziehung zum Arzt
und seinem Wort bestimmt (Z. 3ff. ; 14ff.). Dieser Gedanke ist grundlegend
bei Luther: das ganze praktische Verhalten des Christen ist durch die ontische

Erneuerung und vor allem durch die personale Christusrelation im
Glauben bestimmt.

Die Frage des Verhältnisses Luther—Bultmann beantwortet Hübner
durchgehend positiv. Das sollte nicht verwundern; wie das N.T. wird durch
Bultmann besonders auch Luthers Römerbriefvorlesung zitiert und
entmythologisiert. Formal scheint der Einklang überzeugend; inwiefern aber
sachlich? Luther beseitigt das römisch-katholische Esse supernaturale des

Christenmenschen, Bultmann verneint das reale Esse (supernaturale) des
auferstandenen Christus, in welchem - nach der Schrift und nach Luther —

allein die Versöhnung Geltung hat und der unser Leben ist. Es ist Unsinn,
zu sagen, das eine liege in der Verlängerung des anderen. Was Luther tut, ist
den Christenmenschen als Geschöpf in den Grenzen des Geschöpfes zu
bestätigen; was Bultmann versucht, ist den lebendigen Herrn spiriualistisch
zu interpretieren und auf eine kerygmatische Formel zu stellen.

Hübner verneint, daß Bultmann eine «Entleerung der Objektivität der



Rezensionen 147

Heilstatsachen » lehrt — er sei überhaupt nicht in der Lage dazu, weil er nicht
im Subjekt-Objekt-Schema denkt. Ist aber das stichhaltig? Jedenfalls ist in
der heiligen Schrift wie bei Luther die Person des Auferstandenen sowohl
Subjekt als Objekt und das Pro nobis dementsprechend zu verstehen1.

Ole Modalsli, Oslo

R. J. Mooi, Het kerk- en dogmahistorisch element in de werken van Johannes
Calvijn. With Summary in English. Wageningen, H. Veenman and Zonen,
1965. 406 S. Fl. 19.50.

Auf den ersten Blick erweckt das Buch den Eindruck, es biete lediglich
eine statistische Zusammenstellung der Bezugnahmen Calvins auf die
Kirchenväter, Scholastiker, altkirchlichen Synodalbeschlüsse usw. Das trifft für
den ersten Teil zu, in dem das Material aufgeführt wird. Es ist nach den
einzelnen Schriften (und Schriftengruppen) Calvins getrennt aufgeführt, und
diese sind wieder nach den dogmatischen Hauptlehren unterteilt. Daher ist
übersichtlich dargestellt, in welcher Zeit und zu welchen Loci Calvin die
verschiedenen Quellen der Kirchengeschichte zitiert. Von besonderem Wert ist,
daß hierbei historisch vorgegangen ist. In fünf Zeitabschnitte ist die Darstellung

eingeteilt: Die Anfangszeit, der erste Genfer Aufenthalt, die
Straßburger Periode, die Zeit bis 1550 und die Jahre bis 1564. Diese Einteilung
hat den Vorzug, daß zu jedem Abschnitt eine Neubearbeitung der Institutio
herangezogen werden kann, von denen auf diese Weise jede gut zur Geltung
kommt. 63 Tabellen (S. 365-97) geben einen interessannten Überblick über
die Schriftsteller der früheren Jahrhunderte, wo, wann und wie oft sie
zitiert werden. - Die Berücksichtigung der dogmatischen Loci weist schon
darauf hin, daß nicht nur statistische, sondern auch theologische Resultate
gewonnen werden sollen. Um nur eins zu nennen: In der Institutio 1539 wird
mit den altkirchlichen Autoritäten und gegen Lombardus die Lehre vom
freien Willen, von der Glaubensgerechtigkeit und der Prädestination ausgebaut

und verteidigt, in der Institutio 1543 die Lehre von der Kirche, in der
Institutio 1559 die Lehre vom Abendmahl und der Trinität. Die Lehrstreitigkeiten

hinterlassen deutlich ihre Spuren.
Im zweiten Teil wird jeder der Kirchenväter, Scholastiker usw. einzeln

behandelt. Mit einem Griff kann man hier nachschlagen, was Calvin über jeden
einzelnen gedacht hat. Die Kritik an Augustin, dem Hauptgewährsmann
Calvins, kann z.B. überraschen. Auch wird deutlich, daß Calvin sich
hauptsächlich mit Petrus Lombardus auseinandergesetzt hat, weniger mit Thomas
von Aquin, der erst seit dem Trienter Konzil stärker beachtet wird. Interessant

ist auch der Abschnitt über die geschichtlichen Irrtümer zu lesen, die
Calvin unterlaufen sind (S. 339ff.).

1 DerSatz von Mann und Frau, die bildlich gesprochen ein Fleisch sind
(nur) wenn sie buhlen und huren, bedeutet nicht, sie lassen die Ehe zum
Fleische (in malam partem) werden, wenn sie die Ehe nicht heilighalten
(S. 127; Weim. Ausg. 56, 343, 23ff.). Die Meinung ist vielmehr: vir et mulier
una sunt caro figurative, cum coeunt (cf. 344, 6ff.).



148 Rezensionen

Das Buch ist eine Weiterführung der Studien von L. Smits, Saint Augustin
dans l'œuvre de Jean Calvin, 1-2 (1957-58). Es stützt sich für die Institutio
hauptsächlich auf die Ausgabe von P. Barth/W. Niesei, Joannes Calvini
opera selecta, 3-5 (auf S. 4f. wird eine wertvolle Zusammenstellung der
Corrigenda und Addenda zu dieser Ausgabe geboten). Hier liegt ein Problem:
die Ausgabe von J. T. McNeill und F. L. Batties, Calvin: Institutes of the
Christian Religion, 1-2 (1960), ist nicht berücksichtigt. Diese bringt aber eine
Korrektur und Erweiterung des Zitatennachweises der Opera Selecta; z.B.
wird zu Inst. IV, 19, 1 (Op. sel. V, 436, 24) ein Nachweis aus der Summa des
Thomas von Aquin, zu Inst. IV, 19, 10 (Op. sol. V, 445, 8) aus den Sentenzen
des Lombardus, zu Inst. IV, 19, 36 (Op. sel. V, 469, 35) aus Quintilians Institutio

geführt (usw.). Doch würde die Beachtung dieser Nachweise wohl kaum
das Gesamtergebnis dieses sonst exakten, verdienstvollen Buches ändern.

Wilhelm, H. Neuser, Telgete bei Münster

Hobst Wbigelt, Pietismus-Studien. 1. Der spener-hallische Pietismus.
Arbeiten zur Theologie, II, 4. Stuttgart, Calwer Verlag, 1965. 172 S. DM 18.-.

Die Erforschung des kirchenhistorischen Gesamtphänomens «Pietismus»
scheint seit einigen Jahren in eine neue und wissenschaftlich verheißungsvolle
Phase eingetreten zu sein. Vorbei sind die Zeiten, in denen auf diesem Gebiet
der fast papalistische Einfluß Albrecht Ritschis weithin die Gedanken und
Federn regierte und die «Dialektische Theologie» ihm fatalerweise gerade in
dem glaubte folgen zu müssen, worin er nachgewiesenermaßen die Geschichte
am meisten in ein vorgefaßtes System zwang, um ja bei seinen philosophischen

Prämissen bleiben zu können. Überall wird an den Quellen und weit-
zerstreuten Archivalien gearbeitet, die uns die Bewegung hinterlassen hat,
deren wir - mangels präziser Differenzierungen — immer noch die kollektive
Bezeichnung «Pietismus» beilegen, obwohl sie Kräfte umschließt, die
untereinander mindestens so stark divergieren wie etwa in der Reformationszeit
Martin Luther und die Zwickauer Propheten. Es stehen eine Reihe von
Gesamtausgaben und Teileditionen bevor, die dazu angetan sein werden, die
künftige Forschung zuerst einmal mit jenen unabdingbaren Unterlagen zu
versehen, von denen aus überhaupt eine objektive Urteilsbildung denkbar
ist: Kurt Aland arbeitet an einer Spener-Ausgabe; wichtige Schriften des

Grafen Zinzendorf werden neu aufgelegt (eine nach modernsten Gesichtspunkten

gestaltete Gesamtausgabe wäre gerade in seinem Falle ein dringendes

wissenschaftliches Desiderat) ; Fr. Chr. Oetingers schriftstellerische
Hinterlassenschaft soll in ihrer ganzen Breite und Vielfalt zugänglich gemacht
werden. Auch den sog. « radikalen » Pietisten wendet sich erstmals gründliche
Aufmerksamkeit zu, die uns hoffentlich einen bisher fast imbekannten wilden
Seitentrieb des «Pietismus» erschließen wird: Martin Schmidt bereitet eine
Ausgabe der Werke Konrad Dippels vor; Walter Grossmann (Harvard
University, Cambridge/Mass., USA) wird die wichtigsten Schriften des selbst in
Fachkreisen fast völlig unbekannten Johann Christian Edelmann herausgeben,

der in der Vorgeschichte des idealistischen Denkens der Neuzeit eine
bedeutende Rolle gespielt haben dürfte. Dazu besteht seit kurzem in beiden



Rezensionen 149

Teilen Deutschlands eine «Historische Kommission zur Erforschung des
Pietismus»1, die es sich u.a. zur Aufgabe gemacht hat, die Herausgabe des
pietistischen Schrifttums mit allen vorhandenen Mitteln zu fördern.

In diesem großen Rahmen ist auch die vorliegende Arbeit des Sehwabacher
Theologen Horst Weigelt zu sehen. Worum es ihm bei seinen Untersuchungen
geht, sagt er im Vorwort deutlich: Es «beschäftigt mich die Frage, ob es dem
Pietismus gelungen ist, die Fragestellung der Reformation wachzuhalten, ob
er darauf die gleiche Antwort gegeben hat wie die Reformatoren, oder ob er
von seinem Selbstverständnis aus eine andere geben mußte.» Nach dem Titel
des Buches soll es sich bei dem Ganzen lediglich um « Studien » handeln, d.h.
um Teilaspekte eines großen Zusammenhangs. Das gemeinsame Band dieser
Aspekte ist im Untertitel genannt: Spener und Halle (für letzteres steht
A. H. Francke als repräsentative Figur).

In einem ersten Kapitel gibt der Autor einen kurzen (bisweilen vielleicht
zu sehr gedrängten) Überblick über «Der Pietismus in der theologischen
Forschung» (S. 13-18). Hier werden die seit dem 18. Jahrhundert entstandenen
«Gesamtgeschichten» des Pietismus vorgeführt, die wenig zahlreich sind und
zudem dieses Prädikat oft nur mit erheblichen Einschränkungen verdienen.
Auch Fragen der Einordnung des Pietismus in die Geschichte der Theologie
und Frömmigkeit kommen zur Sprache sowie seine Wertung und Würdigung

in der Literatur der letzten Jahrzehnte. Dabei zeigt es sich, daß die
Meinungen unter den Forschern weit auseinandergehen und besonders das
Problem der geschichtlichen Genese des Pietismus noch längst nicht
hinreichend geklärt ist. Unter den Stimmen, die ein zusammenfassendes Urteil
über den Pietismus abgeben, hätte man sich außer den angeführten auch
einerseits die von K. Heussi (in seinem «Kompendium») und andererseits die
des unlängst verstorbenen Hamburger Kirchengeschichtlers K. D. Schmidt
(in seiner «Kirchengeschichte») gewünscht. - Das zweite Kapitel («Geschichtliche

Stellung, Name und Wurzeln des Pietismus», S. 19-26) trägt im
wesentlichen nur längst Bekanntes zusammen, kommt dabei aber zu der wichtigen

Feststellung: «Den Pietismus gibt es nicht, sondern nur einzelne,
sich unterscheidende Gruppen und Richtungen» (S. 21) Die seit alters
beliebte Hypothese der Ableitung des Pietismus von der romanisch-
quietistischen Mystik scheint mir noch zu sehr im Banne von Ritschis
systematischen Prämissen zu stehen. Weigelt weist darauf hin, daß man als

Naheliegendstes zuerst einmal genau eruieren müsse, was sich im Binnenraum
der landeskirchlichen Orthodoxie des späten 16. und 17. Jahrhunderts an
theologischen Wandlungen vollzog und aus internen Notwendigkeiten heraus
zum Pietismus führte. Es verwundert den Rezensenten, daß auch in Weigelts
Studien in diesem Kontext ein Name nicht auftaucht, ohne den es in Zukunft
kein adäquates Verständnis der Entstehung des deutschen Pietismus mehr
wird geben können, der Name des Stephan Prätorius (ca. 1536-1603), in
dessen umfangreichem Schrifttum viele Gedanken J. Arnds und Ph. J. Spe-
ners vorausgenommen sind. Bei der Aufzählung der verschiedenen, teils durch
theologische, teils auch durch landschaftliche Bedingtheiten voneinander

1 Mitteilung in Theol. Lit.ztg. 91 (1966), Sp. 235f.



150 Rezensionen

differierenden Ausprägungen des deutschen Pietismus ist leider der
«württembergische» Pietismus mit nicht einmal 5% Zeilen erheblich stiefmütterlich
registriert! Es fehlen die Namen J. A. Bengel, Ph. M. und J. M. Hahn und
viele andere mehr. Dasselbe gilt für den «schwärmerisch-separatistischen»
Pietismus, zu dem Weigelt zwar mit Recht G. Arnold (obwohl diese Klassifizierung

immer problematisch bleiben wird) und K. Dippel zählt, ohne die
viel radikaleren Vertreter J. Chr. Edelmann und K. F. Bahrdt zu erwähnen
und auch des Ehepaares W. und E. Petersen zu gedenken, dessen literarische
Wirksamkeit bis weit über die Grenzen Deutschlands, ja Europas hinaus-
reichte. — Etwas geschlossener wirkt das 3. Kapitel «Philipp Jacob Spener.
Chronologie seines Lebens» (S. 27-45), in dem Weigelt Altbekanntes mit
neuen Forschungsergebnissen verbindet und manchen wertvollen Gedanken
zu einer verständnisvollen Würdigung des elsässischen Theologen vorträgt,
ohne dabei auf Goldgrund zu portraitieren. - Ähnliches gilt für das folgende
Kapitel über «August Hermann Franckes religiöse Entwicklung bis zu seiner
Bekehrung 1687» (S. 46-63), für das dem Verfasser mehrere neue Arbeiten
zur Verfügung standen. Franckes kirchlich-praktische Verdienste werden
rückhaltlos gewürdigt. Es werden aber gerade auch im Umkreis des Hallensers

Entwicklungen aufgezeigt, in denen sich «zwangsweise eine Akzentverschiebung

von dem Heilsgeschehen auf das Wortgeschehen» vollzog. «Damit
hat der spener-hallische Pietismus der heutigen existentialen Schriftinterpretation

den Weg bahnen helfen» (S. 57). - Um weniger prinzipielle Fragen
geht es im 5. Kapitel: «Der hallische Pietismus und die Salzburger Exulanten
in Eben-Ezer in Georgia in Amerika» (S. 64-89), in denen die Entstehung des

«pietistischen Gemeinwesens» in den USA beschrieben wird, das ein erster
Vertreter der spener-hallischen Theologie in der neuen Welt war. - Im 6. und
7. Kapitel faßt der Autor den Ertrag seiner Erlanger Dissertation von 1961

«Johann August Urlsperger, ein Theologe zwischen Pietismus und
Aufklärung» zusammen (S. 90-118) und schließt eine Darstellung von Urlspergers

Lebenswerk, der «Entstehung, Entwicklung und Bedeutung» der
«Deutschen Christentumsgesellschaft» (Kap. 8, S. 119-140) an.

Das Buch ist - bei aller in seinem « Studien»-Charakter bedingten Kürze
mancher Erörterungen - ein erster Schritt auf einem langen Wege, der uns
noch von dem Ziel einer befriedigenden wissenschaftlichen Durchdringung
der Gesamterscheinung des «Pietismus» trennt. Man darf daher auf Weigelts
weitere Arbeiten zu diesem Thema gespannt sein, nachdem die vorliegende
Untersuchung ihn als einen soliden Kenner der Materie ausweist, der sich ihr
mit ebensoviel Liebe wie Geschick und vorurteilsfreier wissenschaftlicher
Objektivität nähert, die gemeinsam dafür bürgen, daß nichts anderes als die
«wirklich geschehene» Geschichte befragt und als solche freigelegt wird.

Gotthold Müller, Basel

Ad van Bentum, Helmut Thieliclces Theologie der Grenzsituationen. Kon-
fessionskundliche und kontroverstheologische Studien, 12. Paderborn,
Verlag Bonifacius-Druckerei, 1965. 223 S. DM 14.80.

Der katholische Autor faßt die Beleuchtung und Auseinandersetzung wie



Rezensionen 151

Thielicke selber seine Ethik als Beitrag zur Kontroverstheologie auf. Die in
dieser Monographie zu Worte kommende Kontroverstheologie verdient
zugleich das Attribut «ökumenisch». Der Eindruck, daß seine Schrift in einem
echten Dialog — welcher ja die Bedingung der Möglichkeit echter Kontroverse

ausmacht - gründet, ist zweifelsohne berechtigt. Die Studie Ad van
Bentums möchte bewußt das Feld der Ethik für die Kontroverstheologie
gewinnen, bleibt aber dort, wo sie über das Referat hinaus zur Auseinandersetzung

wird, doch auf die dogmatischen Ansätze der Ethik konzentriert.
Thielickes Kampf gegen die lutherische Theologie der Schöpfungsordnungen
und sein Verständnis der Gebote in einer eigentlichen, nicht erfüllbaren und
einer «noachitischen Kompromißform» wird hervorgehoben (S. 27, 138; vgl.
H. Thielicke, Theologische Ethik, II, 1, 1959, Ziffer 666). In ersterer Hinsicht
entspreche, in letzterer divergiere Thielicke von K. Barth, dem der
Kompromiß kein wirkliches Problem bedeute (S. 27, 158). Die katholische Ethik
kennt allerdings die erwähnte Unterscheidung der beiden Modi der Gebote
nicht, kalkuliert die menschliche Natur a priori in die Verkündigung ein
(vgl. S. 163ff. über das Zurücktreten der Entscheidung hinter der Erziehung).
Ad van Bentum seinerseits findet, daß Thielicke das von ihm im ersten Teil
der Ethik genannte Charakteristikum, das sakramentale Geheimnis des
Handelns, vernachlässige. Nach van Bentum bestünde dieser sakramentale
Charakter darin, daß das christliche Handeln auch in der gegenwärtigen Welt
zeichenhaft auf den neuen Aeon weist (S. 214). Thielicke hatte indessen von
diesem Charakter unter der Perspektive der Rechtfertigungslehre gesprochen :

Der Akt der Nächstenliebe ist verborgen unter einem Tun, welches sowohl
natürliche Gutmütigkeit als auch egoistisches Interesse in sich schließt
(Ethik I, Z. 211). Wir meinen, daß — will man schon von einem sakramentalen

Charakter des ethischen Handelns sprechen - dieser in der Tat als Zeichen
des kommenden Eschaton bedacht werden muß.

Als Hauptmoment der in lebensnaher Auseinandersetzung mit den
Problemen des Totalitarismus und der Untergrundbewegungen geschriebenen
Ethik Thielickes hebt der Autor zu Recht die «Grenzsituation» hervor (vgl.
S. 98f. u. Ethik II, 1, Z. 688ff.). Immerhin spielt für Thielicke auch die
Verhinderung des Aufkommens der Grenzsituation eine Rolle (ebd. Z 1008). Daß
dieser Gesichtspunkt in Ad van Bentums Beleuchtung keine Erwähnung
findet, dafür trägt er allerdings die Verantwortung nicht allein.

Die Kritik konzentriert sich auf den Äonsbegriff. Nach Thielicke bewegt
sich die christliche Existenz im alten, vergehenden Äon. Erst der «zweite
Advent» wird das «Interum des Notstandes dieser Weltzeit» beenden (Thielicke

II, 1, Z. 664). Hier opponiert sein katholischer Kritiker. Der Glaube als
Glaube und damit auch die ethische Existenz des Glaubenden «gehört nicht
zum alten Äon» (S. 185). Wir leben in der Heilsordnung der Versöhnung und
Erlösung - der Autor tut seiner Kritik allerdings Abbruch, weil er Versöhnung

und Erlösung nicht unterscheidet — in der «reellen Teilhabe am Reiche
Gottes» (S. 194; vgl. auch S. 192 über die Erfüllbarkeit der Gebote des Dekalogs

und der Bergpredigt). In Christus trat der neue Äon auf verborgene
Weise in diese Welt ein, und darum bedeutet die «Weltlichkeit des Christen»
nicht lediglich die göttliche Geduld, wie der lutherische Ethiker Thielicke



152 Rezensionen

meint, sondern «Inkarnation des Reiches Gottes in der Welt» (S. 214, 198).
Dieses Verständnis der Eschatologie kann die protestantische Theologie nicht
einfach zurückweisen, weil sie selber in höchstem Maße darüber strittig ist,
ob das Eschaton schon realisiert, realisierbar oder wirklich erst verheißen ist.
Wer mit J. Moltmann annimmt, daß Auferstehung und Verkündigung Jesu
Christi nicht so sehr Anbruch als Verheißung des Eschaton ausmachen1, der
wird vielleicht von gegenwärtigen, sakramentalen Zeichen des zukünftigen
Eschaton reden können (s.o.), aber weder Ethik noch Ekklesiologie, weder
Christologie noch Soteriologie als bereits realisiertes Eschaton ausgeben. Die
eschatologisch-dogmatischen Voraussetzungen der Kritik Ad van Bentums
müssen wir deshalb zurückweisen. Es ist zu bedauern, daß er die
Auseinandersetzung mit Thielicke fast ausschließlich mit Begriffen und Aspekten
der Rechtfertigungs- und Versöhnungslehre führt. Auch daran ist der Autor
nicht allein schuld; die Gesichtspunkte der kreatürlichen Not, der göttlichen
Verheißung und Erfüllung werden von ihm durch den beherrschenden der
Rechtfertigungslehre an den Rand geschoben. Ein Ansatzpunkt zur
Auseinandersetzung im Horizont der erst verheißenen Erlösung und Neuschöpfung
findet sich auf S. 207, wobei Ad van Bentum die eschatologische Vollendung
allerdings zur «himmlischen Existenz» verkürzt. Das anregende, schöne und
ökumenische Buch Ad van Bentums führt so mitten in die Kontroverse der
evangelischen Theologie um das Verständnis der Eschatologie.

Virich Hedinger, Basel

Hans Uns von Balthasar, Herrlichkeit. Eine theologische Ästhetik. 2.

Fächer der Stile. Einsiedeln, Johannes Verlag, 1962. 888 S. Fr. 58.-.

Von Balthasars Programm bedeutet den Versuch, die Theologie unter
dem Lichte des dritten Transcendentale zu entfalten; die Sicht des Verum
und des Bonum ist durch die des Pulchrum zu ergänzen (Band 1, S. 9)2.

Der zweite Band, der hier vorliegt, dient der historischen Orientierung. Er
führt eine Anzahl christlicher Theologien und Weltbilder höchsten Ranges
vor, die «zentral von der Herrlichkeit der Gottesoffenbarung getroffen, diesen
Eindruck zentral widerzuspiegeln versuchen» (S. 11). Programmatisch
bedeutet das: «Um zu erfahren, wo eine große Theologie zentral von der
Herrlichkeit Gottes angerührt worden ist, genügt es bei weitem nicht, die (oft
dürftigen oder konventionellen oder von fremden Philosophien abhängigen)
Stellen zusammenzusuchen, wo ausdrücklich vom Schönen geredet wird.
Vielmehr fallen die Entscheidungen theologischer Ästhetik jeweils zentral,
im Herzen, in der Ur-Vision und im ursprünglich kristallisierenden
Gestaltungsmittelpunkt. Wie die theologische Gestalt um diese Mitte der
ursprünglichen Schau sich aufbaut, entscheidet darüber, was und wieviel vom
Kabod sich auf dieses Gebilde niedersenkt und darin sogar Leib und Gesicht
erhält» (S. 12).

Aus der Fülle seien nur wenige Punkte aufgegriffen. Irenaus z. B. ist

1 J. Moltmann, Theologie der Hoffnung (1964), S. 78.
2 Vgl. meine Rezension in Theol. Zeitschr. 18 (1962), S. 452ff.



Rezensionen 153

gerade darin Antignostiker, als er zeigt, daß zur Inkarnation Form- und
Gestaltwerdung gehört (S. 43. 45ff.). Und: «Mittelpunkt der Gotteskunst
ist der Mensch» (S. 73), wobei sich die Gotteskunst strikte an die Zeit, an die
Zeitlinie bindet und sich nie von ihr löst oder abspaltet. Augustin ist
derjenige Patristiker, der «die endgültige, mitnehmende und überholende Wendung

von Plotin zu Christus vollzieht» (S. 15). Er vermag die Urworte
«Licht - Auge - Einheit» zusammenzuschauen. Das vor Gott gesunde und
starke und ertüchtigte Auge vermag in die ewige Sonne zu sehen, wobei sich
rückblickend alles in ein großes Lob verwandelt (Ansatz zu einer Theodizee,
S. 102f.). Dionysius schafft die festliche Theologie: Liturgie und Theologie
ist nachgestaltende, preisende und dankende Antwort auf die göttliche
Offenbarungsgestaltung. Die harmonikale Ordnung und Proportion zwischen
Offenbarung und Antwort auf Offenbarung im Glauben wird im tänzerischen
Reigen und im Spiel symbolisiert (S. 174f.). Anselm: Der «Bestfall christlicher

Ästhetik» (S. 217) Denken heißt hier konsequent, eine Sache «geistig
schaubar machen» (S. 226). Und: die «freihändig nachzeichnende Vernunft»
steht in einem dauernden Kontakt mit der Offenbarung (S. 225). Das
Christusereignis ist «die Überwältigung der ästhetischen Glaubensvernunft
durch die in der aufgewiesenen Offenbarungsgestalt hervorleuchtende Un-
faßlichkeit der göttlichen Liebe...» (S. 237f.). Analogia entis ist bei Anselm,
definiert auf Grund der trinitarischen Freiheit des Sohnes, «analogia per-
sonalitatis oder libertatis» (S. 249). Auch Bonaventuras «domhafte Theologie»

(S. 16) erfaßt die zentrale Christologie auf der Ebene des Formalen, der
Gestaltung und Ästhetik : «... indem er (Christus als Sohn nichts anderes
sein will als Vater-Bild, gibt er dieses Bild abbildlich-urbildlich weiter und
legt damit den Grund für jede kreatürliche Haltung Gott gegenüber, die nur
insoweit wahr und schön ist, als sie die Haltung des Sohnes zum Vater
nachbildet» (S. 303). Mit Dante kommt erstmals der Laie zu Worte, und zwar der
Künstler. Diese Wendung bedeutet u. a. den Einbezug des Personalen, hier
verdichtet in der schicksalhaften Liebe. Es kommt zum Primat «der
konkreten persönlichen Existenz über die scholastische essenziale Weltbetrachtung»

(S. 390). Beatrice ist jetzt «das Aufscheinen jener ewigen Huld..., die
uns ewig im voraus geliebt hat» (S. 403). Und gerade solche Gnade ist nicht
die über der Wirklichkeit schwebende Idee, sondern sie nimmt Gestalt an:
«Hier ist der Eros über seine Subjektivität hinausgewachsen in die objektive
Form des Sakraments, hier ist umgekehrt die sakramentale kirchliche Form
enthüllt und gerechtfertigt und glaubhaft gemacht als Liebe. Das ist
modernste Ekklesiologie. Aus der Mitte der Kirche bricht die persönlichste Liebe
aus, aber diese duldet keine Subjektivität, die nicht von der Subjektivität
Gottes selbst durchklärt, gerichtet, überwunden und geborgen wäre» (S. 418).
Das Problem der Danteschen Höllenschau ist bei von Balthasar besonders
differenziert angegangen; diese Partien bilden m. E. einen Höhepunkt der
Untersuchungen, wobei man vielleicht einen Einfluß von Karl Barth
vermuten darf. Wir können nur andeuten! In der Hölle verhüllt sich Gottes
Liebe in Gerechtigkeit und göttliche Schönheit besteht nicht mehr im
Erbarmen, sondern nur noch in der Proportion zwischen Schuld und Strafe;
diese Sicht ist Dante von der Theologie seiner Zeit diktiert worden. Dante



154 Rezensionen

vermag nur wenig aufzulockern : Beatrice hinterläßt in der Hölle Spuren und
er, Dante selber, trägt sein Erbarmen in die Hölle. Von Balthasar kritisiert:
das ist antik, nicht christlich! Das Kreuz, die Stellvertretung müßte sich
auf die Dimension der Hölle auswirken, und das vermochte die Zeit Dantes
nicht zu zeigen. Durch die Reformation wird die ästhetische Theologie zu
Formulierungen angesichts eines Gegenübers gezwungen: Juan de la Cruz
und Pascal werden beide «der Vertreibung der Ästhetik aus der Theologie
durch die Reformatoren mit einer neuen ästhetischen Theologie antworten,
die Aug in Auge zur deutschen Reform steht» (S. 465). Juan de la Cruz ist
darin modern, daß er Theologie anthropologisch verifiziert: der Mensch
selber z. B. ist die Hölle (S. 470). Durch sein Werk geht eine «unerbittliche,
rasante Reduktion» (S. 469) ; einer Welt, die sich ihrer Eigenwerte versichert,
stellt er das «Gott allein genügt» entgegen (S. 469). Und das Leitbild des

Theologen wird der Abenteurer, der Conquistador. Ästhetische Theologie
heißt jetzt: «Das gültige Bild Gottes in der Welt ist das Bild der gekreuzigten
Liebe. Nichts sonst» (S. 523). Hier tritt das ewige Du dem Menschen
entgegen, und dieser kann es z. B. mit dem Hohenlied oder dem Volkslied
besingen Mit Pascal und natürlich Hamann zeigt sich die Bedeutung der
Reformation: «Daß die Erfahrung der göttlichen Glorie sich hier gewandelt
hat, ist klar : sie hat steigend kenotische Farben angenommen, in der leidenden

Liebe erscheint erst die wahre Tiefe der göttlichen Herrlichkeit» (S. 21).
Pascal ist existentieller und dialogischer Denker, genauer : Seher Seine
Schau steht zwischen den «Polen der Zahlenschönheit und der Gnadenschönheit»,

in der der unbegreiflich erwählende und verwerfende Gott sich kundtut
(S. 551). Vor Gott steht der Mensch als Mitte, und zwar als Mitte nach unten
hin (zur naturwissenschaftlichen Gestalt) und nach oben hin (zur Gestalt
des Gottmenschen) ; so kann sich der Mensch nach unten oder oben
übersteigen (S. 553). Pascal sieht schon modernste Probleme der Hermeneutik:
es geht darum, «daß der Mensch als Gestalt lesbar sei» (S. 568). Auch von
Balthasar urteilt, Pascal sei auch (nicht nur!) Vater der modernen
Immanenzmethode, und zwar weil er in der Schwebe des Wortes «cogitor (diligor)
ergo sum» argumentiere (S. 567). Diese Helle ist aber auf einem dunkeln
Hintergrund zu sehen: Pascal ist «Theologe von Bild und Sprung zugleich»
(S. 594). Mit Hamann erklingt die protestantische Stimme und sie wagt das

Zeugnis vom «aesthetischen Gehorsam des Kreuzes» (S. 605). Für Hamann
ist das Geschöpfiiche Schechina und die Welt ein Poem (S. 607). Christus aber,
Inkarnation und Kenose, ist der schlechthinnige Kanon aller Ästhetik.
Dionysos z. B. ist Maske des Gekreuzigten! Das Zentralgeheimnis der
Menschwerdung ist die Hochzeitlichkeit (S. 629). Wichtige Stichworte
Solojews sind sodann: Evolution (Linie zu Teilhard de Chardin), Sophiologie,
Ästhetik als Wissenschaft der sukzessiven Inkarnation, werdender Gott,
Einholung der Ästhetik durch die Apokalyptik. Für Péguy (wir übergehen
Hopkins) gelten die Urworte: Prinzip Solidarität! Repräsentation des
Heiligen durch den Sünder! Israel als offene Figur auf Jesus Christus hin!
Prophétie als ästhetische Dimension: «Prophétie heißt ja nicht, die Zukunft
voraussagen, sondern im Augenblick das Göttlich-Richtige wissen. Von Gott
her den Dingen, den Menschen, Ereignissen und Konstellationen ihren Platz



Rezensionen 155

anweisen können» (S. 791). Dann: adventischer Sinn der Antike (Christus
erbt alle Philosophie)! Existenz als Exil!

Man wird urteilen dürfen, daß es von Balthasar gelungen ist, die Großen
der ästhetischen Theologie im großen Stil zu schildern. Unwillkürlich stellt
sich einem ein Nietzschewort ein: «Ein Riese ruft dem andern durch die
öden Zwischenräume der Zeiten zu, und ungestört durch mutwilliges lärmendes

Gezwerge, welches unter ihnen wegkriecht, setzt sich das hohe
Geistergespräch fort.» Wie soll der Rezensent angesichts dieser Leistung der Gefahr
entgehen sich bloß dem mutwillig lärmenden Gezwerge einzureihen?
Zwergenhaft jedenfalls wäre es, von einem gewissen Schmalspurprotestantismus
her einmal mehr Inhalte gegen Form, Gehalt gegen Gestalt zu stellen. Wenn
diese Sicht etwas beweist, dann dieses: daß Form auch Inhalt, Gestalt auch
Gehalt ist! Und bevor unsere Seite vollmächtig gezeigt hat, daß wahrscheinlich

auch die Reformatoren gehaltvolle Beiträge zu einer echt ästhetischen
Theologie geleistet haben, wird man sich den Vorwurf der Entästhetisierung
der Theologie gefallen lassen müssen. Aber sinnvoller als Kritik scheint mir
die Annahme des Werkes als Herausforderung. Im Zeitalter der Ökumene
und der Begegnungen kann ein Werk so hohen Ranges nicht nur ein
innerkatholisches Ereignis sein, sondern es bedeutet als solches eine Anfrage an
eine ökumenisch denkende Theologie und damit auch an den Protestantismus.

Und wenn man vielleicht sagen darf, der Protestantismus habe, etwa
mit Barth, der Ökumene das Christusthema neu und unaufgebbar aufgegeben,

so muß zugleich dem Protestantismus die Rückfrage gestellt werden:
ob sich nicht gerade das Christusthema zuletzt an der Frage der Gestalt und
Form entscheiden werde. Ich denke, daß die Verlegenheit des Protestantismus
vor dieser Frage sofort klar ist. So gibt uns das Werk von von Balthasar eine
neue und große Aufgabe. Man wird wahrscheinlich nicht gleich (nämlich
thomistisch) begründen wie er, aber die Ziele bleiben die gleichen Es wäre
nun theologisch weiter zu bedenken, was von Balthasar etwa zu Hamann
oder zur Problematik der Kenose in ihrem ästhetischen Bezug sagt. Es wäre
neu zu bedenken, daß Barths Dogmatik eine große ästhetische Leistung
bedeutet. Und wir müßten uns neu dem Idealismus (Schleiermacher, Schelling,
Hegel) stellen. Nicht zu vergessen wäre aber auch die Partnerschaft des

Künstlers. Er dient der im Werk erscheinenden Gestalt typisch, exemplarisch
und gibt auf die Anrede einer geheimnisvollen Tiefe die schöpferische
Antwort. Damit schafft er eine Orientierung und Lichtung, die weiterhilft. So

ist der Künstler ein wichtiger Partner! Und schließlich: Wäre es nicht ein
sinnvolles Wagnis einer protestantischen Ästhetik und Theologie, den
Zentralbegriff des «Glaubens» neu zu formulieren? Ich nehme hier einen mir
wichtig scheinenden Gedankengang auf, den der Wiener Neutestamentier
Gottfried Fitzer — leider bisher nur mündlich - geäußert hat, der aber
ausführlich dargelegt werden müßte. Glaube steht in einer wichtigen Analogie
zum Schöpferischen! Für beide gilt: das wagende Überschreiten des Zu-
ständlichen auf ein Telos hin (Hebr. 11). Beide sind Antizipation des

Zukünftigen, beide bedeuten das Wagnis, Zukunft in die Gegenwart einzuführen
im geduldigen Arbeiten an einem Werk, das zugleich Zeichen ist. Beide sind
Entscheidung für eine unverfügbare, erst werdende Zukunft, die wohl auch



156 Notizen und Glossen

von Antezedentien mitbedingt aber nicht vorgezeichnet ist. Beide bedeuten
Lichtung und Bewahrung von Wahrheit. - So etwa möchte ich, in eigener
Verantwortung, den Vorschlag meines Wiener Kollegen umschreiben. Ginge
es damit nicht um ein Königsproblem einer ästhetischen Theologie
protestantischer Prägung? Kurt Lüthi, Wien

Notizen und Glossen

Zeitschrietenschau

Schweiz. The Ecumenial Review 19, 1 (1967): M. B. Handspicker & L.
Vischer (Ed.), The Southern Baptist Convention; The Seventh Day
Adventist Church; The Kimbanguist Church in the Congo; The Pentecostal
Movement in Europe (1-47). Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie

12, 4 (1965): G. Darms, Zur Begegnung von Naturwissenschaft und
Weltanschauung (401-412); G. Hieronimi, Der Begriff des Gemeinwohls in
der Lehre des Solidarismus (413-425); H. Langkammer, Der übernatürliche
Charakter des Berufungserlebnisses des Propheten Jeremias (426-438) ;

E. Baert, Le thème de la vision de Dieu chez S. Justin, Clément d'Alexandrie
et S. Grégoire de Nysse (439-497). Internationale kirchliche Zeitschrift 56, 4

(1966): E. W. Kemp, M. Kok & U. Küry, Zu den anglikanisch-methodistischen

Unionsverhandlungen (193-233). Judaica 22, 4 (1966): A. Köberle,
Israel - ein Gottesbeweis (193-208); J. Maier, Hekalot rabbati XXVII, 2-5
(209-217); J. E. Koch, Israel in biblisch-prophetischer Sicht (218-236);
H. Schmid, Die «Mutter Erde» in der Schöpfungsgeschichte der Priesterschrift

(237-243). Kirchenblatt für die reformierte Schweiz 123, 1 (1967):
W. Bieder, Der Zeuge im Neuen Testament, I (2-5) ; A. Rieh, Revolution als
theologisches Problem (5-8). 2: Bieder, Der Zeuge, II (18-20); H. van Oyen,
Die Pastoralkonstitution «Die Kirche in der Welt» (21-25). Neue Zeitschrift
für Missionswissenschaft 22, 4 (1966): G. Schelbert, Das Missionsdekret des

II. Vat. im Gesamtwerk des Konzils, I (241-259) ; P. Anatriello, I cattolici
ed il buddismo birmano (260-269); J. Wicki, D. Jorge de Santa Luzia OP,
erster Bischof von Malakka (270-284); S. Bolshakoff, La Mission
russeorthodoxe de Pékin de 1728 à 1864 (285-292). Revue de théologie et de philosophie

99, 6 (1966): J. Rudhardt, Considérations sur le polythéisme (353-364);
J. Dantine, Les tabelles sur la doctrine de la prédestination par Théodore de
Bèze (365—377). Schweizerische Zeitschrift für Geschichte 16, 4 (1966): H. R.
Breitenbach, Herodotus pater historiae (465-500); J.-J. Joho, Les origines
chrétiennes et romandes de Fribourg (501—529). Verbum caro 79 (1966):
M. D. Philippe, Le repos du Père et l'alliance étemelle (9-25); D. Tustin,
La mort et la résurrection du Fils (26-37) ; J. Ph. Ramseyer, Le dimanche,
signe de la présence de l'église dans le monde (51-69) ; J. J. Heitz, L'attente
du dernier jour: jugement et grâce (73-98); O. Clément, Le dimanche et le

jour éternel (99-124). Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte 60, 4

(1966): L. Carlen, Stadt und Kirche im Mittelalter (331—341); P. Rücke, Die


	Rezensionen

