Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 23 (1967)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Ivar P. SEIERSTAD, Die Offenbarungserlebnisse der Propheten Amos, Jesaja
und Jeremia. 2. Auflage. Oslo, Universitetsforlaget, 1965. 271 S. nKr. 48.—

Dieses als 2. Auflage des wichtigen, 1946 erschienen Werkes beschriebene
Buch ist in der Tat ein billig gestalteter, mit einem neuen Vorwort versehener,
photomechanischer Nachdruck, in dem nicht einmal die in einem Nachwort
vermerkten Druckfehler beseitigt worden sind. Dafiir ist der Preis allerdings
hoch, wenn man auch Verfasser und Verleger dankbar ist, das Werk der
Forschung erneut zuginglich gemacht zu haben.

J. Alberto Soggin, Rom

Fraxnz GERHARD CREMER, Die Fastenansage Jesu, Mk. 2, 20 und Parallelen,
in der Sicht der patristischen und scholastischen Exegese. = Bonner Bibli-
sche Beitridge, 23, Bonn, Peter Hanstein Verlag, 1965. XXX + 185 S.
3 Tabellen. DM 36.—.

Die Arbeit bietet die zentralen Partien einer Bonner Dissertation, die die
Studie K. Th. Schéifers tiber Mark. 2, 20 insofern weiterfithrt, als sie den ver-
schiedenen Linien der Auslegung bis ins Hochmittelalter nachgeht. Einer
knappen Exegese des synoptischen Textes folgt in zwei Kapiteln die Dar-
stellung der Auslegung, die das Fasten buchstiblich verstanden hat (I =
S. 7-146) und der Auslegung, die es allegorisch interpretierte (IT = S. 147—
175). Als Ergebnis vermerkt der Verfasser, dal der kirchliche Fastenbrauch
urspriinglich nicht aus der Interpretation der Fastenansage erwachsen ist,
sondern eine Ubernahme jiidischer Briuche bedeutete. Bei den Interpreten,
die den Text allegorisch interpretierten, liegt die Sympathie des Verfassers,
obwohl er deren Deutung des Fastens auf das sehnsuchtsvolle Erwarten der
Parusie als ein Hinausgreifen iiber die vom Text gezogenen Grenzen nennt.
Die allegorische Exegese erscheint ihm als die «textentsprechende Deutung»
(8. 177).

Diese allegorische Interpretation begriindet Cremer damit, daf3 in dem
Streitgesprich der Brautigam offensichtlich allegorisch auf Jesus zu deuten
ist. Obwohl dies durchaus richtig ist und in Matth. 25, 1ff. den stérksten
Beleg findet, ist damit keineswegs belegt, daBl auch die Fastenansage selbst
zu allegorisieren ist. Das Streitgesprich kniipft doch an den konkreten Vor-
wurf des Nichtfastens an und begriindet dies mit einer Allegorie. Damit
dirfte aber keineswegs urspriinglich auch der konkrete Vorwurf und die
ebenso konkrete Rechtfertigung zu allegorisieren sein. Ebenso fragwiirdig ist
das Bemiithen, Mark. 2, 20 selbst nicht als vaticinium ex eventu zu erweisen,
«weil in Mark. 2, 20 an sich keine Leidensweissagung vorliegt» (S. 5). In der
patristischen Exegese ist jedenfalls, wie der Verfasser selbst spater aufzeigt,
dtav drapdf) als Hinweis auf Jesu Tod verstanden worden, und es 148t sich kein
Grund nennen, warum es die Urchristenheit nicht ebenso verstanden haben
soll. Die ferner genannte «innere Verbindung von Mark. 2, 19a und 2, 20»



136 Rezenstonen

kann ebensogut von 2, 20 her verstanden und hergestellt worden sein wie
umgekehrt. Endlich beruft sich der Verfasser darauf, dal} es eine das Fasten
grundsitzlich ablehnende Kirche im ersten Jahrhundert nicht gegeben hat.
Das trifft zwar zu, aber ebenso ist unuibersehbar, daf3 in der ersten Gemeinde
noch nach der Darstellung der Apostelgeschichte (2, 46f.) ebensowenig ein
Fasten denkbar ist wie in den paulinischen Gemeinden.

Man wird von daher kaum die Arbeit als eine Untersuchung der Auslegung
von Mark. 2, 20p. in der patristischen Exegese nennen kénnen; aber sie
bleibt als das, was sie ist, ndmlich eine Untersuchung iiber die Entwicklung
des Fastenbrauchs und seiner Rechtfertigung mit Mark. 2, 20, nicht weniger
bedeutsam. Die Arbeit erweist stindig neu, daB3 die Bezugnahme der Kirche
auf eine Schriftstelle oder ein Herrenwort fiir einen kultischen Brauch nicht
erweist, daf3 die Kirche durch das rechtfertigende Wort zu dem Brauch ge-
filhrt wurde, sondern stets ist es umgekehrt, daB die Kirche nachtréglich
einen bestehenden Brauch mit einem Schrift- oder Herrenwort rechtfertigt
(S. 63, 72f., 84, 97f.).

Als Motiv fiir den Fastenbrauch nennt Cremer zuerst das «Gedéchtnis
Jesu» entsprechend 1. Kor. 11, 24f. (S. 8ff.), wie es bei Eusebius von Césarea
sichtbar wird. Dieses Motiv wird dann weiterentwickelt zur Vorstellung der
Teilhabe am Leiden Christi. Von daher resultierte das Wochenfasten (S. 10).
Die Bezugnahme auf Mark. 2, 20, die zuerst bei Epiphanius von Salamis im
vierten Jahrhundert begegnet (8. 17), nétigte dann zur Interpretation
des 6tav amapdi, weil dasFasten je nach Interpretation entweder vor Ostern
oder zur Himmelfahrt gehalten werden mulite (S. 36f.).

Der in diesem Zusammenhang gegebene Hinweis auf das Petrus-Evange-
lium koénnte vielleicht eindeutig die Herkunft der Bezugnahme auf Mark. 2,
20 zur Rechtfertigung des Fastenbrauchs zeigen. Es berichtet (7, 27), daB die
Jinger wegen der Hinrichtung Jesu fasteten und trauernd und weinend bis
zum Sabbat saflen. Da, wie der Verfasser zeigt (S. 22), die Syr. Didaskalia
dieses Fasten der Jiinger mit Mark. 2, 20 in Verbindung brachte, ist zu fra-
gen, ob der Bericht des Petrus-Evangeliums nicht bereits von daher bestimmt
ist. Der zu dem Brauch filhrende weitere Schritt wire dann nur noch, daf
jenes Fasten der Jinger nicht als einmalig, sondern als zu wiederholender
Akt verstanden wurde. Das Zeugnis fiir Jesus und die Nachahmung Jesu sind
weitere Motive fiir das Fasten. Der in diesem Zusammenhang genannte
Ignatius von Antiochien kénnte das letztgenannte Motiv noch eindriicklicher
versténdlich machen. Fur ihn hat die Nachahmung Jesu keineswegs nur
ethische und religiose Bedeutung (S. 59), sondern sie ist genauer kultisch be-
grindet und von der bei den Mysterienreligionen sich findenden Parallelitit
zwischen dem Leiden des Erlosers und dem kultisch bzw. real wiederholten
Leiden durch den Mysten bestimmt?!. Der von Cremer verschiedentlich aufge-
zeigte KEinfluB hellenistischen Denkens auf das Verstéandnis des Fastens und
die Exegese des Textes wire auch an dieser Stelle zu prizisieren.

Das Motiv der BuBe fir das Fasten zeigt den Ursprung des Brauchs im

1 Vgl. meine Arbeit Gnostisches Gut und Gemeindetradition bei Ignatius
von Antiochien (1940), S. 113ff.



Rezenstonen 137

Tauffasten (S. 73f.), dem sich dann ein weiterer Gedanke mit dem sithnenden
Charakter des BuB3fastens anschlieBt. In spiterer Zeit wird — jetzt unter Inter-
pretation von Mark. 2, 20 — das Fasten als Tugendleistung verstanden, die
fiir die Zeit, da der Herr nicht da ist, seine Abwesenheit gleichsam durch
diese Leistung ersetzen will. Die am SchluB3 dieser Darstellung gezogene
Folgerung, da3 Mark. 2, 20 urspriinglich nicht auf leibliches Fasten bezogen
worden sei, weil es nicht Begriindung des Fastenbrauchs ist, erscheint aller-
dings nicht zwingend. Einerseits 143t der Text die dadurch nahegelegte alle-
gorische Interpretation nicht zu, und andererseits haben wir das relativ frithe
Zeugnis des Petrus-Evangeliums, da3 der Text konkret auf die Situation der
Junger in den drei Tagen zwischen Jesu Tod und Auferstehung bezogen ver-
standen wurde.

Hatte man den Text auf den gelibten Fastenbrauch bezogen, so sah man sich
gendtigt, zwischen falschem und rechtem Fasten zu unterscheiden, zwischen
dem von Jesus verworfenen und dem von ihm angesagten. Dieser Unter-
schied wurde als Teil- oder Ganzverzicht gesehen oder als Zeit- oder Qualitiits-
differenz (§ 2, S. 99-125). Aber es ergab sich dadurch eine weitere Schwierig-
keit fiir die Exegese, dall bei einer Deutung von Mark. 2, 20 auf die Zeit
zwischen Himmelfahrt und Parusie dem Fasten als Zeichen der Trauer
andere Stellen, die die immerwahrende Gegenwart des Herrn verheillen, wie
Matth. 28, 20, entgegenstanden. Von daher interpretierte man das Fasten
nicht nur als Zeichen der Trauer, sondern auch als Zeichen der Freude
(S. 1291f.) oder als beides ineinander (S. 135ff.).

Die allegorische Interpretation, die die besondere Sympathie des Verfas-
sers genief3t, 146t das Fasten einfach als das «schmerzliche Entbehren des
Bréutigams» verstehen, das «mit einem sehnsuchtsvollen Erwarten des Herrn
verbunden» ist (S. 149). Diese Auslegung, fir die wenige, aber gewichtige
Zeugen benannt werden, hatte jedoch weitere seltsame Folgen. Unter Fasten
konnte dann sogar der schuldhafte Verzicht auf Glauben (Hilarius von Poi-
tiers, S. 164ff.) verstanden werden, oder konkreter der Verzicht auf die
Eucharistie, der sich bei verschiedenen Autoren als Interpretation des ieiuna-
re = Christus entbehren, findet (S. 167{f.).

Als letztes Ergebnis und Ertrag seiner Untersuchung nennt Cremer ¢einen
Einblick in das Geheimnis von Person und Sendung Jesu», den er mit einem
Zitat aus dem Matthduskommentar des Origenes charakterisiert: {va guvibuev
aUTd Katd Tvedua, modolvreg THv mapouasiav (S.177). Dem wird man um so mehr
zustimmen kénnen, je deutlicher die Beziehung zu dem judischen Fasten-
brauch als Ausdruck der eschatologischen Erwartung wird, auch wenn Mark.
2, 20 keineswegs allegorisch zu interpretieren ist.

Hans-Werner Bartsch, Frankfurt

Erero REPO, Der « Weg» als Selbstbezeichnung des Urchristentums. Eine tra-
ditionsgeschichtliche und semastologische Untersuchung. = Annales Aca-
demiae scientiarum Fennicae, B, 132, 2. Helsinki, Suomalaisen Tiede-
akatemian, 1964. 227 S. Fmk. 11.70.

Das Theologische Woérterbuch zum N.T. ist der beste Hinweis auf die Be-



138 Rezensionen

deutung begriffsgeschichtlicher Studien. Es ist darum mehr Einladung zu
solchen Studien, als dal3 es einen Abschlull kennzeichnet. Folgerichtig setzt
darum E. Repo bei seiner von der finnischen Akademie der Wissenschaften
angenommenen Arbeit mit einem Hinweis auf den Artikel 6d6¢ im Theol.
Wort. ein, den er weiterfihrt.

Die Untersuchung des Begriffes 6bé¢ als Selbstbezeichnung der Ur-
christenheit ist darum von besonderem Interesse, weil sie zugleich ein Stick
frithester Kirchengeschichte beleuchtet. Dieser Begriff war zu keiner Zeit als
Selbstbezeichnung Allgemeingut, trat bald wieder zuritick und begegnet im
2. Jahrhundert nur in wenigen Schriften. Repo geht darum nicht nur auf die
Herkunft und Vorgeschichte des Begriffs ein, sondern untersucht auch seinen
weiteren Gebrauch und das allméhliche Verschwinden. Er kommt zu dem
Schlufl, daB die hauptsédchliche Verwendung des Begriffs durch das Juden-
christentum, seine Beziehung auf das Gesetz, ihn spéter durch die Bezeich-
nung «Christen» verdriangt werden liel (S. 220), wie «die spétere Zuriick-
dréangung der «hodos»-Terminologie auch mit der Abnahme der eschatologi-
schen Erwartung zur nachapostolischen Zeit in Zusammenhang zu bringen
ist» (S. 222). Zu diesem Ergebnis fiithren eine traditionsgeschichtliche Ana-
lyse der neutestamentlichen Stellen, eine Untersuchung iiber den Hinter-
grund dieser Stellen sowie die spezifisch christliche Farbung des Begriffs im
Unterschied zu seinem Vorkommen in vor- und nichtchristlichen Schriften,
um endlich von daher die weitere Geschichte des Begriffs im frithen Christen-
tum zu skizzieren.

In Ubereinstimmung mit W. Michaelis nimmt Repo das Vorkommen des
Begriffes allein in der Apg. zum Ausgangspunkt seiner Untersuchung, be-
zieht jedoch zwei weitere Stellen (18, 25. 26) mit Recht mit ein, so dal zu
den vier Stellen, an denen der Begriff absolut gebraucht wird, vier treten, wo
er niher determiniert erscheint. Mit Recht wird die Annahme zuriickgewie-
sein, Apg. 24, 24 erweise, dafl die Bezeichnung den Christen von den Juden
beigelegt sei. Vielmehr ergibt sich, dafl Lukas mit dieser Selbstbezeichnung
gerade die enge Verbindung der Christen zum Judentum betonen will (S. 33).
Er benutzt eine wahrscheinlich judenchristliche Lokaltradition, die die
Paulus-Tradition der Bekehrungsgeschichten mit Tradition von Téufer-
kreisen verbindet, um von daher den Begriff wie ein «Merkwort» auch selb-
stiandig zu verwenden (8. 52), das diese Verbindung kennzeichnet. — Der Ge-
brauch der Vokabel im A.T. kann nicht selbst Ursprung fiir die Verwendung
durch die Urchristenheit sein, da im A.T. die Bedeutung weiter gefallt ist
und die Lebensweise bezeichnet (S. 55). Ein paralleler Gebrauch zeigt sich
dagegen in den Qumran-Schriften, im Henochbuch und in den Jubiléen. Die
Verbindung zwischen den essenischen Kreisen und der Urchristenheit sieht
Repo in der Téaufertradition, da sowohl in 1 QS VIII, 13f.; IX, 19f. wie in
Mk. 1, 1-3 p. Js. 40, 3 aufgenommen ist (S. 69). DaBl die Vokabel von Téaufer-
kreisen als Selbstbezeichnung verwendet wurde, sieht Repo in den mandé-
ischen Schriften bestéatigt (S.76ff.). Unabhéngig davon erscheint jedoch der
Gebrauch in der von Lukas verwendeten Paulus-Tradition, in der Repo
einen direkten Einflull des Essenertums und der Ebioniten sieht. Diese Linie
erscheint fortgesetzt in der Apokalypse Petri, wo «Weg der Gerechtigkeit»



Rezensionen 139

oder «Weg Gottes» als Bezeichnung des Christentums begegnet (S. 91ff.).
In Abhingigkeit davon erscheint der 2. Petr. (S. 95-103), wie auch die Ver-
wendung des Wegbegriffs im Jakobusbrief einen EinfluBl des Ebionitismus
neben dem der Weisheitsliteratur vermuten 148t. So kommt Repo zu dem
SchluB, «daf3 dieser Sprachgebrauch durch Vermittlung der Judenchristen
mit dem Einflul des Essenismus zusammenhéngt. Am besten scheint er sich
im Bereich der judenchristlichen Apokalyptik (Ap.Petr.; Herm.) erhalten zu
haben» (S. 125). — Dieses Ergebnis wird durch den philologischen Nachweis
bestétigt, dall der absolute Gebrauch auf einen gleich absoluten Gebrauch
des hebraischen derek zuriickgeht, der wahrscheinlich auch eine aramaéische
Entsprechung gehab‘r? hat (S. 133). Vom A.T. bis zu den Qamranschriften
und dem Henochbuch zeigt sich der absolute Gebrauch als eine «elliptische
Verkiirzung» lingerer Ausdriicke, die den rechten Weg bezeichnen (S. 141).
Im essenischen Sprachgebrauch kommt jedoch als weiteres Moment von dem
Gedanken der Wegbereitung in Deutero- und Tritojesaja die eschatologische
Komponente hinzu. Die im Wort «(Weg» enthaltene Zielstrebigkeit tritt in
den Vordergrund (8. 157f.). In diesem Zusammenhang wird allerdings nicht
ganz eindeutig erwiesen, daf} der urchristliche Sprachgebrauch nicht wnab-
hingig von den Essenern den gleichen Proze bei der Ubernahme des Begriffs
aus dem A.T. aufweisen kénnte. Gewil ist das Urchristentum im Zusammen-
hang aller apokalyptischen Bewegungen des Judentums jener Zeit zu verste-
hen, aber es leuchtet nicht ein, dal dieser Zusammenhang eine Abhingigkeit
gewesen sein muf (S. 59f.). Dall es sich jedoch um judenchristliche Kreise
handelte, die diesen Sprachgebrauch pflegten, weist Repo symptomatisch
durch das Erhalten in der islamischen Tradition auf (S. 161ff.). — Sehr ein-
leuchtend erscheint der herausgearbeitete Unterschied zwischen dem esseni-
schen und urchristlichen Sprachgebrauch. Bei den Essenern ist der Begriff
durch die Ausrichtung auf das Gesetz geprigt (S. 168) und behilt von daher
eine vor allem ethische Bedeutung, die sich mit der eschatologischen verbin-
det (8. 176ff.): «Die Essener glaubten sich ,auf der Reises der bald eintreten-
den Heilszeit entgegen» (S. 177). Im Urchristentum gewinnt demgegeniiber
der Begriff eine stérker christologische, soteriologische Farbung, die daraus
resultiert, daf3 die Christen die Endereignisse mit Christus schon begonnen
glaubten. — Von besonderem Interesse ist die Untersuchung der mit dem Be-
griff verbundenen Verben. Wahrend in der LXX stets das Verbum mopetestar
begegnet, ist im N.T. dieses Verbum auf das Gehen Jesu beschrinkt und auf
Zusammenhénge, wo das himmlische Ziel ins Auge gefal3t ist. Héufiger wird
demgegeniiber wepiratelv gebraucht (S. 201) und dhnlich dvaotpépecdor bzw.
avaotpor|. Bei diesen Verben tritt das Ziel gegeniiber dem Weg selbst zuriick.
Der Weg erscheint als ein Zeitraum mit eigener Bedeutung. Damit gewinnt
das ethische Motiv an Bedeutung, das dann unter dem Begriff der Nachfolge
erscheint (S. 2051f.). — Die ganze Terminologie hilt sich spéter iiberall dort,
wo judenchristlicher Einflufl festzustellen ist, so im 1. und 2. Klem. und von
daher in dem Lugdunenser Mértyrerbericht (S. 2121f.).

Fraglich erscheint jedoch, ob Repo recht hat, wenn er die relativ geringe
Wirkung des Begriffs darauf zurtickfiihrt, daf3 «das Christentum dank seinem
Griinder von Anfang an seiner Eigenart entsprechend von der jiidischen Ge-



140 Rezensionen

setzesreligion abgewichen ist» (8. 217). Hatte er doch vorher gerade gezeigt,
daB die eschatologische Ausrichtung des Begriffes die Ubernahme durch die
Urchristenheit bestimmte. Ist darum das Zuriicktreten dieser Selbstbezeich-
nung gegeniiber der sich dann durchsetzenden Bezeichnung XpioTiavoi nicht
eher dadurch bestimmt, daB3 die Soteriologie gegeniiber der Eschatologie das
Schwerge wicht erlangte ? Zwar bietet Repo auch diese Beobachtung, aber es
bleiben hier noch eine Reihe ungekléarter Fragen, die zur Weiterarbeit heraus
fordern. Welche Beziehung besteht zwischen der eschatologischen Bestimmt-
heit der ¢hodos»-Terminologie und ihrem Gebrauch zuerst bei den Essenern
und von daher bei den Judenchristen ? Damit zusammen héngt die Frage nach
der Beziehung zwischen der ethischen und der eschatologischen Bestimmtheit
dieser Terminologie sowie zwischen der Verlagerung auf die Soteriologie und
dem Erschlaffen der eschatologischen Erwartung. Ohne daf3 Repo es niher
ausfithrt, erscheint es so, als gehe dem Erschlaffen der eschatologischen Er-
wartung eine Zuwendung zu soteriologischen und christologischen Uber-
legungen parallel.

Obwohl die Arbeit derart zu weiteren Fragen gerade den Anlafl bietet und
insofern keineswegs als abgeschlossen erscheint, bietet sie einen klaren Abril
der Geschichte des Begriffs und im Zusammenhang damit interessante Aspek-

te der frihesten Kirchengeschichte. Hans-Werner Bartsch, Frankfurt
Erxnst GAUGLER, Der Epheserbrief. = Auslegung neutestamentlicher Schrif-

ten von Ernst Gaugler, 6. Herausgegeben von Max Geiger und Kurt
Stalder. Zirich, EVZ-Verlag, 1966. VI + 292 S. Fr. 23.80.

Dieser Epheser-Kommentar von Ernst Gaugler, dem 1963 verstorbenen
Neutestamentler an der christkatholischen theologischen Fakultdat in Bern,
wurde auf Grund eines hinterlassenen Vorlesungs-Manuskripts von den Her-
ausgebern veréffentlicht. Die Ausfithrungen zu den Einleitungsfragen und
einige kleinere Stilicke wurden aus anderen Manuskripten eingearbeitet, ein
Referat tiber « Heilsplan und Heilsverwirklichung in Eph. 1, 3-2, 10» (1930)
sowie eine Predigt iiber Eph. 5, 14 (1944) als Anfang beigegeben. Auf diese
Weise entstand ein gut lesbarer, ziemlich einheitlich gearbeiteter Kommen-
tar. Da Gaugler in sein Manuskript auch die neuere Literatur, vor allem die
Untersuchungen Percys und den Kommentar Schliers, einarbeitete, bewahrt
sein Werk auch jetzt Frische und wissenschaftliche Héhe.

Dem einfithrenden Charakter des Kommentars entspricht es, daf3 der Ver-
fasser die Hauptlinien der Problematik des Briefes kurz und einfach darlegt,
der Auslegung eine moglichst wortgetreue Ubersetzung vorausschickt und
vor allem die einzelnen theologischen Begriffe sorgsam herausarbeitet und
genau analysiert. Uberhaupt liegt der Hauptnachdruck der Erklirung auf
der Einzelexegese, wiahrend die Nachzeichnung des Sinnzusammenhanges
der einzelnen Abschnitte sowie des Briefganzen etwas zu kurz kommt. Jede
paraphrasierende Zusammenfassung wird vom Verfasser vermieden. Hin-
gegen kommen die kritischen Probleme des Briefes angemessen zu Wort.
Gaugler referiert gewissenhaft iiber die Auslegungsmoglichkeiten, ist be-



Rezensionen 141

strebt, die oft entgegengesetzten Meinungen sachgemif und objektiv darzu-
stellen, und kleidet auch eigene Entscheidungen gerne in Zitate der angefiihr-
ten Ausleger. Dadurch erhilt der Leser eine im guten Sinne «historisch-kriti-
sche» Auslegung, welche aber doch nicht im Historischen und Kritischen
steckenbleibt, sondern zur eigentlichen Botschaft des Briefes durchzustof3en
bestrebt ist. Hinweise auf eine «meditative Vertiefung» (S. 44) dienen dem
Beniitzer als gute Anhaltspunkte bei der Vorbereitung auf Predigt und kirch-
lichen Unterricht.

Anféinglich vertrat Gaugler die These, der Verfasser des Eph. sei «ein
Paulusschiiler» gewesen, kam aber dann — vor allem durch die Untersuchun-
gen Percys und Schliers beeindruckt — zur Uberzeugung, «daB die Ver-
fasserschaft des Apostels beim Epheserbrief allerdings suspekter ist als beim
Kolosserbrief, aber nicht ausgeschlossen werden kann» (S. 13). Es «wirde
uns doch Wesentliches der paulinischen Verkiindigung fehlen, wenn er (der
Eph.) sich nicht in unserem Kanon befénde» (S. 14). Bei der Behandlung der
fiir das theologische Verstdndnis der Kirche besonders bedeutsamen Aus-
sagen des Eph., welche im 6kumenischen Gesprach vordringliche Bedeutung
erhielten, iibernimmt Gaugler die Thesen Schliers zur religionsgeschichtlichen
Einordnung des Briefes sowie fiir die Herkunft der Begriffe «Leib» Christi
und Christus als «Haupt» des Leibes, doch — unter dem Eindruck der Kritik
Percys — mit einigem Vorbehalt!. Wichtiger aber als der religionsgeschicht-
liche Hintergrund dieser Begriffe und ihre Herkunft sind fiir Gaugler ihr Sinn
und ihr Offenbarungsgehalt. Er erkennt in den Ausfilhrungen des Briefes
uber die Kirche als den «Leib Christi» und Christus als das «Haupt» der Ge-
meinde den zentralen Aussagengehalt des Apostels, «die neue Sicht des
Epheserbriefes zum Heilswerk Christi», insofern «dieses nicht nur eine Frie-
densstiftung zwischen Gott und den Menschen, sondern auch eine solche
zwischen Israel und den Voélkern» bedeutet (S. 105). Dies ist das neue und
fiir den Eph. «besonders charakteristische und im paulinischen Schrifttum
einzigartige Thema» (S. 101{f.).

Man wird sagen diirfen, dall der Kommentar Gauglers geeignet ist, in den
Gedankengehalt des Briefes und seine kritischen Probleme zuverléssig einzu-
fithren. Zugleich leistet er aber auch gute Dienste dem im praktischen Amt
stehenden Pfarrer. Durch das abgewogene Urteil des Verfassers bekommt der
Kommentar auch selbstindigen Wert. Wir schulden den Herausgebern Dank
fir die Verdffentlichung des Werkes?®.

Karl Karner, Sopron, Ungarn

1 Hiezu waren jetzt allerdings auch die neueren Untersuchungen, vor al-
lem das Buch von H. M. Schenke, Der Gott «Mensch» in der Gnosis (1962)
und die Ausfithrungen E. Schweizers im Theol. Wort. 7 (1964), S. 10241f.,
bes. 1064 ff., heranzuziehen.

2 Zuletzt seien einige stérende Druckfehler erwahnt. S. 88, Z. 4 v.o. mul es
amerdelog und «Ungehorsam» statt dAndelag und «Wahrheit»; S. 168 ff. im Zitat
aus Ps. 67,19 LXX wiederholt Gyog statt Gpog; S.283 im Zitat aus Mart. Pol.
XX, 2 peyahwotvn heillen. S. 289 bezieht sich Anm. 16 nicht auf das Zitat aus



142 Rezensionen

Haxs JAKOB (GABATHULER, Jesus Christus Haupt der Kirche — Haupt der
Welt. Der Christushymnus Colosser 1, 15—20 in der theologischen Forschung
der letzten 130 Jahre. = Abhandlungen zur Theologie des Alten und
Neuen Testaments, herausgegeben von W. Eichrodt und O. Cullmann,
45. Ziirich-Stuttgart, Zwingli-Verlag, 1966. 186 S. Fr. 22.80.

Der Verfasser stellt in seiner Zurcher Dissertation dar, wie der Christus-
hymnus Kol. 1, 15-20 in der theologischen Forschung der letzten 130 Jahre
verstanden wurde. In optimistischem Fortschrittsglauben meint er bei sei-
nem Lehrer Eduard Schweizer die entscheidenden Anstée gefunden zu ha-
ben, die es ihm erlauben, bestimmte gute und weniger gute Zeugnisnoten aus-
teilen zu kénnen, um erledigte Positionen hinter sich zu lassen oder frucht-
bare Fragestellungen auch aus der Vergangenheit noch und wieder aufzu-
nehmen.

Er kommt zu folgenden Ergebnissen: 1. Der Verfasser des Kol. hat in 1,
15-20 einen Hymnus aufgenommen, der in Parallelstrophen die Identitéit
von Schépfungs- und Erlésungsmittler besang. Dieser Hymnus wurde durch
Aufzihlung der in Kolosséd neben Christus gestellten Méchte und Gewalten,
durch einen ekklesiologischen Genetivus epexegeticus in 18a, eine Supre-
matieaussage in 18c und den Hinweis auf das Kreuzesblut erweitert. Wissen-
schaftlich unverantwortlich ist es, einen «urspriinglichen Hymnus» rekon-
struieren zu wollen. — 2. Was die religionsgeschichtlichen Quellen von Kol. 1,
15-20 betrifft, so sind die nédchsten Parallelen im hellenistischen Judentum
zu finden, wo man Spekulationen iiber die Weisheit, den Logos und den
ersten Menschen hegte. Aus jludisch-hellenistischen und genuin christlichen
Elementen haben Christen ein Lied zusammengestellt, das wir den vorkollos-
sischen Hymnus nennen kénnen. Fir sie war in Christus die Weisheit Gottes,
das Wort Gottes, Fleisch geworden, glaubten sie doch an den auferstandenen,
erhchten und wiederkommenden Herrn. — 3. Gabathuler arbeitet nun eine
«Theologie des Hymnus und ihre Korrektur im Colosserbrief» heraus. Die von
Formuntersuchungen her behauptete Zweischichtigkeit des Hymnus voraus-
gesetzt, mull man fast zwangsldufig eine Zweischichtigkeit der Theologie der
Texte behaupten. Der Verfasser priasentiert folgende Konstruktion (iiber
E. Kisemanns und Chr. Maurers Ansétze hinaus und in der Gefolgschaft von
H. Hegermann und E. Schweizer): In dem Hymnus wurde der erhohte
eschatologische Weltherr und Erldser als ewiger Schépfungsmittler und Er-
halter des Alls gepriesen, der die kosmische Wende herbeigefiihrt hat. Der
Bearbeiter des Hymnus sah sich genotigt, gegen eine Irrlehre Front zu ma-
chen, nach der den Weltmichten Tribut gezollt wurde. Der Hymnus kam
ihm gelegen, weil er die Prioritdt und Superioritat Christi in allem und vor
allem betonte. Die durch Christus geschaffenen Michte sind bedeutungslos
geworden. Betont wird jetzt der Friedensschlufl im Opfertod am Kreuz. Weil

Gen. 2, 24 in Eph. 5, 31, sondern auf die Glosse aus Gen. 2, 23 in Eph. 5, 30.
Letztere ist allerdings in den kritischen Text nicht aufgenommen und von
Gaugler in seinen Ausfithrungen zu Eph. 5, 30 auch nicht behandelt worden.



Rezenstonen 143

die Verséhnung als «Unterwerfung der Méchte durch Christus» interpretiert
wird, «so ist es nicht mehr mdéglich, von Christus als dem Haupt des (kosmi-
schen) Leibes zu reden. Das wire nur pantheistisch verstehbar» (S. 143). Die
Transponierung der Rede vom Leib Christi aus dem ekklesiologischen in den
kosmologischen Bereich wird durch die Einfiigung von Tfi¢ ékkAnoiag rick-
gangig gemacht. Jetzt wird die kosmische Herrschaft Christi neu interpre-
tiert: «KEs geht um die Herrschaft iiber die den Kosmos ,erobernde’ Ge-
meinde.» «Der Kosmos wird von Christus durchdrungen im geschichtlichen
Vollzug der Volkermission als dem eschatologischen Geschehen schlechthin»
(S. 144). So ist die Verschnung des Alls auf die Gemeinde hin und von der
Gemeinde aus gesehen. — 4. Im dritten Teil setzt sich Gabathuler mit der
christozentrischen Kosmologie auseinander, wie sie von Wagenfiihrer, Dil-
schneider und Sittler vorgelegt worden ist. Um dieser Sicht entgegentreten
zu kénnen, darf er die Schopfungsmittleraussage im Eingang des Hymnus im
Kontext nicht ganz ernst nehmen: «Es ist nicht das Anliegen des Verfassers
Christus prinzipiell als Herrn des Kosmos, als Kosmokrator zu bezeichnen»
(S. 167). Christus 4st Kosmokrator, «insofern er tiber die Gemeinde die Welt
beherrscht». In Kleindruck mu3 Gabathuler dann allerdings eilends beifiigen,
daf} der Verfasser des Briefes die Schopfungsmittlerschaft doch kenne und
darin «Paulus nahestehe» (1. Kor. 8, 6). Es ist das Anliegen des Verfassers
vom Kol. den Blick von den sich als Erlésungsmittler gebérdenden Machten
weg auf den alleinigen Erlosungsmittler und Herrn auch dieser Méchte,
Christus, zu lenken. Dieser hat ihre Machtlosigkeit 6ffentlich erwiesen und
damit die Méachte ihrer wesentlichen Stellung als ihr Zwingherr radikal ent-
hoben. Sie kénnen also nicht mehr «Ministerialsekretiare» im Reich Christi
sein. Von ihnen haben die Kolosser nichts mehr zu fiirchten, sie haben sie
darum aber auch nicht mehr zu suchen, weil sie «doch schon» erledigt sind.
Versohnung hei3t fiir die kolossischen Christen Unterwerfung der Méchte
unter Christus, Dem entsprechend haben sie jetzt als Christen in der Welt zu
leben. — 5. Wie aber haben sie in der Welt zu leben? Nicht so, daB sie an
einer sie nicht weiter in die Verantwortung hineinstellenden christologischen
Kosmologie interessiert wiiren. Christus nimmt vielmehr «den Kosmos durch
seine Leute in Besitz, indem sie die Gemeinde ausbreiten». Die Gemeinde ist
«das Werkzeug, dessen sich Christus bei der Eroberung des bereits ihm ge-
hoérenden Kosmos bedient» (S. 176). So wird die kosmologische Christologie
in den Dienst der Ekklesiologie gestellt. Die Liebe Gottes dullert sich in
Missionszug der Gemeinde durch die Welt. Legitimes christliches Weltbild
gibt es nur so, dal3 Christus tiber die Welt herrscht, indem er «die Glieder der
weltweiten Gemeinde aufruft, in seinem Dienst, in Verbindung mit ihm den
Dienst in und an der Welt zu tun» (S. 179f.). Unter Absehen von Kreuz und
Gemeinde 148t sich keine «Christologie der Natur» vertreten, wohl aber ist
die Gemeinde berufen, «in verantwortlicher Freiheit die Schépfung als ihren
Lebensbereich zu hegen und zu beschiitzen» (S. 181).

So richtig es ist, wenn der Verfasser auf Grund des kolossischen Zeugnisses
die Mitbeteiligung der Kirche an der Christusherrschaft unterstreicht: 148t
sich von einer «IEroberung» der Welt durch die Gemeinde sprechen ? Mul3 man
auf das von Schleiermacher schon anvisierte und von Norden weiter voran-



144 Rezenstonen

getriebene Formalprinzip der Parallelitéit der Strophen so festgelegt sein, da
man von der Zweischichtigkeit des Hymnus und von einer dann fast zwangs-
laufig geforderten Zweischichtigkeit der Theologie nicht mehr loskommt?
Kann nicht Paulus selber im Gefédngnis mit «fixierten Formulierungen» und
«traditionellen Vorstellungen» (S. 91, Larsson) gearbeitet haben und kann
nicht sein Denken in doxologischen Schwung hineingekommen sein, wobei er
sich durchaus nicht gewissen von uns erarbeiteten Formal- und Stilgesetzen
zu beugen braucht? Wenn die historisch-kritische Forschung bei ihren Ko-
losserbriefstudien auf Grund ihrer Voraussetzungen schliefllich so weit ge-
kommen ist, die Christusherrschaft in der Welt durch die missionarische
Kirche sich vollziehen zu lassen, tut sie dann dieser missionierenden Kirche
und der mit Recht von ihr geforderten missionarischen Verantwortung nicht
einen Bérendienst, wenn sie jede «Christologie der Natur» und jede «kosmi-
sche Christologie», die die Kirche als Leib Christi in thre Schranken zu weisen
vermochte, als ketzerisch beurteilt ? Wenn die Gemeinde «in verantwortlicher
Freiheit die Schopfung als ihren Lebensbereich zu hegen und zu beschiitzen »
hat (S. 181), ist es dann nicht von unabdingbarer Wichtigkeit, dal gerade
der Christus, der die Méchte sich unterworfen hat (so daf3 die Gemeinde nicht
mehr nach ihnen zu fragen hat!), die Krafte der Schépfung, in denen er «den
Vorrang hat» (Kol. 1, 18), zuhanden nimmt, um sie fiir Christen und Nicht-
christen frei zu gebrauchen? Das sind ein paar Fragen, auf die das Buch von
Gabathuler keine Antwort zu geben weill. Werner Bieder, Basel

Erwst FucHas, Glaube und Erfahrung. Zum christologischen Problem im Neuen
Testament. = Aufsdtze, 3. Tibingen, Mohr, 1965. 523 S. DM 30.—.

Dem vorliegenden Band gingen voraus Band 1, Zum hermeneutischen
Problem in der Theologie (1959), und Band 2, Zur Frage nach dem histori-
schen Jesus (1960). Thematisch stellt Band 3, verglichen mit 1 und 2, eine
Art Synthesis dar. — Die neue Sammlung enthélt 23 Vortrage, Aufsidtze und
Ansprachen, davon etwa ein Drittel bisher nicht publiziert. Wie in den friihe-
ren Bidnden stammen etliche Arbeiten aus den dreiliger, das meiste aus den
letzten Jahren. Die frithen Arbeiten erfreuen durch sachliche Konzentriert-
heit, klare Gedankenfithrung und den Zusammenhang mit der damaligen
Bonner Theologie (z.B. S. 78: «das Bekenntnis befindet sich... prinzipiell im
Gegensatz zu der geistigen Lage, in der es zustande kommt»; das soll also
prinzipiell gelten).

Im ganzen imponiert die Radikalitdt des Fragens («Verstehst du auch,
was du liesest?»). E. Fuchs macht sich das Theologsein denkméfig nicht
leicht. Die Theologie «hat die Aufgabe, die Wahrheit des Glaubens gerade als
‘Wahrheit unseres Denkens... zu hiiten» (S. 189). Die Denkwege wirken oft
eigenwillig bis eigensinnig, auch einfallbestimmt, Erschwernisse, fiir die der
Leser durch viele glinzende Formulierungen entschidigt wird. Man kann in
dem Zusammenhang fragen, ob E. Fuchs ein guter theologischer Lehrer ist.
Bei einer Gastveranstaltung in Basel Ende 1965 waren K. Barth nahe-
stehende Theologen freudig iiberrascht von seiner echt theologischen Leiden-



Rezensionen 145

schaft, wihrend ihm theologisch ndherstehende Beurteiler meinten, diese Art
theologischen Denkens und Redens miisse Studenten zu selbstgeféllig-
gpielerischer Denkerei verleiten. Nun, sicher nicht zu Spielerei mit M. Heid-
egger; das macht Band 3 noch klarer als die fritheren. Die Sache aber, mit der
E. Fuchs befafBt ist (Jesus, der «beanspruchte, Gott selbst entscheidend zur
Sprache zu bringeny; S. 243), 148t sich nicht jonglieren.

Fiar K. Fuchs sind Glaube, Liebe, Hoffnung als Medium theologischen
Denkens betont, und zwar so, daf3 die Liebe Schwerpunkt ist (vgl. bei Molt-
mann die Hoffnung), aber um den Zusammenhang gerungen wird: «der Glau-
be glaubt, dal3 die Zeit der Liebe gekommen ist» (S. 485). Und die Liebe
«hofft alles» (1. Kor. 13, 7; S. 430); «was sagt Gottes Wort ? Es sagt, daf die
Liebe niemand betriigt!» (S. 469f.). «Vom historischen Jesus ist zu lernen, was
Glaube, Liebe und Hoffnung, ja wo Gott ist: Gott ist da, wo Glaube, Liebe
und Hoffnung zu finden sind» (S. 443). Gefihrlich, zu sagen, der Glaube sei
«an der Auferweckung des Gekreuzigten mit beteiligt» (S. 293), Christus sei
auferstanden, «wenn dieses Bekenntnis etne Aussage der Liebe ist», auch wenn
Fuchs (beileibe) nicht an Vereinerleiung, sondern an Koinzidenz (8. 293)
denkt.

Die angedeutete Thematik ¢st diejenige von Glaube und Erfahrung. Mit
Erfahrung will das Plus iiber Bultmann hinaus bezeichnet sein (S. 144). Da-
bei gilt: wir sollen uns Jesu Wesen «nicht vorstellen, wir sollen es erfahren»
(S. 482). Eben der ¢historische» Jesus gewdhrt uns die Hinheit von Glaube
und Erfahrung (S. 2, cf. 83) — und diese Einheit von fides und experientia ist
doch diejenige von fides qua und quae creditur und eben von Glaube, Liebe,
Hoffnung. Fuchs weil}, «dal diese Synthese (sc. von Glaube und Erfahrung)
durchgingig vom Glauben her bestimmt bleiben will» (S. 84); eben «der
Glaube macht seinerseits Erfahrungen» (S. 144, cf. 146f.). E. Fuchs sagt es
aber auch anders: «zuerst sollst du leben! Und in deinem Leben sollst du auf
die Erfahrungen achten, die du mit der Liebe machst ... die Liebe garantiert fiir
sich selbst. Wer diese Erfahrung macht, der glaubt...» (S. 170f.). «Was sie von
Gott erfahren, das erfahren sie als die Zeit zur Liebe... Wer auf die Ansage
der Zeit zur Liebe hort, der hort auf Gott» (S. 230). Solcher Einsatz (Leben —
Liebe — Erfahrung — Glaube) mag einmal angehen. Liee er sich dann aber
nicht zum sola fide fiihren, dann wirde die Erfahrung Gesetz und die Liebe
Gesetz.

Ein Einstieg, mit E. Fuchs zu denken, bilden auch fiir den Theologen
solche Vortrage, wo sich der Autor um Gemeinverstdndlichkeit miht (z.B.
S. 136ff., 416ff.) bzw. seine Verkiindigung (8. 471ff.). Wie denn «Erniedri-
gung» nicht selten Vertiefung bedeutet — «Erhéhung» hat Jesus gesagt.

Jirgen Fangmeier, Riehen bei Basel

Hans HUBNER, Rechtfertigung und Heiligung in Luthers Romerbriefvorlesung-
Witten-Ruhr, Luther Verlag, 1965. 167 S.

Eine besonders sympathische, interessante, ergiebige Dissertation. Der
Untertitel bestimmt die Aufgabe: Ein Versuch, die Denkstrukturen der
frithen Theologie Luthers aufzuweisen. Festgestellt wird ein doppelter be-

10



146 Rezensionen

grifflicher Ansatzpunkt bei Luther: ein ontischer und ein personaler. In onti-
scher Begrifflichkeit beschreibt Luther die seinshafte Bestimmtheit des Siin-
ders und des Gerechtfertigten ; in personaler das Verhéltnis Gottes zum Men-
schen. In der Gerechtsprechung éndert sich etwas in der Relation Gott—
Mensch, geschieht aber nichts seinsméfBlig am Menschen, d.h. insofern in
personaler Kategorie gedacht wird (S. 11). Wie das Siindersein in beiden
Kategorien erfafit wird, wird aber auch vom Gerechtsein festgestellt: Der
Beginn einer seinsmaéfBigen Gerechtmachung geht mit der Reputation durch
Gott parallel (S. 114). Damit ist der alte Streit, ob Luther eine forensische
oder effektive Rechtfertigung lehre, als falsche Fragestellung erwiesen: Der
Christ «besitzt» im personalen Bereich eine vollkommene Gerechtigkeit, weil
es die fremde, zugerechnete Gerechtigkeit Christi ist; zugleich wird ihm
durch Gottes Gnade im ontischen Bereich eine partielle, werdende Gerechtig-
keit geschenkt. Dem Geschehen im personalen Bereich kommt der Primat zu
(8. 115).

Die bekannte Sanatio-Stelle (Weim. Ausg. 56, 272) bezieht Hiibner auf die
Rechtfertigung als Aussage im personalen Bereich, auf die ontische Heiligung
nur als VerheiBung, die in der eschatologischen Zukunft verwirklicht wird.
Luthers Gegeniiberstellung: peccator re vera, iustus ex reputatione et pro-
missione Dei certa, begriindet diese Deutung. Nun weill Hiibner, Luther ken-
ne keine Gerechterklarung, die nicht zugleich Gerechtmachung ist. Wie kann
er dann behaupten, Luther schlieBe hier letzteren Gedanken aus? «Incepit
sanare promissa perfectissima sanitate in vitam eternam» (Z. 12ff.) wird so
kommentiert: «Der Beginn der Heiligung ist demnach nichts anderes als
eben jene VerheiBung einer zukiinftigen Gerechtigkeit» (S. 111). Aber diese
VerheilBung ist eben das Wort des géttlichen Arztes, das zugleich eine begon-
nene (ontische) Genesung wirkt, die freilich das Simul nicht aufhebt (cf. Z.
18f.: quod liberet ab illo, donec perfecte sanat). Ja m.E. ist auf dieser Stelle
sogar eine personale Sicht der Heiligung festzustellen: Das ganze Tun und
Lassen des Gerechtfertigten wird durch die personale Beziehung zum Arzt
und seinem Wort bestimmt (Z. 3ff.; 14ff.). Dieser Gedanke ist grundlegend
bei Luther: das ganze praktische Verhalten des Christen ist durch die onti-
sche Erneuerung und vor allem durch die personale Christusrelation im
Glauben bestimmt.

Die Frage des Verhiltnisses Luther—Bultmann beantwortet Hiibner
durchgehend positiv. Das sollte nicht verwundern; wie das N.T. wird durch
Bultmann besonders auch Luthers Roémerbriefvorlesung zitiert und ent-
mythologisiert. Formal scheint der Einklang iiberzeugend; inwiefern aber
sachlich? Luther beseitigt das réomisch-katholische Esse supernaturale des
Christenmenschen, Bultmann verneint das reale Esse (supernaturale) des
auferstandenen Christus, in welchem — nach der Schrift und nach Luther —
allein die Verséhnung Geltung hat und der unser Leben ist. Es ist Unsinn,
zu sagen, das eine liege in der Verlingerung des anderen. Was Luther tut, ist
den Christenmenschen als Geschopf in den Grenzen des Geschépfes zu be-
statigen; was Bultmann versucht, ist den lebendigen Herrn spiriualistisch
zu interpretieren und auf eine kerygmatische Formel zu stellen.

Hibner verneint, da# Bultmann eine «Entleerung der Objektivitat der



Rezensionen 147

Heilstatsachen» lehrt — er sei iberhaupt nicht in der Lage dazu, weil er nicht
im Subjekt-Objekt-Schema denkt. Ist aber das stichhaltig? Jedenfalls ist in
der heiligen Schrift wie bei Luther die Person des Auferstandenen sowohl
Subjekt als Objekt und das Pro nobis dementsprechend zu verstehen!.

Ole Modalsli, Oslo

R. J. Moo1, Het kerk- en dogmahistorisch element tn de werken van Johannes
Calvijn. With Summary in English. Wageningen, H. Veenman and Zonen,
1965. 406 S. F1. 19.50.

Auf den ersten Blick erweckt das Buch den Eindruck, es biete lediglich
eine statistische Zusammenstellung der Bezugnahmen Calvins auf die Kir-
chenviter, Scholastiker, altkirchlichen Synodalbeschliisse usw. Das trifft fur
den ersten Teil zu, in dem das Material aufgefithrt wird. Es ist nach den
einzelnen Schriften (und Schriftengruppen) Calvins getrennt aufgefiihrt, und
diese sind wieder nach den dogmatischen Hauptlehren unterteilt. Daher ist
iibersichtlich dargestellt, in welcher Zeit und zu welchen Loci Calvin die ver-
schiedenen Quellen der Kirchengeschichte zitiert. Von besonderem Wert ist,
daB hierbei historisch vorgegangen ist. In funf Zeitabschnitte ist die Darstel-
lung eingeteilt: Die Anfangszeit, der erste Genfer Aufenthalt, die Stra(-
burger Periode, die Zeit bis 1550 und die Jahre bis 1564. Diese Einteilung
hat den Vorzug, daB zu jedem Abschnitt eine Neubearbeitung der Institutio
herangezogen werden kann, von denen auf diese Weise jede gut zur Geltung
kommt. 63 Tabellen (S. 365-97) geben einen interessannten Uberblick iiber
die Schriftsteller der fritheren Jahrhunderte, wo, wann und wie oft sie
zitiert werden. — Die Beriicksichtigung der dogmatischen Loci weist schon
darauf hin, dal nicht nur statistische, sondern auch theologische Resultate
gewonnen werden sollen. Um nur eins zu nennen: In der Institutio 1539 wird
mit den altkirchlichen Autoritdten und gegen Lombardus die Lehre vom
freien Willen, von der Glaubensgerechtigkeit und der Pridestination ausge-
baut und verteidigt, in der Institutio 1543 die Lehre von der Kirche, in der
Institutio 1559 die Lehre vom Abendmahl und der Trinitét. Die Lehrstreitig-
keiten hinterlassen deutlich ihre Spuren.

Im zweiten Teil wird jeder der Kirchenviter, Scholastiker usw. einzeln be-
handelt. Mit einem Griff kann man hier nachschlagen, was Calvin tiber jeden
einzelnen gedacht hat. Die Kritik an Augustin, dem Hauptgewdhrsmann
Calvins, kann z.B. Gberraschen. Auch wird deutlich, dal Calvin sich haupt-
sichlich mit Petrus Lombardus auseinandergesetzt hat, weniger mit Thomas
von Aquin, der erst seit dem Trienter Konzil stédrker beachtet wird. Interes-
sant ist auch der Abschnitt Gber die geschichtlichen Irrtiimer zu lesen, die
Calvin unterlaufen sind (S. 3391f.).

1 DerSatz von Mann und Frau, die bildlich gesprochen ein Fleisch sind
(nur) wenn sie buhlen und huren, bedeutet nicht, sie lassen die Ehe zum
Fleische (in malam partem) werden, wenn sie die Ehe nicht heilighalten
(S. 127; Weim. Ausg. 56, 343, 23ff.). Die Meinung ist vielmehr: vir et mulier
una sunt caro figurative, cum coeunt (cf. 344, 6ff.).



148 Rezensionen

Das Buch ist eine Weiterfuhrung der Studien von L. Smits, Saint Augustin
dans I’ceuvre de Jean Calvin, 1-2 (1957-58). Es stiitzt sich fiur die Institutio
hauptsichlich auf die Ausgabe von P. Barth/W. Niesel, Joannes Calvini
opera selecta, 3—5 (auf S. 4f. wird eine wertvolle Zusammenstellung der Cor-
rigenda und Addenda zu dieser Ausgabe geboten). Hier liegt ein Problem:
die Ausgabe von J. T. McNeill und F. L. Battles, Calvin: Institutes of the
Christian Religion, 1-2 (1960), ist nicht beriicksichtigt. Diese bringt aber eine
Korrektur und Erweiterung des Zitatennachweises der Opera Selecta; z.B.
wird zu Inst. IV, 19, 1 (Op. sel. V, 436, 24) ein Nachweis aus der Summa des
Thomas von Aquin, zu Inst. IV, 19, 10 (Op. sel. V, 445, 8) aus den Sentenzen
des Lombardus, zu Inst. IV, 19, 36 (Op. sel. V, 469, 35) aus Quintilians Insti-
tutio gefithrt (usw.). Doch wiirde die Beachtung dieser Nachweise wohl kaum
das Gesamtergebnis dieses sonst exakten, verdienstvollen Buches éndern.

Wilkhelmm H. Neuser, Telgete bei Miinster

Horst WEIGELT, Pietistnus-Studien. 1. Der spener-hallische Pietismus. = Ar-
beiten zur Theologie, II, 4. Stuttgart, Calwer Verlag, 1965. 172 S. DM 18.—.

Die Erforschung des kirchenhistorischen Gesamtphdnomens «Pietismus»
scheint seit einigen Jahren in eine neue und wissenschaftlich verheilBungsvolle
Phase eingetreten zu sein. Vorbei sind die Zeiten, in denen auf diesem Gebiet
der fast papalistische Einflul Albrecht Ritschls weithin die Gedanken und
Federn regierte und die «Dialektische Theologie» ihm fatalerweise gerade in
dem glaubte folgen zu miissen, worin er nachgewiesenermaflen die Geschichte
am meisten in ein vorgefafites System zwang, um ja bei seinen philosophi-
schen Primissen bleiben zu kénnen. Uberall wird an den Quellen und weit-
zerstreuten Archivalien gearbeitet, die uns die Bewegung hinterlassen hat,
deren wir — mangels préziser Differenzierungen — immer noch die kollektive
Bezeichnung «Pietismus» beilegen, obwohl sie Kréfte umschlieft, die unter-
einander mindestens so stark divergieren wie etwa in der Reformationszeit
Martin Luther und die Zwickauer Propheten. Es stehen eine Reihe von Ge-
samtausgaben und Teileditionen bevor, die dazu angetan sein werden, die
kiinftige Forschung zuerst einmal mit jenen unabdingbaren Unterlagen zu
versehen, von denen aus {iberhaupt eine objektive Urteilsbildung denkbar
ist: Kurt Aland arbeitet an einer Spener-Ausgabe; wichtige Schriften des
Grafen Zinzendorf werden neu aufgelegt (eine nach modernsten Gesichts-
punkten gestaltete Gesamtausgabe wére gerade in seinem Falle ein dringen-
des wissenschaftliches Desiderat); Fr. Chr. Oetingers schriftstellerische Hin-
terlassenschaft soll in ihrer ganzen Breite und Vielfalt zuginglich gemacht
werden. Auch den sog. «radikalen» Pietisten wendet sich erstmals griindliche
Aufmerksamkeit zu, die uns hoffentlich einen bisher fast unbekannten wilden
Seitentrieb des «Pietismus» erschlieBen wird: Martin Schmidt bereitet eine
Ausgabe der Werke Konrad Dippels vor; Walter Grossmann (Harvard Uni-
versity, Cambridge/Mass., USA) wird die wichtigsten Schriften des selbst in
Fachkreisen fast vollig unbekannten Johann Christian Edelmann heraus-
geben, der in der Vorgeschichte des idealistischen Denkens der Neuzeit eine
bedeutende Rolle gespielt haben dirfte. Dazu besteht seit kurzem in beiden



Rezensionen 149

Teilen Deutschlands eine « Historische Kommission zur Erforschung des Pie-
tismus»!, die es sich u.a. zur Aufgabe gemacht hat, die Herausgabe des pisti-
stischen Schrifttums mit allen vorhandenen Mitteln zu férdern.

In diesem groBen Rahmen ist auch die vorliegende Arbeit des Schwabacher
Theologen Horst Weigelt zu sehen. Worum es ihm bei seinen Untersuchungen
geht, sagt er im Vorwort deutlich: Es «beschéftigt mich die Frage, ob es dem
Pietismus gelungen ist, die Fragestellung der Reformation wachzuhalten, ob
er darauf die gleiche Antwort gegeben hat wie die Reformatoren, oder ob er
von seinem Selbstverstiandnis aus eine andere geben muBlte.» Nach dem Titel
des Buches soll es sich bei dem Ganzen lediglich um «Studien» handeln, d.h.
um Teilaspekte eines groBen Zusammenhangs. Das gemeinsame Band dieser
Aspekte ist im Untertitel genannt: Spener und Halle (fiir letzteres steht
A. H. Francke als reprasentative Figur).

In einem ersten Kapitel gibt der Autor einen kurzen (bisweilen vielleicht
zu sehr gedringten) Uberblick iiber « Der Pietismus in der theologischen For-
schung» (S. 13—-18). Hier werden die seit dem 18. Jahrhundert entstandenen
«Gesamtgeschichten» des Pietismus vorgefiihrt, die wenig zahlreich sind und
zudem dieses Pridikat oft nur mit erheblichen Einschrankungen verdienen.
Auch Fragen der Einordnung des Pietisinus in die Geschichte der Theologie
und Fréommigkeit kommen zur Sprache sowie seine Wertung und Wirdi-
gung in der Literatur der letzten Jahrzehnte. Dabei zeigt es sich, daf3 die
Meinungen unter den Forschern weit auseinandergehen und besonders das
Problem der geschichtlichen Genese des Pietismus noch ldngst nicht hin-
reichend gekldrt ist. Unter den Stimmen, die ein zusammenfassendes Urteil
uber den Pietismus abgeben, hitte man sich auBler den angefiithrten auch
einerseits die von K. Heussi (in seinem « Kompendium») und andererseits die
des unldngst verstorbenen Hamburger Kirchengeschichtlers K. D. Schmidt
(in seiner « Kirchengeschichte») gewiinscht. — Das zweite Kapitel («Geschicht-
liche Stellung, Name und Wurzeln des Pietismus», S. 19-26) trigt im we-
sentlichen nur lingst Bekanntes zusammen, kommt dabei aber zu der wich-
tigen Feststellung: «Den Pietismus gibt es nicht, sondern nur einzelne,
sich unterscheidende Gruppen und Richtungen, (8S.21) Die seit alters
beliebte Hypothese der Ableitung des Pietismus von der romanisch-
quietistischen Mystik scheint mir noch zu sehr im Banne von Ritschls syste-
matischen Priamissen zu stehen. Weigelt weist darauf hin, dall man als
Naheliegendstes zuerst einmal genau eruieren musse, was sich im Binnenraum
der landeskirchlichen Orthodoxie des spédten 16. und 17. Jahrhunderts an
theologischen Wandlungen vollzog und aus internen Notwendigkeiten heraus
zum Pietismus fithrte. Es verwundert den Rezensenten, dal3 auch in Weigelts
Studien in diesem Kontext ein Name nicht auftaucht, ohne den es in Zukunft
kein adédquates Verstdndnis der Entstehung des deutschen Pietismus mehr
wird geben koénnen, der Name des Stephan Prétorius (ca. 1536-1603), in
dessen umfangreichem Schrifttum viele Gedanken J. Arnds und Ph. J. Spe-
ners vorausgenommen sind. Bei der Aufzdhlung der verschiedenen, teils durch
theologische, teils auch durch landschaftliche Bedingtheiten voneinander

1 Mitteilung in Theol. Lit.ztg. 91 (1966), Sp. 2351,



150 Rezensionen

differierenden Auspriagungen des deutschen Pietismus ist leider der «wiirt-
tembergische» Pietismus mit nicht einmal 5% Zeilen erheblich stiefmitterlich
registriert! Es fehlen die Namen J, A, Bengel, Ph. M. und J. M. Hahn und
viele andere mehr. Dasselbe gilt fiir den wchwéarmerisch-separatistischen»
Pietismus, zu dem Weigelt zwar mit Recht G. Arnold (obwohl diese Klassifi-
zierung immer problematisch bleiben wird) und K. Dippel zéhlt, ohne die
viel radikaleren Vertreter J. Chr. Edelmann und K. F. Bahrdt zu erwihnen
und auch des Ehepaares W. und E. Petersen zu gedenken, dessen literarische
Wirksamkeit bis weit uber die Grenzen Deutschlands, ja EKuropas hinaus-
reichte. — Etwas geschlossener wirkt das 3. Kapitel «Philipp Jacob Spener.
Chronologie seines Lebens» (8. 27-45), in dem Weigelt Altbekanntes mit
neuen Forschungsergebnissen verbindet und manchen wertvollen Gedanken
zu einer verstindnisvollen Wiirdigung des elsédssischen Theologen vortrigt,
ohne dabei auf Goldgrund zu portraitieren. — Ahnliches gilt fiir das folgende
Kapitel tiber ¢«August Hermann Franckes religiose Entwicklung bis zu seiner
Bekehrung 1687» (S. 46-63), fur das dem Verfasser mehrere neue Arbeiten
zur Verfiigung standen. Franckes kirchlich-praktische Verdienste werden
riickhaltlos gewurdigt. Es werden aber gerade auch im Umkreis des Hallen-
sers Entwicklungen aufgezeigt, in denen sich ¢«zwangsweise eine Akzentver-
schiebung von dem Heilsgeschehen auf das Wortgeschehen» vollzog. « Damit
hat der spener-hallische Pietismus der heutigen existentialen Schriftinterpre-
tation den Weg bahnen helfen» (8. 57). — Um weniger prinzipielle Fragen
geht es im 5. Kapitel: « Der hallische Pietismus und die Salzburger Exulanten
in Eben-Ezer in Georgia in Amerika» (8. 64-89), in denen die Entstehung des
«pietistischen Gemeinwesens» in den USA beschrieben wird, das ein erster
Vertreter der spener-hallischen Theologie in der neuen Welt war. — Im 6. und
7. Kapitel faBt der Autor den Ertrag seiner Erlanger Dissertation von 1961
«Johann August Urlsperger, ein Theologe zwischen Pietismus und Auf-
klirung» zusammen (S. 90-118) und schlielt eine Darstellung von Urlsper-
gers Lebenswerk, der «Entstehung, Entwicklung und Bedeutung» der
« Deutschen Christentumsgesellschaft» (Kap. 8, S. 119-140) an.

Das Buch ist — bei aller in seinem «Studien»-Charalkter bedingten Kiirze
mancher Erérterungen — ein erster Schritt auf einem langen Wege, der uns
noch von dem Ziel einer befriedigenden wissenschaftlichen Durchdringung
der Gesamterscheinung des «Pietismus» trennt. Man darf daher auf Weigelts
weitere Arbeiten zu diesem Thema gespannt sein, nachdem die vorliegende
Untersuchung ihn als einen soliden Kenner der Materie ausweist, der sich ihr
mit ebensoviel Liebe wie Geschick und vorurteilsfreier wissenschaftlicher
Objektivitdt nahert, die gemeinsam dafur birgen, daf3 nichts anderes als die
«wirklich gescheheney Geschichte befragt und als solche freigelegt wird.

Gotthold Miiller, Basel

Ap vaN BeENTUM, Helmut Thielickes Theologie der Grenzsituationen. = Kon-
fessionskundliche und kontroverstheologische Studien, 12. Paderborn,
Verlag Bonifacius-Druckerei, 1965. 223 S. DM 14.80.

Der katholische Autor fat die Beleuchtung und Auseinandersetzung wie



Rezensionen 151

Thielicke selber seine Ethik als Beitrag zur Kontroverstheologie auf. Die in
dieser Monographie zu Worte kommende Kontroverstheologie verdient zu-
gleich das Attribut «6kumenisch». Der Eindruck, daf3 seine Schrift in einem
echten Dialog — welcher ja die Bedingung der Moglichkeit echter Kontro-
verse ausmacht — griundet, ist zweifelsohne berechtigt. Die Studie Ad van
Bentums mochte bewul3t das Feld der Ethik fiir die Kontroverstheologie ge-
winnen, bleibt aber dort, wo sie liber das Referat hinaus zur Auseinander-
setzung wird, doch auf die dogmatischen Ansétze der Ethik konzentriert.
Thielickes Kampf gegen die lutherische Theologie der Schopfungsordnungen
und sein Verstédndnis der Gebote in einer eigentlichen, nicht erfiillbaren und
einer «noachitischen Kompromif3form» wird hervorgehoben (3. 27, 138; vgl.
H. Thielicke, Theologische Ethik, IT, 1, 1959, Ziffer 666). In ersterer Hinsicht
entspreche, in letzterer divergiere Thielicke von K. Barth, dem der Kom-
promil kein wirkliches Problem bedeute (S. 27, 158). Die katholische Ethik
kennt allerdings die erwédhnte Unterscheidung der beiden Modi der Gebote
nicht, kalkuliert die menschliche Natur a priori in die Verkiindigung ein
(vgl. 8. 1631f. tiber das Zuriicktreten der Entscheidung hinter der Erziehung).
Ad van Bentum seinerseits findet, da3 Thielicke das von ihm im ersten Teil
der Ethik genannte Charakteristikum, das sakramentale Geheimnis des Han-
delns, vernachlédssige. Nach van Bentum bestiinde dieser sakramentale Cha-
rakter darin, daB3 das christliche Handeln auch in der gegenwartigen Welt
zeichenhaft auf den neuen Aeon weist (S. 214). Thielicke hatte indessen von
diesem Charakter unter der Perspektive der Rechtfertigungslehre gesprochen :
Der Akt der Néchstenliebe ist verborgen unter einem Tun, welches sowohl
natiirliche Gutmiitigkeit als auch egoistisches Interesse in sich schlief3t
(Ethik I, Z. 211). Wir meinen, da3 — will man schon von einem sakramenta-
len Charalkter des ethischen Handelns sprechen — dieser in der Tat als Zeichen
des kommenden Eschaton bedacht werden muf.

Als Hauptmoment der in lebensnaher Auseinandersetzung mit den Pro-
blemen des Totalitarismus und der Untergrundbewegungen geschriebenen
Ethik Thielickes hebt der Autor zu Recht die «Grenzsituation» hervor (vgl.
S. 98f. u. Ethik II, 1, Z. 688ff.). Immerhin spielt fiir Thielicke auch die Ver-
hinderung des Aufkommens der Grenzsituation eine Rolle (ebd. Z 1008). Dal3
dieser Gesichtspunkt in Ad van Bentums Beleuchtung keine Erwidhnung
findet, dafiir tragt er allerdings die Verantwortung nicht allein.

Die Kritik konzentriert sich auf den Aonsbegriff. Nach Thielicke bewegt
sich die christliche Existenz im alten, vergehenden Aon. Erst der «zweite
Advent» wird das «Interum des Notstandes dieser Weltzeit» beenden (Thie-
licke II, 1, Z. 664). Hier opponiert sein katholischer Kritiker. Der Glaube als
Glaube und damit auch die ethische Existenz des Glaubenden «gehért nicht
zum alten Aon» (S. 185). Wir leben in der Heilsordnung der Vers6hnung und
Erlésung — der Autor tut seiner Kritik allerdings Abbruch, weil er Versth-
nung und Erlésung nicht unterscheidet — in der «reellen Teilhabe am Reiche
Gottes» (S. 194; vgl. auch S. 192 iiber die Erfullbarkeit der Gebote des Deka-
logs und der Bergpredigt). In Christus trat der neue Aon auf verborgene
Weise in diese Welt ein, und darum bedeutet die «Weltlichkeit des Christen»
nicht lediglich die géttliche Geduld, wie der lutherische Ethiker Thielicke



152 Rezensionen

meint, sondern «Inkarnation des Reiches Gottes in der Welt» (S. 214, 198).
Dieses Verstdndnis der Eschatologie kann die protestantische Theologie nicht
einfach zuriickweisen, weil sie selber in hochstem Mafle dariiber strittig ist,
ob das Eschaton schon realisiert, realisierbar oder wirklich erst verheillen ist.
Wer mit J. Moltmann annimmt, da3 Auferstehung und Verkiindigung Jesu
Christi nicht so sehr Anbruch als Verheilung des Eschaton ausmachen?, der
wird vielleicht von gegenwirtigen, sakramentalen Zeichen des zukiinftigen
Eschaton reden kénnen (s.0.), aber weder Ethik noch Ekklesiologie, weder
Christologie noch Soteriologie als bereits realisiertes Eschaton ausgeben. Die
eschatologisch-dogmatischen Voraussetzungen der Kritik Ad van Bentums
miissen wir deshalb zuriickweisen. Es ist zu bedauern, daf3 er die Ausein-
andersetzung mit Thielicke fast ausschlieBlich mit Begriffen und Aspekten
der Rechtfertigungs- und Verséhnungslehre fithrt. Auch daran ist der Autor
nicht allein schuld; die Gesichtspunkte der kreatiirlichen Not, der gottlichen
VerheiBung und Erfiillung werden von ihm durch den beherrschenden der
Rechtfertigungslehre an den Rand geschoben. Ein Ansatzpunkt zur Ausein-
andersetzung im Horizont der erst verheilenen Erlésung und Neuschépfung
findet sich auf 8. 207, wobei Ad van Bentum die eschatologische Vollendung
allerdings zur «himmlischen Existenz» verkiirzt. Das anregende, schone und
6kumenische Buch Ad van Bentums fithrt so mitten in die Kontroverse der
evangelischen Theologie um das Verstdndnis der Eschatologie.

Ulrich Hedinger, Basel

Hans Urs voN BALTHASAR, Herrlichkeit. Eine theologische Asthetik. 2.
Ficher der Stile. Einsiedeln, Johannes Verlag, 1962. 888 S. Fr. 58.—.

Von Balthasars Programm bedeutet den Versuch, die Theologie unter
dem Lichte des dritten Transcendentale zu entfalten; die Sicht des Verum
und des Bonum ist durch die des Pulchrum zu ergénzen (Band 1, S. 9)2.
Der zweite Band, der hier vorliegt, dient der historischen Orientierung. Er
fithrt eine Anzahl christlicher Theologien und Weltbilder hiéchsten Ranges
vor, die «zentral von der Herrlichkeit der Gottesoffenbarung getroffen, diesen
Eindruck zentral widerzuspiegeln versuchen» (S. 11). Programmatisch be-
deutet das: « Um zu erfahren, wo eine grofle Theologie zentral von der Herr-
lichkeit Gottes angeriithrt worden ist, gentgt es bei weitem mnicht, die (oft
durftigen oder konventionellen oder von fremden Philosophien abhéngigen)
Stellen zusammenzusuchen, wo ausdriicklich vom Schonen geredet wird.
Vielmehr fallen die Entscheidungen theologischer Asthetik jeweils zentral,
im Herzen, in der Ur-Vision und im urspringlich kristallisierenden Ge-
staltungsmittelpunkt. Wie die theologische Gestalt um diese Mitte der ur-
springlichen Schau sich aufbaut, entscheidet dariiber, was und wieviel vom
Kabod sich auf dieses Gebilde niedersenkt und darin sogar Leib und Gesicht
erhalty (S. 12).

Aus der Fille seien nur wenige Punkte aufgegriffen. Irendus z. B. ist

1 J. Moltmann, Theologie der Hoffnung (1964), S. 78.
2 Vgl. meine Rezension in Theol. Zeitschr. 18 (1962), S. 452ff.



Rezensionen 153

gerade darin Antignostiker, als er zeigt, daBl zur Inkarnation Form- und
Gestaltwerdung gehort (S. 43. 45ff.). Und: «Mittelpunkt der Gotteskunst
ist der Mensch» (S. 73), wobei sich die Gotteskunst strikte an die Zeit, an die
Zeitlinie bindet und sich nie von ihr 18st oder abspaltet. Augustin ist der-
jenige Patristiker, der «die endgiiltige, mitnehmende und iiberholende Wen-
dung von Plotin zu Christus vollzieht» (S. 15). Er vermag die Urworte
«Licht — Auge — Einheit» zusammenzuschauen. Das vor Gott gesunde und
starke und ertiichtigte Auge vermag in die ewige Sonne zu sehen, wobei sich
riickblickend alles in ein groBes Lob verwandelt (Ansatz zu einer Theodizee,
S. 102f.). Dionystus schafft die festliche Theologie: Liturgie und Theologie
ist nachgestaltende, preisende und dankende Antwort auf die go6ttliche
Offenbarungsgestaltung. Die harmonikale Ordnung und Proportion zwischen
Offenbarung und Antwort auf Offenbarung im Glauben wird im tédnzerischen
Reigen und im Spiel symbolisiert (S. 174f.). Anselm: Der «Bestfall christ-
licher Asthetik» (S. 217)! Denken heift hier konsequent, eine Sache «geistig
schaubar machen» (S. 226). Und: die «freihindig nachzeichnende Vernunft»
steht in einem dauernden Kontakt mit der Offenbarung (S. 225). Das
Christusereignis ist «die Uberwiltigung der #sthetischen Glaubensvernunft
durch die in der aufgewiesenen Offenbarungsgestalt hervorleuchtende Un-
faBlichkeit der géttlichen Liebe...» (S. 237f.). Analogia entis ist bei Anselm,
definiert auf Grund der trinitarischen Freiheit des Sohnes, «analogia per-
sonalitatis oder libertatis» (S. 249). Auch Bonaventuras «domhafte Theolo-
gie» (8. 16) erfallt die zentrale Christologie auf der Ebene des Formalen, der
Gestaltung und Asthetik: «... indem er (Christus) als Sohn nichts anderes
sein will als Vater-Bild, gibt er dieses Bild abbildlich-urbildlich weiter und
legt damit den Grund fiir jede kreaturliche Haltung Gott gegeniiber, die nur
insoweit wahr und schon ist, als sie die Haltung des Sohnes zum Vater nach-
bildet» (S. 303). Mit Dante kommt erstmals der Laie zu Worte, und zwar der
Kinstler. Diese Wendung bedeutet u. a. den Einbezug des Personalen, hier
verdichtet in der schicksalhaften Liebe. Es kommt zum Primat «der kon-
kreten personlichen Existenz tiber die scholastische essenziale Weltbetrach-
tung» (S. 390). Beatrice ist jetzt «das Aufscheinen jener ewigen Huld..., die
uns ewig im voraus geliebt hat» (S. 403). Und gerade solche Gnade ist nicht
die tiber der Wirklichkeit schwebende Idee, sondern sie nimmt Gestalt an:
«Hier ist der Eros iiber seine Subjektivitidt hinausgewachsen in die objektive
Form des Sakraments, hier ist umgekehrt die sakramentale kirchliche Form
enthiillt und gerechtfertigt und glaubhaft gemacht als Liebe. Das ist mo-
dernste Ekklesiologie. Aus der Mitte der Kirche bricht die persénlichste Liebe
aus, aber diese duldet keine Subjektivitét, die nicht von der Subjektivitit
Gottes selbst durchkldrt, gerichtet, tiberwunden und geborgen wire» (3. 418).
Das Problem der Danteschen Hoéllenschau ist bei von Balthasar besonders
differenziert angegangen; diese Partien bilden m. E. einen Héhepunkt der
Untersuchungen, wobei man vielleicht einen Einflul} von Karl Barth ver-
muten darf. Wir kénnen nur andeuten! In der Holle verhiillt sich Gottes
Liebe in Gerechtigkeit und gottliche Schonheit besteht nicht mehr im Er-
barmen, sondern nur noch in der Proportion zwischen Schuld und Strafe;
diese Sicht ist Dante von der Theologie seiner Zeit diktiert worden. Dante



154 Rezensronen

vermag nur wenig aufzulockern: Beatrice hinterldf3t in der Hélle Spuren und
er, Dante selber, tragt sein Erbarmen in die Hélle. Von Balthasar kritisiert:
das ist antik, nicht christlich! Das Kreuz, die Stellvertretung miilte sich
auf die Dimension der Hélle auswirken, und das vermochte die Zeit Dantes
nicht zu zeigen. Durch die Reformation wird die #sthetische Theologie zu
Formulierungen angesichts eines Gegeniibers gezwungen: Juan de la Cruz
und Pascal werden beide «der Vertreibung der Asthetik aus der Theologie
durch die Reformatoren mit einer neuen #dsthetischen Theologie antworten,
die Aug in Auge zur deutschen Reform steht» (S. 465). Juan de la Cruz ist
darin modern, daB er Theologie anthropologisch verifiziert: der Mensch
selber z. B. ist die Holle (S. 470). Durch sein Werk geht eine «unerbittliche,
rasante Reduktion» (S. 469); einer Welt, die sich ihrer Eigenwerte versichert,
stellt er das «Gott allein geniigt» entgegen (S. 469). Und das Leitbild des
Theologen wird der Abenteurer, der Conquistador. Asthetische Theologie
heilt jetzt: « Das gultige Bild Gottes in der Welt ist das Bild der gekreuzigten
Liebe. Nichts sonst» (S. 523). Hier tritt das ewige Du dem Menschen ent-
gegen, und dieser kann es z. B. mit dem Hohenlied oder dem Volkslied be-
singen! Mit Pascal und natirlich Hamann zeigt sich die Bedeutung der Re-
formation: «Daf3 die Erfahrung der gottlichen Glorie sich hier gewandelt
hat, ist klar: sie hat steigend kenotische Farben angenommen, in der leiden-
den Liebe erscheint erst die wahre Tiefe der gottlichen Herrlichkeit» (8. 21).
Pascal ist existentieller und dialogischer Denker, genauer: Seher! Seine
Schau steht zwischen den «Polen der Zahlenschénheit und der Gnadenschén-
heit», in der der unbegreiflich erwéhlende und verwerfende Gott sich kundtut
(S.551). Vor Gott steht der Mensch als Mitte, und zwar als Mitte nach unten
hin (zur naturwissenschaftlichen Gestalt) und nach oben hin (zur Gestalt
des Gottmenschen); so kann sich der Mensch nach unten oder oben tber-
steigen (S. 553). Pascal sieht schon modernste Probleme der Hermeneutik:
es geht darum, «dall der Mensch als Gestalt lesbar sei» (S. 568). Auch von
Balthasar urteilt, Pascal sei auch (nicht nur!) Vater der modernen Imma-
nenzmethode, und zwar weil er in der Schwebe des Wortes «cogitor (diligor)
ergo sum» argumentiere (S. 567). Diese Helle ist aber auf einem dunkeln
Hintergrund zu sehen: Pascal ist «Theologe von Bild und Sprung zugleich»
(S. 594). Mit Hamann erklingt die protestantische Stimme und sie wagt das
Zeugnis vom «aesthetischen Gehorsam des Kreuzes» (S. 605). Fir Hamann
ist das Geschépfliche Schechina und die Welt ein Poem (8. 607). Christus aber,
Inkarnation und Kenose, ist der schlechthinnige Kanon aller Asthetik.
Dionysos z. B. ist Maske des Gekreuzigten! Das Zentralgeheimnis der
Menschwerdung ist die Hochzeitlichkeit (S. 629). Wichtige Stichworte
Solojews sind sodann : Evolution (Linie zu Teilhard de Chardin), Sophiologie,
Asthetik als Wissenschaft der sukzessiven Inkarnation, werdender Gott,
Einholung der Asthetik durch die Apokalyptik. Fir Péguy (wir tibergehen
Hopkins) gelten die Urworte: Prinzip Solidaritédt! Repréisentation des Hei-
ligen durch den Siinder! Israel als offene Figur auf Jesus Christus hin! Pro-
phetie als édsthetische Dimension: «Prophetie heilt ja nicht, die Zukunft
voraussagen, sondern im Augenblick das Géttlich-Richtige wissen. Von Gott
her den Dingen, den Menschen, Ereignissen und Konstellationen ihren Platz



Rezensionen 155

anweisen kénnen» (S. 791). Dann: adventischer Sinn der Antike (Christus
erbt alle Philosophie)! Existenz als Exil!

Man wird urteilen diirfen, daf3 es von Balthasar gelungen ist, die Groflen
der asthetischen Theologie im groBen Stil zu schildern. Unwillkiirlich stellt
sich einem ein Nietzschewort ein: «Ein Riese ruft dem andern durch die
6den Zwischenriume der Zeiten zu, und ungestért durch mutwilliges larmen-
des Gezwerge, welches unter ihnen wegkriecht, setzt sich das hohe Geister-
gesprich fort.» Wie soll der Rezensent angesichts dieser Leistung der Gefahr
entgehen sich blofl dem mutwillig lirmenden Gezwerge einzureihen? Zwer-
genhaft jedenfalls wire es, von einem gewissen Schmalspurprotestantismus
her einmal mehr Inhalte gegen Form, Gehalt gegen Gestalt zu stellen. Wenn
diese Sicht etwas beweist, dann dieses: daB3 Form auch Inhalt, Gestalt auch
Gehalt ist! Und bevor unsere Seite vollmichtig gezeigt hat, daBl wahrschein-
lich auch die Reformatoren gehaltvolle Beitrige zu einer echt dsthetischen
Theologie geleistet haben, wird man sich den Vorwurf der Entésthetisierung
der Theologie gefallen lassen miissen. Aber sinnvoller als Kritik scheint mir
die Annahme des Werkes als Herausforderung. Im Zeitalter der Okumene
und der Begegnungen kann ein Werk so hohen Ranges nicht nur ein inner-
katholisches Ereignis sein, sondern es bedeutet als solches eine Anfrage an
eine dkumenisch denkende Theologie und damit auch an den Protestantis-
mus. Und wenn man vielleicht sagen darf, der Protestantismus habe, etwa
mit Barth, der Okumene das Christusthema neu und unaufgebbar aufgege-
ben, so mull zugleich dem Protestantismus die Rickfrage gestellt werden:
ob sich nicht gerade das Christusthema zuletzt an der Frage der Gestalt und
Form entscheiden werde. Ich denke, dafl die Verlegenheit des Protestantismus
vor dieser Frage sofort klar ist. So gibt uns das Werk von von Balthasar eine
neue und grofe Aufgabe. Man wird wahrscheinlich nicht gleich (ndmlich
thomistisch) begriinden wie er, aber die Ziele bleiben die gleichen! Es wire
nun theologisch weiter zu bedenken, was von Balthasar etwa zu Hamann
oder zur Problematik der Kenose in ihrem &sthetischen Bezug sagt. Iis wére
neu zu bedenken, dal Barths Dogmatik eine grole dsthetische Leistung be-
deutet. Und wir miflten uns neu dem Idealismus (Schleiermacher, Schelling,
Hegel) stellen. Nicht zu vergessen wire aber auch die Partnerschaft des
Kiinstlers. Er dient der im Werk erscheinenden Gestalt typisch, exemplarisch
und gibt auf die Anrede einer geheimnisvollen Tiefe die schopferische Ant-
wort. Damit schafft er eine Orientierung und Lichtung, die weiterhilft. So
ist der Kinstler ein wichtiger Partner! Und schlieflich: Wére es nicht ein
sinnvolles Wagnis einer protestantischen Asthetik und Theologie, den Zen-
tralbegriff des «Glaubens» neu zu formulieren? Ich nehme hier einen mir
wichtig scheinenden Gedankengang auf, den der Wiener Neutestamentler
Gottfried Fitzer — leider bisher nur miindlich — gedufBlert hat, der aber aus-
fithrlich dargelegt werden miuite. Glaube steht in einer wichtigen Analogie
zum Schépferischen! Fir beide gilt: das wagende Uberschreiten des Zu-
stindlichen auf ein Telos hin (Hebr. 11). Beide sind Antizipation des Zu-
kinftigen, beide bedeuten das Wagnis, Zukunft in die Gegenwart einzufiihren
im geduldigen Arbeiten an einem Werk, das zugleich Zeichen ist. Beide sind
Entscheidung fir eine unverfiigbare, erst werdende Zukunft, die wohl auch



156 Notizen und Glossen

von Antezedentien mitbedingt aber nicht vorgezeichnet ist. Beide bedeuten
Lichtung und Bewahrung von Wahrheit. — So etwa mé&chte ich, in eigener
Verantwortung, den Vorschlag meines Wiener Kollegen umschreiben. Ginge
es damit nicht um ein Koénigsproblem einer ésthetischen Theologie pro-
testantischer Priagung? Kurt Liithi, Wien

Notizen und Glossen

ZEITSCHRIFTENSCHAU

Scawerz. The Ecumenial Review 19, 1 (1967): M. B. Handspicker & L.
Vischer (Ed.), The Southern Baptist Convention; The Seventh Day Ad-
ventist Church; The Kimbanguist Church in the Congo; The Pentecostal
Movement in Europe (1-47). Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theo-
logie 12, 4 (1965): G. Darms, Zur Begegnung von Naturwissenschaft und
Weltanschauung (401-412); G. Hieronimi, Der Begriff des Gemeinwohls in
der Lehre des Solidarismus (413-425); H. Langkammer, Der iibernatiirliche
Charakter des Berufungserlebnisses des Propheten Jeremias (426-438);
E. Baert, Le théme de la vision de Dieu chez S. Justin, Clément d’Alexandrie
et S. Grégoire de Nysse (439-497). Internationale kirchliche Zeitschrift 56, 4
(1966): E. W. Kemp, M. Kok & U. Kiry, Zu den anglikanisch-methodisti-
schen Unionsverhandlungen (193-233). Judaica 22, 4 (1966): A. Koberle,
Israel — ein Gottesbeweis (193-208); J. Maier, Hekalot rabbati XXVII, 2-5
(209-217); J. E. Koch, Israel in biblisch-prophetischer Sicht (218-236);
H. Schmid, Die «Mutter Erde» in der Schépfungsgeschichte der Priester-
schrift (237-243). Kirchenblatt fiir die reformierte Schweiz 123, 1 (1967):
W. Bieder, Der Zeuge im Neuen Testament, I (2-5); A. Rich, Revolution als
theologisches Problem (5-8). 2: Bieder, Der Zeuge, 11 (18-20); H. van Oyen,
Die Pastoralkonstitution «Die Kirche in der Welt» (21-25). Neue Zevtschrift
fiir Missionswissenschaft 22, 4 (1966): G. Schelbert, Das Missionsdekret des
IT. Vat. im Gesamtwerk des Konzils, T (241-259); P. Anatriello, I cattolici
ed il buddismo birmano (260-269); J. Wicki, D. Jorge de Santa Luzia OP,
erster Bischof von Malakka (270-284); S. Bolshakoff, La Mission russe-
orthodoxe de Pékin de 1728 & 1864 (285-292). Revue de théologie et de philoso-
phie 99, 6 (1966): J. Rudhardt, Considérations sur le polythéisme (353-364);
J. Dantine, Les tabelles sur la doctrine de la prédestination par Théodore de
Beéze (365-377). Schweizerische Zeitschrift fiir Geschichte 16, 4 (1966): H. R.
Breitenbach, Herodotus pater historiae (465-500); J.-J. Joho, Les origines
chrétiennes et romandes de Fribourg (501-529). Verbum caro 79 (1966):
M. D. Philippe, Le repos du Pére et 'alliance éternelle (9-25); D. Tustin,
La mort et la résurrection du Fils (26-37); J. Ph. Ramseyer, Le dimanche,
signe de la présence de 1'église dans le monde (51-69); J. J. Heitz, L’attente
du dernier jour: jugement et grace (73-98); O. Clément, Le dimanche et le
jour éternel (99-124). Zeitschrift fiir schweizerische Kirchengeschichte 60, 4
(1966): L. Carlen, Stadt und Kirche im Mittelalter (331-341); P. Riicke, Die



	Rezensionen

