
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 23 (1967)

Heft: 2

Artikel: Auftrag und Grenze eines christlichen Konzils in der Sicht Luthers

Autor: Kantzenbach, Friedrich Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878625

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878625
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Auftrag und Grenze eines christlichen Konzils
in der Sicht Luthers

Luthers Ringen um Anerkennung seines Anliegens ist der kräftigste
Beweis dafür, wie er von der einen Kirche Jesu Christi aus dachte

und handelte. In der konkreten Kirche des 16. Jahrhunderts ist
ein Streit über das Verständnis des Evangeliums, des Wortes Gottes,
ausgebrochen. Als Ausdruck der Glaubensspaltung können wir
Luthers Auftreten und die Reaktion darauf betrachten, nicht als
Ausdruck einer Kirchenspaltung. Innerhalb der einen Kirche ringt
Wahrheit mit Irrtum. Wahrheit und Irrtum entsprechen dem Wesen

der wahren bzw. der falschen Kirche, nicht aber den empirischen

«Kirchen» im Sinne von Konfessionen. Der Konfessionsbegriff

ist Luther noch fremd, selbst nach dem Reichstag zu Augsburg,

wo sich die Lage in dem Sinne gewandelt hat, daß Luther
fortan nicht mehr nur in eigener Verantwortung und Initiative
redet und kämpft, sondern in Zuordnung zu den «Unsern», d.h. zu
den die evangelische Wahrheit bekennenden Gemeinden, seinen

Auftrag wahrnimmt. Weil Luther sich als Glied der einen Kirche
Jesu Christi versteht und für ihn eine Kirchenspaltung nicht denkbar

ist, gewinnt seine Auseinandersetzung mit dem Konzilsgedanken
einen tiefen Ernst. Natürlich ist das Konzil für ihn bald nicht mehr
das, was es für einen Katholiken zu sein hat, nämlich Gremium der
römischen Kirche bzw. Versammlung der Bischöfe, die in und mit
dieser Kirche denken und handeln. Mit Schmerzen muß er
feststellen, daß diejenigen, die sich als Nachfolger der Apostel bezeichnen,

doch das apostolische Heilsevangelium nicht anerkennen
wollenx.

1 H. Jedin sieht in seiner Geschichte des «Konzils von Trient», 1. Der
Kampf um das Konzil (2. Aufl. 1951), das Verhängnis der
reformationsgeschichtlichen Entwicklung darin, daß die Primatialidee durch den Kon-
ziliarismus verdunkelt wurde. Nach der Bulle vom 3. 1. 1521, die über Luther
und seine Begünstiger die Exkommunikation verhängte, hätte es heißen
müssen: «Roma locuta, causa finita» (S. 144). Neben anderen Gründen sei
die Entwicklung anders gelaufen, weil man in der weit verbreiteten
Selbsttäuschung befangen gewesen sei, «Luther und seine Anhänger seien noch
nicht endgültig von der Kirche getrennt, solange das Konzil sein Urteil noch
nicht gefällt habe». So sei bei Luthers Anhängern der verhängnisvolle Irrtum
genährt worden, sie seien nicht Anhänger eines Häretikers und darum auch
nicht von der wahren Kirche getrennt. Auf diese Vorstellungswelt, der auch



F. W. Kantzenbach 109

1.

In großen Zügen hat Luthers Auseinandersetzung mit dem
Konzilsgedanken folgende Entwicklung genommen, ehe er 1539
zusammenfassend das Konzilsthema behandelte :

a) Erst nach den Ablaßthesen wurde für Luther das Problem
Papst und Konzil überhaupt akut. Zur Ablaßfrage gab es noch
keine Konzilsentscheidung, wohl aber eine Definition Papst Clemens'
VI. in der Bulle «Unigenitus» vom 25. Januar 1343. Luthers Gegner
Tetzel und Prierias erkannten, daß Luther als Ketzer nur zu
belangen war, wenn die Suprematie des Papstes und seiner lehramtlichen

Äußerungen über die Konzilsautorität durchgesetzt würde.
Bis zum Sommer 1518 war für Luther das Konzil noch die höchste,
unfehlbare Instanz in Glaubenssachen. Er wies Prierias darauf hin,
daß er sich nicht als Häretiker betrachten müsse und nicht gezwungen

sei, seine Lehre zu widerrufen, ehe nicht ein Konzil seine
wissenschaftlich vorgetragene Lehre vom Ablaß verwerfe. Luther
verglich seine Auffassung mit der Lehre der Dominikaner von der
Bewahrung der allerseligsten Jungfrau von der Erbsünde, die weder
anerkannt noch verworfen worden sei. In den Resolutionen zu den
Thesen erklärt er, daß nur ein Konzil und nicht der Papst definiere,
was zu glauben sei. Aus dieser Annahme folgt die Behauptung, daß

man eine Lehre gegen das Verständnis des Papstes und eines Teiles
der Kirche vertreten dürfe, solange nicht ein allgemeines Konzil
eine verbindliche Entscheidung gefällt habe. Es wird Luther auch

von der heutigen Lehre der römischen Kirche her zugestanden werden,

daß der Papst tatsächlich moralisch verpflichtet sei, das
Ökumenische Konzil zu hören, bevor er eine Lehre dogmatisiere. Luther

treue Söhne der Kirche (ist das nicht ein Widerspruch zu der Grundthese?)
Vorschub geleistet hätten, sei es zurückzuführen, daß immer wieder die
Konzilsforderung erhoben wurde, die schließlich in Trient ihre Erfüllung
fand. Jedin trägt an die geschichtliche Entwicklung seine Maßstäbe vom
Unfehlbarkeitsdogma aus heran. Auch kontroverstheologisch hat dies
natürlich ernste Folgen. Denn alle leidenschaftliche Bemühung um ein Konzil
auf beiden Seiten wird hiermit ja als illusionäres Unterfangen beurteilt, weil
ein Kirchenbegriff und eine Primatsvorstellung zur Norm rechter
Konzilstheologie und -praxis erhoben werden, die zu Luthers Zeit aber auf beiden
Seiten offenbar recht unvollkommen verbreitet waren. Luthers
Konzilstheologie wäre also kontroverstheologisch recht unergiebig. Ihre
Voraussetzungen wären ja unbrauchbar



110 F. W. Kantzenbach, Auftrag und Grenze

kannte nicht die heutigen Überlegungen zum Thema Unfehlbarkeit
(des Papstes bzw. des Konzils). Er knüpfte, und wie konnte es

anders sein, an die spätmittelalterliche Konzilstradition an.
In Konstanz (1414-1418) und in Basel (1431-1449) hatten

berühmte Reformkonzile stattgefunden, deren Verlauf und Bedeutung
sich Europa tief eingeprägt hatten. In Konstanz hatte sich das Konzil

als Repräsentation der katholischen Kirche verstanden und in
Anspruch genommen, seine Gewalt immittelbar von Christus zu
haben. Auch der Papst müsse dem Konzil gehorchen2. Luther hatte
konziliaristische Autoren, wie Johannes Gerson (1369-1429) und
Gabriel Biel (1418-1498), studiert und bei ihnen sogar die Folgerung

gefunden, daß Konzilien nicht irren könnten und unfehlbar
seien3. Die Unfehlbarkeit des Konzils wurde auch von einem der
schärfsten Gegner Luthers, Dr. Johannes Eck, vertreten. Vorsichtiger

urteilte der Luther wohlbekannte Erzbischof von Palermo,
Nikolaus de Tudeschi, genannt Panormitanus, wenn er nur der
allgemeinen Kirche die Unfehlbarkeit zuerkannte, nicht automatisch
auch deren konziliarer Vertretung. Andere Theologen vertraten die
Überordnung des Papstes über das Konzil, doch galt es durchaus
noch nicht als unkatholisch, andere Auffassungen geltend zu
machen. Diese Feststellung, die leicht quellenmäßig zu belegen wäre,
ist außerordentlich wichtig für das historisch gerechte Verständnis
Luthers. Der Kurientheologe Silvester Prierias konnte durchaus
nicht Alleingeltung für seinen papalistisch ausgerichteten Konzilsbegriff

in Anspruch nehmen.

Schon diese Tatsachen bedeuten eine Infragestellung der Interpretation
der Konzilsauffassung Luthers durch Hubert Jedin. Mit der Anknüpfung an
die konziliaristische Theorie habe, so meint Jedin, Luther seine grundstürzenden

Irrtümer verbunden. Mit Worten, denen er einen völlig neuen Sinn unterlegte,

z.B. mit dem Wort «Reform», täuschte Luther angeblich viele
Menschen darüber hinweg, was die Reformation eigentlich bedeutete. Jedin

2 Vgl. H. Küng, Strukturen der Kirche (1962), S. 244ff.
3 Vgl. dazu die materialreiche Studie von A. Ebneter, Luther und das

Konzil : Z. kath.Theol. 84 (1962), Sonderdruck. Nach Abschluß dieser Abhandlung

erschien die Untersuchung von C. Tecklenburg-Johns, Luthers Konzilsidee

in ihrer historischen Bedingtheit und ihrem reformatorischen Neuansatz
(1966). Diese Arbeit klärt in erfreulicher Weise Entwicklung und Formung
von Luthers Konzilsbegriff. Wir greifen über die historische Fragestellung
hinaus und heben die Aspekte hervor, die für eine Erneuerung der Konzils-
theologie im Luthertum Bedeutung haben könnten.



eines christlichen Konzils in der Sicht Luthers 111

nimmt an, die große Menge des Volkes habe sich irreführen lassen. Ans
Luther wird schließlich ein diplomatisch versierter Taktiker, der in Worms
nur darum nicht widerrufen habe, weil er sonst seine Anhänger verloren
hätte4. Wir können die Auffassung von Luthers Taktik nicht mit dem
wissenschaftlich gesicherten Bild von seinem reformatorischen Selbstverständnis
und seinem Wormser Verhalten in Einklang bringen. Die Geschichtsschreibung

muß den großen Unterschied zwischen vor- und nachtridentinischem
und erst recht vatikanischem Katholizismus genauer beachten, um nicht zu
Verzeichnungen der realen Lage zu Beginn der Reformationszeit zu kommen.

Litthers kritische Auseinandersetzung mit dem Konzilsgedanken
hängt wurzelhaft zusammen mit seiner Kritik am Papsttum und an
der päpstlichen Kirche5, die auf dem Boden des Wortes Gottes, das

er als einzige Norm anerkennt, und des damit zusammenhängenden
Kirchenverständnisses erwächst6. Kardinal Cajetan vertrat in Augsburg

im Oktober 1518 tatsächlich schon die Auffassung, die für den
Katholiken auf dem Boden des Vatikanischen Konzils von 1869/70
allein in Frage kommt: der Papst hat Luthers Lehre als Häresie
verurteilt. Für Luther kommt deshalb nichts anderes als
Unterwerfung in Frage. Bleibt diese aus, so ist ihm die Exkommunikation

mit ihren Folgen sicher. Luther hat die Argumentation des

theologisch gebildeten Kardinals nicht befriedigen können, weil in
ihr die Forderung einer Überprüfung päpstlicher Entscheidungen
an der Schrift und der Tradition nicht zugestanden wurde und
wesensmäßig überhaupt keinen Platz hatte. Cajetan erhob die
Macht des päpstlichen Stuhls über die Schrift und die Konzilien.
Eine Disputation erschien von diesem Standpunkt aus als völlig
überflüssig. Die heutige, den Primat des Wortes betonende
römischkatholische Theologie wird für Luthers Enttäuschung Verständnis
aufbringen können. Luther handelte richtig, wenn er den Beweis für
alle Lehren aus der Heiligen Schrift verlangte. Luther hat deshalb

am 28. November 1518 vor einem Notar und unter Anwesenheit von
mehreren Zeugen an ein Konzil appelliert7.

Derartige Appellationen an ein Konzil von Einzelpersonen oder Universitäten

kamen damals öfter vor. Luther handelte durchaus in Übereinstim-

4 Jedin (A. 1), S. 163.
5 Vgl. A. Palmqvist, Kyrkans enhet och papalismen. Mit deutscher

Zusammenfassung: Die Einheit der Kirche und der Papalismus (1961).
6 Vgl. J. Heckel, Das blinde, undeutliche Wort «Kirche»: Ges. Aufsätze,

hrsg. von S. Grundmann (1964), S. 195ff.
7 WA (Weimarer Ausgabe) 2, 36ff.



112 F. W. Kantzenbach, Auftrag und Grenze

mung mit der konziliaristischen Tradition, nach der allein das Konzil die

ganze katholische Kirche repräsentiere und das Konzil über dem Papst
stehe. Übrigens verstand Luther seinen Appell keineswegs als revolutionäre
Absage gegenüber dem Papst! Da er nur disputiert habe, habe er ohnehin
nichts zu widerrufen. Wenn die Meinung des Papstes geklärt sei, will Luther
sieh auch zum Gehorsam bereitfinden. Im Bericht über die Augsburger
Verhandlung hat Luther allerdings deutlich genug bekundet, daß der Papst
seinerseits auch der Wahrheit des Wortes unterworfen sei. Auf bloße kirchliche

Autorität hin will sich Luther nicht geschlagen geben. Dies ist der
Vorwurf, der gegen ihn noch heute angemeldet wird.

Es ist nun von Bedeutung, daß Luther nicht nur konziliaristische
Tradition gegen kurialistisch-papalistische Ansprüche setzt. Formal

vertritt er in gewisser Hinsicht die Thesen des Konziliarismus
des 15. Jahrhunderts. Doch von seiner Auffassung vom Wort des

Evangeliums aus verleiht er seiner Argumentation prinzipielle
Zuspitzung und Einheitlichkeit.

b) Die Leipziger Disputation mit Dr. Johann Eck im Jahre 1519

hat für Luthers Kirchen- und Konzilsverständnis erhebliche
klärende Wirkung gehabt. Sie ließ ihn noch konsequenter das Konzil
als Kreatur des Wortes Gottes verstehen. Wenn er aber doch 1521

an das allgemeine Konzil appellierte, so war das auch ganz ernst
gemeint. Freilich setzte Luther dabei voraus, daß das Konzil sich
der Autorität des Wortes Gottes unterstellen müsse.

Seit 1519 wendet Luther der Exegese von Matth. 16, 18 große Aufmerksamkeit

zu. Eck hat das Verdienst, Luther herausgefordert zu haben, dem
Schriftgrund des Papstanspruchs nachzugehen. Damit bahnt sich eine neue
Phase in Luthers Auseinandersetzung mit Rom an. In den Resolutionen zu
den Thesen hatte Luther in der 22. wohl mehr beiläufig angemerkt, daß es

eine Zeit gab, da die römische Kirche noch nicht über anderen Kirchen,
wenigstens nicht über denen Griechenlands, gestanden habe. Diese Kirchen
seien mithin papstfrei gewesen, etwa bis zur Zeit Papst Gregors I. Auch in
den Acta Augustana, dem Bericht über die Augsburger Geschehnisse, hatte
Luther diesen Gedanken geäußert. Unschwer ist zu erkennen, daß diese
Urteile eine entscheidende dogmatische These implizieren: die Institution des

Papsttums kann nicht ex jure divino behauptet werden. Eck hatte dies

scharfsichtig erkannt und hatte Luther mit seiner für die Leipziger Disputation

vorbereiteten These provoziert : «Wir leugnen, daß die römische Kirche
vor den Zeiten Sylvesters (314—355) nicht über den anderen Kirchen gestanden

habe.» Nach Ecks Auffassung ist der Papst immer Statthalter Christi
gewesen. Luther stellte dagegen seine 13. These, die behauptete: «Daß die
römische Kirche über allen anderen stehe, wird bewiesen aus den frostigsten,
innerhalb der letzten 400 Jahre aufgekommenen päpstlichen Dekreten, gegen
welche zeugt die beglaubigte Geschichte von 1100 Jahren, der Text der Heili-



eines christlichen Konzils in der Sicht Luthers 113

gen Schrift und das Dekret des nizänischen Konzils.» Luther hat in der
Einleitung zu den Thesen erklärt, er wolle nicht wie Hus die päpstliche Autorität
von der kaiserlichen ableiten, sondern er nehme an, daß die päpstliche Autorität

auf den päpstlichen Dekreten beruhe. Der von Luther auf Grund von
Matth. 16, 18 und Joh. 21 gemachte Versuch einer Eingrenzung des päpstlichen

Primats, an dem er noch festhält, obwohl - wie die Geschichte lehre -
eine Herrschaft des Papsttums über die Gesamtkirche nicht Gottes Wille sein
könne, soll uns hier nicht beschäftigen. Vielleicht wäre hier ein Ansatz für
Überlegungen zu einem evangelischen PrimatsVerständnis. Luther kommt
jedenfalls zu dem auch später immer festgehaltenen Ergebnis, daß der Fels
der Glaube sei, der von Petrus als dem Repräsentanten der ganzen Kirche
bekannt worden sei8.

In unserem Zusammenhang interessieren vor allem Luthers
Urteile über Konzile und Konzilsautorität. Bis zu der 13. These der

Leipziger Disputation hatte Luther noch nicht die Zeit präzisiert,
in der das Papsttum nicht im Sinne des Primates bestanden hatte.
Jetzt beruft er sich schriftlich auf die Zeit des nizänischen Konzils.
Wahrscheinlich hat ihn die Ecksche These zu geschichtlichen
Studien veranlaßt. Dabei wandte er sich dem Konzil von Nizäa schon
deshalb mit besonderer Aufmerksamkeit zu, weil es nach Meinung
der Gegner der kirchlichen Weltmachtstellung am Ende der Zeit der
Kirche stand, die noch frei von Abfall und Korruption gewesen sein
sollte. In der 13. These beruft er sich dann ja öffentlich auf das
nizänische Konzil, ebenso in den Resolutionen dazu. «Es bleibt
charakteristisch, daß diese Zeit (bis Nizäa) die für Luther fest
bestimmte Grenzzeit bleibt, bis zu welcher der Primat noch nicht
festgestellt war, während er für spätere Zeiten durchaus unsicher ist.»9

Nizäa wurde jedenfalls für Luther die kräftigste Stütze im Kampf
gegen das göttliche Recht des Papsttums. Es fällt auf, daß Luther
auch in späterer Zeit das Konzil von Nizäa oft als Autorität in Fragen

der Organisation und Institution der Kirche anführt, obwohl
schon 1520/21 dies erste Konzil der christlichen Kirche wegen seiner

Bedeutung für die rechte Lehre, jedenfalls in erster Linie,
hervorgehoben wird. Die Leipziger Disputation hat Luther schon kritisch
über die Vollmacht eines Konzils nachdenken lassen.

8 Vgl. dazu E. Bizer, Luther und der Papst (1958), S. 16ff., ferner das

von E. Mülhaupt, D. Martin Luthers Evangelien-Auslegung, 2 (3. Aufl. 1960),
zu Matth. 16, 18 zusammengestellte Quellenmaterial.

9 W. Köhler, Luthers Schrift an den Christlichen Adel Deutscher Nation
im Spiegel der Kulturgeschichte (1895), S. 52.

8



114 F. W. Kantzenbach, Auftrag und Grenze

Auch diesen Dienst hat ihm Eck getan, indem er Luther an die Seite des
verbrannten Ketzers Hus drängen wollte, um ihn so unmöglich zu machen.
W. Köhler hat Luthers Stellungnahme zu Hus und den Böhmen genauer
untersucht und festgestellt, daß 1519 die Persönlichkeit des böhmischen
Nationalhelden für Luther ganz in den Vordergrund gerückt war und daß
der Kirchenbegriff von Hus und seinen Anhängern Luther sympathisch
berührte10. Dadurch mußte für ihn die Autorität des Konstanzer Konzils, die
die Verbrennung des Hus verantwortete, fraglich werden, ja schließlich
hinfallen. Nach der Leipziger Disputation befaßte sich Luther genauer mit der
Geschichte des Konstanzer Konzils und dem Prozeß des Hus. Merkwürdigerweise

tritt dabei das Problem der Communio sub utraque, das Luther in
seiner reifen Konzilstheologie nach dem Augsburger Reichtstag unermüdlich
aufgegriffen hat, ganz zurück. Entscheidend ist für Luther der Märtyrertod
des Hus. Das Konzil hat sich nicht als «frei Concilium» erwiesen, darum ist
es ohne Autorität, ja das Evangelium ist auf dem Konstanzer Konzil öffentlich

verdammt worden. Mit dieser Erkenntnis hat Luther den Übergang zu
einer Neufassung des Konzilbegriffs vollzogen.

c) Auch Reformkonzile, deren Ruhm im Spätmittelalter so oft
besungen wurde und deren Gedächtnis von bedeutenden Theologen
und Kardinälen der römischen Kirche der Gegenwart wachgerufen
wird, konnten also fundamental irren! Fortan kann Luther dem
Konzil nicht mehr höchste Lehrautorität beilegen. Darum verweist
er aber den Konzilsgedanken noch keineswegs aus seiner Theologie.
Er muß sich nur mit seiner Auffassimg vom Wort und von der
Kirche vereinbaren lassen Die Auffassung von der Kirche hat schon

längst klare Umrisse gewonnen, so daß Luther, auch aus seinen

persönlichen schmerzlichen Erfahrungen, nur noch die Konsequenzen

zu ziehen hat.

Dies geschieht definitiv in seinem « Sermon von dem Bann», 152011, in dem
der Unterschied zwischen geistlicher und kirchenrechtlicher Exkommunikation

klar herausgearbeitet wird. Das evangelische Schriftprinzip und das sich
aus der ungeschmälerten Anteilhabe aller Gaben Christi seitens des rechten
Christgläubigen ergebende allgemeine Priestertum der Gläubigen treten
damit in scharfen Gegensatz zu einer sich verabsolutierenden Hierarchie und
Heilsanstalt, die glaubt, Menschen durch den Bann aus der Kirche Christi
ausschließen zu können.

Aus dieser Erkenntnis zieht Luther 1520 in der Schrift «An den
christlichen Adel» die praktischen Konsequenzen für die Reforma-

10 W. Köhler, Luther und die Kirchengeschichte nach seinen Schriften
zunächst bis 1521 (1900).

11 WA 6, 63-75.



eines christlichen Konzils in der Sicht Luthers 115

tion der Kirche. Er erkennt das Konzil nicht mehr als Repräsentation

der römisch-katholischen Kirche an, weil er den Zustand der
römischen Kirche nach den Erfahrungen mit deren offizieller
Vertretung als hoffnungslos bezeichnen mußte. Gleichwohl hat Luther,
der nach dem Reichstag zu Worms vom Kaiser und vom Reichstag
für die Reformation nichts mehr erhoffte, den Ruf der deutschen
Reichstage nach einem Reformkonzil gebilligt und bestärkt, wobei
er voraussetzte, daß ein freies Konzil nicht einseitig zusammengesetzt

werden dürfe, sondern auch Laien als Vertretern der Obrigkeit
und Wissenschaft Raum gewähren müsse.

In den Jahren 1533-1539 hat Luther verschiedentlich das Konzilsthema
aufgenommen und dabei den Grundgedanken vertreten, daß ein echtes Konzil

immer den rechten Hauptanteil bzw. das rechte Hauptstück zu bewahren
und zu verteidigen habe. Ein solcher Grundartikel müsse in Übereinstimmung
mit der Autorität der Apostel bzw. der Schriftautorität stehen.

In den Schmalkaldischen Artikeln von 153712 geht Luther beim
Aufbau der Artikel von dem Gedanken aus, daß die Gegner das

Spiel verloren haben, wenn sie zugeben, daß die hohen Artikel von
der göttlichen Majestät die unantastbare Grundlage des Glaubens
sind. Luther hat den Gegnern nur zugestanden, daß sie diese Artikel
wohl bekennen, aber nicht glauben. Den Artikel vom Papsttum
sieht Luther als eine Totalabsage an den Christus-Glauben an. -
Als Luther im Juni 1538 seine Vorrede zur Drucklegung der
Schmalkaldischen Artikel schreibt13, hat er keine Hoffnung mehr,
das freie Konzil noch bei Lebzeiten zu erleben. Jedoch bringt er
seine bleibende evangelische Konzilshoffnung bemerkenswert stark
zum Ausdruck:

«Möchte ich fur war wol gern ein recht Concilium sehen, damit doch viel
Sachen und Leuten geholffen würde. Nicht das wirs bedürften, denn unser
Kirchen sind nu durch Gottes gnaden mit dem reinen wort und rechtem
brauch der Sacrament mit erkentnis allerley Stenden und rechten wercken
also erleucht und beschickt, das wir unser halben nach keinem Concilio
fragen und jnn solchen stücken vom Concilio nichts besseres zu hoffen noch zu
gewarten wissen.»

Der Schmerz über die verwaisten Bistümer und Pfarren bewegt
Luther mächtig. Er fürchtet, Christus «möcht ein mal ein Engel

12 WA 50, 192 ff.
13 Vgl. H. Volz, Urkunden und Aktenstücke zur Geschichte von Martin

Luthers Schmalkaldischen Artikeln (1957), S. 178f.



116 F. W. Kantzeribach, Auftrag und Grenze

Concilium lassen gehen über Deudschland, das uns alle jnn Grund
verderbet, wie Sodom und Gomorra, weil wir sein so freuelich mit
dem Concilio spotten».

Man beachte die Dialektik in Luthers Urteil. Einmal sieht er das Konzil
nur als Möglichkeit zur Stillung des Nachholfbedarfs der Gegner, dann
erklärt er sich doch auch wieder solidarisch mit den für ein Konzil
Verantwortlichen, die völlig gescheitert sind. Von seinem Zeugnis und Bekenntnis
- d.h. von den Schmalkaldischen Artikeln — hat er nichts zurückzunehmen.
Er gibt sie vielmehr heraus, damit die nach ihm Lebenden dieses Bekenntnis
und das vom Jahre 1528 als sein testamentarisches Vermächtnis haben.
Abgesehen von den ernsten Stücken, die er in den Artikeln behandelt hat, denkt
Luther noch an zahlreiche andere Stücke, die im weltlichen Bereich zu bessern
wären. Mißstände haben so überhand genommen, «das mans mit zehen Con-

cilijs und zwenzig reichstagen nicht wider wird zu recht bringen. Wenn man
solche Heubtstück des geistlichen und weltlichen Standes, die widder Gott
sind, im Concilio wurde handeln, so würde man wol zu thun kriegen alle
hend vol». Man sieht unschwer, daß Luther trotz der Einsicht in die menschliche

Aussichtslosigkeit eines Konzils nach seinen Vorstellungen durchaus
nicht konzilsmüde ist. Er wüßte genug Arbeit für ein Konzil, und er empfindet
die Notwendigkeit eines Konzils ganz brennend. Freilich hätte ein Konzil
erst einmal Aufgaben anzupacken, die in den reformatorischen Gemeinden
schon gelöst worden seien. Das schließt aber nicht die Möglichkeit aus, später
ein Konzil zur Bewältigung gemeinsamer Probleme abzuhalten.

Luthers wahrhaft großes, christliches Format zeigt sich in der
Weise, wie der Reformator, angefochten dimch die Frage, ob er die

Spaltung der Kirche auf dem Gewissen habe, das Christus-Evangelium

bedenkt und dabei den Konsensus mit der alten und
rechtgläubigen Kirche sich selbst zum Tröste hervorhebt. Erste
Beschäftigung mit den altkirchlichen Symbolen fällt in die Zeit der
Abfassung der Schmalkaldischen Artikel.

Mit dem Konzilsproblem dürfte auch die bedeutsame Abhandlung

«Die drei Symbole oder Bekenntnis des Glaubens Christi in der
Kirchen einträchtiglich gebraucht»14 zusammenhängen, da Luther
schon im April 1537 an ihr arbeitete. Anfang 1538 kam die Schrift
heraus. Luther verstand sie wohl als Ergänzung zum knappen
1. Teil der Schmalkaldischen Artikel, zugleich wollte er nachweisen,
«daß ich's mit der rechten christlichen Kirchen halte, die solche

Symbola oder Bekenntnis bis daher hat behalten, und nicht mit der
falschen ruhmredigen Kirchen, die doch der rechten Kirchen ärgste
Feindin ist und viel Abgötterei neben solchen schönen Bekenntnis-

14 WA 50, 255 ff.



eines christlichen Konzils in der Sicht Luthers 117

sen eingeführt hat». Neben das Apostolikum und das Athanasianum
stellt Luther erstaunlicherweise und ohne nähere theologische
Begründung das Tedeum, das Nizaenum fügt er als Anhang bei. Die
freie Auffassung von dem, was ein Symbol sei - die Dreizahl ist für
Luther nicht verbindlich - geht etwa aus der Äußerung über das
Tedeum hervor:

«Das drit Symbolon sol Sancti Augustini und Ambrosij sein und nach
S. Augustini Tauffe gesungen sein. Das sey also oder nicht, so ists on schaden,
ob mans glaube oder nicht. Es ist gleichwol ein fein Symbolon oder bekentnis
(wer auch der Meister ist) jnn sanges weise gemacht, nicht allein den rechten
glauben zu bekennen, sondern auch darin Gott zu loben und dancken.»15

Von Luthers Erwägungen über den Hauptartikel von Jesus
Christus und den aus der soteriologischen Interpretation desselben

gezogenen Folgerungen für das Gespräch zwischen den Fronten wird
noch die Rede sein müssen. Luther ist nicht der Meinung, daß man
unter Berufung auf die gemeinsamen Symbole schon einig sei. Über
die Einheit der Kirche dürfe man überhaupt nicht so denken, als ob
sie nur von gutem menschlichen Willen abhängig sei.

2.

Mit der Vorrede für die Schmalkaldischen Artikel (1538) bahnt
sich schon des älteren Luther abschließende Auseinandersetzung mit
dem Konzilsproblem an, die in der 1539 erschienenen Schrift «Von den
Gonciliis und Kirchen» definitiv vorgenommen wird. Während
Luther in den Schmalkaldischen Artikeln und deren Vorrede die
Möglichkeit eines Konzils noch nicht völlig ausschließt, will die
Schrift von 1539 zeigen, warum es nicht zu einem Konzil kommen
werde.

Luthers Schrift ist durch kleinere Arbeiten seit 1535 vorbereitet worden.
Das Konzilsthema hatte er schon in der Disputation «De potestate concilii»
aufgegriffen. Historische Studien hat Luther schon 1533 betrieben, da ihm
das Dekret des Konstanzer Konzils über den Entzug des Laienkelchs in die
Hand fiel16. - Der Anfang zur Schrift dürfte vor Mitte September 1538 ge-

15 WA 50, 263.
16 Die Ausgabe der Schrift «Von den Conziliis» in der Weimarer

Lutherausgabe, WA 50, stellt im Anschluß an die materialreiche Untersuchung
von E. Schäfer über «Luther als Kirchenhistoriker» (1897) die von Luther



118 F. W. Kantzenbach, Auftrag und Grenze

macht worden sein. Doch stockte Luthers Arbeit wegen Quellenmangels. Die
berühmte Historia ecclesiastica Eusebs, die in der lateinischen Übersetzung
durch Rufin ihm vorlag, führte nur bis ins vierte Jahrhundert. Er kannte die
von Rufin dem griechischen Original angefügten Bücher 10 und 11, die das
Konzil von Nizäa behandeln. Auch die Tripartita Cassiodors (gest. 563), die
drei griechische Kirchenhistoriker vereinigte, war ihm bekannt, doch
behandelte sie nicht mehr das Konzil von Chalcedon. Die Papstgeschichte von
Piatina (gest. 1481) schien Luther mit Recht sehr parteiisch zu verfahren.
Das Decretum Gratiani mit den Beschlüssen der Konzile zitiert Luther, doch
reichten alle genannten Quellen nicht aus. Besonders für das Konzil von
Chalcedon empfand er den Mangel schmerzlich. Im September 1538 erschien
nun eine zweibändige Quellensammlung unter dem Titel «Concilia omnia,
tarn generalia, quam particularia » von dem Franziskanermönch Peter Crab-
be. Luther zeigte dieses Buch schon im Januar (21. 1.) 1539 Freunden.
Crabbes Werk hat Luther wohl zur Fortsetzung seiner Schrift ermuntert. -
Den größten Teil derselben dürfte er Anfang 1539 geschrieben haben. Am
14. 3. 1539 meldet Luther den Abschluß an Melanchthon17. Im Mai war das
Buch gedruckt. Im selben Jahr erschien noch eine zweite Auflage. Der dritte
Teil «Von den Kirchen» erschien 1540 auch als Sonderdruck.

Luther erörtert in der Konzilsschrift den Zusammenhang
zwischen einem rechten Konzil und der Reformation der Kirche als ein
Mann, der durchdrungen ist von Gottes richtendem Handeln an
seinem Volk, der aber auch erfüllt ist vom pastoralen Anliegen einer
Glauben und Leben umfassenden Erneuerung der Kirche. -
Zunächst müßte es nach Luthers Meinung einem Kenner der Konzile
deutlich sein, daß man nach Konzilsentscheidungen unmöglich
reformieren kann. Wer das zugibt, ist schon vor die Alternative gestellt,
ob er die Konzile pauschal anerkennen will und die Auslegung dann
praktisch dem Papst in die Hand spielt, oder ob er einen anderen
Weg beschreiten will. Den Weg eklektischer Auswertung der Konzile,

der sogleich mit ihrer nur teilweisen Verpflichtung für die

Gegenwart zusammengesehen werden muß, lehnt Luther von
vornherein ab.

a) Das Gespräch über das, was für den Christen unbedingt
verpflichtend sei, nimmt Luther nicht sofort von der Bibel her auf,
sondern von der Tradition. Taktisch bedeutsam ist dabei sein
Rekurs auf den Kirchenvater Augustin, dem wohl niemand
Rechtgläubigkeit abzusprechen wagen werde18.

benutzten Quellen zusammen und merkt in mehreren Fällen auch
Mißverständnisse oder Irrtümer Luthers an.

" WA Br. 8, 391.
18 WA 50, 521, 7ff. ; 524-526.



eines christlichen Konzils in der Sicht Luthers 119

Augustin weise allein auf Taufe und Sakrament hin und meine, daß
Christus «kein weiter burden der kirchen hab auffladen wollen». Augustin
sage von sich: «Ich habe das gelernet, das ich allein die Heilige Schrift nicht
jrrig halte. Die andern alle lese ich also, sie seien wie heilig und gelert sie

können, so halt ichs darumb nicht fur recht, das sie also gelert haben, wo sie
mirs nicht beweisen durch die Schrifft oder Vernunft das so sein müsse.»19

Augustin habe gemerkt, wie die Väter auch zuweilen Menschen gewesen seien
«und das Cap. Rom. 7 nicht überwunden haben». Für die Hochschätzung
Augustins spricht also die richtige Einschätzung der Autoritäten: Schrift,
Vernunft, Väterwort. Richtig ist diese Einschätzung zuletzt natürlich nicht
darum, weil Augustin, «der feine vernunfftige man», so eine überragende
Autorität ist, sondern weil er die Schrift zum Meister und Richter haben will
und aus der Quelle trinken möchte. Luther argumentiert zweifellos
außerordentlich geschickt. Wer wird gegen Augustin etwas einzuwenden haben?
Er ist als Theologe und Gelehrter gleich unbestritten, niemand wird seine
Rechtgläubigkeit anfechten wollen. Wer sich Augustins Standpunkt zu eigen
macht, hat festen Boden unter den Füßen. Der Ausgangspunkt Augustin
bewährt sich auch ausgezeichnet, um speziell das Konzilsthema in die
Diskussion einzuführen. Denn Augustin redet von den «großen Universal oder
heubt Concilien», die er von den Menschensatzungen der Bischöfe scheidet.
Ihnen will er Ehre gegeben wissen, repräsentieren sie doch «saluberrima
autoritas» und sei es doch nützlich, sie zu halten. Der geschickt gewählte
Ausgangspunkt von Augustin her ermöglicht zwei sehr entscheidende Thesen.

1. Augustin kannte noch nicht alle vier Hauptkonzilien der alten Kirche,
sondern nur die Konzile von 325 und 381, und diese nicht einmal aus eigener
Anschauung. Daraus geht hervor, daß eine bestimmte Zahl von Konzilien
noch nicht entscheidend für die rechte Lehre sein kann. Wer wollte Augustin
bestreiten, daß er recht gelehrt hat?

2. Augustin redet nur von den ersten zwei Konzilien, wo noch nicht ein
Bischof über dem anderen stand. Luther zieht daraus eine sehr gewichtige
Folgerung : « Denn solche Concilia heften die Bisschöve weder Römische noch
andere, nimmermehr können zu wegen bringen, wo sie die Keiser nicht heften
zusammengebracht, wie das wol anzeigen die Particularia oder kleine
Concilia,pso on keiser beruff, hin und wider in Lendern, die Bisschöve selbs unter-
nander gehalten haben.»20

b Luther meint fälschlich, die großen oder Universalkonzile hätten
ihren Namen von daher, daß die Bischöfe von dem Monarchen,
«dem großen heubt oder universal», zusammengerufen worden sind,
obwohl sich Universalkonzile zweifellos auf den Zusammentritt der
Bischöfe aus allen Kirchenprovinzen beziehen.

Luther glaubt, daß überhaupt keine großen Konzile gehalten worden
wären, wenn nicht Kaiser wie Konstantin, Gratian, Theodosius, Theodosius II.

19 Ebd. 524.
20 Ebd. 522.



120 F. W. Kantzenbach, Auftrag und Grenze

oder Marcianus sie einberufen hätten. Der Nachweis der kaiserlichen
Einberufung eines Konzils kehrt bei der Würdigung der einzelnen Konzile immer
wieder. Der Kaiser Konstantin sorgt z.B. dafür, daß nicht die persönlichen
Gegensätze zwischen den Bischöfen auf dem Konzil ausgetragen werden,
sondern die Christusfrage. Luther bewundert den «demütigen christlichen»
Brief, den der Kaiser an Alexander und Arius geschrieben habe, und erklärt
freimütig, einen solchen demütigen Brief nicht schreiben zu können, schon

gar nicht, wenn er Kaiser wäre21. Besonders interessant ist die Begründung
der kaiserlichen Einberufung für das dritte Hauptkonzil von 431. «Die lieben
Veter und feineBisschove waren dahin, S.Ambrosius, S.Martinus, S.

Hieronymus, S. Augustinus..., S. Hilarius, S. Eusebius, und dergleichen. Und an
jre stat gar ungleiche Veter auffkomen, das auch der Keiser Theodosius nicht
mehr wolt lassen einen Bisschoff zu Constantinopel welen aus den Priestern
und Geistlichen in der stad Constantinopel, aus der Ursachen, das sie

gemeiniglich stoltz, ehrsüchtig und köppisch (widerspenstig) weren, welche
pflegen eitel Unglück anzurichten» (Luther weist nicht sehr glücklich auf
Johannes Chrysostomus hin, welcher ja mit dem Herrscherhaus in Konflikt
geriet und seine Rehabilitation nicht mehr zu Lebzeiten erlangte). Luther
will die bischöflichen Konzilien keineswegs abwerten. So hebt er unter den
ein bis zwei Konzilen, die sich nach seiner Meinung gegen die überhand
nehmende besondere « Heiligkeit » gewehrt haben, das kleine Provinzialkonzil von
Gangra rühmend hervor22.

Wenn er die Bedeutung der kaiserlichen Einberufung so kräftig betont, so
steht dahinter keineswegs eine Überschätzung des Kaisers bzw. ein theo-
kratischer Standpunkt. Vielmehr führt die nüchterne Beobachtung Luther
zu diesem Urteil. Man kann die nüchterne Beobachtung und das Vernunfturteil,

das aus Kenntnis der historischen Entwicklung hervorwächst, für
Luthers Argumentation gar nicht genug in Anschlag bringen. So führt Luther
rein historische Beobachtung zu dem Schluß, daß die ersten vier Hauptkonzile

nicht päpstliche Konzile waren und in ihren Beschlüssen von der
päpstlichen Autorität auch in keiner Weise abhängig waren.

Allerdings leugnet Luther nicht, daß der römische Bischof seinen
Einfluß dahingehend geltend zu machen suchte, die Einberufung
und Beeinflussung des Konzils in die Hand zu bekommen.

Deutlich werde dies z.B. beim Konzil von Konstantinopel im Jahre 381,
wo Theodosius das Konzil in eine Stadt berief, die Vorposten der zu
bekämpfenden Ketzerei war. Einer Einberufung eines Konzils durch den
römischen Bischof Damasus sei man aber nicht gefolgt, und so zeigte man
demonstrativ, daß der römische Bischof nicht allein Konzile einberufen könne.
Man versetzte dem römischen Bischof sogar zwei empfindliche Schläge, wenn
man, ohne ihn zu fragen, in Konstantinopel einen Bischof einsetzte und die
Kirche zu Antiochia die erste und älteste Kirche nannte. So mußte der

21 Ebd. 549.
22 Ebd. 609.



eines christlichen Konzils in der Sicht Luthers 121

Bischof zu Rom gezwungenermaßen bedenken, daß das Evangeliinn nicht
von Rom nach Antiochia, sondern umgekehrt gelaufen sei. « Summa, es sind
in diesem Concilio Leute gewest, welchen alle Bisschove zu Rom, so je ge-
west, nicht kundten das wasser reichen.»23 Das Ärgste für den römischen
Bischof aber sei gewesen, daß die Kirche von Jerusalem Mutter aller Kirchen
genannt wurde und dem Bischof zu Rom der von Konstantinopel als Patriarch

zur Seite gesetzt wurde24. Die anderen Bischöfe hätten nach Luthers
Meinung auf den römischen Bischof soviel gegeben wie gegenwärtig etwa die
Bischöfe zu Mainz, Trier oder Köln sich gegenseitig im Blick auf die Frage
der Überordnung beurteilen mögen. Aus diesem Grunde hätten die Kaiser die
Einberufung der Konzile in die Hand nehmen müssen. Allerdings weiß
Luther von den Versuchen Roms, die Oberhoheit zu erlangen. Erst nach dem
Tode der großen Monarchen und Kaiser konnten die römischen Bischöfe mit
größerem Erfolg danach trachten, das Konzil an sich zu reißen.

Natürlich sind diese historischen Beobachtungen Luthers auch in mancherlei

Hinsicht zu präzisieren und zu korrigieren. Doch staunt man über die
Willigkeit Luthers, manche zentralistischen Tendenzen Roms schon vor
Nizäa anzuerkennen. Luther ist auch überzeugt, daß die Entwicklung des
römischen Anspruchs, wenn auch 381 in Konstantinopel ein Patriarch eingesetzt

wurde, gar nicht mehr aufzuhalten war. Rom lehnte bekanntlich den
Canon 3 von Konstantinopel (wie später den Canon 28 von Chalcedon) ab,
weil die Begründung des Vorrangs Konstantinopels aus der politischen
Bedeutung der Stadt sich über die Stellung des römischen Bischofs kühn
hinwegsetzte. Luther ist an diesen Vorgängen nicht als historischer Spezialist
interessiert. Er hätte sonst wohl noch stärker auf die Spannung in der
Autoritätsfrage (etwa in Chalcedon: Papst oder Konzil) hingewiesen. Ihm
genügt das Wissen um die tatsächliche Wandlung in der kirchlichen
Autoritätsfrage. Und diese eben sucht er durch seine Erwägungen über Bischöfe,
Kaiser und römischen Bischof zu belegen. Luther wäre gewiß der Letzte
gewesen, der sich in historischen Einzelheiten nicht hätte belehren lassen.
Ihm geht es nicht um Dogmatisierung eines bestimmten historischen
Erkenntnisstandes. Alle historischen Beobachtungen und daraus sich ergebenden

Vernunftschlüsse gehören ja ohnehin nur zur «ersten Stufe» des
kontroverstheologischen Ringens. Ihnen kommt noch keine letzte Stringenz zu,
obwohl Luther der Überzeugung ist, daß kein sachlich urteilender Mensch sich
ernstlich der Einsicht verschließen könne, daß die Ansprüche Roms, gemessen

an der realen, geschichtlichen Entwicklung, konstruiert sind und nicht
die ganze geschichtliche Entwicklung für sich haben.

Die These Roms, der Papst sei über alle Konzile, ist eben
ungeschichtlich. Freilich ist die konkrete Lösung für Rom der Papst.

«Der Bapst ist wol klug mit den seinen, kömpt bald davon und spricht,
Er sey über alle Concilia und mag halten, was er wil, und andern erleuben

23 Ebd. 576.
24 Ebd. 577 ; vgl. zum tatsächlichen historischen Sachverhalt das Urteil

von W. de Vries in Scholastik 37-38 (1962), S. 341f. bzw. 345. 348f.



122 F. W. Kantzenbach, Auftrag und Grenze

zu halten, so fern er will.»25 Allerdings ist diese These ein Widerspruch zu
allem gleichzeitigen Bemühen um die rechte Konzilsautorität. Wenn der
Papst das kann, was er beansprucht, dann kann auf die Verhandlung des

Konzilsproblems und auf Abhaltung eines Konzils eigentlich sogleich
verzichtet werden. Man könne «Papst» rufen und des Papstes Lehre halten.
Luther spitzt das Problem zu, sich dabei einmal theoretisch auf den Standpunkt

stellend, es sei so, wie der Papst behaupte. Mit dieser Zuspitzung
zieht er in seiner Weise Konsequenzen, die auch die römische Kirche gezogen
hat. Es ist doch heute die noch immer offene Frage, wie das Verhältnis
zwischen unfehlbarer päpstlicher Autorität und Konzilsautorität bestimmt
werden soll. Die Schwierigkeiten einer logisch befriedigenden Lösung hat
Luther vorausgesehen. Er hat gemeint, daß eine Verbindung beider Autoritäten,

ohne daß eine von ihnen darüber geschmälert werden müsse, gar nicht
möglich sei. Wir möchten ihm in diesem Urteil zustimmen26.

Luther hat im Blick auf die Konzile nicht primär die Absicht zur
historischen Aufarbeitung der Probleme. Sein Anliegen ist ein
theologisches. Als Historiker sieht er sich selbst auch nur
unzureichend gerüstet. So gibt er, was seine dogmatischen Pläne auch
nicht beeinträchtigt, ohne weiteres zu, daß er sich nur mit den vier
Hauptkonzilien - gleichsam als den bedeutendsten Modellfällen des

Konzilsproblems überhaupt - genau befaßt habe. Daß sein historischer

Horizont weiter gespannt ist, beweisen seine sonstigen
zahlreichen Bemerkungen zu Konzilen des Mittelalters, besonders zum
Konstanzer Konzil, aber auch sein Hinweis auf Petrus Lombardus,
welcher die meisten Stücke der christlichen Lehre behandelt und
dazu Konzilien und Väter verglichen hätte27.

c) Luthers Anliegen geht ja dahin, Lehre und Leben in ihrer
unauflösbaren Einheit miteinander zu verbinden und gerade für dieses

Anliegen von den Konzilien konkrete Anregungen zu gewinnen.
Mit der bloßen Formalautorität der Konzilien darf es um der

konkreten Aufgaben der Christenheit «heute und jetzt» willen nicht
sein Bewenden haben. Darum ist es für Luther typisch, daß er sich
nicht auf eine isolierte Würdigung der einzelnen Konzilien einläßt,
sondern zunächst nach einem Maßstab zur Beurteilung der großen
vier Konzile sucht. Er findet ihn im neutestamentlichen Bericht über
das sogenannte Apostelkonzil (Apg. 15).

25 WA 50, 530.
29 Für die gegenwärtige katholische Debatte dieses Problems vgl.

besonders Küng (A. 2), S. 206ff.
27 WA 50, 543, 13-28.



eines christlichen Konzils in der Sicht Luthers 123

Daß Luther hier seinen Ansatz zur Beurteilung der Konzile sucht, ist von
entscheidender Bedeutung, ermittelt er doch auf diese Weise Maßstäbe, die
ihm die inhaltliche Beurteilung und Kritik der Konzilsbeschlüsse erlauben.
Eine nur formale Beleuchtung der Uneinheitlichkeit und Widersprüchlichkeit
der Konzilsbeschlüsse, die wir tatsächlich in reichem Maße bei ihm finden
und die sozusagen wieder nur der ersten Stufe des kontroverstheologischen
Gesprächs zugehört, ist innerhalb seiner gesamten Konzilstheologie also nur
etwas Zweitrangiges. Wenn Luther nach Behandlung der beiden ersten
Hauptkonzile ein zusammenfassendes Urteil abgibt, so kommt er zwangsläufig

noch einmal ausführlich auf das Apostelkonzil zurück28, und die auf
diese Weise gewonnenen Kriterien legt er dann auch an die Konzilsbeschlüsse
der weiteren zwei Hauptkonzile an.

Wir dürfen also annehmen, daß alle Entscheidungen Luthers
innerhalb der Exegese von Apg. 15 und 16 fallen. Luther weist
selbst auf die Bedeutung des Apostelkonzils mit den Worten hin:
«Ja das wir unser sachen auffs allergewissest spielen und nicht feilen
können noch sorgen dürffen, wollen wir das gar erst Concilium der
Apostel, zu Jerusalem gehalten, fürnemen, davon S. Lucas in Actis
15 und 16 schreibet. Daselbs stehet geschrieben, das die Apostel
sich rhümen, der heilige Geist habe solchs durch sie geordent.»29
Der klare Beschluß des Konzils besagt, daß kein Götzenopfer, Blut
oder Ersticktes gegessen werden sollte. Da dies von den Heiden
gefordert wird, so ist auch eine Kirche, die diesem Konzil nachleben

will, verpflichtet, etliche Speisen unter dies Verbot fallen zu lassen.
Der Gehorsam gegenüber dem Beschluß ist um so mehr geboten,
als das Apostelkonzil das höchste und erste und zudem von den

Aposteln selbst abgehaltene und eingehaltene Konzil ist. Luther
zieht ganz nüchtern die Konsequenzen, die sich daraus ergeben
würden. Er erwähnt Hasen und alle Vögel, die mit Schlingen
gefangen werden, als Speisen, die zu seiner Zeit nicht erlaubt wären,
ferner erinnert er an die peinliche Sorgfalt und pedantische
Gesetzlichkeit der Juden hei Behandlung des zum Genuß bestimmten
Eleisches. Das Ergebnis der Erwägung kann nur zu einem
Stoßseufzer überleiten:

«Hilff Gott, welch geplagte Christen solten wir über dem Concilio werden,
auch allein mit den zweien stucken, blut und erstickts essen.»30 Die unermüdlichen

Konzilsanwälte bekommen zu hören: «Wolan, fahe nu an, wer da wil
28 Ebd. 559 ff.
29 Ebd. 526.
30 Ebd. 527, 11-13.



124 F. W. Kantzenbach, Auftrag und Grenze

und kan, und bringe die Christenheit zum gehorsam dieses Concilij, So wil
ich fast gerne nachvolgen, Wo nicht, so wil ich des geschreies uberhaben sein,
Concilia, Concilia, du heltest keine Concilia, noch Veter, oder wil widerumb
schreien, du heltest selber kein Concilia, noch Veter, weil du dis höhest
Concilium und die höhesten Veter, die Apostel, selbs verachtest. Was meinstu,
das ich solle oder müsse Concilia und Veter halten, die du selbs nicht mit
einem finger wilt anrüren? Da würde ich sagen, wie ich den Sabbathern
gesagt hab, sie sollen zuvor jr Gesetz Mosi halten, so wollen wirs auch halten,
Aber nu sie es nicht halten, noch halten können, ists lecherlich, das sie es

uns anmuten zu halten.»31

Die Auskunft, das könne man doch nicht halten, läßt er nicht
gelten. Wenn der Heilige Geist es geordnet hat und die Apostel
selbst «als des Heiligen Geistes gewis und höheste Veter» es verfügt
haben, gibt es kein Nichtkönnen. Durch viel Übung könnte man
auch zu fleischloser Ernährung kommen. Auch sei bisher keine
Abänderung des Apostelkonzils erfolgt, was nicht geschehen könne, da
der Heilige Geist nicht wider sich selbst sei und die Väter doch
mindestens neben den Päpsten sitzen müßten! Man muß sich also
dem Apostelkonzil stellen. Entweder hält man es oder nicht.
Entweder stellt es den Fels der Kirche dar oder nicht. Stellt es ihn nicht
dar, so muß zweifellos klargestellt werden, was denn der wahre,
bleibende Fels der Kirche sei, zugleich aber ergibt sich der Schluß,
daß formale Geltendmachung der Konzilsautorität und der ihr
entgegengebrachte (formale) Gehorsam überhaupt kein entscheidendes
Kriterium für die Wahrheit und Echtheit der Kirche und ihrer
Verkündigung sind.

«Denn wo man den Heiligen Geist nicht eraus kratzet aus dem Concilio,
So mus derbeider eins geschehen, Entweder das beide wir und Papisten
dencken und halten solch Concilium, Oder sols frey und nicht gehalten sein,
das man uns arme ketzer zufrieden lasse mit dem geschrey, Concilia, Concilia,
Concilia. Denn wo dis Concilium nicht ist zu halten, ist der ander auch keins
zu halten.»32

Die kontroverstheologische Lösung des ganzen Problems deutet
sich schon an, wenn Luther Matth. 7 und 16 als die Stellen des

Neuen Testaments anführt, die über das wahre Fundament der
Kirche Auskunft geben. Scheinbar macht er einen umständlichen
Umweg, wenn er durch eine Analyse der Konzilsbeschlüsse von
Nizäa und Konstantinopel, bei denen immer zwischen Haupt-

31 Ebd. 527, 13-23.
32 Ebd. 529, 35-530, 4.



eines christlichen Konzils in der Sicht Luthers 125

stücken und äußerlichen Stücken unterschieden worden sei, auf die
entscheidende «Conclusio» zusteuert.

Es könnte aber fast so scheinen, als ob Luther a posteriori argumentiere,
daß die Verbote des Apostelkonzils nicht für alle Zeiten bestimmt seien, weil
sie tatsächlich ebensowenig in Kraft stünden wie andere, zeitbedingte
Konzilsbeschlüsse. Doch läßt sich das Recht unserer Behauptung, für Luther sei
die Begründung von der Schrift her die entscheidende Stufe der
kontroverstheologischen Argumentation, dadurch nicht bezweifeln. Nicht das historische

oder logische Urteil bereitet die Schlußfolgerung in dem Sinne vor, daß
letztere sich einfach mit Notwendigkeit ergibt. Die von Luther beigebrachten
Beobachtungen veranschaulichen nur das in sich schlüssige Fazit, das allein
aus der Exegese von Apg. 15 und 16 gewonnen wird. Dabei bedient sich
Luther - formal gesehen — eines «interpretativen Kunstgriffs»33. Auf die
tiefste Wurzel zurückgeführt bedeutet dieser « interpretative Kunstgriff » aber
nichts anderes als Anwendung des reformatorischen Schriftverständnisses.

Das Apostelkonzil war für Luther das entscheidende, weil biblische Modell
für die Bestimmimg der Macht und Rechte eines Konzils. Dasselbe betonte
noch Bellarmin. Wir hatten schon betont, daß Luther von der Schrift her den
entscheidenden kontroverstheologischen Beweisgang unternimmt. Allerdings
eignet sich der geschichtliche Stoff nun auch zur Beleuchtung der prinzipiellen

These, wie sie sich aus der Exegese des Berichts in Apg. 15 ergab. Wir
werden also gut daran tun, unsere Aufmerksamkeit der Beurteilung der Konzile,

zunächst der beiden ersten von Nizäa (325) und von Konstantinopel
(381), zuzuwenden.

Da Luther an der Verbindung von Lehre und Leben so

hartnäckig interessiert ist, gewinnt für ihn die nizänische Bestimmung,
daß diejenigen, die um der christlichen Religion willen vom Krieg
lassen und dann doch wieder in den Krieg ziehen, fünf Jahre unter
den Katechumenen sein sollen und dann erst nach zwei weiteren
Jahren wieder zum Sakrament zugelassen werden dürfen, exemplarische

Bedeutung. Diese Bestimmung sei nicht weit von Aufruhr
gegen den Kaiser entfernt. Was soll der Kaiser tun, wenn die Christen

sich gegen den Militär- und Kriegsdienst wenden? Luther wagt
daran zu zweifeln, daß die Konzilsväter die Bestimmung in den
Konzilsbeschluß hineingebracht haben. Ihm erscheint das höchst
unpsychologisch, daß Bischöfe, die für Konstantins Hilfe sich dankbar

erweisen sollten, mit solcher Bestimmung dem Kaiser in den
Rücken fallen würden. «Es sihet, als habens die andere lose Bis-

33 So J. Pelikan, Luthers Stellung zu den Kirchenkonzilien in «Konzil
und Evangelium»: Lutherische Stimmen zum kommenden röm.-kathol.
Konzil, hrsg. von K. E. Skydsgaard (1962), S. 55.



126 F. W. Kantzenbach, Auftrag und Grenze

schove hineingeklickt oder hernach mit druntergeflickt.»34 Für
Luther ist die Bestimmung, gleich, wie sie nun wirklich
zustandegekommen sein mag, nicht mit der biblischen Lehre zu vereinbaren.
Johannes der Täufer, Christus selbst und der Apostel Petrus
beweisen ihm, daß besoldeter Kriegsdienst vom Evangelium nicht
aufgehoben wurde35.

Nun führen auch die Gegner in ihrer Verlegenheit an, daß die Bestimmung
nur Mönche betreffe. Luther stellt sich einmal auf diesen Standpunkt, um
von dort zwei Fliegen auf einmal zu schlagen. Eindeutig ist die Forderung,
daß Christen nach den Konzilien zu leben haben und nicht ein Buchstabenkonzil

zu rühmen ist. Geben dies die Gegner zu, so ist die Bestimmung in
jedem Fall vergangen, auch dann, wenn Mönche gemeint sein sollten. Gegen
eine Schätzung des Mönchtums an sich hat Luther nichts einzuwenden.
«Aber das die ordentliche Militia dagegen wird verdampt, als köndte S.
Antonius nicht mit gutem gewissen dem keiser im kriege dienen, Das ist zu viel,
Denn wo wolt der keiser zuletzt leute nemen, wenn sie alle wolten Münche
werden und fürgeben sie dürfften nicht dienen im kriege?»36 Wollte man die
Bestimmung halten, dann müßten alle dem Antonius nacheifern und in die
Wüste fliehen, Kaiser und Könige müßte man zu Mönchen machen und
sagen, daß sie ohne das nicht Christen sein und selig werden können. Natürlich

ist das nicht möglich. Schon die Vernunft erkennt das.

Kann und will man aber diese Bestimmung nicht halten, so hat
das seine Folgen prinzipiell für alle anderen Konzilsbestimmungen.
Alle Konzilien werden in gleicher Weise vom Heiligen Geist regiert
(jedenfalls nach dem Selbstverständnis der Konzile).

An zwei weiteren Punkten hat Luther von ihm mißverstandene
Konzilsbeschlüsse in derselben Weise interpretiert, daß nämlich Widersprüche
zwischen Bestimmung und Vernunft bzw. anderer Tradition deutlich werden
müssen. - Er rühmt den von ihm geschätzten Bischof Paphnutius, der in
Nizäa mit Erfolg gegen den Antrag protestierte, Bischöfen, Priestern und
Diakonen die eheliche Gemeinschaft mit den Frauen zu verbieten, die sie vor
ihrer Weihe geheiratet hatten. Luther hält Ehe und Ehe ohne eheliche
Gemeinschaft für zwei sich widersprechende und einander ausschließende
Dinge. - Irrig meint Luther, daß das Konzil von Nizäa sich Cyprians Stellung
im Ketzertaufstreit anschließe, während etwa Augustin die Lehre von der
Wiedertaufe verdammt habe. In Wirklichkeit machte das Konzil mit der
Gruppe der Paulianisten nur eine Ausnahme, da diese die wahre Gottheit
Christi leugneten und deshalb beim Übertritt einzelne ihrer Anhänger
getauft werden mußte. Wenn Cyprian sich auf die Apostel berufen könnte,

34 WA 50, 527, 23.
35 Ebd. 536, 13ff.
36 Ebd. 535.



eines christlichen Konzils in der Sicht Luthers 127

Augustin aber nicht - wie Luther theoretisch einmal annehmen will -, so
bliebe bis zur endgültigen Klärung und Entscheidung des Problems jedenfalls
offen, was den Christen inzwischen gepredigt werden solle.

Es muß also eine andere, stabilere Autorität als den
Konzilsbeschluß geben Besonders wichtig ist Luther die Bestimmung des

Konzils von Nizäa, daß dem römischen Bischof nach alter Gewohnheit

die um Rom gelegenen Provinzen in Mittel- und Unteritalien
sowie in Sizilien, Sardinien und Corsica befohlen sein sollten wie dem
Bischof zu Alexandrien die zu Ägypten. Luther hält zunächst fest :

«Deute aber, wer da will, So verstehe ich dennoch das wol, das dis
Concilium dem Bisschoff zu Rom keine Herrschaft über seine umb-
ligende Kirchen gibt, Sondern befilhet sie jm, dafür zu sorgen, und
thut dasselb nicht, als müste es ein Jure divino, sondern aus alter
gewohnheit. Gewohnheit aber heist nicht Scriptura sancta oder
Gottes wort.»37 Wenn das, was das Konzil hier voraussetzt, wirklich
gelten soll, «müssen wir zuvor den Bisschoff zu Rom verdammen als
einen Tyrannen und alle seine Bullen und Decretaln mit feuer
verbrennen»38. Natürlich kann weder der Papst an einer solchen Rück-
entwicklung interessiert sein, noch ist diese überhaupt möglich. So

ist z.B. die durch das Konzil erfolgte Unterstellung der Kirchen in
Ägypten unter den Bischof von Alexandrien durch die Geschichte
selbst schon überholt. Der Türke hat Alexandrien 611 zerstört, «das

weder Bapst noch wir nicht uns darumb bekömern durfften, damit
wir lernen, das der Concilij Artickel nicht alle ewiglich gleich wie
des glaubens artickeln zu halten sind»39.

Wir lassen hier vorläufig noch die kontroverstheologischen
Folgerungen Luthers, die seine Konzilstheologie im engeren Sinne
ausmachen, auf sich beruhen und wenden uns zunächst der Interpretation

des Konzils von Konstantinopel im Jahre 381 zu. Luther stellt
sie unter denselben Aspekt wie die Würdigung Nizäas. Wie dort der
Kaiser dafür sorgte, daß man sich allein auf den Artikel von der
Gottheit Christi konzentrierte, so wurde auch 381 von vornherein
durch kaiserliche Initiative alles, was nichts mit dem Hauptartikel
zu tun hatte, an den Rand des Konzils abgeschoben, so daß diese

Einzelprobleme gar nicht im strengen Sinn zum Konzil gehören.

37 Ebd. 538, 2.
38 Ebd. 538, 13.
39 Ebd. 538, 22 f.



128 F. W. Kantzenbach, Auftrag und Grenze

Zwar ist nicht zu leugnen, daß Rom und Konstantinopel um den «nichtigen

Primat» haderten mit «eitel faulen, lamen, vergeblichen Zoten, bis sie

zuletzt der Teuffei alle beide gefressen hat, Die zu Constantinopel durch den
Türcken und Mahomet, die zu Rom durch das Bapstum und seine lesterlichen
Decreten»40. Die Geschichte hat bereits ein Urteil über die Nebensachen
gesprochen. Der Hauptartikel des Konzils betraf allein die Gottheit des Heiligen
Geistes 41. Dieses Problem, um dessentwillen das Konzil berufen wurde, wurde
auch geklärt. Alles andere, was als Problem betrachtet wurde, konnte auch
mit Vernunft geklärt oder versuchsweise beantwortet werden. «Das ander
stück, von absetzen der Bisschove, ist kein artickel des glaubens, Sondern
ein eusserlich greifflich werck, welchs auch die vernunfft thun sol und kan,
das nicht not ist, den Heiligen geist sonderlicher weise (wie zu den Artickeln
des glaubens) dazu haben odder ein Concilium drumb zu samlen, Darumb
wirds auch eines andern tages nach des Concilij tag geschehen sein.»42 Luther
erläutert dann, daß die Einsetzung von Personen ins Amt der Kirche und die
Setzung eines Patriarchen nicht Glaubensartikel seien.

Für Luther sind die Hauptartikel der beiden ersten ökumenischen
Konzile, die er ja unter Anführung der Autorität Augustins besonders

hervorhob, auch Fundament der beiden nächsten Konzile, so

daß diese nur das auszusagen haben, was in Nizäa und Konstantinopel

schon durchgefochten worden ist43.

3.

Konzile sprechen nicht zum ersten Male die Wahrheit aus. Die
Wahrheit kann auch erkannt oder bekannt werden, ohne daß

Konzilsentscheidungen gleichsam wie Wegweiser zur Wahrheit führen.
Was die vier ersten Hauptkonzile in strenger Begrenzung auf einen
Artikel gelehrt haben, das ist schon immer fester Glaube der ganzen
wahren Christenheit gewesen. Wahre Konzilsentscheidungen müssen
noch nicht dafür sprechen, daß die an ihnen beteiligten Menschen
recht lehren und rechte Lehre halten. So erinnert Luther an Ba-

40 Ebd. 578, 31 f.
41 Vgl. I. Ortiz de Urbina, Nizäa und Konstantinopel : Geschichte der

Ökumenischen Konzilien, 1 (1964), S. 269ff.
42 WA 50, 579, 28f.
43 Luthers Auseinandersetzung mit den vier ersten Konzilien zeigt deutlich,

daß er sich positiv zur Tradition des Primats der vier ersten ökumenischen

Konzile stellt, vgl. Y. Congar, Das Konzil und die Konzile (1962),
S. 89ff.



eines christlichen Konzils in der Sicht Luthers 129

laam, der recht weissagte, an Judas, der rechter Apostel war, und
an die Pharisäer, die den Stuhl Mose rechtmäßig einnahmen. Wenn
Luther diese Beispiele anführt, so ist seine Meinung nicht die, damit
alle äußeren Lehrentscheidungen zugunsten des Innerlichen
abzuwerten. Er argumentiert nicht als Spiritualist, der a priori einen
unversöhnlichen Gegensatz zwischen Innerlichem und Äußerlichem
postuliert und darum beide Seiten auseinanderreißt. Es gibt echte
Konzilsautorität für Luther! Über die Echtheit wird allein durch
die Übereinstimmung eines bestimmten Artikels mit dem Zeugnis
der Heiligen Schrift entschieden. Es gibt solche mit der Schrift
übereinstimmenden Konzilsentscheidungen. Von Augustin her hätte
Luther bei den zwei ersten Konzilien stehenbleiben können. Er tut
dies aber nicht, sondern fühlt sich mit der Tradition verpflichtet,
den ersten vier Konzilien eine einzigartige Bedeutung zuzuerkennen.
Damit trifft sich Luther auch mit heutiger römisch-katholischer
Beurteilung44. Daß er das Nicänum besonders hoch schätzt, ist
selbstverständlich und entspricht gegenwärtigem katholischem Urteil.
Insofern lockertLuther jedoch eine starr-traditionalistische Interpretation

auf, als er die schon angeführten Einschränkungen am Chalce-
donense vornimmt, über welches er sich nicht genügend informieren
konnte. Die meisten Papstkonzile fallen für Luther, weil sie sich
nicht auf die Schrift berufen können.

« Solchs sind das mehrer teil des Bapsts Concilia gewest, darinn er sich an
Christus stat zum heubt der Kirchen setzt, die heilige Schrifft unter sieh
wirfft und zureißt wie seine Decret weisen, wie er zu Constentz beider gestalt
des Sacraments verdampt, vorhin (vorher) die Ehe zurissen, verboten, ver-
dampt und den Christum schlecht gecreutzigt und begraben hat.»45

So scharf dieses Urteil auch ist, es bedeutet doch keine pauschale
Verwerfung aller unter päpstlichem Einfluß gefällten
Konzilsentscheidungen. Die bedeutendste Weiterführung der konziliaren
Besinnung sehe ich in Luthers unermüdlichem Hinweis darauf, daß
Konzile nur darin eine Bedeutung haben, daß sie bestimmte Artikel,
die nicht aus der Vernunft zu formulieren sind, sondern die ihren
Ursprung im Heiligen Geist haben, als wahr und verpflichtend
herausstellen. Damit macht sich Luther, belehrt durch das Apostelkonzil

und die geschichtlichen Modellfälle, frei von der Auffassung,

44 Vgl. Küng (A. 2), S. 59f.
45 WA 50, 606, 28ff.

»



130 F. W. Kantzenbach, Auftrag und Grenze

als ob konziliare Autorität immer «pauschal» gelte. Nur die wahren
Glaubensartikel können als «ewiges Recht»46 geltend gemacht werden.

Für das feine Gespür Luthers für die kultisch-liturgische Wurzel

rechter Konzilsentscheidungen bzw. der Hauptartikel spricht
etwa seine Würdigung des 2. Ökumenischen Konzils47. Luther
erinnert daran, daß es eben der Glaube sei, auf den stets alle Christen
getauft sind, der im Jahre 381 bekannt wurde. Luthers ständige
Klagen über das Neuproduzieren von Artikeln des Glaubens, die
sich doch mit dem einen Hauptartikel (den er formelhaft verschieden

umschreiben kann) nicht vertragen, erklären sich aus der These,
daß ein echter Glaubensartikel von Gott geoffenbart sein muß.

Luther zieht damit nur eine mögliche Konsequenz aus der
Besinnung über das Wesen eines articulus fidei in der Theologie des

Mittelalters48. Richard von St. Victor versteht unter einem
Glaubensartikel die unteilbare Wahrheit von Gott, die uns zum Glauben
zwingt. In der Theologie des frühen 13. Jahrhunderts wird articulus
sachlich mit «ungeteilte Wahrheit» übertragen, ein Verständnis, das

Luther teilte und ganz entscheidend wichtig nahm. In der Theologie
des 13. Jahrhunderts sind etwa folgende drei Richtpunkte für das

Verständnis eines articulus fidei herausgearbeitet worden:

1. Der articulus fidei ist eine unteilbare Größe der Glaubenslehre, eine
Bedeutungseinheit der fides, welche Prinzipien-Charakter hat, und zwar
sowohl für den Glauben der Väter wie für unseren Glauben.

2. Der articulus fidei ist seinem Wesen nach Unterweisung, Offenbarung der
Wahrheit ; als solcher hat er den Charakter der doctrina.

3. Der Glaubensartikel verpflichtet zum Glauben, und zwar so, daß sich
diese Glaubenspflicht auch auf das erstreckt, was in den articuli fidei
miteingeschlossen ist.

Alle diese Überlegungen könnte sich Luther durchaus zu eigen
machen. Auch für ihn enthält der Hauptartikel weitere verbindliche
Aussagen, positive Sätze und abgrenzende Definitionen. Das hat er
bei der Beurteilung des Apostelkonzils genugsam demonstriert,
übereinstimmend mit sonstigen Ausführungen zur Sache. Luther könnte
auch zustimmen, wenn die Theologen des 13. Jahrhunderts meinen:

46 Ebd. 559, 36.
47 Ebd. 575 ff.
48 Vgl. A. Lang, Die theologische Prinzipienlehre der mittelalterlichen

Scholastik (1964); L. Hödl, Articulus fidei. Eine begriffsgeschichtliche
Arbeit : Einsicht und Glaube, hrsg. von J. Ratzinger und H. Fries, Gottlieb
Söhngen zum 70. Geburtstag (1962), bes. S. 369f.



eines christlichen Konzils in der Sicht Luthers 131

«Der Glaubensartikel ist eine Bedeutungseinheit der fides, die als solche
ein minimum in suo genere, eine kleinste Größe, darstellt. Gleichwohl kann
aber nur pluralistisch von dieser Größe gesprochen werden. Es gibt keinen
articulus fidei, es gibt nur articuli fidei : Alle Versuche einer reductio kamen
einer Auflösung der fides gleich.»

«Die Glaubensartikel machen uns die Heilsereignisse in ihrer geschichtlichen

Gegebenheit offenbar, d.h. in den Artikeln wird uns der Heilswille
Gottes in seiner geschichtlichen Verwirklichung kundgetan. Das offenkundige
Heilswirken Gottes ist das Entscheidende, nicht die Frage der historisch
datierbaren und verifizierbaren Faktizität der Ereignisse.»

«Der articulus fidei ist, formal betrachtet, Veritas de Deo. Als
Gotteswahrheit unterscheidet er sich wesentlich von der philosophischen Wahrheit.
Der Artikel ist nicht ein Urteil oder eine Aussage über einen zeitlos gültigen,
intelligiblen Sachverhalt, sondern eine Feststellung einer für alle Zeiten und
für jede einzelne Epoche gültigen suprarationalen Heilstatsache.»

Luther zieht, dieses Urteil darf gewagt werden, eigentlich nur
Konsequenzen aus derartigen Überlegungen der scholastischen
Theologie. Das Wesen des Glaubensartikels erfordert die Scheidung
von allen Artikeln, die ihn entstellen oder inhaltlich «ergänzen»
wollen. Luther kann die dogmengeschichtliche Entwicklung jedenfalls

nicht als einen Entfaltungsprozeß neuer Wahrheiten, die mit
dem Hauptartikel nichts mehr zu tun haben, ansehen. In gewisser
Weise begründet Luther die Frage nach den Fundamentalartikeln
des christlichen Glaubens. Doch unterscheidet er sich von den oft
humanistisch orientierten Befürwortern dieser Fragestellung darin,
daß er die Fundamentalartikel nicht auf einige klassische Sätze der
Bibel oder der altkirchlichen Tradition formelhaft festlegen oder
zusammenstreichen will. Er sieht auch viel stärker den Zusammenhang

solcher Fundamentalartikel untereinander und gesteht zu, wie
plötzlich im Laufe der Dogmengeschichte, unter den Erfordernissen
einer konkreten Situation, die innere Beziehung scheinbar rein
privattheologischer Formulierungen oder Randaixssagen zu den

Hauptartikeln deutlich wird. So hängt z.B. das «Theotokos» im
Streit zwischen^Nestorius undCyrill mit derChristologie zusammen49.

Die Behandlung des Problems der Hauptartikel durch Luther und
seine Gegner, aber auch die Theologen des Mittelalters, kann die

Wichtigkeit einer Besinnung über die verschiedenen Denkformen
theologischer Denker erhellen50. Luther denkt vorsichtig über die

49 WA 50, 585, 31.
50 Vgl. dazu meinen Aufsatz in der Festschrift für Professor D. Franz Lau

(erscheint 1967).



132 F. W. Kantzenbach, Auftrag und Grenze

Möglichkeit einer Vereinigung von Glaubensartikeln zu einem ganzen

harmonischen System, weil er die Autoritätsfrage anders als die
Männer der römischen Kirche beantwortet. Er denkt viel schärfer
über die Wachstumsgesetze nach, denen Lehre und Frömmigkeitsformen

unterworfen sind und kommt dabei zu viel kritischeren
Forderungen an ein rechtes Konzil. Er sieht die Aufgabe mehr in der
Abgrenzung als in der Neusetzimg, in der Verwerfung als in der
Neuformulierung51.

Ein Konzil darf 1. keine neuen Artikel setzen. 2. Es muß neue
Artikel im Gegenteil dämpfen und verdammen. 3. Es darf keine
neuen Werke gebieten. 4. Werke, die der Liebe widerstreben, müssen

verdammt werden, und zwar nicht nur solche, die von der
Schrift ausdrücklich verboten werden, sondern auch alle Werke
angemaßter Heiligkeit. 5. Ein Konzil darf keine neuen Zeremonien

- bei einer Todsünde oder bei Gefahr des Gewissens zu halten -
auferlegen. 6. Es muß solche Zeremonien verdammen (Fasttage, Speisen,

Kleider usw.). 7. Ein Konzil darf sich nicht in weltliches Recht
und Regiment mengen. 8. Solche willkürlichen neuen Rechte müssen

im Gegenteil verdammt werden. 9. Ein Konzil hat keine Macht,
solche Statuten und Dekrete zu machen, die den Bischöfen bloß

Tyrannei ermöglichen. 10. Wenn Konzile Zeremonien festlegen,
dann dürfen diese nicht die Tyrannei der Bischöfe stärken, sondern
dem Volk vonnöten und nützlich sein. Hier gesteht Luther zu, daß
es nötig sei, «etliche tage zu haben, auch örte, da man zusamen
komen könne, desgleichen bestimpte stunde, zu predigen und öffentlich

die Sacrament zu reichen und zu beten, singen, Gott loben und
dancken»52.

Der letzte Punkt dürfte von entscheidender Bedeutung sein.
Hatte Luther in den vorhergehenden Sätzen betont abgrenzend
gesprochen und damit zeigen wollen, was an den meisten Konzilien
nicht mit der wichtigsten Aufgabe eines Konzils vereinbart werden
könne, so zeigt die Anführung von 1. Kor. 14, 40 («Laßt alles
ördenlich und ehrlich zugehen»), daß Luther vom Ordnungsgedanken,

der aber streng Gedanke und Wille Gottes ist, den Übergang
zu der in der göttlichen Ordnung fundierten positiven Aufgabe
eines Konzils findet. Luther bleibt beim Entwurf seines evangelischen

Konzilsmodells auch der Heiligen Schrift darin treu, daß er
61 WA 50, 606 ff.
52 Ebd. 614.



eines christlichen Konzils in der Sicht Luthers 133

zunächst die Bedeutung der Einzelgemeinde hervorkehrt. Paulus
fordert ja auch Ordnung von der Einzelgemeinde! Aber die

Ordnung in der christlichen Gemeinde ist kein Gesetz, weder für Paulus
noch für Luther. Alles, was an Ordnungen in einer Gemeinde
entwickelt wird, ist dem Christen keine Last.

«Und summa Wer ein Christ ist, der ist mit solcher Ordnung nicht gebunden.

Er thuts lieber, denn ers lesst, wo er unverhindert sein kan. Darumb kan
man jm kein gesetz hie setzen, Er wil und thet lieber mehr, denn solch gesetz
fordert. Wer aber solchs hochmütiglich, stoltziglich und mutwillig veracht,
den las faren, Denn ein solcher wird wol höher gesetz verachten, es sey Gottes
oder menschlich gesetz.»53

Da Luther das Konzil stets in seiner Bedeutung für Lehen und
Lehre sieht, sind diese Erwägungen als Versuch zur Konkretisierung

des Konzilsgedankens zu verstehen. Luther meint darum auch,
daß ein Pfarrer, Pädagoge oder die Eltern mehr Macht über Schüler
als ein Konzil im traditionellen Sinne habe. Echte Konzilsautorität
kann gar nicht existieren, wenn nicht in der Einzelgemeinde Gottes
Wort und christliche Lehre getrieben würden. «Wenn keine Pfarrher

oder Bisschove weren, wo wolt man ein Concilium samlen?
Wenn keine Schulen weren, wo wolt man Pfarher nemen?»54 Soll
ein Konzil überhaupt einen Sinn haben, so muß es zuerst lebendige,
glaubende Gemeinden geben. In den Gemeinden ist auch der Ort,
wo Zeremonien geübt werden müssen. Ohne Gemeindeaufbau von
unten her, auf der Ebene der Pfarrei, der Einübung in Schrift und
Katechismus, der Vertiefung in Kinderglauben, Vaterunser und
Zehn Gebote, gibt es für ein Konzil im übergeordneten Sinne gar
keine Chancen, etwas zum Heil der Kirche auszurichten. Es ist zu
fragen, was dieser Ansatz der konziliaren Besinnung Luthers bei der
Einzelgemeinde und Einzelkirche bedeutet55.

Um der missionarischen Ausstrahlung eines größeren Konzils willen

würde Luther durchaus ein solches wünschen. Jedoch weil seine

Idealvorstellung vom Konzil, die doch normative Bedeutung für
sich in Anspruch nehmen muß, nicht realisierbar zu sein scheint,
muß man sich vorerst mit den kleinen Konzilien bescheiden und das

größere Konzil dem Richter und barmherzigen Gott empfehlen. Das

53 Vgl. ebd. 614, 22-27.
51 Ebd. 614, 33-35.
65 Vgl. dazu meinen Beitrag in «Oecumenica, Jahrb. für Ökumenische

Forschung» (1966).



134 F. W. Kantzenbach

Konzil auf Gemeindeebene tut in seinem Bereich, was ein größeres
Konzil tun sollte. Ein Konzil auf höherer Ebene könnte nicht
mechanisch größere Autorität in Anspruch nehmen, weil es ein größeres
Konzil wäre als die kleinen Konzile auf Gemeindeebene. Doch kann
nicht ausgeschlossen werden, daß ein solches Konzil so überzeugend,
missionarisch und seelsorgerlich verantwortlich das Evangelium
geltend machte, daß es für alle Gemeinden, in deren Blickfeld es

steht, Rat und Weisung, Ermunterung und Mahnung wäre. Es kann
kein Zweifel darüber bestehen, daß Luther sich nach einem solchen

vollmächtigen Konzil sehnt. Um so größer ist seine Verzweiflung
darüber, daß ein solches Konzil nicht in Aussicht steht. Man darf
sagen, daß in der Gegenwart die Ökumenischen Welttagungen in
verschiedener Form eine Funktion wahrnehmen56, von deren
Wichtigkeit und Unaufgebbarkeit Luther zutiefst überzeugt war57.

Friedrich Wilhelm Kantzenbach, Straßburg

56 Vgl. M. Seils, Das ökumenische Konzil in der lutherischen Theologie:
«Die ökumenischen Konzile der Christenheit», hrsg. von H. J. Margull
(1961), S. 333ff. ; E. Schlink: Ökumenische Konzile einst und heute,
abgedruckt in: Der kommende Christus und die kirchlichen Traditionen (1961),
S. 214ff. (dort weitere Lit.).

67 O. Cullmann, dem Konzilsbeobachter, zum 65. Geburtstag in Dankbarkeit

für seine anregenden Stellungnahmen zum Konzil gewidmet.


	Auftrag und Grenze eines christlichen Konzils in der Sicht Luthers

