Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 23 (1967)

Heft: 2

Artikel: Auftrag und Grenze eines christlichen Konzils in der Sicht Luthers
Autor: Kantzenbach, Friedrich Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878625

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878625
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Auftrag und Grenze eines christlichen Konzils
in der Sicht Luthers

Luthers Ringen um Anerkennung seines Anliegensist der kraftig-
ste Beweis dafiir, wie er von der einen Kirche Jesu Christi aus dachte
und handelte. In der konkreten Kirche des 16. Jahrhunderts ist
ein Streit iiber das Verstdndnis des Evangeliums, des Wortes Gottes,
ausgebrochen. Als Ausdruck der Glaubensspaltung kénnen wir
Luthers Auftreten und die Reaktion darauf betrachten, nicht als
Ausdruck einer Kirchenspaltung. Innerhalb der einen Kirche ringt
Wahrheit mit Irrtum. Wahrheit und Irrtum entsprechen dem We-
sen der wahren bzw. der falschen Kirche, nicht aber den empiri-
schen «Kirchen» im Sinne von Konfessionen. Der Konfessions-
begriff ist Luther noch fremd, selbst nach dem Reichstag zu Augs-
burg, wo sich die Lage in dem Sinne gewandelt hat, dal Luther
fortan nicht mehr nur in eigener Verantwortung und Initiative
redet und kdmpft, sondern in Zuordnung zu den «Unsern», d.h. zu
den die evangelische Wahrheit bekennenden Gemeinden, seinen
Auftrag wahrnimmt. Weil Luther sich als Glied der einen Kirche
Jesu Christi versteht und fiir ihn eine Kirchenspaltung nicht denk-
bar ist, gewinnt seine Auseinandersetzung mit dem Konzilsgedanken
einen tiefen Ernst. Natiirlich ist das Konzil fiir ihn bald nicht mehr
das, was es fiir einen Katholiken zu sein hat, ndmlich Gremium der
romischen Kirche bzw. Versammlung der Bischife, die in und mit
dieser Kirche denken und handeln. Mit Schmerzen muf} er fest-
stellen, daf} diejenigen, die sich als Nachfolger der Apostel bezeich-
nen, doch das apostolische Heilsevangelium nicht anerkennen
wollen?.

1 H. Jedin sieht in seiner Geschichte des «Konzils von Trient», 1. Der
Kampf um das Konzil (2. Aufl. 1951), das Verhdngnis der reformations-
geschichtlichen Entwicklung darin, da die Primatialidee durch den Kon-
ziliarismus verdunkelt wurde. Nach der Bulle vom 3. 1. 1521, die tiber Luther
und seine Begiinstiger die Exkommunikation verhéngte, héitte es heilen
miissen: «Roma locuta, causa finita» (S. 144). Neben anderen Griinden sei
die Entwicklung anders gelaufen, weil man in der weit verbreiteten Selbst-
téduschung befangen gewesen sei, «Luther und seine Anhiénger seien noch
nicht endgiiltig von der Kirche getrennt, solange das Konzil sein Urteil noch
nicht gefillt habe». So sei bei Luthers Anhéngern der verhéngnisvolle Irrtum
genéhrt worden, sie seien nicht Anhénger eines Héretikers und darum auch
nicht von der wahren Kirche getrennt. Auf diese Vorstellungswelt, der auch



F. W. Kantzenbach 109

In groflen Ziigen hat Luthers Auseinandersetzung mit dem Kon-
zilsgedanken folgende Entwicklung genommen, ehe er 1539 zu-
sammenfassend das Konzilsthema behandelte:

a) Erst nach den Ablafthesen wurde fiir Luther das Problem
Papst und Konzil iiberhaupt akut. Zur AblaBfrage gab es noch
keine Konzilsentscheidung, wohl aber eine Definition Papst Clemens’
V1. in der Bulle «Unigenitus» vom 25. Januar 1343. Luthers Gegner
Tetzel und Prierias erkannten, dal3 Luther als Ketzer nur zu be-
langen war, wenn die Suprematie des Papstes und seiner lehramt-
lichen AuBerungen iiber die Konzilsautoritit durchgesetzt wiirde.
Bis zum Sommer 1518 war fiir Luther das Konzil noch die hochste,
unfehlbare Instanz in Glaubenssachen. Er wies Prierias darauf hin,
daf} er sich nicht als Haretiker betrachten miisse und nicht gezwun-
gen sei, seine Lehre zu widerrufen, ehe nicht ein Konzil seine wissen-
schaftlich vorgetragene Lehre vom Ablafl verwerfe. Luther ver-
glich seine Auffassung mit der Lehre der Dominikaner von der Be-
wahrung der allerseligsten Jungfrau von der Erbsiinde, die weder
anerkannt noch verworfen worden sei. In den Resolutionen zu den
Thesen erklirt er, daB nur ein Konzil und nicht der Papst definiere,
was zu glauben sei. Aus dieser Annahme folgt die Behauptung, dal
man eine Lehre gegen das Verstindnis des Papstes und eines Teiles
der Kirche vertreten diirfe, solange nicht ein allgemeines Konzil
eine verbindliche Entscheidung gefillt habe. Es wird Luther auch
von der heutigen Lehre der rémischen Kirche her zugestanden wer-
den, dafB der Papst tatsichlich moralisch verpflichtet sei, das Oku-
menische Konzil zu horen, bevor er eine Lehre dogmatisiere. Luther

treue Séhne der Kirche (ist das nicht ein Widerspruch zu der Grundthese ?)
Vorschub geleistet hdtten, sei es zuriickzufithren, daB immer wieder die
Konzilsforderung erhoben wurde, die schlieBlich in Trient ihre Erfullung
fand. Jedin trégt an die geschichtliche Entwicklung seine MafBstibe vom
Unfehlbarkeitsdogma aus heran. Auch kontroverstheologisch hat dies na-
tiirlich ernste Folgen. Denn alle leidenschaftliche Bemithung um ein Konzil
auf beiden Seiten wird hiermit ja als illusionéires Unterfangen beurteilt, weil
ein Kirchenbegriff und eine Primatsvorstellung zur Norm rechter Konzils-
theologie und -praxis erhoben werden, die zu Luthers Zeit aber auf beiden
Seiten offenbar recht unvollkommen verbreitet waren. Luthers Konzils-
theologie wiire also kontroverstheologisch recht unergiebig. Ihre Voraus-
setzungen wiren ja unbrauchbar!



110 F. W. Kantzenbach, Auftrag und Grenze

kannte nicht die heutigen Uberlegungen zum Thema Unfehlbarkeit
(des Papstes bzw. des Konzils). Er kniipfte, und wie konnte es
anders sein, an die spédtmittelalterliche Konzilstradition an.

In Konstanz (1414-1418) und in Basel (1431-1449) hatten be-
rithmte Reformkonzile stattgefunden, deren Verlauf und Bedeutung
sich Europa tief eingepriagt hatten. In Konstanz hatte sich das Kon-
zil als Reprisentation der katholischen Kirche verstanden und in
Anspruch genommen, seine Gewalt unmittelbar von Christus zu
haben. Auch der Papst miisse dem Konzil gehorchen?. Luther hatte
konziliaristische Autoren, wie Johannes Gerson (1369-1429) und
Gabriel Biel (1418-1498), studiert und bei ihnen sogar die Folge-
rung gefunden, dal Konzilien nicht irren kénnten und unfehlbar
seien3. Die Unfehlbarkeit des Konzils wurde auch von einem der
schirfsten Gegner Luthers, Dr. Johannes Eck, vertreten. Vorsich-
tiger urteilte der Luther wohlbekannte Erzbischof von Palermo,
Nikolaus de Tudeschi, genannt Panormitanus, wenn er nur der all-
gemeinen Kirche die Unfehlbarkeit zuerkannte, nicht automatisch
auch deren konziliarer Vertretung. Andere Theologen vertraten die
Uberordnung des Papstes iiber das Konzil, doch galt es durchaus
noch nicht als unkatholisch, andere Auffassungen geltend zu ma-
chen. Diese Feststellung, die leicht quellenméBig zu belegen wire,
ist auBerordentlich wichtig fiir das historisch gerechte Verstindnis
Luthers. Der Kurientheologe Silvester Prierias konnte durchaus
nicht Alleingeltung fiir seinen papalistisch ausgerichteten Konzils-
begriff in Anspruch nehmen.

Schon diese Tatsachen bedeuten eine Infragestellung der Interpretation
der Konzilsauffassung Luthers durch Hubert Jedin. Mit der Ankniipfung an
die konziliaristische Theorie habe, so meint Jedin, Luther seine grundstiirzen-
den Irrtiimer verbunden. Mit Worten, denen er einen vollig neuen Sinn unter-
legte, z.B. mit dem Wort «Reform», tduschte Luther angeblich viele Men-
schen dartber hinweg, was die Reformation eigentlich bedeutete. Jedin

? Vgl. H. King, Strukturen der Kirche (1962), S. 244 ff.

8 Vgl. dazu die materialreiche Studie von A. Ebneter, Luther und das
Konzil: Z. kath. Theol. 84 (1962), Sonderdruck. Nach Abschluf3 dieser Abhand-
lung erschien die Untersuchung von C. Tecklenburg-Johns, Luthers Konzils-
idee in ihrer historischen Bedingtheit und ihrem reformatorischen Neuansatz
(1966). Diese Arbeit klirt in erfreulicher Weise Entwicklung und Formung
von Luthers Konzilsbegriff. Wir greifen iiber die historische Fragestellung
hinaus und heben die Aspekte hervor, die fiir eine Erneuerung der Konzils-
theologie im Luthertum Bedeutung haben kénnten.



eines christlichen Konzils in der Stcht Luthers 111

nimmt an, die grofle Menge des Volkes habe sich irrefiihren lassen. Aus
Luther wird schlieBlich ein diplomatisch versierter Taktiker, der in Worms
nur darum nicht widerrufen habe, weil er sonst seine Anhiinger verloren
hitte4. Wir kénnen die Auffassung von Luthers Taktik nicht mit dem wissen-
schaftlich gesicherten Bild von seinem reformatorischen Selbstverstandnis
und seinem Wormser Verhalten in Einklang bringen. Die Geschichtsschrei-
bung muB den groflen Unterschied zwischen vor- und nachtridentinischem
und erst recht vatikanischem Katholizismus genauer beachten, um nicht zu
Verzeichnungen der realen Lage zu Beginn der Reformationszeit zu kommen.

Luthers kritische Auseinandersetzung mit dem Konzilsgedanken
hingt wurzelhaft zusammen mit seiner Kritik am Papsttum und an
der péapstlichen Kirche3, die auf dem Boden des Wortes Gottes, das
er als einzige Norm anerkennt, und des damit zusammenhéingenden
Kirchenverstdndnisses erwéchst 8. Kardinal Cajetan vertrat in Augs-
burg im Oktober 1518 tatséchlich schon die Auffassung, die fiir den
Katholiken auf dem Boden des Vatikanischen Konzils von 1869/70
allein in Frage kommt: der Papst hat Luthers Lehre als Héresie
verurteilt. Fiir Luther kommt deshalb nichts anderes als Unter-
werfung in Frage. Bleibt diese aus, so ist ihm die Exkommunika-
tion mit ihren Folgen sicher. Luther hat die Argumentation des
theologisch gebildeten Kardinals nicht befriedigen kénnen, weil in
ihr die Forderung einer Uberpriifung pépstlicher Entscheidungen
an der Schrift und der Tradition nicht zugestanden wurde und
wesensméiflig liberhaupt keinen Platz hatte. Cajetan erhob die
Macht des pédpstlichen Stuhls iiber die Schrift und die Konzilien.
Eine Disputation erschien von diesem Standpunkt aus als vollig
iiberfliissig. Die heutige, den Primat des Wortes betonende rémisch-
katholische Theologie wird fiir Luthers Enttduschung Verstdndnis
aufbringen kénnen. Luther handelte richtig, wenn er den Beweis fiir
alle Lehren aus der Heiligen Schrift verlangte. Luther hat deshalb
am 28. November 1518 vor einem Notar und unter Anwesenheit von
mehreren Zeugen an ein Konzil appelliert?.

Derartige Appellationen an ein Konzil von Einzelpersonen oder Universi-
titen kamen damals 6fter vor. Luther handelte durchaus in Ubereinstim-

t Jedin (A. 1), S. 163.

5 Vgl. A. Palmqgvist, Kyrkans enhet och papalismen. Mit deutscher Zu-
sammenfassung: Die Einheit der Kirche und der Papalismus (1961).

8 Vgl. J. Heckel, Das blinde, undeutliche Wort «Kirche»: Ges. Aufsitze,
hrsg. von S. Grundmann (1964), S. 1951f.

? WA (Weimarer Ausgabe) 2, 36ff.



112 F. W. Kantzenbach, Aufirag und Grenze

mung mit der konziliaristischen Tradition, nach der allein das Konzil die
ganze katholische Kirche reprisentiere und das Konzil iber dem Papst
stehe. Ubrigens verstand Luther seinen Appell keineswegs als revolutionire
Absage gegeniiber dem Papst! Da er nur disputiert habe, habe er ohnehin
nichts zu widerrufen. Wenn die Meinung des Papstes geklért sei, will Luther
sich auch zum Gehorsam bereitfinden. Im Bericht iiber die Augsburger Ver-
handlung hat Luther allerdings deutlich genug bekundet, daB der Papst
seinerseits auch der Wahrheit des Wortes unterworfen sei. Auf blole kirch-
liche Autoritét hin will sich Luther nicht geschlagen geben. Dies ist der Vor-
wurf, der gegen ihn noch heute angemeldet wird.

Es ist nun von Bedeutung, daf3 Luther nicht nur konziliaristische
Tradition gegen kurialistisch-papalistische Anspriiche setzt. For-
mal vertritt er in gewisser Hinsicht die Thesen des Konziliarismus
des 15.Jahrhunderts. Doch von seiner Auffassung vom Wort des
Evangeliums aus verleiht er seiner Argumentation prinzipielle Zu-
spitzung und Einheitlichkeit.

b) Die Leipziger Disputation mit Dr. Johann Eck im Jahre 1519
hat fiir Luthers Kirchen- und Konzilsverstindnis erhebliche kla-
rende Wirkung gehabt. Sie liel ihn noch konsequenter das Konzil
als Kreatur des Wortes Gottes verstehen. Wenn er aber doch 1521
an das allgemeine Konzil appellierte, so war das auch ganz ernst
gemeint. Freilich setzte Luther dabei voraus, dall das Konzil sich
der Autoritét des Wortes Gottes unterstellen miisse.

Seit 1519 wendet Luther der Exegese von Matth. 16, 18 groBe Aufmerk-
samkeit zu. Eck hat das Verdienst, Luther herausgefordert zu haben, dem
Schriftgrund des Papstanspruchs nachzugehen. Damit bahnt sich eine neue
Phase in Luthers Auseinandersetzung mit Rom an. In den Resolutionen zu
den Thesen hatte Luther in der 22. wohl mehr beildufig angemerkt, da3 es
eine Zeit gab, da die rémische Kirche noch nicht iiber anderen Kirchen,
wenigstens nicht iiber denen Griechenlands, gestanden habe. Diese Kirchen
seien mithin papstfrei gewesen, etwa bis zur Zeit Papst Gregors I. Auch in
den Acta Augustana, dem Bericht tiber die Augsburger Geschehnisse, hatte
Luther diesen Gedanken gedaulBert. Unschwer ist zu erkennen, dafl diese Ur-
teile eine entscheidende dogmatische These implizieren: die Institution des
Papsttums kann nicht ex jure divino behauptet werden. Eck hatte dies
scharfsichtig erkannt und hatte Luther mit seiner fiir die Leipziger Disputa-
tion vorbereiteten These provoziert: «Wir leugnen, dal die romische Kirche
vor den Zeiten Sylvesters (314-355) nicht iiber den anderen Kirchen gestan-
den habe.» Nach Ecks Auffassung ist der Papst immer Statthalter Christi
gewesen. Luther stellte dagegen seine 13. These, die behauptete: «Daf3 die
rémische Kirche tiber allen anderen stehe, wird bewiesen aus den frostigsten,
innerhalb der letzten 400 Jahre aufgekommenen péapstlichen Dekreten, gegen
welche zeugt die beglaubigte Geschichte von 1100 Jahren, der Text der Heili-



ernes christlichen Konzils in der Sicht Luthers 113

gen Schrift und das Dekret des nizénischen Konzils.» Luther hat in der Ein-
leitung zu den Thesen erklédrt, er wolle nicht wie Hus die pépstliche Autoritat
von der kaiserlichen ableiten, sondern er nehme an, daf3 die papstliche Auto-
ritéit auf den pépstlichen Dekreten beruhe. Der von Luther auf Grund von
Matth. 16, 18 und Joh. 21 gemachte Versuch einer Eingrenzung des papstli-
chen Primats, an dem er noch festhiilt, obwohl — wie die Geschichte lehre —
eine Herrschaft des Papsttums tiber die Gesamtkirche nicht Gottes Wille sein
koénne, soll uns hier nicht beschiftigen. Vielleicht wire hier ein Ansatz fir
Uberlegungen zu einem evangelischen Primatsverstindnis. Luther kommt
jedenfalls zu dem auch spéater immer festgehaltenen Iirgebnis, dafl der Fels
der Glaube sei, der von Petrus als dem Reprisentanten der ganzen Kirche
bekannt worden sei?.

In unserem Zusammenhang interessieren vor allem Luthers Ur-
teile iiber Konzile und Konzilsautoritdt. Bis zu der 13. These der
Leipziger Disputation hatte Luther noch nicht die Zeit prézisiert,
in der das Papsttum nicht im Sinne des Primates bestanden hatte.
Jetzt beruft er sich schriftlich auf die Zeit des nizédnischen Konzils.
Wahrscheinlich hat ihn die Ecksche These zu geschichtlichen Stu-
dien veranlaBt. Dabei wandte er sich dem Konzil von Nizéda schon
deshalb mit besonderer Aufmerksamkeit zu, weil es nach Meinung
der Gegner der kirchlichen Weltmachtstellung am Ende der Zeit der
Kirche stand, die noch frei von Abfall und Korruption gewesen sein
sollte. In der 13. These beruft er sich dann ja offentlich auf das
nizédnische Konzil, ebenso in den Resolutionen dazu. «Es bleibt
charakteristisch, dafl diese Zeit (bis Nizda) die fiir Luther fest be-
stimmte Grenzzeit bleibt, bis zu welcher der Primat noch nicht fest-
gestellt war, wihrend er fiir spitere Zeiten durchaus unsicher ist.»®
Nizda wurde jedenfalls fiir Luther die kriftigste Stiitze im Kampf
gegen das gottliche Recht des Papsttums. Es fillt auf, dall Luther
auch in spéterer Zeit das Konzil von Nizda oft als Autoritdt in Fra-
gen der Organisation und Institution der Kirche anfiihrt, obwohl
schon 1520/21 dies erste Konzil der christlichen Kirche wegen seiner
Bedeutung fiir die rechte Lehre, jedenfalls in erster Linie, hervor-
gehoben wird. Die Leipziger Disputation hat Luther schon kritisch
iber die Vollmacht eines Konzils nachdenken lassen.

8 Vgl. dazu E. Bizer, Luther und der Papst (1958), S. 16ff., ferner das
von E. Miilhaupt, D. Martin Luthers Evangelien-Auslegung, 2 (3. Aufl. 1960),
zu Matth. 16, 18 zusammengestellte Quellenmaterial.

9 W. Kohler, Luthers Schrift an den Christlichen Adel Deutscher Nation
im Spiegel der Kulturgeschichte (1895), S. 52.

8



114 F. W. Kantzenbach, Auftrag und Grenze

Auch diesen Dienst hat ihm Eck getan, indem er Luther an die Seite des
verbrannten Ketzers Hus driangen wollte, um ihn so unmadoglich zu machen.
W. Koéhler hat Luthers Stellungnahme zu Hus und den Béhmen genauer
untersucht und festgestellt, daBl 1519 die Persoénlichkeit des béhmischen
Nationalhelden fiir Luther ganz in den Vordergrund geriickt war und daf3
der Kirchenbegriff von Hus und seinen Anhéngern Luther sympathisch be-
rithrte 1°, Dadurch mufite fiir ihn die Autoritdt des Konstanzer Konzils, die
die Verbrennung des Hus verantwortete, fraglich werden, ja schliefllich hin-
fallen. Nach der Leipziger Disputation befalite sich Luther genauer mit der
Geschichte des Konstanzer Konzils und dem Prozefl des Hus. Merkwurdiger-
weise tritt dabei das Problem der Communio sub utraque, das Luther in sei-
ner reifen Konzilstheologie nach dem Augsburger Reichtstag unermiidlich
aufgegriffen hat, ganz zuriick. Entscheidend ist fiir Luther der Mértyrertod
des Hus. Das Konzil hat sich nicht als «frei Concilium» erwiesen, darum ist
es ohne Autoritéit, ja das Evangelium ist auf dem Konstanzer Konzil 6ffent-
lich verdammt worden. Mit dieser Erkenntnis hat Luther den Ubergang zu
einer Neufassung des Konzilbegriffs vollzogen.

¢) Auch Reformkonzile, deren Ruhm im Spéatmittelalter so oft
besungen wurde und deren Gedéchtnis von bedeutenden Theologen
und Kardinélen der romischen Kirche der Gegenwart wachgerufen
wird, konnten also fundamental irren! Fortan kann Luther dem
Konzil nicht mehr héchste Lehrautoritéit beilegen. Darum verweist
er aber den Konzilsgedanken noch keineswegs aus seiner Theologie.
Er muf} sich nur mit seiner Auffassung vom Wort und von der
Kirche vereinbaren lassen! Die Auffassung von der Kirche hat schon
lingst klare Umrisse gewonnen, so dafll Luther, auch aus seinen
personlichen schmerzlichen Erfahrungen, nur noch die Konsequen-
zen zu ziehen hat.

Dies geschieht definitiv in seinem « Sermon von dem Bann», 152011, in dem
der Unterschied zwischen geistlicher und kirchenrechtlicher Exkommunika-
tion klar herausgearbeitet wird. Das evangelische Schriftprinzip und das sich
aus der ungeschmailerten Anteilhabe aller Gaben Christi seitens des rechten
Christgldaubigen ergebende allgemeine Priestertum der Gldubigen treten da-
mit in scharfen Gegensatz zu einer sich verabsolutierenden Hierarchie und
Heilsanstalt, die glaubt, Menschen durch den Bann aus der Kirche Christi
ausschlieBen zu koénnen.

Aus dieser Erkenntnis zieht Luther 1520 in der Schrift «An den
christlichen Adel» die praktischen Konsequenzen fiir die Reforma-

10 'W. Kohler, Luther und die Kirchengeschichte nach seinen Schriften
zunéchst bis 1521 (1900).
1 WA 6, 63-75.



eines christlichen Konzils in der Sicht Luthers 115

tion der Kirche. Er erkennt das Konzil nicht mehr als Reprasenta-
tion der romisch-katholischen Kirche an, weil er den Zustand der
rémischen Kirche nach den Erfahrungen mit deren offizieller Ver-
tretung als hoffnungslos bezeichnen mullte. Gleichwohl hat Luther,
der nach dem Reichstag zu Worms vom Kaiser und vom Reichstag
fir die Reformation nichts mehr erhoffte, den Ruf der deutschen
Reichstage nach einem Reformlkonzil gebilligt und bestéirkt, wobei
er voraussetzte, dal ein freies Konzil nicht einseitig zusammenge-
setzt werden diirfe, sondern auch Laien als Vertretern der Obrigkeit
und Wissenschaft Raum gewdhren miisse.

In den Jahren 1533-1539 hat Luther verschiedentlich das Konzilsthema
aufgenommen und dabei den Grundgedanken vertreten, daf3 ein echtes Kon-
zil immer den rechten Hauptanteil bzw. das rechte Hauptstiick zu bewahren
und zu verteidigen habe. Ein solcher Grundartikel miisse in Ubereinstimmung
mit der Autoritét der Apostel bzw. der Schriftautoritét stehen.

In den Schmalkaldischen Artikeln von 15372 geht Luther beim
Aufbau der Artikel von dem Gedanken aus, dall die Gegner das
Spiel verloren haben, wenn sie zugeben, dal} die hohen Artikel von
der gottlichen Majestit die unantastbare Grundlage des Glaubens
sind. Luther hat den Gegnern nur zugestanden, daf} sie diese Artikel
wohl bekennen, aber nicht glauben. Den Artikel vom Papsttum
siecht Luther als eine Totalabsage an den Christus-Glauben an. —
Als Luther im Juni 1538 seine Vorrede zur Drucklegung der
Schmalkaldischen Artikel schreibt!?, hat er keine Hoffnung mehr,
das freie Konzil noch bei Lebzeiten zu erleben. Jedoch bringt er
seine bleibende evangelische Konzilshoffnung bemerkenswert stark
zum Ausdruck:

«Mochte ich fur war wol gern ein recht Concilium sehen, damit doch viel
sachen und Leuten geholffen wiirde. Nicht das wirs bediirffen, denn unser
Kirchen sind nu durch Gottes gnaden mit dem reinen wort und rechtem
brauch der Sacrament mit erkentnis allerley Stenden und rechten wercken
also erleucht und beschickt, das wir unser halben nach keinem Concilio fra-

gen und jnn solchen stiicken vom Concilio nichts besseres zu hoffen noch zu
gewarten wissen.»

Der Schmerz iiber die verwaisten Bistiimer und Pfarren bewegt
Luther méchtig. Er fiirchtet, Christus «mécht ein mal ein Engel

12 WA 50, 1921f.

13 Vgl. H. Volz, Urkunden und Aktenstiicke zur Geschichte von Martin
Luthers Schmalkaldischen Artikeln (1957), S. 178f.



116 F. W. Kantzenbach, Auftrag und Grenze

Concilium lassen gehen uber Deudschland, das uns alle jnn Grund
verderbet, wie Sodom und Gomorra, weil wir sein so freuelich mit
dem Concilio spotteny.

Man beachte die Dialektik in Luthers Urteil. Einmal sieht er das Konzil
nur als Méglichkeit zur Stillung des Nachholfbedarfs der Gegner, dann er-
klart er sich doch auch wieder solidarisch mit den fir ein Konzil Verant-
wortlichen, die vollig gescheitert sind. Von seinem Zeugnis und Bekenntnis
— d.h. von den Schmalkaldischen Artikeln — hat er nichts zuriickzunehmen.
Er gibt sie vielmehr heraus, damit die nach ihm Lebenden dieses Bekenntnis
und das vom Jahre 1528 als sein testamentarisches Vermichtnis haben. Ab-
gesehen von den ernsten Stiicken, die er in den Artikeln behandelt hat, denkt
Luther noch an zahlreiche andere Stiicke, die im weltlichen Bereich zu bessern
wiren. MiBstinde haben so iilberhand genommen, «das mans mit zehen Con-
cilijs und zwenzig reichstagen nicht wider wird zu recht bringen. Wenn man
solche Heubtstiick des geistlichen und weltlichen Standes, die widder Gott
sind, im Concilio wurde handeln, so wiirde man wol zu thun kriegen alle
hend vol». Man sieht unschwer, da3 Luther trotz der Einsicht in die mensch-
liche Aussichtslosigkeit eines Konzils nach seinen Vorstellungen durchaus
nicht konzilsmiide ist. Er wiiBte genug Arbeit fiir ein Konzil, und er empfindet
die Notwendigkeit eines Konzils ganz brennend. Freilich hitte ein Konzil
erst einmal Aufgaben anzupacken, die in den reformatorischen Gemeinden
schon gelost worden seien. Das schlie3t aber nicht die Méglichkeit aus, spater
ein Konzil zur Bewéltigung gemeinsamer Probleme abzuhalten.

Luthers wahrhaft groBles, christliches Format zeigt sich in der
Weise, wie der Reformator, angefochten durch die Frage, ob er die
Spaltung der Kirche auf dem Gewissen habe, das Christus-Evange-
lium bedenkt und dabei den Konsensus mit der alten und recht-
gliubigen Kirche sich selbst zum Troste hervorhebt. Erste Be-
schaftigung mit den altkirchlichen Symbolen féllt in die Zeit der
Abfassung der Schmalkaldischen Artikel.

Mit dem Konzilsproblem diirfte auch die bedeutsame Abhand-
lung «Die drei Symbole oder Bekenntnis des Glaubens Christi in der
Kirchen eintrichtiglich gebraucht»'* zusammenhingen, da Luther
schon im April 15637 an ihr arbeitete. Anfang 1538 kam die Schrift
heraus. Luther verstand sie wohl als Erginzung zum knappen
1. Teil der Schmalkaldischen Artikel, zugleich wollte er nachweisen,
«daB3 ich’s mit der rechten christlichen Kirchen halte, die solche
Symbola oder Bekenntnis bis daher hat behalten, und nicht mit der
falschen ruhmredigen Kirchen, die doch der rechten Kirchen argste
Feindin ist und viel Abgotterei neben solchen schénen Bekenntnis-

11 WA 50, 2551f.



etnes christlichen Konzils in der Sicht Luthers 117

sen eingefiihrt hat». Neben das Apostolikum und das Athanasianum
stellt Luther erstaunlicherweise und ohne nihere theologische Be-
griindung das Tedeum, das Nizaenum fiigt er als Anhang bei. Die
freie Auffassung von dem, was ein Symbol sei — die Dreizahl ist fiir
Luther nicht verbindlich — geht etwa aus der AuBerung iiber das
Tedeum hervor:

«Das drit Symbolon sol Sancti Augustini und Ambrosij sein und nach
S. Augustini Tauffe gesungen sein. Das sey also oder nicht, so ists on schaden,
ob mans glaube oder nicht. Es ist gleichwol ein fein Symbolon oder bekentnis

(wer auch der Meister ist) jnn sanges weise gemacht, nicht allein den rechten
glauben zu bekennen, sondern auch darin Gott zu loben und dancken.»'®

Von Luthers Erwégungen iiber den Hauptartikel von Jesus
Christus und den aus der soteriologischen Interpretation desselben
gezogenen Folgerungen fiir das Gesprich zwischen den Fronten wird
noch die Rede sein miissen. Luther ist nicht der Meinung, dal man
unter Berufung auf die gemeinsamen Symbole schon einig sei. Uber
die Einheit der Kirche diirfe man iiberhaupt nicht so denken, als ob
sie nur von gutem menschlichen Willen abhéngig sei.

Mit der Vorrede fiir die Schmalkaldischen Artikel (1538) bahnt
sich schon des dlteren Luther abschlieende Auseinandersetzung mit
dem Konzilsproblem an, diein der 1539 erschienenen Schrift «Von den
Conciliis und Kirchen» definitiv vorgenommen wird. Wahrend
Luther in den Schmalkaldischen Artikeln und deren Vorrede die
Moglichkeit eines Konzils noch nicht véllig ausschlieBt, will die
Schrift von 1539 zeigen, warum es nicht zu einem Konzil kommen
werde.

Luthers Schrift ist durch kleinere Arbeiten seit 1535 vorberedtet worden.
Das Konzilsthema hatte er schon in der Disputation «De potestate concilii»
aufgegriffen. Historische Studien hat Luther schon 1533 betrieben, da ihm
das Dekret des Konstanzer Konzils iiber den Entzug des Laienkelchs in die
Hand fiel'®. — Der Anfang zur Schrift dirfte vor Mitte September 1538 ge-

15 ' WA 50, 263.

16 Die Ausgabe der Schrift « Von den Conziliis» in der Weimarer Luther-
ausgabe, WA 50, stellt im AnschluBl an die materialreiche Untersuchung
von E. Schifer iiber «Luther als Kirchenhistoriker» (1897) die von Luther



118 F. W. Kantzenbach, Aufirag und Grenze

macht worden sein. Doch stockte Luthers Arbeit wegen Quellenmangels. Die
beriihmte Historia ecclesiastica Eusebs, die in der lateinischen Ubersetzung
durch Rufin ihm vorlag, fithrte nur bis ins vierte Jahrhundert. Er kannte die
von Rufin dem griechischen Original angefiigten Bucher 10 und 11, die das
Konzil von Nizéa behandeln. Auch die Tripartita Cassiodors (gest. 563), die
drei griechische Kirchenhistoriker vereinigte, war ihm bekannt, doch be-
handelte sie nicht mehr das Konzil von Chalcedon. Die Papstgeschichte von
Platina (gest. 1481) schien Luther mit Recht sehr parteiisch zu verfahren.
Das Decretum Gratiani mit den Beschliissen der Konzile zitiert Luther, doch
reichten alle genannten Quellen nicht aus. Besonders fiir das Konzil von
Chalcedon empfand er den Mangel schmerzlich. Im September 1538 erschien
nun eine zweibdndige Quellensammlung unter dem Titel «Concilia omnia,
tam generalia, quam particularia» von dem Franziskanerménch Peter Crab-
be. Luther zeigte dieses Buch schon im Januar (21. 1.) 1539 Freunden.
Crabbes Werk hat Luther wohl zur Fortsetzung seiner Schrift ermuntert. —
Den groBten Teil derselben dirfte er Anfang 1539 geschrieben haben. Am
14. 3. 1539 meldet Luther den Abschluf an Melanchthon!?. Im Mai war das
Buch gedruckt. Im selben Jahr erschien noch eine zweite Auflage. Der dritte
Teil «Von den Kirchen» erschien 1540 auch als Sonderdruck.

Luther erortert in der Konzilsschrift den Zusammenhang zwi-
schen einem rechten Konzil und der Reformation der Kirche als ein
Mann, der durchdrungen ist von Gottes richtendem Handeln an sei-
nem Volk, der aber auch erfiillt ist vom pastoralen Anliegen einer
Glauben und Leben umfassenden Erneuerung der Kirche. — Zu-
nichst miilte es nach Luthers Meinung einem Kenner der Konzile
deutlich sein, daBl man nach Konzilsentscheidungen unmdoglich refor-
mieren kann. Wer das zugibt, ist schon vor die Alternative gestellt,
ob er die Konzile pauschal anerkennen will und die Auslegung dann
praktisch dem Papst in die Hand spielt, oder ob er einen anderen
Weg beschreiten will. Den Weg eklektischer Auswertung der Kon-
zile, der sogleich mit ihrer nur teilweisen Verpflichtung fiir die
Gegenwart zusammengesehen werden muf}, lehnt Luther von vorn-
herein ab.

a) Das Gesprich iiber das, was fiir den Christen unbedingt ver-
pflichtend sei, nimmt Luther nicht sofort von der Bibel her auf,
sondern von der Tradition. Taktisch bedeutsam ist dabei sein Re-
kurs auf den Kirchenvater Augustin, dem wohl niemand Recht-
gldubigkeit abzusprechen wagen werde 8.

benutzten Quellen zusammen und merkt in mehreren Fillen auch Mif3-
verstdndnisse oder Irrtiimer Luthers an.

17 WA Br. 8, 391.

18 WA 50, 521, 71f.; 524-526.



etnes christlichen Konzils in der Sicht Luthers 119

Augustin weise allein auf Taufe und Sakrament hin und meine, dal}
Christus «kein weiter burden der kirchen hab auffladen wollen». Augustin
sage von sich: «Ich habe das gelernet, das ich allein die Heilige Schrift nicht
jrrig halte. Die andern alle lese ich also, sie seien wie heilig und gelert sie
koénnen, so halt ichs darumb nicht fur recht, das sie also gelert haben, wo sie
mirs nicht beweisen durch die Schrifft oder vernunft das so sein miisse.»?
Augustin habe gemerkt, wie die Viter auch zuweilen Menschen gewesen seien
«und das Cap. Rom. 7 nicht tiberwunden haben». Fiir die Hochschitzung
Augustins spricht also die richtige Einschitzung der Autoritédten: Schrift,
Vernunft, Viterwort. Richtig ist diese Einschitzung zuletzt natiirlich nicht
darum, weil Augustin, «der feine vernunfftige man», so eine tiberragende
Autoritat ist, sondern weil er die Schrift zum Meister und Richter haben will
und aus der Quelle trinken mdchte. Luther argumentiert zweifellos auler-
ordentlich geschickt. Wer wird gegen Augustin etwas einzuwenden haben?
Er ist als Theologe und Gelehrter gleich unbestritten, niemand wird seine
Rechtgliubigkeit anfechten wollen. Wer sich Augustins Standpunkt zu eigen
macht, hat festen Boden unter den FiBen. Der Ausgangspunkt Augustin
bewihrt sich auch ausgezeichnet, um speziell das Konzilsthema in die Dis-
kussion einzufithren. Denn Augustin redet von den «groBen Universal oder
heubt Concilien», die er von den Menschensatzungen der Bischéfe scheidet.
Ihnen will er Ehre gegeben wissen, reprisentieren sie doch ¢saluberrima
autoritas» und sei es doch niitzlich, sie zu halten. Der geschickt gewihlte
Ausgangspunkt von Augustin her ermoglicht zwei sehr entscheidende Thesen.

1. Augustin kannte noch nicht alle vier Hauptkonzilien der alten Kirche,
sondern nur die Konzile von 325 und 381, und diese nicht einmal aus eigener
Anschauung. Daraus geht hervor, dall eine bestimmte Zahl von Konzilien
noch nicht entscheidend fiir die rechte Lehre sein kann. Wer wollte Augustin
bestreiten, dal3 er recht gelehrt hat?

2. Augustin redet nur von den ersten zwei Konzilien, wo noch nicht ein
Bischof {iber dem anderen stand. Luther zieht daraus eine sehr gewichtige
Folgerung: «Denn solche Concilia hetten die Bisschéve weder Romische noch
andere, nimmermehr kénnen zu wegen bringen, wo sie die Keiser nicht hetten
zusammengebracht, wie das wol anzeigen die Particularia oder kleine Con-
cilia,’so on keiser beruff, hin und wider in Lendern, die Bisschove selbs unter-
nander gehalten haben.»2°

b) Luther meint falschlich, die groBen oder Universalkonzile hitten
ihren Namen von daher, dall die Bischofe von dem Monarchen,
«dem grofBen heubt oder universal», zusammengerufen worden sind,
obwohl sich Universalkonzile zweifellos auf den Zusammentritt der
Bischofe aus allen Kirchenprovinzen beziehen.

Luther glaubt, daBl uberhaupt keine groBen Konzile gehalten worden
wiren, wenn nicht Kaiser wie Konstantin, Gratian, Theodosius, Theodosius IT.

1* Ebd. 524.
20 Ebd. 522.



120 F. W. Kanizenbach, Auftrag und Grenze

oder Marcianus sie einberufen hétten. Der Nachweis der kaiserlichen Ein-
berufung eines Konzils kehrt bei der Wiirdigung der einzelnen Konzile immer
wieder. Der Kaiser Konstantin sorgt z.B. dafiir, da nicht die persénlichen
Gegensiitze zwischen den Bischéfen auf dem Konzil ausgetragen werden,
sondern die Christusfrage. Luther bewundert den «demiitigen christlichen»
Brief, den der Kaiser an Alexander und Arius geschrieben habe, und erklirt
freimiitig, einen solchen demiitigen Brief nicht schreiben zu kénnen, schon
gar nicht, wenn er Kaiser wire?l. Besonders interessant ist die Begriindung
der kaiserlichen Einberufung fiir das dritte Hauptkonzil von 431. «Die lieben
Veter und feine Bisschove waren dahin, S. Ambrosius, S. Martinus, S. Hiero-
nymus, S. Augustinus..., S. Hilarius, S. Eusebius, und dergleichen. Und an
jre stat gar ungleiche Veter auffkomen, das auch der Keiser Theodosius nicht
mehr wolt lassen einen Bisschoff zu Constantinopel welen aus den Priestern
und Geistlichen in der stad Constantinopel, aus der ursachen, das sie ge-
meiniglich stoltz, ehrsiichtig und koéppisch (widerspenstig) weren, welche
pflegen eitel ungliick anzurichten» (Luther weist nicht sehr glicklich auf
Johannes Chrysostomus hin, welcher ja mit dem Herrscherhaus in Konflikt
geriot und seine Rehabilitation nicht mehr zu Lebzeiten erlangte). Luther
will die bischéflichen Konzilien keineswegs abwerten. So hebt er unter den
ein bis zwei Konzilen, die sich nach seiner Meinung gegen die iiberhand neh-
mende besondere « Heiligkeit » gewehrt haben, das kleine Provinzialkonzil von
Grangra rithmend hervor 22,

Wenn er die Bedeutung der kaiserlichen Einberufung so kriftig betont, so
steht dahinter keineswegs eine Uberschiitzung des Kaisers bzw. ein theo-
kratischer Standpunkt. Vielmehr fihrt die niichterne Beobachtung Luther
zu diesem Urteil. Man kann die niichterne Beobachtung und das Vernunft-
urteil, das aus Kenntnis der historischen Entwicklung hervorwichst, fir
Luthers Argumentation gar nicht genug in Anschlag bringen. So fiithrt Luther
rein historische Beobachtung zu dem Schlul}, dafl die ersten vier Haupt-
konzile nicht pépstliche Konzile waren und in ihren Beschliissen von der
papstlichen Autoritdt auch in keiner Weise abhéngig waren.

Allerdings leugnet Luther nicht, dall der rémische Bischof seinen
Einflufl} dahingehend geltend zu machen suchte, die Einberufung
und Beeinflussung des Konzils in die Hand zu bekommen.

Deutlich werde dies z.B. beim Konzil von Konstantinopel im Jahre 381,
wo Theodosius das Konzil in eine Stadt berief, die Vorposten der zu be-
kdampfenden Ketzerei war. Einer Einberufung eines Konzils durch den rémi-
schen Bischof Damasus sei man aber nicht gefolgt, und so zeigte man de-
monstrativ, daf der romische Bischof nicht allein Konzile einberufen kénne.
Man versetzte dem rémischen Bischof sogar zwei empfindliche Schlige, wenn
man, ohne ihn zu fragen, in Konstantinopel einen Bischof einsetzte und die
Kirche zu Antiochia die erste und é&lteste Kirche nannte. So muBlte der

1 Ebd. 549.
22 Ebd. 609,



eines christlichen Konzils in der Sicht Luthers 121

Bischof zu Rom gezwungenermaflen bedenken, daf3 das Evangelium nicht
von Rom nach Antiochia, sondern umgekehrt gelaufen sei. « Summa, es sind
in diesem Concilio Leute gewest, welchen alle Bisschove zu Rom, so je ge-
west, nicht kundten das wasser reichen.»?® Das Argste fiir den rémischen Bi-
schof aber sei gewesen, daBl die Kirche von Jerusalem Mutter aller Kirchen
genannt wurde und dem Bischof zu Rom der von Konstantinopel als Patri-
arch zur Seite gesetzt wurde?!, Die anderen Bischéfe hiétten nach Luthers
Meinung auf den romischen Bischof soviel gegeben wie gegenwiirtig etwa die
Bischofe zu Mainz, Trier oder Kéln sich gegenseitig im Blick auf die Frage
der Uberordnung beurteilen mégen. Aus diesem Grunde hiitten die Kaiser die
Einberufung der Konzile in die Hand nehmen miissen. Allerdings weil3
Luther von den Versuchen Roms, die Oberhoheit zu erlangen. Erst nach dem
Tode der groBen Monarchen und Kaiser konnten die rémischen Bischéfe mit
groBerem Erfolg danach trachten, das Konzil an sich zu reif3en.

Natiirlich sind diese historischen Beobachtungen Luthers auch in mancher-
lei Hinsicht zu prizisieren und zu korrigieren. Doch staunt man uber die
Willigkeit Luthers, manche zentralistischen Tendenzen Roms schon vor
Nizda anzuerkennen. Luther ist auch liberzeugt, daBl die Entwicklung des
rémischen Anspruchs, wenn auch 381 in Konstantinopel ein Patriarch einge-
setzt wurde, gar nicht mehr aufzuhalten war. Rom lehnte bekanntlich den
Canon 3 von Konstantinopel (wie spdter den Canon 28 von Chalcedon) ab,
weil die Begriindung des Vorrangs Konstantinopels aus der politischen Be-
deutung der Stadt sich tiber die Stellung des rémischen Bischofs kithn hin-
wegsetzte. Luther ist an diesen Vorgingen nicht als historischer Spezialist
interessiert. Er héitte sonst wohl noch stidrker auf die Spannung in der
Autorititsfrage (etwa in Chalcedon: Papst oder Konzil) hingewiesen. Thm
geniigt das Wissen um die tatsdchliche Wandlung in der kirchlichen Autori-
tatsfrage. Und diese eben sucht er durch seine Erwigungen tiber Bischéfe,
Kaiser und rémischen Bischof zu belegen. Luther wire gewi3 der Letzte
gewesen, der sich in historischen Einzelheiten nicht hétte belehren lassen.
IThm geht es nicht um Dogmatisierung eines bestimmten historischen Er-
kenntnisstandes. Alle historischen Beobachtungen und daraus sich ergeben-
den Vernunftschliisse gehoren ja ohnehin nur zur «ersten Stufe» des kontro-
verstheologischen Ringens. Ihnen kommt noch keine letzte Stringenz zu, ob-
wohl Luther der Uberzeugung ist, da kein sachlich urteilender Mensch sich
ernstlich der Einsicht verschlieBen kénne, daf3 die Anspriiche Roms, gemes-
sen an der realen, geschichtlichen Entwicklung, konstruiert sind und nicht
die ganze geschichtliche Entwicklung fiir sich haben.

Die These Roms, der Papst sei iiber alle Konzile, ist eben unge-
schichtlich. Freilich ist die konkrete Losung fiir Rom der Papst.

«Der Bapst ist wol klug mit den seinen, kémpt bald davon und spricht,
Er sey uber alle Concilia und mag halten, was er wil, und andern erleuben

28 Ebd. 576.
2t Ebd. 577; vgl. zum tatsédchlichen historischen Sachverhalt das Urteil
von W. de Vries in Scholastik 37-38 (1962), S. 341f. bzw. 345. 348f.



122 F. W. Kantzenbach, Auftrag und Grenze

zu halten, so fern er will.»*® Allerdings ist diese These ein Widerspruch zu
allem gleichzeitigen Bemiithen um die rechte Konzilsautoritdt. Wenn der
Papst das kann, was er beansprucht, dann kann auf die Verhandlung des
Konzilsproblems und auf Abhaltung eines Konzils eigentlich sogleich ver-
zichtet werden. Man koénne «Papst» rufen und des Papstes Lehre halten.
Luther spitzt das Problem zu, sich dabei einmal theoretisch auf den Stand-
punkt stellend, es sei so, wie der Papst behaupte. Mit dieser Zuspitzung
zieht er in seiner Weise Konsequenzen, die auch die rémische Kirche gezogen
hat. Es ist doch heute die noch immer offene Frage, wie das Verhiltnis
zwischen unfehlbarer pépstlicher Autoritidt und Konzilsautoritét bestimmt
werden soll. Die Schwierigkeiten einer logisch befriedigenden Loésung hat
Luther vorausgesehen. Er hat gemeint, dafl eine Verbindung beider Autori-
téten, ohne dal eine von ihnen dariiber geschmaélert werden miisse, gar nicht
moglich sei. Wir méchten ihm in diesem Urteil zustimmen 28,

Luther hat im Blick auf die Konzile nicht priméar die Absicht zur
historischen Aufarbeitung der Probleme. Sein Anliegen ist ein
theologisches. Als Historiker sieht er sich selbst auch nur unzu-
reichend geriistet. So gibt er, was seine dogmatischen Pline auch
nicht beeintrichtigt, ohne weiteres zu, dafl er sich nur mit den vier
Hauptkonzilien — gleichsam als den bedeutendsten Modellfdllen des
Konzilsproblems iiberhaupt — genau befal3t habe. Dal} sein histori-
scher Horizont weiter gespannt ist, beweisen seine sonstigen zahl-
reichen Bemerkungen zu Konzilen des Mittelalters, besonders zum
Konstanzer Konzil, aber auch sein Hinweis auf Petrus Lombardus,
welcher die meisten Stiicke der christlichen Lehre behandelt und
dazu Konzilien und Viter verglichen hatte 27.

c) Luthers Anliegen geht ja dahin, Lekre und Leben in ihrer un-
auflosbaren Einheit miteinander zu verbinden und gerade fiir dieses
Anliegen von den Konzilien konkrete Anregungen zu gewinnen.

Mit der bloBen Formalautoritit der Konzilien darf es um der kon-
kreten Aufgaben der Christenheit «heute und jetzt» willen nicht
sein Bewenden haben. Darum ist es fiir Luther typisch, daf} er sich
nicht auf eine isolierte Wiirdigung der einzelnen Konzilien einldfBt,
sondern zunichst nach einem Mafstab zur Beurteilung der grofSen
vier Konzile sucht. Er findet ihn im neutestamentlichen Bericht iiber
das sogenannte Apostelkonzil (Apg. 15).

25 WA 50, 530.

28 Fur die gegenwartige katholische Debatte dieses Problems wvgl. be-
sonders Kung (A. 2), S. 2061f.

77 WA 50, 543, 13-28.



eines christlichen Konzils in der Sicht Luthers 123

Daf3 Luther hier seinen Ansatz zur Beurteilung der Konzile sucht, ist von
entscheidender Bedeutung, ermittelt er doch auf diese Weise MafBstédbe, die
ihm die inhaltliche Beurteilung und Kritik der Konzilsbeschliisse erlauben.
Eine nur formale Beleuchtung der Uneinheitlichkeit und Widerspriichlichkeit
der Konzilsbeschliisse, die wir tatséchlich in reichem MaBe bei ihm finden
und die sozusagen wieder nur der ersten Stufe des kontroverstheologischen
Gespriichs zugehort, ist innerhalb seiner gesamten Konzilstheologie also nur
etwas Zweitrangiges. Wenn Luther nach Behandlung der beiden ersten
Hauptkonzile ein zusammenfassendes Urteil abgibt, so kommt er zwangs-
liufig noch einmal ausfithrlich auf das Apostelkonzil zuriick?®, und die auf
diese Weise gewonnenen Kriterien legt er dann auch an die Konzilsbeschliisse
der weiteren zwei Hauptkonzile an.

Wir dirfen also annehmen, daf3 alle Entscheidungen Luthers
innerhalb der Exegese von Apg. 15 und 16 fallen. Luther weist
selbst auf die Bedeutung des Apostelkonzils mit den Worten hin:
«Ja das wir unser sachen auffs allergewissest spielen und nicht feilen
konnen noch sorgen diirffen, wollen wir das gar erst Concilium der
Apostel, zu Jerusalem gehalten, firnemen, davon S. Lucas in Actis
15 und 16 schreibet. Daselbs stehet geschrieben, das die Apostel
sich rhiimen, der heilige Geist habe solchs durch sie geordent.»?®
Der klare BeschluB3 des Konzils besagt, dall kein Gotzenopfer, Blut
oder Ersticktes gegessen werden sollte. Da dies von den Heiden ge-
fordert wird, so ist auch eine Kirche, die diesem Konzil nachleben
will, verpflichtet, etliche Speisen unter dies Verbot fallen zu lassen.
Der Gehorsam gegeniiber dem Beschlul} ist um so mehr geboten,
als das Apostelkonzil das hochste und erste und zudem von den
Aposteln selbst abgehaltene und eingehaltene Konzil ist. Luther
zieht ganz niichtern die Konsequenzen, die sich daraus ergeben
wiirden. Er erwidhnt Hasen und alle Vogel, die mit Schlingen ge-
fangen werden, als Speisen, die zu seiner Zeit nicht erlaubt wiren,
ferner erinnert er an die peinliche Sorgfalt und pedantische Gesetz-
lichkeit der Juden bei Behandlung des zum Genufl bestimmten
Fleisches. Das Ergebnis der Erwigung kann nur zu einem Stof}-
seufzer iiberleiten:

«Hilff Gott, welch geplagte Christen solten wir uber dem Concilio werden,
auch allein mit den zweien stucken, blut und erstickts essen.»®® Die unermiid-
lichen Konzilsanwilte bekommen zu héren: «Wolan, fahe nu an, wer da wil

28 Ebd. 5591f.
2 Ebd. 526.
30 Ebd. 527, 11-13.



124 F. W. Kantzenbach, Auftrag und Grenze

und kan, und bringe die Christenheit zum gehorsam dieses Concilij, So wil
ich fast gerne nachvolgen, Wo nicht, so wil ich des geschreies uberhaben sein,
Concilia, Concilia, du heltest keine Concilia, noch Veter, oder wil widerumb
schreien, du heltest selber kein Concilia, noch Veter, weil du dis héhest Con-
cilium und die hohesten Veter, die Apostel, selbs verachtest. Was meinstu,
das ich solle oder miisse Concilia und Veter halten, die du selbs nicht mit
einem finger wilt anriiren? Da wiirde ich sagen, wie ich den Sabbathern ge-
sagt hab, sie sollen zuvor jr Gesetz Mosi halten, so wollen wirs auch halten,
Aber nu sie es nicht halten, noch halten kénnen, ists lecherlich, das sie es
uns anmuten zu halten.»3!

Die Auskunft, das konne man doch nicht halten, 1463t er nicht
gelten. Wenn der Heilige Geist es geordnet hat und die Apostel
selbst «als des Heiligen Geistes gewis und hoheste Veter» es verfiigt
haben, gibt es kein Nichtkénnen. Durch viel Ubung kénnte man
auch zu fleischloser Erndhrung kommen. Auch sei bisher keine Ab-
dnderung des Apostelkonzils erfolgt, was nicht geschehen konne, da
der Heilige Geist nicht wider sich selbst sei und die Viter doch
mindestens neben den Péapsten sitzen miilten! Man muf} sich also
dem Apostelkonzil stellen. Entweder hélt man es oder nicht. Ent-
weder stellt es den Fels der Kirche dar oder nicht. Stellt es ihn nicht
dar, so mul} zweifellos klargestellt werden, was denn der wahre,
bleibende Fels der Kirche sei, zugleich aber ergibt sich der SchluB,
daf} formale Geltendmachung der Konzilsautoritdt und der ihr ent-
gegengebrachte (formale) Gehorsam iiberhaupt kein entscheidendes
Kriterium fiir die Wahrheit und Echtheit der Kirche und ihrer Ver-
kiindigung sind.

«Denn wo man den Heiligen Geist nicht eraus kratzet aus dem Concilio,
So mus derbeider eins geschehen, Entweder das beide wir und Papisten
dencken und halten solch Concilium, Oder sols frey und nicht gehalten sein,
das man uns arme ketzer zufrieden lasse mit dem geschrey, Concilia, Concilia,

Concilia. Denn wo dis Concilium nicht ist zu halten, ist der ander auch keins
zu halten.»3?

Die kontroverstheologische Losung des ganzen Problems deutet
sich schon an, wenn Luther Matth. 7 und 16 als die Stellen des
Neuen Testaments anfiihrt, die iiber das wahre Fundament der
Kirche Auskunft geben. Scheinbar macht er einen umstindlichen
Umweg, wenn er durch eine Analyse der Konzilsbeschliisse von
Nizia und Konstantinopel, bei denen immer zwischen Haupt-

81 Ebd. 527, 13-23.
82 Ebd. 529, 35-530, 4.



eines christlichen Konzils in der Sicht Luthers 125

stiicken und duBerlichen Stiicken unterschieden worden sei, auf die
entscheidende «Conclusio» zusteuert.

Es kénnte aber fast so scheinen, als ob Luther a posteriori argumentiere,
daBl die Verbote des Apostelkonzils nicht fiir alle Zeiten bestimmt seien, weil
gie tatsdchlich ebensowenig in Kraft stiinden wie andere, zeitbedingte Kon-
zilsbeschliisse. Doch laBt sich das Recht unserer Behauptung, fiir Luther sei
die Begriundung von der Schrift her die entscheidende Stufe der kontrovers-
theologischen Argumentation, dadurch nicht bezweifeln. Nicht das histori-
sche oder logische Urteil bereitet die Schluifolgerung in dem Sinne vor, daf
letztere sich einfach mit Notwendigkeit ergibt. Die von Luther beigebrachten
Beobachtungen veranschaulichen nur das in sich schliissige Fazit, das allein
aus der Exegese von Apg. 15 und 16 gewonnen wird. Dabei bedient sich
Luther — formal gesehen — eines «interpretativen Kunstgriffs»®3. Auf die
tiefste Wurzel zuriickgefithrt bedeutet dieser «interpretative Kunstgriff» aber
nichts anderes als Anwendung des reformatorischen Schriftverstidndnisses.

Das Apostelkonzil war fiir Luther das entscheidende, weil biblische Modell
fir die Bestimmung der Macht und Rechte eines Konzils. Dasselbe betonte
noch Bellarmin. Wir hatten schon betont, da3 Luther von der Schrift her den
entscheidenden kontroverstheologischen Beweisgang unternimmt. Allerdings
eignet sich der geschichtliche Stoff nun auch zur Beleuchtung der prinzipiel-
len These, wie sie sich aus der Exegese des Berichts in Apg. 15 ergab. Wir
werden also gut daran tun, unsere Aufmerksamkeit der Beurteilung der Kon-
zile, zunachst der beiden ersten von Nizda (325) und von Konstantinopel
(381), zuzuwenden.

Da Luther an der Verbindung von Lehre und Leben so hart-
nickig interessiert ist, gewinnt fiir ihn die nizdnische Bestimmung,
dal} diejenigen, die um der christlichen Religion willen vom Krieg
lassen und dann doch wieder in den Krieg ziehen, fiinf Jahre unter
den Katechumenen sein sollen und dann erst nach zwei weiteren
Jahren wieder zum Sakrament zugelassen werden diirfen, exemplari-
sche Bedeutung. Diese Bestimmung sei nicht weit von Aufruhr
gegen den Kaiser entfernt. Was soll der Kaiser tun, wenn die Chri-
sten sich gegen den Militdr- und Kriegsdienst wenden? Luther wagt
daran zu zweifeln, dafl die Konzilsviter die Bestimmung in den
Konzilsbeschluf3 hineingebracht haben. Ihm erscheint das hochst
unpsychologisch, daf3 Bischofe, die fiir Konstantins Hilfe sich dank-
bar erweisen sollten, mit solcher Bestimmung dem Kaiser in den
Riicken fallen wiirden. «Es sihet, als habens die andere lose Bis-

33 So J. Pelikan, Luthers Stellung zu den Kirchenkonzilien in «Konzil
und Evangelium»: Lutherische Stimmen zum kommenden rém.-kathol.
Konzil, hrsg. von K. E. Skydsgaard (1962), S. 55.



126 F. W. Kanizenbach, Auftrag und Grenze

schove hineingeklickt oder hernach mit druntergeflickt.»®* Fiir
Luther ist die Bestimmung, gleich, wie sie nun wirklich zustande-
gekommen sein mag, nicht mit der biblischen Lehre zu vereinbaren.
Johannes der Tédufer, Christus selbst und der Apostel Petrus be-
weisen ihm, daf} besoldeter Kriegsdienst vom Evangelium nicht auf-
gehoben wurde .

Nun fiithren auch die Gegner in ihrer Verlegenheit an, daf3 die Bestimmung
nur Monche betreffe. Luther stellt sich einmal auf diesen Standpunkt, um
von dort zwei Fliegen auf einmal zu schlagen. Eindeutig ist die Forderung,
daB Christen nach den Konzilien zu leben haben und nicht ein Buchstaben-
konzil zu rithmen ist. Geben dies die Gegner zu, so ist die Bestimmung in
jedem Fall vergangen, auch dann, wenn Ménche gemeint sein sollten. Gegen
eine Schéitzung des Ménchtums an sich hat Luther nichts einzuwenden.
«Aber das die ordentliche Militia dagegen wird verdampt, als kéndte S. An-
tonius nicht mit gutem gewissen dem keiser im kriege dienen, Das ist zu viel,
Denn wo wolt der keiser zuletzt leute nemen, wenn sie alle wolten Miinche
werden und fiirgeben sie diirfften nicht dienen im kriege ?»*¢ Wollte man die
Bestimmung halten, dann miifiten alle dem Antonius nacheifern und in die
Wiiste fliehen, Kaiser und Konige miilte man zu Ménchen machen und
sagen, dafBl sie ohne das nicht Christen sein und selig werden kénnen. Natiir-
lich ist das nicht moéglich. Schon die Vernunft erkennt das.

Kann und will man aber diese Bestimmung nicht halten, so hat
das seine Folgen prinzipiell fiir alle anderen Konzilsbestimmungen.
Alle Konzilien werden in gleicher Weise vom Heiligen Geist regiert
(jedenfalls nach dem Selbstverstdndnis der Konzile).

An zwei weiteren Punkten hat Luther von ihm miBverstandene Konzils-
beschliisse in derselben Weise interpretiert, daBl ndmlich Widerspriiche zwi-
schen Bestimmung und Vernunft bzw. anderer Tradition deutlich werden
miissen. — Er rithmt den von ihm geschiitzten Bischof Paphnutius, der in
Nizida mit Erfolg gegen den Antrag protestierte, Bischéfen, Priestern und
Diakonen die eheliche Gemeinschaft mit den Frauen zu verbieten, die sie vor
ihrer Weihe geheiratet hatten. Luther hilt Ehe und Ehe ohne eheliche
Gemeinschaft fur zwei sich widersprechende und einander ausschliefende
Dinge. — Irrig meint Luther, daB3 das Konzil von Nizéa sich Cyprians Stellung
im Ketzertaufstreit anschliefe, wihrend etwa Augustin die Lehre von der
Wiedertaufe verdammt habe. In Wirklichkeit machte das Konzil mit der
Gruppe der Paulianisten nur eine Ausnahme, da diese die wahre Gottheit
Christi leugneten und deshalb beim Ubertritt einzelne ihrer Anhiinger ge-
tauft werden muflte. Wenn Cyprian sich auf die Apostel berufen kénnte,

3¢ WA 50, 527, 23.
35 Ebd. 536, 13ff.
3 Ebd. 535.



eines christlichen Konzils in der Sicht Luthers 127

Augustin aber nicht — wie Luther theoretisch einmal annehmen will —, so
bliebe bis zur endgiiltigen Klirung und Entscheidung des Problems jedenfalls
offen, was den Christen tnzwischen gepredigt werden solle.

Es muB also eine andere, stabilere Autoritdt als den Konzils-
beschlull geben! Besonders wichtig ist Luther die Bestimmung des
Konzils von Nizia, daBl dem romischen Bischof nach alter Gewohn-
heit die um Rom gelegenen Provinzen in Mittel- und Unteritalien
sowie in Sizilien, Sardinien und Corsica befohlen sein sollten wie dem
Bischof zu Alexandrien die zu Agypten. Luther hélt zunéichst fest:
«Deute aber, wer da will, So verstehe ich dennoch das wol, das dis
Concilium dem Bisschoff zu Rom keine Herrschaft uber seine umb-
ligende Kirchen gibt, Sondern befilhet sie jm, dafiir zu sorgen, und
thut dasselb nicht, als miiste es ein Jure divino, sondern aus alter
gewohnheit. Gewohnheit aber heist nicht Scriptura sancta oder
Gottes wort.»??” Wenn das, was das Konzil hier voraussetzt, wirklich
gelten soll, «miissen wir zuvor den Bisschoff zu Rom verdammen als
einen Tyrannen und alle seine Bullen und Decretaln mit feuer ver-
brennen»8. Natiirlich kann weder der Papst an einer solchen Riick-
entwicklung interessiert sein, noch ist diese tiberhaupt méglich. So
ist z.B. die durch das Konzil erfolgte Unterstellung der Kirchen in
Agypten unter den Bischof von Alexandrien durch die Geschichte
selbst schon iiberholt. Der Tiirke hat Alexandrien 611 zerstort, «das
weder Bapst noch wir nicht uns darumb bekomern durfften, damit
wir lernen, das der Concilij Artickel nicht alle ewiglich gleich wie
des glaubens artickeln zu halten sind »3®.

Wir lassen hier vorldufig noch die kontroverstheologischen Folge-
rungen Luthers, die seine Konzilstheologie im engeren Sinne aus-
machen, auf sich beruhen und wenden uns zunéchst der Interpreta-
tion des Konzils von Konstantinopel im Jahre 381 zu. Luther stellt
sie unter denselben Aspekt wie die Wiirdigung Nizdas. Wie dort der
Kaiser dafiir sorgte, daf man sich allein auf den Artikel von der
Gottheit Christi konzentrierte, so wurde auch 381 von vornherein
durch kaiserliche Initiative alles, was nichts mit dem Hauptartikel
zu tun hatte, an den Rand des Konzils abgeschoben, so dal diese
Einzelprobleme gar nicht im strengen Sinn zum Konzil gehoren.

37 Ebd. 538, 2.
38 Ebd. 538, 13.
3 Ebd. 538, 22f.



128 F. W. Kantzenbach, Auftrag und Grenze

Zwar ist nicht zu leugnen, dal Rom und Konstantinopel um den ¢nichti-
gen Primat» haderten mit «eitel faulen, lamen, vergeblichen Zoten, bis sie
zuletzt der Teuffel alle beide gefressen hat, Die zu Constantinopel durch den
Tiircken und Mahomet, die zu Rom durch das Bapstum und seine lesterlichen
Decreten»*?, Die Geschichte hat bereits ein Urteil iiber die Nebensachen ge-
gprochen. Der Hauptartikel des Konzils betraf allein die Gottheit des Heiligen
Geistes 1. Dieses Problem, um dessentwillen das Konzil berufen wurde, wurde
auch geklidrt. Alles andere, was als Problem betrachtet wurde, konnte auch
mit Vernunft gekldart oder versuchsweise beantwortet werden. «Das ander
stiick, von absetzen der Bisschove, ist kein artickel des glaubens, Sondern
ein eusserlich greifflich werck, welchs auch die vernunfft thun sol und kan,
das nicht not ist, den Heiligen geist sonderlicher weise (wie zu den Artickeln
des glaubens) dazu haben odder ein Concilium drumb zu samlen, Darumb
wirds auch eines andern tages nach des Coneilij tag geschehen sein.»?? Luther
erlautert dann, dafl die Einsetzung von Personen ins Amt der Kirche und die
Setzung eines Patriarchen nicht Glaubensartikel seien.

Fir Luther sind die Hauptartikel der beiden ersten 6kumenischen
Konzile, die er ja unter Anfiithrung der Autoritdt Augustins beson-
ders hervorhob, auch Fundament der beiden nidchsten Konzile, so
dal} diese nur das auszusagen haben, was in Nizda und Konstanti-
nopel schon durchgefochten worden ist 3.

Konzile sprechen nicht zum ersten Male die Wahrheit aus. Die
Wahrheit kann auch erkannt oder bekannt werden, ohne dafl Kon-
zilsentscheidungen gleichsam wie Wegweiser zur Wahrheit fiihren.
Was die vier ersten Hauptkonzile in strenger Begrenzung auf einen
Artikel gelehrt haben, das ist schon immer fester Glaube der ganzen
wahren Christenheit gewesen. Wahre Konzilsentscheidungen miissen
noch nicht dafiir sprechen, daf3 die an ihnen beteiligten Menschen
recht lehren und rechte Lehre halten. So erinnert Luther an Ba-

10 Ebd. 578, 311.

41 Vgl. I. Ortiz de Urbina, Nizda und Konstantinopel: Geschichte der
Okumenischen Konzilien, 1 (1964), S. 269ff.

2 WA 50, 579, 28f.

4 Tuthers Auseinandersetzung mit den vier ersten Konzilien zeigt deut-
lich, daf3 er sich positiv zur Tradition des Primats der vier ersten 6kumeni-
schen Konzile stellt, vgl. Y. Congar, Das Konzil und die Konzile (1962),
S, 89ff.



eines christlichen Konzils in der Sicht Luthers 129

laam, der recht weissagte, an Judas, der rechter Apostel war, und
an die Pharisder, die den Stuhl Mose rechtméfig einnahmen. Wenn
Luther diese Beispiele anfiihrt, so ist seine Meinung nicht die, damit
alle dulleren Lehrentscheidungen zugunsten des Innerlichen abzu-
werten. Iir argumentiert nicht als Spiritualist, der a priori einen un-
versohnlichen Gegensatz zwischen Innerlichem und AuBerlichem
postuliert und darum beide Seiten auseinanderreiit. Es gibt echte
Konzilsautoritit fiir Luther! Uber die Echtheit wird allein durch
die Ubereinstimmung eines bestimmten Artikels mit dem Zeugnis
der Heiligen Schrift entschieden. Es gibt solche mit der Schrift iiber-
einstimmenden Konzilsentscheidungen. Von Augustin her hétte
Luther bei den zwei ersten Konzilien stehenbleiben kénnen. Er tut
dies aber nicht, sondern fiihlt sich mit der Tradition verpflichtet,
den ersten vier Konzilien eine einzigartige Bedeutung zuzuerkennen.
Damit trifft sich Luther auch mit heutiger rémisch-katholischer Be-
urteilung #4. Dal} er das Nicinum besonders hoch schétzt, ist selbst-
verstindlich und entspricht gegenwirtigem katholischem Urteil. In-
sofern lockert Luther jedoch eine starr-traditionalistische Interpreta-
tion auf, als er die schon angefiihrten Einschrinkungen am Chalce-
donense vornimmt, iiber welches er sich nicht geniigend informieren
konnte. Die meisten Papstkonzile fallen fiir Luther, weil sie sich
nicht auf die Schrift berufen kénnen.

«Solchs sind das mehrer teil des Bapsts Concilia gewest, darinn er sich an
Christus stat zum heubt der Kirchen setzt, die heilige Schrifft unter sich
wirfft und zurei3t, wie seine Decret weisen, wie er zu Constentz beider gestalt
des Sacraments verdampt, vorhin (vorher) die Ehe zurissen, verboten, ver-
dampt und den Christum schlecht gecreutzigt und begraben hat.»1?

So scharf dieses Urteil auch ist, es bedeutet doch keine pauschale
Verwerfung aller unter pépstlichem Einflul geféllten Konzilsent-
scheidungen. Die bedeutendste Weiterfithrung der konziliaren Be-
sinnung sehe ich in Luthers unermiidlichem Hinweis darauf, da@
Konzile nur darin eine Bedeutung haben, daf sie bestimmte Artikel,
die nicht aus der Vernunft zu formulieren sind, sondern die ihren
Ursprung im Heiligen Geist haben, als wahr und verpflichtend her-
ausstellen. Damit macht sich Luther, belehrt durch das Apostel-
konzil und die geschichtlichen Modellfille, frei von der Auffassung,

41 Vgl Kiing (A. 2), S. 50f.
45 WA 50, 606, 28



130 F. W. Kantzenbach, Auftrag und Grenze

als ob konziliare Autoritit immer «pauschal» gelte. Nur die wahren

Glaubensartikel konnen als «ewiges Recht»*® geltend gemacht wer-

den. Fiir das feine Gespiir Luthers fiir die kultisch-liturgische Wur-

zel rechter Konzilsentscheidungen bzw. der Hauptartikel spricht
etwa seine Wiirdigung des 2. Okumenischen Konzils4?. Luther er-
innert daran, daB es eben der Glaube sei, auf den stets alle Christen
getauft sind, der im Jahre 381 bekannt wurde. Luthers sténdige

Klagen iiber das Neuproduzieren von Artikeln des Glaubens, die

sich doch mit dem einen Hauptartikel (den er formelhaft verschie-

den umschreiben kann) nicht vertragen, erkliren sich aus der These,

daf} ein echter Glaubensartikel von Gott geoffenbart sein mul.
Luther zieht damit nur eine mogliche Konsequenz aus der Be-

sinnung iiber das Wesen eines articulus fidei in der Theologie des

Mittelalters®. Richard von St. Victor versteht unter einem Glau-

bensartikel die unteilbare Wahrheit von Gott, die uns zum Glauben

zwingt. In der Theologie des frithen 13. Jahrhunderts wird articulus
sachlich mit «ungeteilte Wahrheit» iibertragen, ein Verstindnis, das

Luther teilte und ganz entscheidend wichtig nahm. In der Theologie

des 13. Jahrhunderts sind etwa folgende drei Richtpunkte fiir das

Verstdndnis eines articulus fidei herausgearbeitet worden:

1. Der articulus fidei ist eine unteilbare Gréfle der Glaubenslehre, eine Be-
deutungseinheit der fides, welche Prinzipien-Charakter hat, und zwar so-
wohl fir den Glauben der Viter wie fiir unseren Glauben.

2. Der articulus fidei ist seinem Wesen nach Unterweisung, Offenbarung der
Wahrheit; als solcher hat er den Charakter der doctrina.

3. Der Glaubensartikel verpflichtet zum Glauben, und zwar so, daf} sich

diese Glaubenspflicht auch auf das erstreckt, was in den articuli fidei mit-
eingeschlossen ist.

Alle diese Uberlegungen konnte sich Luther durchaus zu eigen
machen. Auch fiir ihn enthélt der Hauptartikel weitere verbindliche
Aussagen, positive Sidtze und abgrenzende Definitionen. Das hat er
bei der Beurteilung des Apostelkonzils genugsam demonstriert, iiber-
einstimmend mit sonstigen Ausfithrungen zur Sache. Luther kénnte
auch zustimmen, wenn die Theologen des 13. Jahrhunderts meinen:

16 HEhd. 559, 36.

47 Ebd. 575ff.

4 Vgl. A. Lang, Die theologische Prinzipienlehre der mittelalterlichen
Scholastik (1964); L. Ho6dl, Articulus fidei. Eine begriffsgeschichtliche Ar-
beit: Einsicht und Glaube, hrsg. von J. Ratzinger und H. Fries, Gottlieb
Sohngen zum 70. Geburtstag (1962), bes. S. 369f.



eines christlichen Konzils in der Sicht Luthers 131

«Der Glaubensartikel ist eine Bedeutungseinheit der fides, die als solche
ein minimum in suo genere, eine kleinste GréBe, darstellt. Gleichwohl kann
aber nur pluralistisch von dieser GréBe gesprochen werden. Es gibt keinen
articulus fidei, es gibt nur articuli fidei: Alle Versuche einer reductio kamen
einer Auflésung der fides gleich.»

«Die Glaubensartikel machen uns die Heilsereignisse in ihrer geschicht-
lichen Gegebenheit offenbar, d.h. in den Artikeln wird uns der Heilswille
Gottes in seiner geschichtlichen Verwirklichung kundgetan. Das offenkundige
Heilswirken Gottes ist das Entscheidende, nicht die Frage der historisch
datierbaren und verifizierbaren Faktizitit der Ereignisse.»

«Der articulus fidei ist, formal betrachtet, veritas de Deo. Als Gottes-
wahrheit unterscheidet er sich wesentlich von der philosophischen Wahrheit.
Der Artikel ist nicht ein Urteil oder eine Aussage tliber einen zeitlos giiltigen,
intelligiblen Sachverhalt, sondern eine Feststellung einer fir alle Zeiten und
fiir jede einzelne Epoche giiltigen suprarationalen Heilstatsache.»

Luther zieht, dieses Urteil darf gewagt werden, eigentlich nur
Konsequenzen aus derartigen Uberlegungen der scholastischen
Theologie. Das Wesen des Glaubensartikels erfordert die Scheidung
von allen Artikeln, die ihn entstellen oder inhaltlich «erginzen»
wollen. Luther kann die dogmengeschichtliche Entwicklung jeden-
falls nicht als einen Entfaltungsprozel neuer Wahrheiten, die mit
dem Hauptartikel nichts mehr zu tun haben, ansehen. In gewisser
Weise begriindet Luther die Frage nach den Fundamentalartikeln
des christlichen Glaubens. Doch unters-heidet er sich von den oft
humanistisch orientierten Befiirwortern dieser Fragestellung darin,
daf er die Fundamentalartikel nicht auf einige klassische Sétze der
Bibel oder der altkirchlichen Tradition formelhaft festlegen oder
zusammenstreichen will. Er sieht auch viel stirker den Zusammen-
hang solcher Fundamentalartikel untereinander und gesteht zu, wie
plotzlich im Laufe der Dogmengeschichte, unter den Erfordernissen
einer konkreten Situation, die innere Beziehung scheinbar rein
privattheologischer Formulierungen oder Randaussagen zu den
Hauptartikeln deutlich wird. So héingt z.B. das «Theotokos» im
Streit zwischenNestorius und Cyrill mit der Christologie zusammen*.
Die Behandlung des Problems der Hauptartikel durch Luther und
seine Gegner, aber auch die Theologen des Mittelalters, kann die
Wichtigkeit einer Besinnung iiber die verschiedenen Denkformen
theologischer Denker erhellen®®. Luther denkt vorsichtig iiber die

® WA 50, 585, 31.
50 Vgl. dazu meinen Aufsatz in der Festschrift fiir Professor D. Franz Lau
(erscheint 1967).



132 F. W. Kantzenbach, Auftrag und Grenze

Méglichkeit einer Vereinigung von Glaubensartikeln zu einem gan-
zen harmonischen System, weil er die Autoritdtsfrage anders als die
Minner der rémischen Kirche beantwortet. Er denkt viel schérfer
iiber die Wachstumsgesetze nach, denen Lehre und Frommigkeits-
formen unterworfen sind und kommt dabei zu viel kritischeren For-
derungen an ein rechtes Konzil. Er sieht die Aufgabe mehr in der
Abgrenzung als in der Neusetzung, in der Verwerfung als in der
Neuformulierung 5.

Ein Konzil darf 1. keine neuen Artikel setzen. 2. Es mul} neue
Artikel im Gegenteil dimpfen und verdammen. 3. Es darf keine
neuen Werke gebieten. 4. Werke, die der Liebe widerstreben, miis-
sen verdammt werden, und zwar nicht nur solche, die von der
Schrift ausdriicklich verboten werden, sondern auch alle Werke
angemaBter Heiligkeit. 5. Ein Konzil darf keine neuen Zeremonien
— bei einer Todsiinde oder bei Gefahr des Gewissens zu halten — auf-
erlegen. 6. Es muf} solche Zeremonien verdammen (Fasttage, Spei-
sen, Kleider usw.). 7. Ein Konzil darf sich nicht in weltliches Recht
und Regiment mengen. 8. Solche willkiirlichen neuen Rechte miis-
sen im Gegenteil verdammt werden. 9. Ein Konzil hat keine Macht,
solche Statuten und Dekrete zu machen, die den Bischifen blof
Tyrannei ermoglichen. 10. Wenn Konzile Zeremonien festlegen,
dann diirfen diese nicht die Tyrannei der Bischofe stirken, sondern
dem Volk vonnéten und niitzlich sein. Hier gesteht Luther zu, daf3
es notig sei, «etliche tage zu haben, auch ¢rte, da man zusamen
komen konne, desgleichen bestimpte stunde, zu predigen und 6ffent-
lich die Sacrament zu reichen und zu beten, singen, Gott loben und
dancken»2,

Der letzte Punkt diirfte von entscheidender Bedeutung sein.
Hatte Luther in den vorhergehenden Sitzen betont abgrenzend
gesprochen und damit zeigen wollen, was an den meisten Konzilien
nicht mit der wichtigsten Aufgabe eines Konzils vereinbart werden
konne, so zeigt die Anfithrung von 1. Kor. 14, 40 («LaBt alles
ordenlich und ehrlich zugehen»), dafl Luther vom Ordnungsgedan-
ken, der aber streng Gedanke und Wille Gottes ist, den Ubergang
zu der in der gottlichen Ordnung fundierten positiven Aufgabe
eines Konzils findet. Luther bleibt beim Entwurf seines evangeli-
schen Konzilsmodells auch der Heiligen Schrift darin treu, dafl er

51 WA 50, 606ff.
52 Ebd. 614.



ewnes christlichen Konzils in der Sicht Luthers 133

zunichst die Bedeutung der Einzelgemeinde hervorkehrt. Paulus
fordert ja auch Ordnung von der Einzelgemeinde! Aber die Ord-
nung in der christlichen Gemeinde ist kein Gesetz, weder fiir Paulus
noch fiir Luther. Alles, was an Ordnungen in einer Gemeinde ent-
wickelt wird, ist dem Christen keine Last.

«Und summa Wer ein Christ ist, der ist mit solcher ordnung nicht gebun-
den. Er thuts lieber, denn ers lesst, wo er unverhindert sein kan. Darumb kan
man jm kein gesetz hie setzen, Er wil und thet lieber mehr, denn solch gesetz
fordert. Wer aber solchs hochmiitiglich, stoltziglich und mutwillig veracht,
den las faren, Denn ein solcher wird wol héher gesetz verachten, es sey Gottes
oder menschlich gesetz.»®?

Da Luther das Konzil stets in seiner Bedeutung fiir Leben und
Lehre sieht, sind diese Erwigungen als Versuch zur Konkretisie-
rung des Konzilsgedankens zu verstehen. Luther meint darum auch,
daf} ein Pfarrer, Pidagoge oder die Eltern mehr Macht iiber Schiiler
als ein Konzil im traditionellen Sinne habe. Echte Konzilsautoritéit
kann gar nicht existieren, wenn nicht in der Einzelgemeinde Gottes
Wort und christliche Lehre getrieben wiirden. «Wenn keine Pfarr-
her oder Bisschove weren, wo wolt man ein Concilium samlen?
Wenn keine Schulen weren, wo wolt man Pfarher nemen?»5¢ Soll
ein Konzil iiberhaupt einen Sinn haben, so muf} es zuerst lebendige,
glaubende Gemeinden geben. In den Gemeinden ist auch der Ort,
wo Zeremonien geiibt werden miissen. Ohne Gemeindeaufbau von
unten her, auf der Ebene der Pfarrei, der Einiibung in Schrift und
Katechismus, der Vertiefung in Kinderglauben, Vaterunser und
Zehn Gebote, gibt es fiir ein Konzil im iibergeordneten Sinne gar
keine Chancen, etwas zum Heil der Kirche auszurichten. Es ist zu
fragen, was dieser Ansatz der konziliaren Besinnung Luthers bei der
Einzelgemeinde und Einzelkirche bedeutet 5°.

Um der missionarischen Ausstrahlung eines groeren Konzils wil-
len wiirde Luther durchaus ein solches wiinschen. Jedoch weil seine
Idealvorstellung vom Konzil, die doch normative Bedeutung fiir
sich in Anspruch nehmen muf}, nicht realisierbar zu sein scheint,
mul} man sich vorerst mit den kleinen Konzilien bescheiden und das
groBere Konzil dem Richter und barmherzigen Gott empfehlen. Das

53 Vgl. ebd. 614, 22-27.

5¢ Ebd. 614, 33-35.

5 Vgl. dazu meinen Beitrag in «Oecumenica, Jahrb. fiir Okumenische
Forschung» (1966).



134 F.W. Kantzenbach

Konzil auf Gemeindeebene tut in seinem Bereich, was ein gréBeres
Konzil tun sollte. Ein Konzil auf héherer Ebene kénnte nicht me-
chanisch groBere Autoritédt in Anspruch nehmen, weil es ein gréBeres
Konzil wire als die kleinen Konzile auf Gemeindeebene. Doch kann
nicht ausgeschlossen werden, daf ein solches Konzil so tiberzeugend,
missionarisch und seelsorgerlich verantwortlich das Evangelium
geltend machte, dafl es fiir alle Gemeinden, in deren Blickfeld es
steht, Rat und Weisung, Ermunterung und Mahnung wire. Es kann
kein Zweifel dariiber bestehen, daf3 Luther sich nach einem solchen
vollméchtigen Konzil sehnt. Um so groBer ist seine Verzweiflung
dariiber, daB ein solches Konzil nicht in Aussicht steht. Man darf
sagen, daB in der Gegenwart die Okumenischen Welttagungen in
verschiedener Form eine Funktion wahrnehmen %6, von deren Wich-
tigkeit und Unaufgebbarkeit Luther zutiefst liberzeugt war 7.

Friedrich Wilhelm Kantzenbach, Straflburg

56 Vgl. M. Seils, Das ékumenische Konzil in der lutherischen Theologie:
«Die 6kumenischen Konzile der Christenheit», hrsg. von H. J. Margull
(1961), S. 333ff.; E. Schlink: Okumenische Konzile einst und heute, abge-
druckt in: Der kommende Christus und die kirchlichen Traditionen (1961),
S. 214 ff. (dort weitere Lit.).

57 0. Cullmann, dem Konzilsbeobachter, zum 65. Geburtstagin Dankbar-
keit fiir seine anregenden Stellungnahmen zum Konzil gewidmet.



	Auftrag und Grenze eines christlichen Konzils in der Sicht Luthers

