
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 23 (1967)

Heft: 2

Artikel: Der Vorwurf ritueller Verbrechen gegen die Christen im 2. und 3.
Jahrhundert

Autor: Freudenberger, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878624

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878624
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Vorwurf ritueller Verbrechen
gegen die Christen im 2. und S.Jahrhundert1

E. Bickermann und F. J. Dölger betonen zu Recht, daß der
Gehalt des Vorwurfs der Thyesteia deipna auf Coniuratio weist2. Ein
Musterbeispiel für die konkrete Anwendung des Topos «Coniuratio»
bildet die katilinarische Verschwörung: Cicero, der unermüdliche
und unerbittliche Gegner Catilinas, weiß von grausigen Ritualen
der bekämpften Coniuratio noch nichts; Sallust (Catil. 22, 1-3)
stellt sie als unglaubwürdige Rumores hin. Dennoch werden seit
dem 2. Jahrhundert n.Chr. diese fürchterlichen Rituale schon als für
Catilina feststehende Tatsachen angeführt3. Derartige Ausschmük-
kungen kennen auch die Berichte über die Verschwörung, durch die
der «bestgehaßte Tyrann der Diadochenzeit», Apollodorus von Kas-
sandreia4, zur Macht gekommen war5; ebenso wird über die
Verschwörung gesprochen, die den vertriebenen Tarquinius Superbus
wieder an die Macht bringen sollte6. Auch die aufständischen Buko-
len des Nildeltas unter Mark Aurel sollen solche Verbrechen
begangen haben7. Wie sehr wir hier mit einem rein rhetorisch-publizistischen

Topos rechnen müssen, zeigt Statius (Theb. 5, 159-169),
wenn er die «mythische» Coniuratio8 der Lemnierinnen gegen ihre

1 Exkurs aus meiner Dissertation, die im Sommer 1965 der Theologisehen
Fakultät Erlangen vorlag und demnächst in den Münchener Beiträgen zur
Papyrusforschung und Antiken Rechtsgeschichte in gekürzter Form ohne
diesen Exkurs erscheinen wird. Da ich auf die Vorwürfe gegen die
Teilnehmer an den Bacchanalien im Corpus der Arbeit eingehe, verweise ich
für ihre Behandlung auf diese Arbeit.

2 E. Bickermann, Ritualmord und Eselskult: Mon. Gesch. Wiss. Jud.
N.F. 35 (1927), 171-187. 255-264, S. 173ff. ; F. J. Dölger, Sacramentum in-
fanticidii: Antike und Christentum 4 (1934), 188-228, S. 207ff.

3 Vgl. z. B. Plut. Cic. 10, 4; Cass. Dio 37, 30, 3; Florus Epit. 2, 12, 3f.;
Tert. Ap. 9, 9 ; Min. Fei. Octav. 30, 5 ; Suidas s. v. Lukios Sergios Katilinos,
ed. Adler, 3, S. 284; vgl. schon Fragm. 71 des Johannes von Antiochien,
C. u. T. Müller, Fragm. gr. hist. (1868), S. 563 f.

4 Bickermann (A. 2), S. 174.
5 Diodor Fragm. 22, 5, 1.
6 Plut. Popl. 4, 1.

' Cass. Dio 71, 4, 1.
8 So Scholia ad Stat. Theb. 4, 721.

7



98 R. Freudenberger, Der Vorwurf ritueller Verbrechen

Männer beschreibt und die Anführerin schildert, wie sie ihr Kind
schlachtet: «ac dulce nefas in sanguine vivo coniurant»9.

In der rhetorischen Literatur wird übrigens die ursprüngliche
magische Bedeutung dieses Schwurritus', die z. B. noch die der
syrischen Publizistik der Makabäerzeit entstammenden
Greuelmärchen über den Haßeid und die Devotio der Juden kennen,
bürgerlich-kriminell abgeschwächt: nicht der gemeinsame Fluch,
sondern das gemeinsam verübte grausame Verbrechen der
Anthropophagie bindet die Verschwörer zusammen10. Die beiden Garanten
für den mit einem rituellen Verbrechen verbundenen Haßeid der
Juden sind Damokritos und Apion, die Sache selbst führt Bicker -

mann allerdings mit Recht auf eine seleukidische Kampfschrift
zurück11; die Überlieferung ist übrigens in sich uneinheitlich: Damo-
kritus, dessen Datierung nicht sicher ist12, weiß, daß die Juden alle
sieben Jahre einen Griechen fangen, mästen und schlachten13; bei
Apion findet die Untat jährlich statt14. Inwieweit der Vorwurf des

Kannibalismus gegen die jüdischen Aufständischen in der Kyrenaika
vom Jahr 115 n.Chr. (Dio 68, 32, 1) den Tatsachen entspricht, oder
ob wir hier mit der Anwendung desselben publizistischen Vorwurfs
durch Rom rechnen müssen, ist mir nicht klar.

Dieser Vorwurf des Ritualmordes wurde nun auch gegen die

9 Nach Bickermann (A. 2), S. 175; vgl. dazu die Scholien des Lactantius
Placidus : Humano sanguine a matribus iuvatur in scelus et futura crudelitas
parricicidia crudelitate sancitur... Im Folgenden weist der Kommentator
mit Recht auf die Analogie der katilinarischen Verschwörung.

10 Bickermann (A. 2), S. 176; vgl. Florus Epit. 2, 12, 4: additum est
pignus coniurationis sanguis humanus, quem circumlatum pateris bibere:
summum nefas, ni amplius esset, propter quod biberunt ; doch offensichtlich
weiß auch Florus noch um den magischen Ursprung des Ritus'.

11 Bickermann (A. 2), S. 182ff.
12 Vgl. E. Schwartz, Damokritus: Paulys Realenc. 4, 2 (1901), Sp. 2070,

der als termini post bzw. ante quem 100 v. Chr. und 70 n. Chr. angibt.
13 So Suidas s.v. Damokritos, ed. Adler, 2, S. 5; diese Notiz ist nach

Flach in die Onomatologie des Hesychius s. v. Damokrytos eingeflossen, ed.
Flach (1882), Nr. CLXXXI, S. 44. Suidas s. v. Judas et Judaeus spricht
dagegen von einem dreijährigen Turnus, ed. Adler, 2, S. 641.

14 Josephus Contra Ap. 2, 91-96; der Text ist leider nur in der auf Cas-
siodors Geheiß um 550 verfertigten lateinischen Übersetzung erhalten; vgl.
Bickermann (A. 2); Dölger (A. 2), bes. S. 206f. ; Th. Hopfner, Die Judenfrage

bei Griechen und Römern (1943), S. 56-58.



II. Freudenberger, Der Vorwurf ritueller Verbrechen 99

Christen erhoben15. Zunächst soll eine - hoffentlich einigermaßen
vollständige - Aufzählung der aus der christlichen Literatur
erhobenen heidnischen Vorwürfe gegeben werden. Dabei ist zu beachten,
daß der Vorwurf sexueller Orgien nicht immer mit dem des
Kannibalismus verbunden sein muß16.

1.

Bereits der erste erhaltene Apologet Aristides geht wohl (in Apol.
17, 2, innerhalb eines nur in der syrischen Übersetzung erhaltenen
Abschnitts) auf den Vorwurf der Unzucht ein: «Die Griechen aber,
o König17, weil sie schreckliche Dinge tun im Schlafen mit Männern
und mit der Mutter und Schwester und Tochter, wenden das Lächerliche18

ihrer Unsauberlceit auf die Christen.»19 Das Gerücht über die
christliche Unzucht bestand also schon vor 150 n.Chr. Darauf weist
auch ein von Justin angeführter Fall: ein ägyptischer Christ, der
beweisen wollte, öti oik ëcrnv rpuiv pucTxripiov f) àvébr|v p(£iç reichte
beim ägyptischen Präfekten Felix20 ein Gesuch ein, sich kastrieren
lassen zu dürfen, um dieses Gerücht zu widerlegen (Apol. 1, 29, 2).

Justin bringt zum ersten Male die später geläufige Kombination
beider Vorwürfe (Apol. II, 12, 2). Er spricht davon, wie er die ver-

15 Ich stütze mich im folgenden bes. auf J. P. Waltzing, Le crime rituel
reproché aux Chrétiens du Ile siècle: Bulletins de la classe des lettres de
l'Académie Royale Belge (1925), S. 205-239; Bickermann (A. 2), bes.
S. 176-178; Dölger (A. 2), bes. S. 188-200; E. Peterson, Christianus:
Frühkirche, Judentum und Gnosis (1959), 64-87, S. 78ff.

18 Diese Unterscheidung vermisse ich auch bei der neuesten Behandlung
dieses Fragenkomplexes durch W. Speyer, Zu den Vorwürfen der Heiden
gegen die Christen: Jahrb. f. Ant. u. Christ. 6 (1963), S. 129-135.

17 Die Apologie richtet sich wohl an Antonius Pius, vgl. J. Geffcken, Zwei
griechische Apologeten (1907), S. 30; anders z. B. B. Altaner, Aristides von
Athen: Reallex. f. Ant. u. Christ., 1 (1950), Sp. 652, nach Eus. Hist. 4, 3, 3:
an Hadrian.

18 Geffcken (A. 17), zur Stelle; Harris und Seeberg : Das Grauenvolle ;

Hennecke : Das Lachen.
19 Übersetzung nach der Ausgabe Geffckens (A. 17), S. 27.
20 Nach Pap. Ox. 1654, 11 war er von 150-152/3 Präfekt; vgl. A. Stein,

Die Präfekten von Ägypten in der römischen Kaiserzeit (1950), S. 80-82;
ferner E. Seidl, Die Jurisprudenz der Statthalter Ägyptens: Studi in onore
di U. E. Paoli (1956), 659-673, S. 668.



100 R. Freudenberger, Der Vorwurf ritueller Verbrechen

achteten Christen sterben sah, und fragt in diesem Zusammenhang :

tîç pàp cpi\f]î>ovoç f| àKpottfiç Kai dvhpanreîujv aapKÛiv ßopav àpabèv f|poû-

pevoç bûvaixo âv Oâvaxov dmrâCecrhai. Allerdings muß er zugeben, daß
auf der Folter Sklaven christlicher Herren, christliche Gattinnen
und Kinder diesbezügliche Geständnisse gemacht haben ; er schreibt
diese erpreßten Aussagen aber wohl mit Recht den fürchterlichen
Qualen zu, denen man sie unterworfen hatte. Ferner fragt Justin
den Juden Tryphon (Dial. 10, 1), ob auch er und seine Gefährten
die gegen die Christen umlaufenden Schauermärchen glaubten:
öti ècr&iopev ch/D-pumouç Kai pexà xijv eiXamvriv dTroapevvOveç xoùç

Xuxvouç àhécruoiç pîjeaiv èpKUKXiôpeba. Darauf antwortet Tryphon, daß

er dieses verbreitete Gerücht keiner Beachtung wert halte, da es

der menschlichen Natur widerspreche - ein geläufiges apologetisches

Argument21. Justin kennt also bereits den Vorwurf
widernatürlicher Unzuchtsorgien im Anschluß an die christlichen Gottesdienste

in der später stereotyp gewordenen Form; dagegen ist für
ihn der Vorwurf des Kannibalismus noch nicht auf den rituellen
Kindsmord mit anschließendem Mahl spezifiziert worden.

Obwohl der Jude Tryphon diese Verleumdungen ablehnt,
beschuldigt Justin das jerusalemische Synedrium dennoch, diese

Verleumdungen22 planmäßig verbreitet zu haben (Dial. 17, 1 ; 108 2)23.

Inwieweit diese Unterstellung den Tatsachen entspricht, läßt sich
ohne neue Quellen natürlich nicht sicher ermitteln; es ist aber
durchaus wahrscheinlich, daß die Juden den ihnen angedichteten
Vorwurf gerne an die ihnen verhaßte Sekte weitergaben24. Die
Übertragung wird wohl seit Nero und besonders seit Domitian
stattgefunden haben (vgl. Melito bei Eus. Hist. 4, 26, 9).

3.

Ganz deutlich spricht dann der Apologet Athenagoras (Leg. 3,

1): xpia èiruppuiZoïm rpuiv èpKXf|gaxa, adeöxr|xa, Guéaxeia beÎTtva, Oiöitto-
ôeîouç ptéeiç. Nachher setzt er den aktuellen Vorwurf der Menschentötung

zu Zwecken eines rituellen Mahles eindeutig voraus (35, 1):

21 Vgl. dazu Geffcken (A. 17), S. 167ff.
22 Es handelt sich sicher um die beiden Vorwürfe.
23 Vgl. Origenes Contra Celsum 6, 27.
21 Vgl. Bickermann (A. 2), S. 177; Dölger (A. 2), S. 206.



R. Freudenberger, Der Vorwurf ritueller Verbrechen 101

tîç ûv ouv eü qppovwv euxoi xoioùxouç ôvxaç f)pâç àv&pocpôvouç eivai; où

jàp ëaxi Ttàcracr&ai Kpewv àvôpatniKâiv (nrj ixpôxepov àTTOKxdvacxî Tiva.

Diesen klar formulierten Vorwurf kennt auch Theophilus von
Antiochien (Ad Autol. 3, 4. 15)2S, vgl. auch Tatian (Or. 25): Trap' npîv oùk

ëcrxtv àv&pujTtocpcrpa.

Die sehr aktuelle Bedeutung dieser Beschuldigungen zeigt sich in
der Christenhetze von Lyon im Jahre 17 7 26.

Der Karthager Tertullian geht ganz besonders genau auf diese

Vorwürfe ein. Bereits in seinem ersten apologetischen Entwurf Ad
nationes nimmt er immer wieder zu diesen Beschuldigungen Stellung

27. Diese alten apologetischen Gedankengänge, die bei Tertullian
bereits in Ad nat. auf rituellen Kindermord und -mahlzeit
spezifiziert sind, und deren Sitz angeblich im Einweihungsritual zu
finden ist, werden im Apologeticum in den Rahmen einer großen
Gerichtsrede gestellt. Vgl. etwa: Denique quid de tabella recitatis
illum «Christianum»?, cur nonet«homicidam», si homicida Christianus?,

cur non et «incestum» vel quodcumque aliud esse nos credi-
tis? (Tert. Ap. 2, 20); Incestus sum, cur non requirunt infanti-
cida, cur non extorquent? (4, lib); Dicimur sceleratissimi de

sacramento infanticidii28 et pabulo inde et post convivium incesto,
quod eversores luminum canes, lenones seil, tenebrarum, in libidi-

25 Allerdings anders als Justin bereits in der besonderen Form des Thye-
stesmahles, d. h. der rituellen Kindstötung ; die Apologie des antiochenischen
Bischofs ist nach B. Altaner, Patrologie (19 S. 105, kurz nach 180
verfaßt.

26 Eus. Hist. 5, 1, 14: Folterungen von Sklaven christlicher Herren
erzwingen die gewünschten Geständnisse der christlichen Verbrechen: Kaxeipeij-

öavxo fpuOùv 0u^axia beiwa Kai Oiburobeiouç giSeiç, während der Folterung
der christlichen Sklavin Biblis (§ 25f.) der von den Folterern erwartete
Erfolg versagt bleibt (genauso wie bei der Folterung der Sklavin Blandina,
§ 19); noch beim Flammentod des Märtyrers Attalus ruft dieser aus: iboù
toCitö écmv âvhpiimouç éa&ieiv, ô voieîxe ûpeîç, fpreîç bè oûxe àvdpiirrrouç dadiopev
oùô' txepöv Ti Tiovr|pôv Ttpdaaopev (§ 52). Zu dem Dokument als historischer
Quelle werde ich an anderer Stelle ausführlich Stellung nehmen. Diese
Vorgänge sind offensichtlich auch die Grundlage eines Irenäusberichtes gewesen,
den wir noch in abgekürzter Form bei Ökumenius zu 1. Petr. 2, 12 finden
können (in Harveys Irenäusausgabe, Band 2, Fragmenta graeca, S. 482 f.

27 Tert. Ad nat. 1, 2, 8-10; 1, 7, 10; 1, 7, 20 + 23f.; 1, 15, 2: nos infan-
ticidio litamus sive initiamus.

28 Vgl. sacramentum bei Plinius Ep. 10, 96, 7 ; hier schimmert der alte
Grundvorwurf der Coniuratio durch, den Tertullian sonst wohl bewußt
vermeidet.



102 Ii. Freudenberger, Der Vorwurf ritueller Verbrechen

num impiarum verecundiam procurent (7, l)29. Dann gibt er eine
sehr konkrete Schilderung (7, 5). Es folgt eine sehr realistische
Parodie auf die heidnische Vorstellung vom sacramentum infanti-
cidii und den inzestösen Orgien als christlichen Initiationsritus
(8, 7-9)30. Auch in seiner kurzen apologetischen Kampfschrift Ad
Scapulam spielt Tertullian auf die bekannte Beschuldigung an:
Quod alium negotium patitur Christianus, nisi suae sectae, quam
incestam, quam crudelem tanto tempore nemo probavit (Ad Scap.
4, 7). Selbst in der innerchristlichen Schrift Ad uxorem fragt
Tertullian seine Gattin (die er darum bittet, sich nach seinem Tod
nicht wieder zu verehelichen, besonders nicht mit einem Heiden) :

...Quis nocturnis invocationibus, si ita oportuerit, a latere suo
adimi libenter feret? Quis denique sollemnibus Paschae abnoctan-
tem securus sustinebit? Quis ad convivium dominicum illud, quod
infamant, sine sua suspicione dimittet? (Ad ux. 2, 4, 2).

Das Bild von der verbrecherischen christlichen Initiationsfeier
mit all ihren Vorbereitungen und Riten findet sich auch bei Minu-
cius Felix (Octav. 9, 5-7)31. Schon vorher (in 9, 2) war Minucius
Felix übrigens auf den Inzestvorwurf eingegangen, den er als eine

Verleumdung der christlichen Bruder- und Schwesternliebe ansieht.
Auf beide Vorwürfe zusammen geht er noch einmal (in 28, 2-5;
und 31, 1) ein.

In Nordafrika scheint dann auch noch Cyprian den Vorwurf der
Unzucht zu kennen, wenn er (in seiner frühen Schrift De habitu
virginum 20) bemerkt: Si ergo frequenter ecclesia virgines suas

plangit, sie ad infames earum ac detestabiles fabulas ingemescit.
29 Nach Dölger (A. 2), S. 192, liegt hier eine ziemlich wörtliche Wiedergabe

der heidnischen Anklage vor, die an sich nicht immer den gleichen
Wortlaut haben mußte.

30 Die Ausführungen über Vorbereitungen und Vollzug der Weihe sind
genau antikem Brauch nachgebildet, vgl. etwa Apul. Metam. 11, 22-23;
ferner R. Reitzenstein, Die hellenistischen Mysterienreligionen (1927,
Nachdruck, 1956), S. 192-197, und Dölger (A. 2), S. 188f.

31 Ich lasse mich hier nicht auf die verfahrene Diskussion ein, welchem der
beiden Autoren die Priorität gebührt, vgl. dazu die kurzen Bemerkungen
und das reichhaltige Literaturverzeichnis bei Altaner (A. 25), S. 129f., und
bes. J. Beaujeu in der Einleitung zu seiner Edition des Octavius (1964),
5. LIV-LXVII, deren Entscheidung für den Vorrang Tertullians auch mir
wahrscheinlicher anmutet, ohne daß ich jedem pro und contra nachgegangen
wäre. Die Wiedergabe der Vorwürfe bei Minucius Felix bildet übrigens den
Ausgangspunkt für die Erörterung bei Speyer art. cit.



E. Freudenberger, Der Vorwurf ritueller Verbrechen 103

Von den Alexandrinern kennt Clemens nnr den Inzestvorwurf,
wenn er im Pädagogus seine Leser mahnt, den Friedenskuß nicht
allzu oft vorzunehmen, da aus ihm der Unzuchtsvorwurf entstanden
sei (Paed. 3, 81, 3)! Origines dagegen macht in Contra Celsum die
Juden für die anfängliche Verbreitung des Vorwurfes, den er in
seinem vollentwickelten letzten Stadium kennt, verantwortlich: 'Qç

dpa Kaxabûôavxeç Traibîov pexaXapßävouaiv aùxoû xûtv cTapKinv Kai ttûXiv

öxi oi onxè xoö Xôyou xà xoû csKÔxou Ttpàxxeiv ßouXöpevoi, aßevüoucn pèv

xô cpuùç, ékaoxoç bè xq Trapaxuxoûafj péfvuxai (C. Cels. 6, 27b). Doch gibt
er zu, daß er jetzt nur noch von einigen wenigen geglaubt wird.
Sodann wendet er sich gegen die Gleichsetzung, die Celsus zwischen
Christen und Zauberern vornimmt (6, 40)32. und vergleicht dieses

Vorgehen mit dem der Leute, die den Unwissenden aus Feindschaft

gegen die Christen die beiden genannten Vorwürfe dadurch glaubhaft
machten, daß sie versicherten, sie hätten Christen beim Versuch der

Verübung dieser Verbrechen überrascht, doch seien inzwischen
alle derartigen Reden als Lügengespinste entlarvt. Eine exakte
Zusammenfassung der gegen die Christen vorgebrachten Hauptvorwürfe

und ihre situationsgerechte Einordnung findet sich schließlich

im 5. Jahrhundert bei dem gallischen Priestermönch Salvian
(De gubernatione dei 4, 85)33.

3.

Aus der gezeigten Entwicklung ist folgendes zu entnehmen:
1. Der Inzest-Vorwurf und der Vorwurf des rituellen Mordes und

rituellen Kannibalismus waren ursprünglich nicht miteinander
gekoppelt.

2. Der Vorwurf des rituellen Mordes und Kannibalismus wurde
anfänglich auch gegen die Christen in der üblichen Form erhoben:
sie schlachten Menschen und verzehren sie in einer kultischen Feier.
Erst nach 177 taucht die Besonderung auf, daß die Christen kleine
Kinder schlachten, und zwar gleichzeitig in Lyon und bei dem
athenischen Apologeten Athenagoras. Sogar die Termini technici
«Thyesteia deipna» und «Oidipodeiai mixeis» sind beiden bekannt ; vgl.
auchTheophilos,Ad Autolycum 15. Es istwahrscheinlich,daß die Be-

32 Vgl. dazu C. Andresen, Logos und Nomos (1955), S. 178-182.
33 Altaner (A. 25), S. 419f.



104 R. Freudenberger, Der Vorwurf ritueller Verbrechen

merkungen über diesen vermeintlichen Gebrauch, den ja z. B. auch
noch Origenes kenn (s. o.), einer bestimmten Gelegenheit ihren Ur
sprung verdanken. Ich glaube, daß wir diesen Ursprung noch
bestimmenkönnen. Es handelt sich wohl um die antichristliche Schrift des

ErziehersMarkAurels und berühmten Rhetors Fronto, dem ja der Hei -

de Caecilius seine ausführliche Schilderung des christlichen
Initiationsritus' bei Minucius Felix (Octav. 9, 5ff.) entnimmt34. Diesem

Sprachkünstler ist die mythologische Namensgebung durchaus
zuzutrauen35. Die Schrift des einflußreichen Literaten und geschätzten
Schöngeistes und Redners war natürlich bald im ganzen Reich
verbreitet. Leider wissen wir nicht genau, wann die Schrift verfaßt
wurde36 ; ihre Entstehung fällt wohl in die letzten Jahre des Antoninus
Pius oder bereitsin die Regierungszeit der Divi fratres. Bei der
aufgezeigten Entwicklung sind aber auch die Bedenken Dölgers gegen
den Ubergang des Vorwufes der verbrecherischen Coniuratio von den
Juden auf die Christen, den Bickermann voraussetzt, gegenstandslos37

: Der Vorwurf wurde zuerst in seiner traditionellen Form
übernommen, aber nach der Schaffung des konkreten Bildes und der belebten

Szene durch Fronto setzte sich diese neue Form ziemlich rasch
durch. Fronto liebte solche ekôveç, von denen er sich ganze
Sammlungen anlegte (vgl. dazu z. B. Epistolae ad M. Caesarem et
invicem III, 7, vgl. 8 (ed. van den Hout, S. 40ff.),bes. 8,2 (van den

Hout,S.41Z.22ff.): Iam primum quidem illud scis, ekôva ei rei adsumi
ut aut ornet quid aut deturpet aut aequiperet aut deminuat aut
ampliet aut ex minus credibili credibile efficiat. Ubi nihil eorum

34 Min. Fei. Octav. 9, 6 : Et de convivio notum est, passim omnes locuntur ;

id etiam Cirtenis nostri testatur oratio; vgl. 31, 1: Et de incesto convivio
fabulam grandem adversum nos daemonum contio mentita est, ut gloriam
pudicitae deformis infamiae adspersione macularet, ut ante exploratam veri-
tatem homines a nobis terrore infandae opinionis averteret ; 31, 2 : Sic de
isto et tuus Fronto non ut adfirmator testimonium fecit, sed convicium ut
orator adspersit.

35 Vgl. dazu die immer noch gute Zusammenfassung bei P. de Labriolle,
La réaction païenne (1934), S. 87-94.

36 Vgl. dazu J. Brzoska, Cornelius (157) Fronto: Paulys Realenc. 4, 1

(1900), Sp. 1312—1340, bes. Sp. 1328f., und bes. P. Frasinetti, L'orazione di
Frontone contro cristiani: Giornale italiano di filologia 3 (1949), S. 238ff.,
der die Schrift zwischen 162 und 166 ansetzt. Zur Aufnahme dieser Schrift
durch Minucius Felix vgl. Beaujeu (A. 31), S. LH und LXXXVIIIff. sowie
S. 88 f. zu Octav. 9, 6 f.

37 Bickermann (A. 2), S. 17, 6f. ; Dölger (A. 2), S. 206f.



R. Freudenberger, Der Vorwurf ritueller Verbrechen 105

usus erit, locus eîicôvoç non erit. Aus dieser Stelle geht deutlich hervor,

daß Fronto mit voller Absicht durch das Medium des Bildes
Beweis führen will, d.h. er will «gerade die wenig glaubhaften Dinge

durch Hinüberziehen in eine fremde Bildsphäre» glaubhaft
machen.38

Unterstützt wurde diese Entwicklung wohl durch zwei Faktoren :

a) Die gängige Rechtspraxis, die Christen in cognitiones des

alltäglichen Strafrechtes abzuurteilen - seit Trajans Zeiten üblich -,
ließ den ursprünglich politischen Ursprung dieser Beschuldigung
mehr und mehr verblassen.

b) Der Platz, den rituelle Kindsmorde im heidnischen Zauber
und noch mehr in den darüber verbreiteten Schauermärchen hatte,
war leicht auch auf die Beschuldigungen gegen die Christen zu
übertragen, die man sowieso im Volk als gerissene Magier verabscheute38.

Eine Seite ist noch zu beachten: Schon früh fangen die Christen

an, sich gegenseitig bei dogmatischen und kirchlichen Differenzen
mit solchen Vorwürfen zu bedenken39. Justin bekennt noch (Ap. I,
26, 7), über derartige Praktiken bei den Sektierern, die für ihn
müdem Namen nach Christen sind, nichts Genaues zu wissen40. Doch
bereits Irenaus ist über das skandalöse Treiben der Gnostiker sehr

gut unterrichtet (Iren. Adv. haer. 1, 1, 12: der Libertinismus der

38 A. Schmitt, Das Bild als Stilmittel Frontos (1934), S. 20-22 und bes.
S. 27ff.

39 Zum Vorwurf des rituellen Kindsmordes gegen den bösen Zauberer
vgl. Dölger (A. 2), S. 211-217. Ferner sind etwa folgende Stellen anzuführen:
Horaz Epod. 5, 11-40, die Beschreibung der Hexe Canidia (dazu I. Bruns,
Der Liebeszauber bei den augusteischen Dichtern, Vorträge und Aufsätze
[1905], S. 321-356 - nach Bruns beschreibt Horaz aktuelle Tagesereignisse);
Hör. Sat. 1, 8; Epod. 17, Iff. (Bruns, S. 346ff.); Lukan Phars. 6, 543—559,
das Treiben der thessalischen Hexen ; Juvenal Sat. 6, 548-552 : das Treiben
orientalischer haruspices (vgl. Dölger, S. 213); Philostr. Vita Apoll. 7, 11;
7, 20; 8, 5: hier verwendet Apollonius vor Domitian das apologetische Argument

von der Naturwidrigkeit und daher Unrichtigkeit der erhobenen
Vorwürfe ; 8, 7 : die Anklage gegen Apollonius als gefährlichen Zauberer stützt
sich auf die Tötung eines arkadischen Knaben zu Zauberzwecken (Dölger,
5. 211 f.); schließlich das Rezept eines derartigen Zwangzaubers im großen
Pariser Zauberpapyrus Z. 2574—2579. 2593-2597 (ed. K. Preisendanz,
Papyri Graecae magicae, 1 [1928], S. 153f.).

39 Vgl. dazu Dölger (A. 2), S. 217-223; Speyer (A. 16).
40 Gerüchte darüber waren jedenfalls im Umlauf, vgl. noch Just. Dial. 35,

6, wo Justin ihnen zumindest magische Akte definitiv zuschreibt, Speyer
(A. 16), S. 134.



106 R. Freudenberger, Der Vorwurf ritueller Verbrechen

Valentinianer ; 1, 20,2: die Frevel der Karpokratianer - die dann
noch Clem. Strom. 3, 5, 1 nnd 3, 10, 1, ferner Ens. Hist 4, 7, 9-11
nnd andere anprangern41 Adv. haer. 1, 7, Iff.: die sittenwidrige
Scharlatanerie des Gnostikers Markus)42. Origenes stellt erbittert
fest (Comm. 2, 11 in Rom.): ex haereticis et infanticidii et incesti
ceterorumque similium scelerum probra ad invidiam sanctae reli-
gionis exortae sunt43; ähnlich schreibt Euseb (Hist. 4, 7, 11).

Es ist bezeichnend, daß in der vornicänischen Zeit nur der
Vorwurf der Unzucht in konkreter Weise gegen die Gnostiker
erhoben wird. Eine Ausnahme macht vielleicht Irenaus (Adv. haer. 1,

16, 3), wenn er bei der Schilderung der magischen Praktiken des

Simon Magus auch von dessen pompoi daimones spricht44. Daß
derartige Verirrungen sexueller Art bei bestimmten Gnostikern wirklich

vorgekommen sein mögen, ist durchaus wahrscheinlich45. Der
Vorwurf der thyestischen Mahle aber wird gegen bestimmte Sekten
erst nach Nicaea erhoben. Meistens wird die Beschuldigung jetzt
gegen die Montanisten und ihre Abarten ausgesprochen (Epiphan.
Haer. 48, 14, 5. 7; Filastr. Div. haer. 49, 5; Isidor vonPelisiumEp.
142 ;) August. De haer. 26f. ; Hieron. Ep. 41, 4, 1 ; Cyrill von Jerusalem

Catech. 16, 8; Theodoret von Kyros Haer. epit. 3, 1 ; Praedesti-
natus anonymus 26)46. Über unbekannte gnostische Sekten im
Orient berichten verschiedene syrische Kirchenväter ähnliche

41 Vgl. dazu Dölger (A. 2), S. 217.
42 Vgl. Speyer (A. 16), S. 133f. vgl.; Eus. Hirt, 2, 13, 6 f.
43 Zitiert nach A. Harnack, Der kirchengeschichtliche Ertrag der

exegetischen Arbeiten des Origenes (1919), S. 65 (A. 1).
44 Nach Rufin Hist. 2, 14, 5 sind damit die paredri des Magiers gemeint,

die nach Ps. Clem. Ree. 2,13, 2 aus der Seele eines unverdorbenen und gewaltsam

umgebrachten Knaben gewonnen werden. Die Pseudoklementinen schreiben

diese Untat dem Simon selbst zu, vgl. etwa Ps. Clem. Horn. 2, 26, 1 ;

6, 18, 1; 20, 13, 2; Ree. 1. c.; 3, 44, 3; 3, 49, 7. Doch sind diese Angaben
zu unsicher und spät, um die Stelle bei Irenaus in diesem Sinne wirklich
festzulegen.

45 Vgl. etwa den Bericht aus dem 4. Jahrhundert bei Epiph. Haer. 26, 4ff.
Diese persönlichen Erfahrungen des Kirchenvaters sind fast identisch mit
den innergnostischen Vorwürfen der Pistis Sophia 147, C. Schmidt, Aus
koptisch-gnostischen Schriften (3. Aufl. durch W. Till, 1962), S. 251.
Kommentar und weitere innergnostische Parallelen bei idem, Gnostische Schriften
in koptischer Sprache (1892), S. 566ff. Speyer (A. 16), S. 132ff., argumentiert
hauptsächlich von diesem Sachverhalt aus.

46 Weitere, noch spätere Belege finden sich bei P. de Labriolle, Les
sources du Montanisme (1913), S. 65ff.



R. Freudenberger, Der Vorwurf ritueller Verbrechen 107

Dinge47. Die Schlußfolgerung Dölgers, daß derartige innerchristliche
Polemik vielleicht das Gerede wachhalten konnte, es aber unmöglich

geschaffen hat48, ist demnach noch weiter abzuschwächen, da
der wichtigere Teil des Vorwurfes von den orthodoxen Christen
m. W. nie gegen die Häretiker und Schismatiker erhoben wurde,
solange der römische Staat noch heidnisch war.

Von den bei Dölger zusammenfassend genannten fünf Gründen,
die zur Übertragung des Vorwurfes auf die Christen geführt haben
konnten49, bleiben demnach bei näherer Betrachtung nur Punkt 1-3
bestehen, wobei Punkt 1 und 2 (Übertragung des gegen die Juden
erhobenen Vorwurfes - Vermutung eines heidnischen
Verschwörungsrituals) schon kombiniert waren, bevor sie auf die Christen
übertragen wurden. Punkt 3 (ritueller Kindsmord zur Gewinnung
eines Paredros)60 ist wohl nur als eine böswillige Ergänzung für die
Christen relevant geworden; ich möchte sie Pronto zuschreiben.
Ebenso dürfte sich Punkt 5 erklären lassen (Mißverständnis der
christlichen Eucharistie bzw. Agape). Auch diesem durchaus
verständlichen Phänomen möchte ich nur zweitrangige Bedeutung für
das Aufkommen dieses Vorwurfes zutrauen51: der entscheidende
Faktor war die Übertragung des bereits auf die Juden angewandten
Topos vom bösartigen Verschwörer; die hinzutretenden Motive
beweisen nur die rasche Entpolitisierung dieser Beschuldigung im
Falle der Christen. Diese apolitische Tendenz ist schon aus den
Ereignissen des Verhöres von Amisus zu ersehen, wie sie Plinius (Ep.
10, 96, 7) seinem Kaiser mitteilt: nirgends wird darauf angespielt,
daß Plinius nach einer coniuratio gegen Rom geforscht hat ; er prüft
die Richtigkeit der geläufigen Vorwürfe, ohne der diesen ursprünglich

innewohnenden Tendenz gewahr zu werden.

Rudolf Freudenberger, Erlangen

47 Vgl. z. B. Marutha von Maipherkat, De Nicaena Synodo, O. Braun,
Syrische Texte des Marutha von Maipherkat übersetzt (1898), S. 48, über die
Borborianer; weitere Belege bei Braun, S. 48 (A. 3); vgl. etwa Bar Hebraeus
Chron. 1, 219 ff.

48 Dölger (A. 2), S. 223.
49 Dölger (A. 2), S. 227f. ; vgl. Speyer (A. 16).
60 Vgl. dazu K. Preisendanz, Paredros: Paulys Realenc. II, 18, 4 (1949),

1428-1453, Sp. 1451 f.
61 Die Belege bei Dölger (A. 2), S. 223-227, sind indirekt und spärlich.


	Der Vorwurf ritueller Verbrechen gegen die Christen im 2. und 3. Jahrhundert

