
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 23 (1967)

Heft: 2

Artikel: Zum ersten Psalm

Autor: Soggin, J. Alberto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878623

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878623
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
Jahrgang 23 Heft 2 März-April 1967

Zum ersten Psalm1

i.2

V. 1. LXX paKapioç, Vg. beatus, Tg. n"3iü (mit he compagi-
nis). Man bemerke, wie das Targnm die scheinbare Pluralform
beizubehalten versucht. Außer im A.T. als Übersetzung vom genannten
hebräischen Wort erscheint paKÛpioç noch im N.T. bei ähnlichem
Zusammenhang in den Seligpreisungen (Matth. 5, 3 ff. ; Luk. 6, 20ff.)
und an weiteren Stellen. Die Wurzel ist im Ugaritischen als 'us2r
einmal bezeugt, im Sinne von «Heil» (vgl. das Lexikon von Aist-
leitner, N. 458,), scheint aber sonst im westsemitischen Sprachgebrauch,

nach dem Wörterbuch von Jean-Hoftijzer, nicht bezeugt.
Davon hebr. «Glück».

1 Gastvorlesung, gehalten an den Universitäten Kiel und Chicago. Den
dortigen Kollegen verdanke ich manchen wichtigen Hinweis.

2 Literatur bei H. J. Kraus, Psalmen (2. Aufl. 1961), am Ende der
Einleitung (§ 10) und vor den jeweiligen Dichtungen. Für weitere Daten, auch
was Kommentare und Predigten der Kirchenväter betrifft, vgl. G. R. Castel-
lino, Libro dei Salmi (1955), § 16 der Einleitung; ferner J. J. Stamm, Ein
Vierteljahrhundert Psalmenforschung, Theol. Rundsch. 23 (1955), S. 1-67
(ein neuer Aufsatz desselben Verfassers befindet sich in Vorbereitung). -
Besonders hervorzuheben sind weiterhin folgende Werke, Aufsätze und
Kommentare : H. Gunkel & J. Begrich, Einleitung in die Psalmen (1933), S. 381 ff. ;

H. W. Wolff, Psalm I: Ev. Theol. 9 (1949-50), S. 385-405; G. von Rad,
«Gerechtigkeit» und «Leben» in der Kultsprache der Psalmen: Festschrift
für A. Bertholet (1950), 418-437, Gesammelte Studien (1957), 225-247,
S. 420/228ff. ; G. Widengren, The King and the Tree of Life (1951); I. Eng-
nell, «Planted by the Stream of Waters» : Studia Orientalia Johanni Pedersen
septuagenario dicata (1953), S. 86-96; R. J. Tournay, Les Psaumes (31958);
L. Kung, Zur Liedgestalt der ersten fünf Psalmen: Bibl. Zeits. N.F. 7 (1963),
261-270, S. 263ff. Wirklich neu in der ganzen Einstellung ist der Kommentar
von M. J. Dahood S. J., Psalms I [1-50] (1966), besonders wichtig (bei allen
Bedenken, die manchmal im Einzelfall hervortreten), weil er der erste ist,
der das Ugaritische und die sonstigen westsemitischen Materialien systematisch

und konsequent zum Studium der Psalmen herangezogen hat. - Zum
Worte 'asréj vgl. noch: W. Zimmerli: Zs. atl. Wiss. 51 (1933), S. 185 A. 1;
F. Hauck & G. Bertram, paKoipioç: Theol. Wort. 4 (1942), S. 365-373; C. A.
Keller, Les «béatitudes» de l'Ancien Testament: Hommage à Wilhelm

6



82 J. A. Soggin, Zum ersten Psalm

'asrej leitet oft eine Form ein, die zwischen der Mahnrede und der
Verkündigung steht und als solche vorwiegend in den Psalmen und
in der Weisheitliteratur erscheint; letzteres aber nicht so
ausschließlich, wie oft behauptet wird (z. B. von Zimmerli), was ich
bald zu zeigen hoffe.

Der status constructus pluralis gehört zu den rein formellen, nicht
zu den wesentlichen Elementen. Castellino redet von einem
«abstrakten Status constructus», was einem kaum weiterhilft; besser

ist es immer noch, mit Gesenius-Kautzsch (§ 93, 1) von einer «zur
Interjektion erstarrten Konstruktion» des masc. plur. zu reden, oder
aber (nach einem mündlichen Vorschlag von S. Segert, Prag, z. Z.

Chicago) ihn als eine jener Endungen auf -j aufzufassen, wie sie in
Wörtern wie 'adönäj, zakkaj, 'säraj, saddaj usw. vorkommt. Der
Ausrufscharakter wird von allen alten Übersetzungen bestätigt, und
man darf sowohl aus diesem Grunde wie auch wegen grammatikalischer

Überlegungen nicht mit einem wirklichen Status constructus
übersetzen, z.B.: «Oh Glück des Menschen, welcher...!», -wie es

das Targum tut3.
Jer. 17, 7 ff. weist verschiedene gemeinsame Elemente mit unserem

Gedicht auf, wie schon längst bemerkt wurde. Wir werden bei
der Behandlung von V. 3 auf einige zurückkommen. Es sei hier nur
bemerkt, daß Jer. 17 an Stelle von 'asrëj das Wort bärük verwendet;

das ändert nichts am Aufbau des Satzes (den Brockelmann,

Vischer (1960), S. 88-100; J. Barr, The Semantics of Biblical Language
(1961), S. 115f.; E. Gerstenberger, Woe-Oracles of the Prophets: Journ.
Bibl. Literat. 81 (1962), S. 249-263, S. 260 ff.; H. W. Wolff, Amos' geistige
Heimat (1964), S. 18-21; W. Janzen, 'Asrê in the Old Testament: Harv.
Theol. Rev. 58 (1965), S. 215-226; G. Wanke, und "'in, Zs. atl. Wiss. 78

(1966), S. 215-218; für ägyptische Parallelen vgl. J. Dupont, «Béatitudes»
égyptiennes: Bibl. 46 (1966), S. 185-222; vgl. vom selben Verfasser,
Festschrift André Robert (1957), S. 398-404.

3 So versuchen es auch die Konkordanz von G. Lisowski (der eine Pluralform

eines sonst nicht belegten *"TOljC annimmt), und N. H. Snaith, The
Language of the Old Testament: The Interpreter's Bible, 1 (1954), 220-232,
S. 224f. Barr (A. 2), ebd., kritisiert diese und weitere Thesen von Snaith.
Für die auf äj auslaufenden Namen und Wörter, vgl. W. F. Albright, The
Names Shadday and Abram: Journ. Bibl. Lit. 54 (1935), S. 173-204, S. 193

ff., und im Bull. Amer. School Orient. Res. N. 89 (1943), S. 16 Anm. 51.

In der ersten Schrift werden noch manche Beispiele gegeben. Namen
auf äj sind schon aus Ugarit und el-'Amarna (Lab'aju, Kalbaju usw.)
bekannt.



J. A. Soggin, Zum ersten Psalm 83

Syntax § 7a, mit Recht als «nominalen Wunschsatz» bezeichnet),
wird aber von vielen als ein begrifflicher Unterschied empfunden,
'asrëj (Gegenteil 'öj) und bärük (Gegenteil 'ärür) werden nämlich
von der Forschung oft dadurch unterschieden, daß dem ersteren ein
«weltoffener», dem zweiten ein «sakral-feierlicher» Sinn zugeschrieben

wird. Solche semantischen Unterschiede, wie richtig sie in der
Theorie auch sein mögen (wie z. B. in unserem Fall), sind aber im
konkreten Sprachgebrauch nicht immer erheblich. In unserem Fall,
obwohl es gewiß zutrifft, daß 'asrëj nie für Gott gebraucht wird
(und das trifft sowohl im A.T. als auch im N.T. auch für paxcipioç

zu, im Gegensatz zur klassischen Literatur, wo das letztgenannte
Wort hauptsächlich den Göttern gilt), so ist die Tendenz beider
Wörter zur semantischen Konvergenz im praktischen Gebrauch (und
darauf kommt es bei Sprachen ja hauptsächlich an) häufig bezeugt ;

man vgl. nur, um ein auffälliges Beispiel zu nennen, Ps. 32 1 :

«Selig derjenige, dessen Schuld getragen, dessen Sünde bedeckt
wird...», ein echt «feierlich-sakraler» Zusammenhang, der mit der
«weltoffenen» Weisheit kaum etwas zu tun hat und wo man, nach
den vorgeschlagenen Kriterien, bärük erwarten würde. Ähnlich
ergeht es mit den Seligpreisungen im N.T.

Das tempus in ^>n à1? und in den folgenden Zeitwörtern des

Psalms bildet eines der Hauptprobleme für den Übersetzer, wo doch
das Stück einen besonders gut erhaltenen und leicht zu handhabenden

Text bietet. Wir begegnen folgenden tempora: in "V. 1 dem
Perfekt, V. 2 dem Imperfekt, V. 3 dem Perfekt mit waw consecutivum,
V. 5 dem Imperfekt (vgl. V. 6b). Und nach den semantischen
Möglichkeiten des hebräischen Perfektes4 haben wir in V. 1 folgende
Übersetzungsmöglichkeiten: a) «Selig derjenige, der nicht gegangen
ist... », b) «... der entschieden hat, nicht zu gehen... », c) «... der nie

gegangen ist (noch geht)...» oder d) «...der nicht geht...» bzw.

«... der nicht zu gehen pflegt... »5. Diese Frage kann nicht nach rein

4 Gesenius-Kautzsch § 106, Bergsträßer II, § 6 und Brockelmann, § 41.
Ob der Gebrauch des Verbalsatzes mit Perfekt bzw. Imperfekt anstatt des
Nominalsatzes mit dem Partizip (so Wolff [A. 2], S. 19 A. 1) eine (natürlich
spätere) Weiterbildung der alten Form darstellt, sollte erst einmal bewiesen
werden.

5 E. P. Arbez, A Study of Psalm 1: Cathol. Bibl. Quart. 7 (1945), S. 398-
404, P. Auvray, Le Psaume I: Rev. bibl. 53 (1946), S. 365-371, Dahood
(A. 2), z. St., welche nach der ersten Möglichkeit übersetzen möchten. Zum



84 J. A. Soggin, Zum ersten Psalm

syntaktisch-grammatikalischen Kriterien, sondern muß nach
Feststellung sowohl der Gattung als auch des Zusammenhangs gelöst
werden, wobei wir bei einem Weisheitsgedicht eher das Präsens
(also Möglichkeit d, höchstens b und c) in Betracht ziehen werden;
müssen aber die Vv. 5/6 eschatologisch gedeutet werden, dann
erscheint wohl die Vergangenheit als das Beste (Möglichkeit a und
höchstens b und c). Diese Frage muß vorläufig noch offen bleiben.
Im 2. Vers ist es wohl am günstigsten, das dort vorkommende
Imperfektum so zu übersetzen, als hätte es ein waw consecutivum, um
ihn so von V. 1 abhängig zu machen. Die Form drückt (nach
Brockelmann, Syntax § 42a) den «kursiven Aspekt» des Zeitwortes
aus ; es handelt sich aber um eine archaische Form, was nicht leicht
mit der fast allgemein jungen Datierung des Psalmes zu vereinen ist.

und "HT!? finden sich in umgekehrter Reihenfolge in der Syr.,
die auf diese Art versucht, die gewöhnliche Ausdrucksweise wieder
herzustellen (vgl. Bibl. hebr.3); der M.T. bietet aber gerade deshalb
die lectio difficilior. cësâh ist der «Rat», sowohl im Sinne von
«jemandem einen Rat geben» (so übersetzt Kraus) als auch von
«Versammlung». Im dritten Teil des Verses deutet mösäb, das, wie wir
noch sehen werden, hier mit «Versammlung» übersetzt werden muß,
auf einen ähnlichen Sinn bei cêsâh. Die Verbindung dieses Wortes
mit dem Verb hlk bringt dabei den merkwürdigen Ausdruck «im
(oder «in den») Rat gehen», was Kraus, nach seiner genannten
Übersetzung, im Sinne von «einem Frevelrat folgen» deutet. Dahood
übersetzt aber viel besser «der in den Rat der Frevler nicht eintritt»
in Am. 9, 4, und häufig im Ugaritischen (Aistleitner, N. 486, 3 a) ist
der Gebrauch des Ausdruckes hlk be «eintreten» belegt. Dabei
bleibt uns der logische Fortschritt unseres Textes erhalten: eintreten

- stehen bleiben bzw. aufstehen - sitzen bzw. sich niederlassen.
TTT.^i : auch im 1. Teil des Verses würden wir dann so etwas wie

«Versammlung», «Rat», erwarten, und nicht gerade einen «Weg».
Dahood schlägt vor, das Wort mit dem im Ugaritischen belegten
drlct «Herrschergewalt», «Thron der Herrschaft» (Aistleitner, N.792)

Ganzen vgl. D. Michel, Tempora und Satzstellungen in den Psalmen (1960),
S. 108ff., der mit Recht unterstreicht, wie dieses verwickelte Problem von
keinem Kommentar in Angriff genommen wurde. Dahood schlägt vor: V. 1

Vergangenheit, V. 2 Präsens, V. 3 Futurum; aber dies geht nur, wenn wir
V. 5-6 eschatologisch verstehen. Darüber später.



J. A. Soggin, Zum ersten Psalm 85

zu verbinden6 ; im abgeleiteten Sinne hieße es dann «der Ort, wo die
Herrschaft ausgeübt wird», also «Versammlung». Der Vorschlag ist
interessant und vermag manche umstrittenen Stellen im A.T. zu
erklären. Mir scheint jedoch, daß er hier die Schwierigkeiten nicht
zu lösen vermag, besonders da die Ableitung eher kompliziert, ja
gekünstelt und deswegen alles andere als sicher erscheint. Dahood
weiß in den genannten Studien und in seinem Kommentar einige
weitere Belege für diesen Gebrauch unseres Wortes darzubieten, die
aber nicht immer überzeugend sind. Vielleicht wäre es möglich,
einfach mit «in die Gewalt» oder «in den Herrschaftsbereich...» zu
übersetzen, was auch einen guten Parallelismus gäbe. Immerhin, im
Falle, daß sich diese Verbindung doch aufrechterhalten ließe (was
nur weitere philologische Arbeit bestätigen kann), hätten wir
wiederum einen auffälligen Archaismus in unserem Texte.

22ha, Wurzel jsb «Sitz», ist hier «Versammlung», «Rat», wie in
Ps. 107, 32: «...daß man ihn (Jhwh) im Rate der Ältesten lobe!»

ist der «Spötter», aber weder derjenige, der im allgemeinen
oder im Einzelfall Kritik übt, was ja nicht verboten war (vgl. die
Propheten), noch den Glauben verspottet, denn davon ist hier ja
nicht die Rede7. Es handelt sich auch hier, wie in einigen Stellen des

A.T.s und des alten Orients, um diejenigen, die üble Nachrede üben,
klatschen, und auf dieser Art ohne Grund die Gemeinde zersetzen.
Beispielsweise nach Prov. 22, 10 wird durch die Ausweisung der
lësïm das Aufhören von Zänkereien, Prozessen und Beschimpfungen
erreicht. Im A.T. erscheint das Wort nur in den Sprüchen, sonst
einmal in Jes. 29, 20: «Es wird keine Bedränger mehr geben, die
Verleumder (man beachte den Parallelismus, der «Spötter» kaum
erlaubt) werden verschwinden.» Im westsemitischen Bereich ist das

Wort in einer der Karatepeinschriften (ca. 720) in einem geschichtlichen

Zusammenhang belegt; der König behauptet: «Ich habe die
mlsm zerschmettert und das Land (also) von dem sich darin
befindlichen Übel gesäubert» (A. I, Z. 8, Donner-Röllig, KAI N. 26). So

6 Diese Deutung von drk wurde für das A. T. zuerst von W. F. Albright,
The Oracles of Balaam: Journ. Bibl. Lit. 63 (1944), 207-233, S. 219 A. 82,
und P. Nober, «De torrente in via bibet» (Ps. 110, 7a) : Verb. Dom. 26 (1948),
S. 351-353, vorgeschlagen; vgl. zuletzt M. J. Dahood, Bibl. 45 (1964),
S. 404, mit Bibliographie, und J. Gray, The Legacy of Canaan (2. Aufl. 1965),
S. 265 A. 2.

7 So Tournay nach Ps. 119, 51 : «Die Stolzen haben mich ausgelacht...»,
mit Bezug, nach V. 53, auf das Gesetz. Ähnlich Castellino und Kraus.



86 J. A. Soggin, Zum ersten Psalm

gibt es wenigstens zwei voneinander unabhängige Zeugnisse eines
außerweisheitlichen Gebrauchs des Wortes8.

V. 2. ki 'im (vgl. Gesenius-Kautzsch, § 163a) ist der typische
«Adversativ-Exzeptionssatz », zu übersetzen : «Im Gegenteil!»

Das erstere betörat auszuscheiden, weil die Wiederholung gegen
die Regeln der hebräischen Syntax verstößt, die hier im ein Parallelismus

stehendes, gleichbedeutendes Wort verlangt, und den Text also

zu berichtigen (Bibl. hehr.3), ist nicht erlaubt : die auffällige, an sich
stilistisch unschöne Ausdrucksweise will ein auffälliges Konzept
betonen. In diesem Fall müssen wir aber die Konjunktion vor
übetörätö als emphatische Partikel übersetzen: «...Ja, in seiner
Töräh...» usw.

Hgh als verbum dicendi ist schon im Ugaritischen belegt und heißt
dort «zählen» (hg, vgl. Aistleitner, N. 813). Vielleicht wird damit
das stille, geflüsterte Rechnen bzw. Aufzählen (vgl. Dahood zu Ps.

2, 1) gemeint. Im A.T. erscheint es für das Gurren der Tauben,
einmal für das leise Knurren des Löwen; im menschlichen Bereich steht
es oft für murmeln (verbunden mit einer Denktätigkeit), selten für
wimmern. Das vereinende Element ist dabei das leise Hervorbringen
der Stimme, so daß es hier als «leise lesen» bzw. «nachsprechen»
gedeutet werden darf oder sogar als «das stille, nur von der Bewegung
der Lippen begleitete Lesen» (vgl. den späteren Gebrauch im Judaismus).

Hierzu gesellt sich ausgezeichnet das lat. meditari, ein Sinn,
den es schon im spät-deuter. Text Jos. 1,8a hat.

V. 3 bildet eine Ausnahme im Zusammenhang: Während V. 4

das Los des Gottlosen mit einem gewöhnlichen Beispiel beschreibt,
findet sich in V. 3 ein besonderer, mit Jer. 17 und anderen Stellen
in enger Verbindung stehender Begriff (vgl. V. 3a mit Jer. 17, 8a;
3c mit Jer. 17, 8d). Der Jeremiatext ist etwas kürzer, und in Ps. 1,

3c erscheint das für die deuter. Geschichtsschreibung (vgl. Jos. 1, 8)

und für das Deut, typische Erfolgsmotiv; letzteres unterbricht
allerdings den Zusammenhang, indem es vom Baum auf den Menschen
zurückkehrt, und ist vermutlich, wie schon erkannt wurde (Bibl.
hebr.3), eine mehr oder weniger richtig erklärende Glosse9.

Wichtig ist hier die von keinem Kommentar erwähnte Paraphrase
des Targum: "Ö 1^3 "TW «Er wird sein wie ein Lebensbaum...»,
ein Motiv, auf das wir zurückkehren werden.

8 Dazu vgl. das Wörterbuch von C. F. Jean-J. Hoftijzer, zu ljs.
9 Nach J. Weingreen, Rabbinic type glosses in the Old Testament : Journ.



J. A. Soggin, Zum ersten Psalm 87

brw igt mehr «verpflanzen» als «pflanzen» und erhält nur spät die

allgemeinere Bedeutung. ^bö ist liier (wenn auch nicht notwendigerweise

im ganzen A.T.) der Bewässerungskanal (Akk. palgu). Man
bemerke endlich den archaischen, im Ugaritischen gut belegten
Gebrauch von bs «neben» (Aistleitner, N. 1030, 4). Da es sich aber hier
um einen formelhaften Brauch handelt, kann dieser Archaismus
kaum zur Datierung des Stückes oder des Zusammenhangs
gebraucht werden.

Sowohl Ps. 1, 3 als Jer. 17 zitieren hier etwas, was ihnen beiden
vorausgegeben ist und noch in Hes. 17, 5 und 19, 10 seinen Niederschlag

gefunden hat. Im ersten Text heißt es von Zedekia u.a., daß
Nebukadnezar im Jahre 597 Samen nahm «und ihn in ein Saatfeld
D-3T tr» bs? pflanzte » ; im zweiten Text ist von der Königin-Mutter
die Rede: «Deine Mutter glich einer Rebe, nbintp tra bs?; sie war
fruchtbar (fi"~l®) und mit Blättern beladen, dank der Menge der
Wasser.» Man vgl. noch Ps. 92, 14: «Gepflanzt im (aber mit be)

Tempel Jhwhs», Hos. 9, 1310, Gen. 49, 22: «Eine junge Fruchtrebe
ist Joseph (oder «Ephraim»?), eine junge Eruchtrebe am Quell,
T!? "'l?? 1?, deren Ranken über die Mauer steigen...»11, und endlich

Num. 24, 6: «Wie Gärten neben einem Fluß, wie Eiskraut,
welche Jhwh gepflanzt, wie Zedern neben dem WasserJ (Q7P-"'./'V)... ».

Wir kommen noch auf das Problem zurück.
V. 4. LXX wiederholt lö' kën, was manche Kommentare (vgl.

Bibl. hebr.3) hier einfügen möchten. Wir erwarten hier ein Zeitwort
mit Perfekt und waw consecutivum wie in V. 3, haben hingegen nur
einen Nominalsatz, den wir aber wohl wie V. 3 wiederzugeben
haben. Bei der LXX treffen wir einen ein wenig längeren Text; ihr
Zusatz fb?? b? bs? ist für den Sinn des Ganzen unerheblich,
obwohl er authentisch erscheint.

V. 5. fib?? wurde von LXX mit èv ßouXr), also wie fi??? in V. 1

wiedergegeben. wird von einer lateinischen Rezension mit
resurgent übersetzt, was an sich grammatikalisch möglich wäre. Die

Semit. Stud. 2 (1957), 149-162, S. 155ff., handelt es sich um die Anfänge
jener Exegese, die später von den Rabbinern übernommen und gepflegt
wurde, vgl. noch, zustimmend, B. J. Roberts, The Old Testament Canon.
A Suggestion: Bull. J. Rylands Libr. 46 (1963-64), 164-178, S. 166f.

10 Nach Engnell (A. 2) korrigiert. Auf diese Korrektur können wir hier
nicht eingehen.

11 Übersetzt nach H. J. Zobel, Stammesspruch und Geschichte (1965).



88 J.A. Soggin, Zum ersten Psalm

Wurzel qwm erscheint jedoch nie, weder im A.T. noch inQumrân,
mit dieser Bedeutung. Auch das Targum erhält eine unzweideutige,
eschatologische Umschreibung : KS") NDVa W1©"! ]12p Nb : «Nicht werden

am ,Großen Tag' die Frevler gerechtfertigt »

V. 6. Auch hier, wie an so manchen anderen Stellen, kann jd°
nicht rein intellektuell gedeutet werden, sondern hat eine viel
größere Reichweite. Ich übersetze: «Jhwh liebt die Seinen...» Kissane
möchte in seinem Kommentar die o,j?v7? in D^lön verbessern, denn,
wie er mit Recht bemerkt, handelt es sich im Zusammenhang um
Sünder, nicht um Gerechte. Der Eingriff läßt sich textkritisch aber
kaum rechtfertigen. Auch hier erscheint die in V. 1 erwähnte
Problematik von dérek, und Dahood möchte wiederum «Versammlung»
übersetzen, 'bd hat verschiedene Sinne, die sich alle unter den
gemeinsamen Nenner des «Verlorengehens» vereinigen lassen. Wir
können übersetzen mit «herumirren», «sich verirren» bzw. «sich
verlaufen». Eine Änderung vom qal ins piel12 macht zwar aus Jhwh
den Handelnden, verkennt jedoch die selbstzerstörerische Kraft, die
Israel der Sünde zurechnet.

Übersetzung.
1. Selig ist der Mensch, der in einen Rat von Bösen

nie eingetreten ist
entschieden hat, nicht einzutreten!
nicht einzutreten pflegt

der auf einen Weg
in eine Versammlung

von Sündern nie aufgestanden ist
entschieden hat, nicht aufzustehen
nicht aufzustehen pflegt,

der in einer Zusammenkunft von Spöttern
nie gesessen ist
entschieden hat, nicht zu sitzen
nicht zu sitzen pflegt.

2. Im Gegenteil: in der Weisung Jhwhs hat er seine Freude, ja aus dessen

Weisung spricht er Tag und Nacht leise nach.
3. Er wird sein wie ein Baum, der neben einem Bach verpflanzt worden ist,

der seine Frucht zur rechten Jahreszeit zu geben pflegt, dessen Blätter
nie verwelken. Und was er auch unternimmt, es gelingt ihm.

4. Nicht also den Bösen [nicht also] Im Gegenteil : wie Spreu, die der Wind
verweht, wird es ihnen ergehen

5. Deswegen werden die Bösen im Gericht und die Sünder in der
Versammlung nicht aufstehen dürfen.

12 So Bibl. hebr.3. Für den kausativen Sinn vgl. Gesenius-Kautzsch § 52 g.



J. A. Soggin, Zum ersten Psalm 89

6. Denn Jhwh liebt einen gerechten Wandel, während ein böser Wandel sich
verirrt (oder: «zu Grunde geht»).

2.

Unser Psalm besteht offensichtlich, aus drei Teilen: I. V. 1-2,
Beschreibung des Gerechten, a) negativ V. 1, b) positiv V. 2;
II. V. 3, der Vergleich des Gerechten mit dem Baume; III. V. 4-6,
das Los der Bösen. Die Teile sind logisch verbunden und bilden eine

begriffliche Steigerung, so daß kaum Zweifel an der Einheitlichkeit
der kleinen Schrift aufkommen können.

Wie immer, ist auch hier die Bestimmung der betreffenden
Gattung die Vorbedingung für jede rechte Exegese. In unserem Eall
tritt dies in beinahe beispielhafter Weise hervor : ein Fehler bei dieser

Vorarbeit kann das ganze Verständnis des Psalmes trüben.
Auf den ersten Blick begegnet uns hier eine fast einstimmige

Meinung, nach welcher unser Psalm als «Prolog» bzw. «Einleitung»
oder «Proömium» zum ganzen Psalter betrachtet wird. Dies stützt
sich auf eine von Kraus als «betrachtenswerte Lesart» zu Apg. 13,

33 bezeichnete Variante im westhchen («D») Text. Der textus re-
ceptus hat nämlich : ibç Kai èv tûi vjjaXpw YéjpaitTai tûj beurépiu, während

Cod. «D» liest: outujç pap èv tw TtpiÜTUj ipaXjuw péppairrai. In beiden

Fällen bezieht sich der Hinweis auf Ps. 2. Kraus behauptet
nun, «für das Verständnis des 1. Psalmes» sei «diese Beobachtung
von nicht geringer Bedeutung...» - um so mehr, könnte man hinzufügen,

als die Variante das Prinzip der lectio difficilior für sich hat.
Hierzu möchte ich aber folgendes bemerken :

a) Der Lesart in Apg. 13, 33 haftet die ganze Problematik des

sogenannten «westhchen» Textes des N.T. an. Und wenn es sich
auch beweisen heße, daß, wie öfters, die westliche Lesart auch hier
den Vorzug verdient, könnte man dies noch kaum als einen Beweis
aufnehmen, daß Ps. 1 je als Proömium des ganzen, schon fertig
vorliegenden Psalters zu dienen hatte.

b) Wir wissen aber gut, daß einige ältere Manuskripte die Psalmen

1/2 zusammenzunehmen pflegten, so daß nichts Weiteres
vorliegt, als was z. B. in Ps. 19 tatsächlich geschehen ist.

Die Variante von Apg. 13, 33 ist also wichtig, doch müssen wir
mit ihr vorsichtig umgehen und sie nicht überschätzen ; gewiß kann

13 Vgl. dazu Talmud Beraköt 9b; P. Billerbeck, Kommentar, 2 (1926),
S. 724; La Bible de Jérusalem zu Apg. 13, 33.



90 J. A. Soggin, Zum ersten Psalm

sie nicht zum Zwecke der Bestimmung der Gattung unseres Textes
verwendet werden, da es viele Gründe geben kann, weswegen der
Sammler unser Gedicht hier und nicht anderswo beließ. Zu einem
annehmbaren Schluß diesbezüglich hilft uns die genannte Variante
nicht.

Praktisch alle modernen Forscher rechnen unseren Psalm zur
Gattimg der Torah-Psalmen, die in enger Beziehung zur Weisheit
steht (dieselbe Gattung haben wir bei Ps. 19B und 119). «In Kreisen

der Weisheitslehrer» soll also auch unsere Schrift entstanden
sein (Kraus). Zur Weisheit gehören tatsächlich das Motiv der «beiden

Wege» (weswegen auch Bewegungszeitwörter verwendet
werden), ein Teil der Terminologie (der Ausruf 'asrëj, die lësïm, wenn
auch im letzten Fall dies nicht absolut aufgefaßt werden darf, wie
wir schon sahen), die extreme, eher lehrende als existentielle Stellung

der Alternativen, denen die Entscheidung gilt.
Bei all diesem erscheint nun aber ein störendes Element: V. 3.

Ihm haben sich Arbeiten von G. Widengren (mittelbar) und I. Eng-
nell (unmittelbar) gewidmet14, ohne daß sich bis jetzt ein Kommentar

mit ihnen ernsthaft auseinandergesetzt hätte. Ferner erscheinen

gegen Ende gewisse vom Targum und von der Vulgata, den ältesten
exegetischen Zeugen, eschatologisch gedeutete Züge. Aber auch der
Töräh-Zentrismus bildet eine Schwierigkeit, werden doch Töräh
und Weisheit erst spät, und zwar von Jesus Sirach (Anfang des
2. Jahrhunderts, vgl. bes. Sir. 24, 23ff.), miteinander verbunden.
Auch eine Eschatologie scheint die israelitische Weisheit, wenn
überhaupt, nur in ganz geringem Maße gekannt zu haben! Einige
dieser Probleme möchte ich nun zu lösen versuchen.

Zuerst müssen wir uns mit den genannten Skandinaviern
auseinandersetzen. Engnell hat als erster unseren Psalm mit der
altorientalischen Königsideologie zusammengestellt. Ansatzpunkt sind die
offensichtlichen, schon erwähnten Verbindungen von V. 3 mit manchen

alttestamentlichen Stellen. Es handelt sich in all diesen Fällen
um den Gebrauch einer festen Formel oder eines Bruchstückes von
ihr, welche manchmal, besonders im 7.-6. Jahrhundert, mit dem

König oder mit einem nahen, an seiner Natur teilhabenden
Verwandten verbunden wird und sonst niemals mit anderen, bestimmten

Personen. Nun ist es aber wohlbekannt, daß im Zweistromland
14 I. Engnell, Studies in Divine Kingship in the ancient Near East (1943),

S. 27ff. (ein Neudruck befindet sich in Vorbereitung).



J. A. Soggin, Zum ersten Psalm 91

seit jeher (Engneil zitiert König Sulgi ans der I. Dynastie von Ur)
eine enge Verbindung zwischen dem am Paradiesstrom gepflanzten
Lebensbaum (ein Begriff, den auch das A.T. gut kennt, Gen. 2,

9ff., wobei ich noch die targumische Paraphrase unseres Verses
anführen möchte) und dem König besteht. Als Stütze seines
Argumentes bietet Engneil eine Fülle von Texten im genannten Aufsatz
und schon in seiner 1943 erschienenen Dissertation14. Man kann, nach
dem neueren Stand unserer Wissenschaft, einige der vorgetragenen
Thesen anzweifeln, gewisse Materialien anders auslegen, doch der
Gesamteindruck bleibt bestehen und ist gewiß überwältigend!
Demgegenüber wirkt der oft herangezogene ägyptische Text aus der
Weisheit des Amenemopet, Kap. VI (10.-6. Jahrhundert v.Chr.,
vgl. ANET, S. 422 a), eher blaß und viel weniger überzeugend. Das
Motiv handelt vom Schwätzer und vom Schweiger und ist recht
weisheitlich. Der erstere ist wie ein Baum, der auf offenem Felde
steht, seine Blätter verliert und im Sägewerk endet; der zweite
gleicht einem Baum im Obstgarten, der blüht, Schatten spendet
und im selben Garten sein Ende findet. Der Text ist an manchen
Stellen nicht immer leicht und bietet eine Fülle von noch umstrittenen

Deutungen, seine Gesamtthese ist aber einleuchtend. Bei ihm
fehlt jegliche Beziehung zum König und ist auch wohl nie vorhanden

gewesen. Seine Ähnlichkeit mit unserem V. 3 ist also eine rein
äußerliche, motivartige, nicht innerliche und konzeptuelle.

Engnells These lautet nun folgendermaßen: Angesichts des von
ihm gesammelten und vorgetragenen Materials aus dem alten
Orient und dem A.T. kann unser Psalm ursprünglich nur ein Königspsalm

gewesen sein, zur Gattung des «Fürstenspiegels» gehörig. Und
wenn wir der Tatsache gedenken, daß im alten Orient die Weisheit
hauptsächlich am Hofe gepflegt wurde (auch im A.T., vgl. 1. Kön. 5,

9ff. und Prov. 25, 1 usw.), wundert es nicht, daß weisheitliche
Materialien sich im Texte befinden. Später wäre allerdings derjenige
Prozeß eingetreten, den die britischen und skandinavischen Schulen

als «Demokratisierung» bezeichnen : durch ihn wurden ehemalige
Königspsalmen in die Weisheit aufgenommen und auf allgemein
gültige Elemente bezogen, wobei natürlich manche älteren königlichen

Materiahen erhalten blieben.
Dazu ist nun folgendes zu sagen : Man darf aus rein methodischen

Gründen die Spannung zwischen V. 3 und seinem Zusammenhang
nicht abzuschwächen oder zu überspringen versuchen, indem man



92 J. A. Soggin, Zum ersten Psalm

das eine oder das andere dieser Elemente einseitig hervorhebt.
Engnell ignoriert in der Tat das, was er die «demokratisierte» Form
unseres Stückes nennt, und beruft sich allzu einseitig auf die «königliche».

Nur die erstere bietet aber den Ausgangspunkt für eine sachliche

Untersuchung! Man muß in solchen Fällen notwendigerweise
von der Endsituation eines Textes ausgehen. Doch auch diejenigen,
die die königlichen Elemente in V. 3 einfach überspringen, ignorieren

die genannte Spannung, und vielleicht sogar auf noch schlimmere

Art.
Engneils Aussagen gehen bestimmt zu weit, wenn er das im V. 3

vorliegende Zitat als bestimmend für die Gattung des ganzen Schriftstückes

betrachtet. Denn es liegt doch offensichtlich so, daß die in
V. 3 vertretene königliche Ideologie (um den Ausdruck auch einmal
zu brauchen) auf die weiteren Teile des Psalmes gar keinen Einfluß
zu haben scheint : schon V. 4 knüpft nicht mehr am Zitat an, sonst
müßte auch er ein dem Baume ähnliches Beispiel bieten. Engnell
hat also den Ursprung des Zitates richtig festgestellt, nicht aber die
Gattung unseres ganzen Psalmes bestimmt. Der ursprüngliche
Zusammenhang, in dem sich der Vers einmal befand, ist nun einmal
restlos zerstört und kann vorläufig nicht wiederhergestellt werden.
Damit kann man unseren Psalm auch nicht auf Grund von V. 3

datieren: wir wissen nur, daß das Zitat um die Wende vom 7. zum 6.

Jahrhundert in Juda oft für königliche Personen angewandt wurde.

3.

V. 1. Kann man die «Bösen» als eine konkrete, geschichtliche
Größe deuten? An Erklärungsversuchen in dieser Richtung hat es

nicht gefehlt: Man hat in ihnen allgemein die «Heiden» erblicken
wollen, von denen sich Israel von jeher zu trennen hatte (vgl. schon
Num. 23, 9). Doch nach dem Gesagten sieht man nicht ein,
weswegen die Heiden als lësïm auftreten sollten. Andere denken an
diejenigen, welche den Glauben verspotten bzw. die gläubige Gemeinde
lächerlich zu machen versuchen ; doch auch davon ist, wie schon
gesehen, im Texte keine Rede. Etwas ganz anderes scheint mir
hingegen aus dem Texte hervorzugehen : es geht ihm gerade nicht darum,

die Bösen klar zu umschreiben, weswegen auch viele Möglich-



J. A. Soggin, Zum ersten Psalm 93

keiten offen bleiben : Heiden, Zauberer, politische Feinde (nach den
Thesen Mowinckels und Birkelands), Abtrünnige aus dem eigenen
Volk, Hypokriten in ähnlicher Lage usw. Diese Unbestimmtheit
läßt also die verschiedenen Möglichkeiten nach Bedarf offen, was
auch für eine kultische, auf verschiedene, konkrete Situationen
anwendbare Komposition nahezu geboten ist, und dient ferner noch
dazu, jede Kasuistik von vornherein auszuschalten, damit der
Gerechte seine Entscheidung fällt, ohne sich in Spekulationen
aufzuhalten. - Und zu diesem Zweck gibt der Dichter im

V. 2 eine positive Beschreibung des Gerechten. Die Wiederholung
von Torah, in beiden Fällen in enger Beziehung auf Jhwh,
unterstreicht die Tatsache, daß es sich nicht um eine Weisheitslehre oder
eine priesterliche Weisung hier handelt, sondern nur um Gottes
Weisung. Die Gerechtigkeit äußert sich also zuerst in einer
«schriftgebundenen» Frömmigkeit, bei welcher kein Platz für Schwärmereien

ist und durch welche der Gerechte derjenige ist, der an der
Schrift seine Freude hat, der sie Tag und Nacht studiert und vor
sich hersagt. Wie für' den Bösen kein Lasterkatalog geboten wird,
so gibt es für den Gerechten auch keinen Tugendkatalog: die
Einstellung zur Torah ist der Inbegriff allen rechten Handelns. Man
darf auch deswegen das Wort nicht mit «Gesetz» übersetzen, da es

seit Paulus und im Luthertum einen negativen Klang hat. Denn hier
handelt es sich kaum um eine polemische Gegenüberstellung von
«gesetzlichem» und «prophetischem» Glauben, wie dies in den früheren

Kommentaren unseres Jahrhunderts fast die Regel gewesen ist15;
eine derartige Einschätzung unseres Textes würde ihm von
vornherein das Wort verweigern und seine Geltung gefährden, ohne daß

er erst einmal zu Worte gelangt ist.
G. von Rad hat aber mit Recht a) die affektgeladene Reaktion

des Gerechten gegenüber der Weisung Gottes und b) seinen
ununterbrochenen Lebensverkehr mit ihr betont, was sich in Freude

15 Vgl. z. B. H. Gunkel, Die Psalmen (1926), z. St.: «Es ist in der
Geschichte der Religionen ein nicht ganz selten zu beobachtender Vorgang,
daß die Religion, nachdem sie durch erhabene Propheten einen gewaltigen
Aufschwung genommen hat, aus den Schriften der großen Vergangenheit
einen Kanon bildet, den sie von nun an als den Ehrbegriff göttlicher
Offenbarung verehrt. In solchen Zeiten besteht dann ein wesentlicher Teil der
Frömmigkeit in der innigen Vertrautheit mit dem Buchstaben der Heiligen
Schrift. »



94 J. A. Soggin, Zum ersten Psalm

und ständiger Beschäftigung mit dem Worte kundtut16. Und ob
hier nun schon eine geschlossene «Heilige Schrift» vorhegt, und,
wenn ja, in welchen Beziehungen sie zu unserem Kanon steht, ist
dabei gar nicht so wichtig, wie es scheinen könnte.

V. 3-4. Das mythische Beispiel, das noch spät in der targumi-
schen Exegese lebendig war, wird hier, gerade dadurch, daß es ein
Zitat ist, abgeschwächt und darf die spätere Hörerschaft nicht mehr
als eins der vielen Pflanzenbeispiele und -gleichnisse beeindruckt
haben. Der Schwerpunkt liegt ja vollständig auf dem Kontrast
zwischen den beiden Wegen.

V. 5-6. «Im Gerichte aufstehen» kann sich sowohl auf den
Angeklagten, der zu seiner Entlastung das Wort ergreift, als auch auf das

ordentliche Mitglied der Versammlung, das in ihr um das Wort bittet,

beziehen. Der Parallelismus und der allgemeine Sinn des

Zusammenhangs machen die letzte Möglichkeit wahrscheinlicher: dem
«Bösen» wird in der Versammlung einfach das Wort verwehrt, da er
wie vom Winde verwehte Spreu betrachtet wird. Mit anderen Worten,

unser Psalm kennt, wie wir schon sahen, jene Auffassung, nach
der die Sünde sich selbst richtet, in sich selbst die Ansätze zur
Selbstzerstörung trägt.

Die Möglichkeit, daß die «Versammlung» hier eine demokratisierte Form
der himmlischen Versammlung sei, wird von Dahood ernsthaft erwogen;
doch nichts im Zusammenhang läßt auf dergleichen schließen17.

Die schon erwähnte eschatologische Deutung, die wir bei Targum
und Vulgata antreffen, steht nicht gerade im Einklang mit den
schon beobachteten weisheitlichen Elementen und mit der
offensichtlichen Forderung, hier und jetzt die Entscheidung zu treffen.
Anderseits war es dem späteren Ausleger, der sich in einer eschato-

logisch bestimmten Weltanschauung bewegte, nicht schwer, das

Verb jäqümü mit «sie werden auferstehen» zu übersetzen, ein
interessantes Beispiel, wie man später einen alten Text «modernisieren»

und einem neuen ideologischen Zusammenhang anpassen
konnte, ohne ihn irgendwie äußerlich zu vergewaltigen. Auch V. 6

leiht sich als würdigen Abschluß für beide Möglichkeiten ganz gut.
Ziel. Die verblaßten königlichen Elemente in V. 3 des Psalmes,

die von einer exegetischen Tradition bezeugte Erwähnung des

Lebensbaumes, die Lage des Menschen am Scheidewege (wobei die
Absurdität einer Wahl des ungerechten Weges kein Hindernis zur
freien Entscheidung bildet), die Erwähnung des Gerichtes und die



J. A. Soggin, Zum ersten Psalm 95

(rein grammatikalische) Möglichkeit einer eschatololgischen Deutung

(ob nun diesseitig oder am künftigen «Großen Tag» nach Tar-

gum und Vulgata) erlauben uns einige Vergleiche mit neutestament-
lichen Situationen und Worten, in welchen auch der Menschensohn
seine Zuhörer vor derartige Entscheidungen stellt.

a) Im 1. Psalm werden die Gerechtigkeit und die darauffolgende
Seligkeit als das höchste, wünschenswerte Gut dargestellt, so daß

jede vernünftige Person (und hier haben wir wiederum ein
weisheitliches Element, denn darum geht es ja letzten Endes bei der
Weisheit) den Drang fühlen muß, sich in dieser Richtung und nicht
in der anderen zu entscheiden. Der Lage des Gerechten fehlt dabei
alles Paradoxe. Was aber den Zuhörern Jesu in den formgeschichtlich

unserem Psalm so ähnlichen Seligpreisungen Jesu geboten wird,
ist etwas ganz Verschiedenes: die der Weisheit geläufigen Werte
werden auf den Kopf gestellt, wenn auch in einer eschatologischen
Perspektive, die unserem Psalm nun einmal ursprünglich fremd ist.
Gegenüber dem Scheitern aller menschlichen Gerechtigkeit und
Weisheit am Golgatha verkündigt die Urkirche eine neue, noch
verborgene Weisheit, Gerechtigkeit und Seligkeit.

b) Dennoch bleibt unser Psalm als Aufforderung zur Entscheidung

bestehen: die Analogie seiner beiden Wege zu den «zwei
Toren» Jesu (Matth. 7, 13ff.) ist offensichtlich, denn beide gehören
ja zu ähnlichen Gattungen und haben ähnliche Perspektiven.
Dennoch erscheint im N.T. wiederum das Paradox : die Pforte ist dort
eben «eng», der Weg des Gerechten ist eben nicht der des sichtbaren
Erfolges. Genau so kann Paulus behaupten, die Weisheit dieser Welt
sei Torheit (1. Kor. 1, 17-21).

c) Ein drittes Paradox bietet uns das N.T. : Jesus hat tatsächlich
gewählt, denselben Weg mit Bösen, Sündern und Spöttern zu
beschreiten, als Arzt mit seinen Kranken, und nicht in stolzer,
zurückgezogener Weise abseits zu stehen. Zwar hat er nicht mit ihnen
mitgespottet, ist aber auch nicht ihnen, sondern gerade den Gerechten
seiner Zeit zum Spott und zum Opfer geworden. Dadurch hat er
aber den Weg zum Lebensbaum wieder frei gemacht (Off. 2, 7 und
22, 2).

16 V. Rad (A. 2), S. 421/229f.
17 Vgl. G. Cooke, The Sons of (the) God(s), Zs. atl. Wiss. 76 (1964),

S. 22-47.



96 J. A. Soggin, Zum ersten Psalm

Darin erblickt man gerade eine jener revolutionären
Eigenschaften des N.T., darin kommt die alte Schrift tatsächlich zur
Wirklichkeit und wird, wenn auch nicht nach menschlich-bedingten,
vergänglichen Kriterien, erfüllt.

J. Alberto Soggin, Rom


	Zum ersten Psalm

