
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 23 (1967)

Heft: 1

Artikel: Luther und die "Theologia Deutsch" in der neuesten Forschung

Autor: Baring, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878622

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878622
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Luther und die «Theologia Deutsch»
in der neuesten Forschung

In diesem Jahr sind 450 Jahre vergangen, seitdem Luther 1516 die
Teilhandschrift eines mystischen Traktates von ungefähr 1430, die
ihm Agricola1 ühersandt hatte, bei Johann Grunenberg in Wittenberg

zum Druck gab2. «Mit seiner Herausgabe eröffnete Martin
Luther seine literarische Laufbahn.»3 Die 1965 von Josef Benzing
begonnene Herausgabe eines «Verzeichnisses der gedruckten Schriften

Luthers bis zu dessen Tod» zählt die Vorrede zu der
unvollständigen Ausgabe der «Theologie Deutsch» Th.D.) an erster
Stelle aller Einzelausgaben von Lutherschriften4. Ein Faksimiledruck,

der bisher fehlte5, liegt jetzt in der 190 verschiedene
Ausgaben nachweisenden «Bibliographie der Th.D. 1516-1961» vor6.
Mit einer neuen Vorrede gab Luther 1518 den ihm dann erst
bekanntgewordenen vollständigen Text der Schrift7 als «Eyn deutsch
Theologie»8 in Druck.

Hier fand Luther die Verfasserangabe: «Von einem Teutschen Herren,
einem Priester und Custos in der Deutschen Herren Haus zu Frankfurt. » Es
«ist kaum zu bezweifelen, daß der Traktat ursprünglich für Ordensschwestern
bestimmt war... ,da sie saßen in collacionibus miteinander', wie es in Meister
Eckharts Reden der Unterscheidung heißt.»9 Auf die Frage, wer der Ver-

1 Johann Agricola, Das ander teyl gemeiner Tewtscher Sprichwörter
(Eysleben 1530, gedruckt zu Nürnberg durch Joh. Stuchs), S. 250f.

2 G. Baring, Bibliographie der Ausgaben der «Theologia Deutsch» (1516-
1961). Ein Beitrag zur Luther-Bibliographie, Bibliotheca bibliographica
Aureliana (1963). Nr. 1, S. 11-26: Faksimileabdruck der Erstausgabe von
1516.

3 H. Hermelink, Text und Gedankengang der Th.D. : Festschrift zum
70. Geburtstag von Th. Brieger (1912), S. 3.

4 J. Benzing & H. Claus, Luther-Bibliographie, bearbeitet in Verbindung
mit der Weimarer Ausgabe, 1, Bibliotheca bibliographica Aureliana, 10

(1965), Nr. 1-68: Gesamtausgaben usw., Nr. 69f.: Th.D. 1516, 1518.
6 E. Schröder, Die Überlieferung des «Frankfurter» (der Th.D.): Nachr.

v. d. Ges. d. Wiss. zu Göttingen 1937, Philol.-hist. Klasse, IV, N. F. 2 (1937),
49-65, S. 51.

6 Baring (A. 2), S. 11-26.
7 Schröder (A. 5), S. 62.
8 Titelblatt Baring (A. 2), S. 29, irrtümlich verkleinerte Wiedergabe,

Nr. 3.
9 K. Helm & W. Ziesemer, Die Literatur des Deutschen Ritterordens,

Gießener Beitr. z. deutsch. Philol., 94 (1951), S. 46.



G. Baring, Luther und die « Theologia Deutsch» 49

fasser ist, sind neue Antworten gegeben. Der langjährige Kustos und Direktor
des Historischen Museums in Frankfurt a. M. Heinrich Bingemer10 hielt
wohl den Ritter und Priester aus dem Steinhaus auf der Steingasse in Frankfurt

Heinrich von Bergen dafür. Rudolf Haubst11 weist 1958 «Johannes von
Frankfort, von 1416 bis zu seinem Tode 1440 Professor in Heidelberg, als
mutmaßlichen Verfasser von Eyn Deutsch Theologie» in einer sorgfältigen
Untersuchung nach, ohne daß ihm bisher widersprochen wurde. Als Zeit der
Entstehung ist die frühere Annahme der Mitte des 14. Jahrhunderts ebenso
unhaltbar wie die Angabe der neuen englischen Encyclopedia «um 1500»12.

Für die Frage der Datierung ergeben sich aus dem Wortlaut feste Anhaltspunkte,

die auf etwa 1430 hinweisen13.

1.

Luther selbst hat klar ausgesprochen, was ihn an diesem mystischen

Traktat Meister Eckhart-Taulerschen Gedankengutes so tief
beeindruckt hat. Er hatte schwere innerliche Anfechtungen
durchkämpfen müssen. Diese fand Luther bei Tauler, den er für den
Verfasser der Th.D. hielt, bestätigt, wie er 151614 schreibt, «es sei die
Materie nach Art des erleuchteten Doktor Tauleri». Dazu kam der
Luthers Herz bewegende Klang der Muttersprache. Die deutsche

Mystik hat in ihm zum ersten Male das Bewußtsein geweckt, deutscher

Theologe zu sein. Daher begegnet uns in Luthers Schrifttum
zum ersten Male das Wörtlein «deutsch» in dem von ihm gebildeten
Titel 1518: «Eyn deutsch Theologia»15. In seinem neuen Vorwort

10 K. Wessendorf, Ist der Verfasser der «Th.D.» gefunden? : Ev. Theol. 16

(1956), S. 188-192.
11 R. Haubst, Johannes von Franckfort als der mutmaßliche Verfasser

von «Eyn deutsch Theologia»: Scholastik 33 (1958), S. 375-398. Er rechnet
S. 388 auch mit der Möglichkeit, daß J. v. Franckfort mit irgendwelchen auf
den Deutschorden bezüglichen Aufgaben betraut wurde, wobei er auch ein
Schwesternhaus in Betracht zieht. — Vgl. Lex. f. Theol. u. Ki., 5 (21960),
Sp. 1033.

12 H. S. Bender, G. Krahn u. a., Mennonite Encyclopedia (wesentlich
ergänzte englische Ausgabe des deutschen Mennonitischen Lexikons, 1913—

1966), 1 (1956), S. 43; 421; 4 (1959), S. 704.
13 M. Pahncke, Zur handschriftlichen Überlieferung des «Frankfurter»

(Th.D.): Zs. f. deutsches Altert, u. deutsche Lit. 89 (1959), S. 275-280.
14 Baring (A. 2), S. 14 bzw. Nr. 1. - F. W. Kantzenbach, M. Luther und

die Anfänge der Reformation (1965), S. 72. Luther an Spalatin 14. Dez. 1516,
Weim. Ausg. Br. I, 79, Nr. 30. - K. Aland, Der Weg zur Reformation
(1965), S. 33.

15 E. Vogelsang, Luther und die Mystik: Luther-Jahrb. 19 (1937), S. 32ff.

4



50 G. Baring, Luther und die « Theologia Deutsch

rühmt er: «Ich danke Gott, daß ich in deutscher Sprache meinen
Gott also höre und finde, wie ichs weder in lateinischer, griechischer
noch hebräischer Sprache gefunden habe.»16 Luther meinte, in der
Th.D. die Anschauung von Gott und vom Menschen wiederzufinden,
die dem Rechtfertigungsglauben zugrunde liegt, zu dem er in voller
Klarheit gerade Februar-März 1518 durchbrach17.

Was will die Th.D.? Dieser Traktat verleugnet nicht die
metaphysischen Hintergründe einer von Meister Eckhart bestimmten
Geisteshaltung. Ja «an allen Ecken und Enden blickt in ihm der

ungenannte Eckhardt heraus»18. Doch zugleich ist die Th.D. ganz
in Taulers Sinn auf die praktische Bewältigung eines Christenlebens
ausgerichtet. Sie will zeigen, wie das Leben eines wahren
Gottesfreundes auf Erden als Christusleben darzustellen ist.

Der Gottesgedanke bestimmt in ihr alles. Aber es ist kennzeichnend, daß
der Name «Gott» sich in der ursprünglichen Fassung kaum findet. Es geht
der Th.D. um «das Eine», «das ewige, ungeschaffne Licht», das «ewige Gut»,
das weder dies noch das, sondern alles und über allem ist. Obwohl die
gebrauchten Worte nicht vom orthodoxen, thomistischen Lehrtypus
abweichen, so ist der Gottesgedanke doch nicht eindeutig christlich, sondern
leicht neuplatonisch gefaßt.

Der ewige Gotteswille sendet seine Strahlen aus, von denen die
Menschenseele angesprochen und in den göttlichen Willensstrom eingetaucht wird.
Der Name des Schöpfers steht charakteristischerweise im Urtext nur einmal,
in der erweiterten Fassung der Handschrift von 1497 sechsmal. Durch
Ausstrahlung aus Gott entsteht die Kreatur. Gott leidet in ihr an ihrer Zer-
teilung, ihrem Streben, in dieser Vereinzelung zu verharren, nicht aber zum
Sein, aus dem sie geflossen ist, zurückzukehren. Dieses ist ihre Sünde. Die
stolzen, freien Geister, gegen die sich die Th.D. wendet, beweisen darin,
daß sie in Wahrheit in sich selbst haften bleiben wollen, ihre tödliche Ichheit
und Selbheit. Sünde ist ungehorsamer Eigenwille. Schmerzlich wird der
tiefe Riß in dieser Welt wie im Menschenherzen, in seinem Ursprung nicht
erklärbar, empfunden. Es ist in der Th.D. nicht immer durchsichtig, ob
dort von Christus selbst oder von seinen Nachfolgern gesprochen wird.
Lebendige Frömmigkeit ist nicht nur selige Vereinigung mit dem Einen, dem
wahren Wesen, sondern völlige Einigung mit dem göttlichen Willen. Der
Mensch soll für Gott sein, was die Hand für den Menschen ist. Dies Idealbild
ist nur in Christus volle Wirklichkeit, in uns bleibt dagegen immer ein un-

16 Baring (A. 2) Nr. 2.
17 Aland (A. 14), S. 110.
18 Ausg. J. Bernhart: Baring (A. 2) Nr. 166, S. 82f.; Nr. 177, S. 116;

J. Koch, Meister Eckharts Weiterwirken im Deutsch-Niederländischen
Raum im 14. und 15. Jahrhundert: La mystique rhénane. Colloque de

Strasbourg 16.-19. Mai 1961 [1963], 133-156, S. 156.



G. Baring, Luther und die « Theologia Deutsch» 51

endliches Verlangen: «Näher mein Gott zu Dir!» Sündenvergebung spielt
keine wesentliche Rolle. Am Bewußtsein, am Gefühl der Gnade Gottes ist
nicht viel gelegen. Wenn man sich nur mitten in der Verzweiflung und
Trostlosigkeit demütig in Gottes Willen ergibt, gilt das nicht weniger als ein
Genießen himmlischer Seligkeit.

Auch der wahre Gottesfreund bleibt auf einer Übergangsstufe stehen.
Sie heißt «Christusleben», frei von allem menschlichen Hasten, bereit zu
grenzenloser Liebe, durch nichts zu erbitternder Herzensgüte, auch gegenüber

dem Feinde. Die in Christus menschgewordene Gottesliebe wirkt durch
die stille, überzeugende Macht des Beispieles. Sie weckt in hochgestimmten
Seelen gottmenschliches Leben und zieht den Menschen in den zu Gott
zurückflutenden Lebensstrom. Nicht klare Entscheidung des Willens ist das
Wesentliche, sondern der vom Bewußtsein aufgefangene Lichtstrahl wirkt
umwandelnd in der Tiefe des Menschen.

Der Mensch neben uns als Person ist unwichtig. Es überwiegt das
allgemeine, schmerzhafte Mitgefühl der Tatsache der Ichsucht aller. Das
liebliche Christusleben ist jedoch ein Leben in psychologischer, metaphysischer,
religiöser Freiheit, wobei zu bedenken ist, daß der Th.D. schlechthinnige
Abhängigkeit wahre Freiheit bedeutet. Diese innere Freiheit schickt sich
auch darein, in der Hölle zu leben, wenn es sein muß. Denn «wer in der
Hölle nicht kann ohne Hölle leben, der hat sich noch nicht ganz dem
Höchsten übergeben», wie Angelus Silesius es später ausspricht19. Dies ist es,
was in kurzer Zusammenfassung die Theologie und Frömmigkeitshaltung
der Th.D. kennzeichnet20.

Gerade die zuletzt erwähnten Ausführungen des 11. Kapitels
werden von Luther in seiner Auslegung der 95 Thesen angeführt21.
Denn darin besteht für Luther in jenen Jahren die Bewährung des

Glaubens, ja ewige Seligkeit. So heißt es in der Vorlesung des

Römerbriefes: «Solche schicken sich freiwillig in jeglichen Willen
Gottes, auch in die Hölle und den ewigen Tod; so sehr suchen sie

nicht das Ihre.»22

Darum hat Bernhart zu Unrecht gesagt, Luthers Vorrede 1518

stelle eine Captatio benevolentiae für den Verfasser dar, einen

19 Angelus Silesius, Cherubinischer Wandersmann, Inselbücherei, 41

(2. Aufl. 1933), S. 39.
20 W. Thimme, Die «Th.D.» und Luthers «Freiheit eines

Christenmenschen»: Zs. f. Theol. u. Ki. 13 (1932), S. 193-222. Er sieht 1518 als den
«zweifellos ursprünglichen» Text an, S. 194f. Anm. 3.

21 H. Boehmer, Luther im Lichte der neueren Forschung (31914), 8. 56. -
Weim. Ausg. I, 557, 30ff. - K. Müller, Zur «deutschen Theologie»: Sitz.ber.
der Preuß. Ak. d. Wiss. 1919, Hist. Cl. (1919), S. 631ff. ; 654 Anm.

22 E. Ellwein, Martin Luther: Vorlesung über den Römerbrief 1515-1516
(1927), S. 328 (Ende von Randnummer 217).



52 G. Baring, Luther und die « Theologia Deutsch

zweifelhaften Versuch, die Gunst des Lesers zu gewinnen23.
Luther war im Gegenteil tief beglückt, einen älteren Kronzeugen
seiner eigenen Gedanken gefunden zu haben. Darum gab er die
Handschrift in den Druck mit dem von ihm gewählten Titel: «Eyn
edles Buchleyn / von rechtem vorstand / was Adam vnd Christus

sey / vnd wie Adam yn vns sterben / vnd Christus ersteen sali.»
Dieser Titel erinnert wörtlich an einen Satz in der Römerbrief-
Vorlesung, in dem Luther sagt: «Es ist ganz sicher: Wer meint, nie
mehr irren zu können, in dem lebt bisher Adam und der alte
Mensch, und Christus ist noch nicht in ihm auferstanden.» Das Sterben

Adams und die Auferstehung Christi in uns war für Luther der

Mittelpunkt dieser Schrift. Doch muß dabei zugegeben werden, daß
Luther manches in die Handschrift hineinlas, was seinem Verständnis

des Evangeliums entsprach, anderes darin aber übersah, was ihm
geradezu widersprach.

Die Frage, «was Luther aus dem geistlich edlen Büchlein» lernte,
ist buchstäblich so vor 93 Jahren als Überschrift eines Artikels
gestellt24, erst viel später aber in Darstellungen über Luthers
Verhältnis zur Mystik behandelt.

2.

Wie hat Luther sich nun gegenüber den ihm 1516 und 1518 in die
Hand gekommenen Handschriften verhalten, als er sie in den Druck
gab Hätte Luther viel gestrichen, dann wäre dies Gestrichene
besonders wichtig für die Erkenntnis seiner inneren Einstellung, nicht
nur zu dem Traktat, wie das eventuell von ihm Hinzugefügte auf
jene ein bezeichnendes Licht fallen ließ. Die Frage nach Luthers
Eingriffen in den Text ist seit 1851, der Herausgabe der Handschrift
von 1497 durch Pfeiffer25, immer wieder aufgeworfen worden.

Der von Pfeiffer hinzugefügte Untertitel wurde später Haupttitel bei
Büttner26: «Der Frankfurter». Uhl veröffentlichte 1912 eine germanistisch
mustergültige, genaue Reproduktion der Handschrift27. Dies war besonders

23 Benzing (A. 4), Nr. 70.
24 H. Hetzel, Was Luther aus dem Büchlein «eine deutsche Theologie»

erlernt hat: Prot. Ki.zeit. 20 (1873), Sp. 219-226.
25 Ausg. F. Pfeiffer: Baring (A. 2), Nr. 131 bzw. Nr. 134, 146, 153, 167.
26 Baring (A. 2), Nr. 155, auch bei Bernhart Nr. 163ff.
27 Ausg. W. Uhl: Baring (A. 2), Nr. 161 bzw. 169.



G. Baring, Luther und die « Theologia Deutsch» 53

wichtig, da die Handschrift seit 1935 als verschollen galt28. Doch wurde nicht
beachtet, daß sie nach der Frankfurter Zeitung vom 6. Oktober 1930 «trotz
aller Bemühungen der Stadtbibliothek, sie an sich zu bringen, für 5000 M.
an Martin Breslauer überging». Am 27. April 1957 schrieb dessen Sohn aus
England an Professor Becker in Amsterdam, sie müsse im Archiv des

Antiquariates Breslauer in Frankfurt zu finden sein. Die in Frage kommenden
Antiquariate aber waren schon 1935 liquidiert. Anno 1959 stellte sich
überraschend heraus, daß die Handschrift in Frankfurt in der Stadtbibliothek
liegt. Wie sie dahin gelangte, ist unbekannt.

Von katholischer Seite in Frankreich wurde zuletzt wieder 194829

geäußert, kein «Kenner werde Luther für 1516 und 1518 eine
uninteressierte Ausgabe der Handschriften zutrauen». Karl Müllers
sorgfältige Untersuchungen30 über «Luther als Fälscher des Textes
der Deutschen Theologie» führten zu dem Ergebnis: «Leichtfertiger
als von dem Franzosen Paquier ist der Vorwurf einer Fälschung
selten begründet worden.» Erstaunlicherweise hat Kurt Ruh 1959

neu behauptet, «auch der evangelische Theologe Karl Müller meine,
daß Luther Fälschungen wohl zuzutrauen seien, sie entsprächen
seinem Charakter»31. Damit hat Ruh aber Müllers Ausführungen
völlig mißverstanden.

Auch der deutsche Katholik Joseph Bernhart hat 1946 erneut
geäußert, Luther habe «im ganzen als kritischer Redaktor gewaltet...,
seine Vorlage... logisch schärfer gegliedert, stellenweise, vielleicht
nicht ohne persönliche Dreingabe, begrifflich geklärt». Bernhart
behauptet weiter: Luther «verfuhr gegen matte Strecken und
Wiederholungen ohne Nachsicht»32. Da diese Stellungnahme in drei
englische Ubersetzungen: 1949 in New York, 1950 und 1951 in
London aufgenommen ist, steht die Frage immer noch zur Debatte,
ob Luther «als kritischer Redaktor» anzusehen ist.

28 G. Siedel, Nochmals zum Text der Th.D.: Zs. f. Ki.gesch. 55 (1936),
S. 305-312: «Wo mag die Handschrift jetzt liegen?»

29 J. Paquier, Un mystique allemand du XIVe siècle (1922), S. 7. -
BaringA.2Nr. 170: 1928: Vorwort. - K. Ruh : Eine neue Handschrift des

«Frankfurter»: Zs. f. deutsches Altertum u. deutsche Lit. 89 (1959), 280-287,
S. 283, Anm. 6.

30 Müller (A. 22), S. 631 ff. ; ders., Zum Text der Th.D. : Zs. f. Ki.gesch. 49

(1930), S. 333-335.
31 Ruh (A. 29), S. 283.
32 Ausg. J. Bernhart: Baring (A. 2), Nr. 164; 166, S. 209. - Nr. 177, 182,

aber nicht Nr. 184f., sondern Nr. 185f. (letzte Zeile Nr. 177 zu verbessern).



54 G. Baring. Luther und die « Theologia Deutsch»

Als Germanist hatte Edward Schröder33 diese Frage nach
Willkürlichkeiten Luthers gründlich untersucht. Er hielt Textänderungen

vor der Weitergabe an den Drucker wie spätere Korrekturen des
Satzes durch Luther für wahrscheinlich. Als Beispiel sei nur die
angebliche Änderung des Wortes «wirdigkeit» in das Luther
näherliegende «glorie» genannt. Andererseits muß die persönliche Zurückhaltung

Luthers gegenüber dem Text der Handschrift betont werden.

Als Beweis dafür nennt er ganz unlutherische Wortformen,
die stehengeblieben sind. Auch findet sich bei Luther 65mal
ein altertümliches « Sich », d.h. « Siehe », von denen 1497 nur 27 hat.
Auch darin erweist sich Luthers Zuverlässigkeit.

Die Zurückhaltung Luthers, in den Text der Handschriften auf
Grund seiner theologischen Einsichten einzugreifen,wird durch einen
Vergleich seines Verhaltens mit dem Ludwig Hätzers neu deutlich:
In Hätzers Wormser Ausgabe der Th.D. 1528, die 1546 mit Luthers
Vorrede nachgedruckt wurde, finden sich beachtenswerte Änderungen,

die Hätzers Spiritualismus entsprechen, nicht nur am Schluß,
sondern auch an anderen Stellen, wie in der Untersuchung über
«Ludwig Hätzers Bearbeitung der Th.D. » im einzelnen nachgewiesen
wurde34.

Durch den Fund eines vollständigen handschriftlichen Textes der
Th.D. von 1477 in Dessau durch Max Pahncke35 und verschiedener,
älterer Teilhandschriften von 1473 und etwas später durch Kurt
Ruh36 ist seit 1959 eine ganz neue Lage entstanden. Bisher wurde
fast selbstverständlich die Handschrift von 1497 gegenüber dem

jüngeren Luthertext von 1518 als zuverlässiger angesehen. So hat
auch Erich Beyreuther 1959 in seinem Sammelband von «Stimmen
der Stille»37 ein Zitat nicht dem Luthertext, sondern der
Handschrift 1497 entnommen. Dies dürfte künftig kaum mehr geschehen.

33 Schröder (A. 5), S. 56-61.
34 G. Baring, Ludwig Hätzers Bearbeitung der «Th.D.», Worms 1528,

ihr Druck und ihre Handschrift von 1528, ihre Nachwirkimg und ihr
Verhältnis zu Luthers Ausgabe 1518: Zs. f. Ki.gesch. 70 (1959), S. 218-230;
ders., Hans Denck, Schriften, 1, Quellen u. Forsch, z. Ref.gesch., 24
(1955), S. 40-46. - Baring (A. 2), Nr. 20, 27. - G. Goeters, Ludwig Hätzer,
Qu. u. Forsch, z. Ref.gesch., 25 (1957), S. 133-136.

35 Pahnke (A. 13).
36 Ruh (A. 29).
37 O. Weber & E. Beyreuther, Die Stimme der Stillen (1959), S. 20, aber

nicht das 31. Kapitel, wie angegeben, sondern das 41. Kapitel dort angeführt.



G. Baring, Luther und die « Theologia Deutsch» 55

In der 2. Auflage des katholischen Lexikons «Theologie und Kirche» wird
1965 auf die Bedeutung der neuen Funde betont hingewiesen38. Diese
Tatsache ist von besonderer Bedeutung; denn damit kündigt sich eine völlig
neue Haltung der katholischen Kirche zur Th.D. allgemein wie zur
Bewertung der verschiedenen Handschriften und Drucken an. In der
Bibliographie der Th.D. konnte 1963 das bisher unbekannte Decretum Sacrae

Congregationis vom 13. November 1612 veröffentlicht werden. Es findet sich
in der Königlichen Bibliothek zu Brüssel. Dieses Decret beweist, daß Papst
Paul V. nicht nur Sebastian Castellios Übersetzung ins Lateinische von 1557
auf den Index der verbotenen Bücher setzte, wie bisher immer angegeben
wurde. Verworfen wird das «libellum inscriptum Theologia Germanica quo-
cumque idiomata impressum». Die 1959 durch Orcibal veröffentlichte «Censura

in Theologiam germanicam» nennt sie ein «Libellus ist pestilentissiu-
mus»39. Im «Index librorum prohibitorum» von 1948 stehen trotzdem nur
zwei unter verschiedenen Titeln herausgegebene lateinische Übersetzungen
des Johann Theophilus, d. h. des Seb. Castellio, wobei ein 2. Dekret gegen
die Th. D. vom 9. September 1618 erwähnt wird40. Auf diese beiden Dekrete
wird auch noch in der früheren Auflage von «Theologie und Kirche»41
ausdrücklich hingewiesen.

Dennoch wurde schon am 26. Januar 1928 der neuen französischen
Übersetzung der Th.D. durch Paquier42 das «Imprimatur» erteilt. Er folgt im
Titel der alten Verfasserangabe von 149743. Paquiers Aufteilung des Textes
der zugrunde gelegten Handschrift von 1497 in vier Bücher und zwei
Zusammenfassungen am Ende wird der «scheinbaren Gliederkrankheit» des

Gedankenganges der Th.D., wie man gesagt hat, ebensowenig Herr wie
andere Versuche, den Aufbau mit einer exakten Logik zu fassen. Die Bücher
der mystischen Literatur folgen anderen Gesetzen in ihrer Gedankenführung44.

Während früher die Angaben über den Kerngehalt der Th.D. in «Theologie

und Kirche» auf der Kapiteleinteilung von 1497 fußten, bereitet die
Darstellung 1965 eine Lösung von diesem Text zugunsten dessen der
Textgestalt der Handschrift von 1477 und damit der Luther-Drucke vor. Wie
Kardinal Ottaviani angab, soll künftig der Index nicht mehr ergänzt werden.
So darf man annehmen, daß auch die Th.D. nicht mehr zu den verbotenen
Büchern gezählt und zugleich die Zuverlässigkeit des Luther-Textes auch in
der katholischen Kirche anerkannt werden wird.

38 Lex. f. Theol. u. Ki., 10 (21965), Sp. 61f.
39 J. Orcibal, La rencontre du Carmel Thérésien avec les mystiques du

Nord (1959), S. 217.
40 Index librorum prohibitorum (1948), S. 462.
41 Lex. f. Theol. u. Ki., 2 (1931), Sp. 237.
42 Ausg. J. Paquier: Baring (A. 2), Nr. 170.
43 Ausg. F. Pfeiffer: Baring (A. 2), Nr. 131.
44 G. Baring, Die französischen Ausgaben der Th.D.: Theol. Zeitschr. 16

(1960), S. 190-193.



56 G. Baring, Luther und die « Theologia Deutsch »

Denn auch Ruh weist nach, daß sich gerade die von Schröder als

Eingriffe Luthers vermuteten Textunterschiede zwischen 1497 und
1518 bereits lange vor Luther finden. Das gilt auch von dem oben
angeführten angeblichen Lieblingswort Luthers «glorie», ebenso wie
von allen anderen von Schröder als Textkorrekturen Luthers
angenommenen Stellen. Ruh schreibt als Resultat seiner Textvergleiche :

«Luther hat in seiner Vorlage für die Ausgabe 1518 weder ganze
Sätze gestrichen noch Ergänzungen angebracht, aber auch nicht
im Kleinen... retouchiert... Wir dürfen 1518 somit mit der Vorlage
gleichsetzen und als vollgültigen Textzeugen werten.» Dasselbe gilt
von der Ausgabe 1516. Zu dem gleichen Ergebnis kommt Pahncke:
Luthers Texte sind «zusatzlose, unveränderte, also von keiner
theologischen Tendenz beeinträchtigte, sondern philologisch
zuverlässige Abschriften ihrer Vorlagen»45.

Wie bekannt, finden sich verschiedene Formen des Textes der
Th.D. ; wie es dazu kam, ist ungeklärt. Die Handschrift von 1497

hat nach Schröder ca. 230 Zeilen Mehrtext gegenüber dem Text von
1518, d.h. ungefähr 10% seines Gesamtumfanges, zum Teil offenbar
jüngere Einschübe. Daneben aber tauchen sehr alte Wendungen auf.
Ließen sich diese durch Weitergabe verschiedener Nachschriften
oder Diktate von Hörern beim Vortrag der ursprünglichen Gestalt
erklären FormteJohannes vonFranckfort selbst bei Wiederholungen
vor Ordensschwestern neu? Dann gingen die Unterschiede nicht auf
Abschreiber, sondern auf den Verfasser selbst zurück. Die Antwort
auf diese Frage bedarf noch vieler, genauer Vergleiche der einzelnen
Partien, die eine Synopse im Spaltendruck sehr erleichtern würde.
Immerhin sei ein einzelnes Beispiel angeführt und zu deuten
versucht.

Im 10. Kapitel lesen wir 1516 und 1518: «Wir wollen nur gestrichen

sein, also, daß wir in uns großen Geschmack, Süßigkeit und
Lust finden.»46 Der Bearbeiter des alten Kurztextes hat 1497 das

Wort «gestrichen» nicht als «gestreichelt» oder «umschmeichelt»
verstanden, sondern in seiner Freude an bildhafter Sprache sich

von den folgenden Worten : «... Geschmack und Süßigkeit» zu einer

Textergänzung veranlaßt gefühlt. Bei ihm heißt es nämlich: «Wir
wollen allezeit haben, daß uns das Süße um den Schnabel gestrichen

45 Pahncke (A. 13), S. 276.
46 Ausg. H. Mandel: Baring (A. 2), Nr. 158, S. 24, Z. 1-5. - G. Siedel:

Baring, Nr. 171, S. 149, Z. 23-27.



G. Baring, Luther und die « Theologia Deutsch » 57

werde, so daß wir in uns großen Geschmack, Lust und Süßigkeit
empfinden.»47 Es kann zunächst scheinen, als ob hier 1497 mit
seinem «streichen» als «streichen» die ursprüngliche Fassung brächte.
Die Bedeutung des Wortes «streichen» ist aber damals nach Grimms
Wörterbuch48 eindeutig «streicheln» oder «umschmeicheln». Das bei
Seb. Franck 1541 vorkommende Sprichwort «Das Süße ums Maul
streichen», das dem Ergänzer 1497 schon bekannt sein mochte, ist
jünger als der ursprüngliche Text. Dieser gibt ohne die Ergänzung
einen klaren Sinn. Mit diesem Beispiel ist eine grundsätzliche,
bedeutsame Entscheidung gegen den wortreichen, von vielen
Ergänzungen im klaren Gedankengang zerstörten Text von 1497 gefallen.
Es ist erfreulich, daß der Hegner-Verlag in Köln die Aufnahme einer
germanistisch und theologisch exakten Ausgabe des neu gefundenen
Kurztextes von 1477 in einer Reihe von Textveröffentlichungen
christlicher Dokumente vorgesehen hat.

Dann wird in Zukunft eine so falsche Angabe über die Th.D. nicht mehr
möglich sein, wie sie sich in der von Harold S. Bender49, Präsident der
American Society of Church History, 1958 herausgegebenen «Mennonite
Encyclopedia»50 findet. Da heißt es, die Th.D. sei um 1500 von Berthold
Pirstinger, Bisohof von Chiemsee in Bayern, geschrieben. Dessen
inhaltschweres Buch hätte auf Luther einen tiefen Eindruck gemacht, als er im
Jahre 1516 eine Abschrift davon gelesen habe. Daher habe Luther es 1518

unter dem Titel «Ein Deutsch Theologia» herausgegeben. Bender gibt zwar
im IV. Bande 1959 zu, «daß diese Angabe nicht allgemein von den Gelehrten
anerkannt würde». Behauptungen in den «Mennonitischen Geschichtsblättern»51

veranlaßten wohl diese doppelt falsche Angabe einer Abfassung 1. um
1500 und 2. durch Pirstinger. Demnach wird hier behauptet, Luther habe
1518 das 502 Folioseiten umfassende Werk «Tewtsche Theologey» auf 28
kleinen Quartseiten herausgegeben, das hieße bei diesem großen
Unterschiede des Umfangs wesentlich in eigener Bearbeitung.

Eine Abhängigkeit der Th.D. von der Tewtschen Theologey ist
zeitlich und inhaltlich ausgeschlossen. Die Tewtsche Theologey

47 W. Uhl: Baring (A. 2), Nr. 161, S. 15, Z. 35 bis S. 16, Z. 1. - F. Pfeiffer:
Baring, Nr. 146, S. 37.

48 J. & W. Grimm, Deutsches Wörterbuch, 10 (1957), Sp. 1183-1225:
«Streichen», besonders Sp. 1205, 1218. Ebenso F. Kluge & A. Götze,
Etymologisches Wörterbuch (161953), S. 773: Streichen streicheln.

49 E. Crous & H. S. Bender, Mennonitische Geschichtsblätter (1963),
S. 2-8.

50 Bender (A. 12).
61 J. J. Kiwiet, Die Th.D. und ihre Bedeutung während der Zeit der

Reformation: Mennonitische Geschichtsblätter (1958), S. 30.



58 G. Baring. Luther und die «Theologia Deutsch»

erschien 1528 in München62. Auf das zunächst leere letzte Blatt
wurde noch im gleichen Jahre der Widmungsbrief des Verfassers

an den Kardinal Matthäus Lang hinzugefügt53. Darin berichtet
Pirstinger: Wiederholt habe der Kardinal seinen geistlichen Räten
«befohlen, in diesen gefährlichen Irrungen des christlichen Glaubens
etwas schriftlich zu verfassen, damit seinen Untertanen und anderen
verirrten Christen wieder auf die rechte Bahn geholfen werde».
Durch seine Inanspruchnahme als Bischof des Chiemgaues wäre das

früher unmöglich gewesen. Deshalb habe er sich «von weltlichen
Sachen abgesondert» und dieses Werk zusammengetragen. Bischof
Berthold verzichtete mit 61 Jahren am 11. Mai 152654 auf sein
Bischofsamt und zog sich in das Zisterienserkloster Raitenhaslach
zurück, wo er den Brief am 4. Dezember 1527 schrieb. Am 30.
November 1527 hatte er seine Darstellung der katholischen Glaubenslehre

in deutscher Sprache in 100 Kapiteln abgeschlossen. Darin
kommt er einmal auf eigenes Erleben zu sprechen, als er schildert,
was «einem Bischof begegnet ist, als ihm in Kitzbühel auf der Kanzel

bei der Predigt gegen die neuen Irrlehren von unfriedlichen
Leuten ein offen geschriebener Schriftsatz vorgelegt wurde, in dem
eine grausame Bedrohung» ausgesprochen war55. Berthold nimmt
immer wieder gegen Luther persönlich Stellung (6, 8; 13, 6; 38, 8;
40, 1 ; 98, 1 ; 98, 8). Er nennt ihn in einem Atem mit «Heiden, Türken,

Sarazenen, Hussiten und anderen Ketzern» (8, 2; 16, 2; 16, 6).
Außer ihm werden Ökolampad, Karlstadt, Zwingli (16, 7) genannt,
hinter deren Auftreten der Teufel stecke (15, 11 ; 97, 1 ; 76, 7; 22, 3;

52 K. Schottenloher, Der Münchner Buchdrucker Hans Schobser 1500-
1530 (1952), S. 50f., Nr. 92. - Die dort angegebenen Signaturen lauten richtig

: A4B6 a6-s6, t8. - Exemplare des Erstdruckes ohne Text auf Blatt t3r :

Augsburg S. u. St. B. - Bonn UB. - Dillingen a. d. Donau, Kr. u. Studienb. -
Güttingen UB. — Hannover LB. — München SB, 3 Exemplare. - New York
Union Theol. Seminary.

53 Exemplare mit Text aufBlatt t8r : Augsburg S. u. St. B., 2 Exemplare. —

Dillingen a. a. O., 3 Exemplare. - Freiburg UB. - Jena UB. - Marburg UB. -
München SB, 3 Exemplare. - Nürnberg Germ. Museum, 2 Exemplare, eines

beschädigt. — Osnabrück Baring-B.
54 C. Greinz, Berthold Pirstinger, Bischof von Chiemsee 1485-1543,

Mitteil. d. Ges. f. Salzburger Landeskunde (1904), S. 289, Anm. — W. Reithmeier:

Bertholds, Bischofs von Chiemsee Tewtsche Theologey (1852), S. XV,
Anm. 21, gibt an 1525, Vorwort zum Neudruck.

55 Die Kapitel und Paragraphen bei Berthold sind oben in Klammern
angegeben.



O. Baring, Luther und die « Theologia Deutsch » 59

81, 1; 88, 9; 24, 5). Vorwürfe gegen Luthers Sakramentslehre wie

gegen seine Ehe, sein erdichtetes Evangelium, das den Bauernkrieg
verursachte (11, 7; 13, 5; 1, 4; 39, 16; 13, 5), runden das Bild ab.
Berthold aber hat wohl kaum selbst geglaubt, was er schreibt:
«Luther in seiner Reformation ermahnt die Laien, ihre Hände im
Blut der Geistlichen zu waschen» (17, 9). Im Vergleich mit anderen

polemischen Schriften seiner Zeit mäßigt er sich sonst im Ton
gegenüber Luther.

Damit ist eindeutig erwiesen : dieses Werk hat nichts mit der von
Luther herausgegebenen Th.D. zu tun, und es kann unter Gelehrten,
wie es Bender 1959 noch für möglich erklärte, darüber keine
Meinungsverschiedenheit bestehen. Sprachlich ist eher eine Abhängigkeit

Pirstingers von Luther anzunehmen in der Verwendung des

Wortes «Affenspiel», eines Lieblingswortes Luthers, wie die Weimarer

Ausgabe sagt56, d.h. eine Spiegelfechterei für die Abendmahlsdeutung

Karlstadts und anderer (17, 5).
Die Verwechslung der Tewtschen Theologey mit der Th.D. erklärt

sich in Angaben über deren Drucke in älterer und neuerer Zeit57 aus
der Tatsache: Am 17. Dezember 1528 forderte der Erzbischof den
Verfasser der Tewtschen Theologey auf, sein «gegen die Lehren der
Lutheraner und anderer gerichtetes Werk» ins Lateinische zu
übersetzen58. Am 15. April 1529 war die Übersetzung beendet und
erschien in Augsburg 153159 als «Theologia Germanica». Unter dem

gleichen Titel aber wurde die Th.D. in Basel in der lateinischen
Übersetzung von Sebastian Castellio, wie schon erwähnt unter dem

Pseudonym Johannes Theophilus, 1557 gedruckt60.
Die weitere Angabe Wiswedels in der Mennonite Encyclopedia 1958, die

Th.D. sei «besser zu verstehen», wenn man eine frühere Schrift Pirstingers

56 G. Baring, Hans Denck und Th. Müntzer in Nürnberg 1524: Arch. f.
Ref.gesch. 50 (1959), S. 172f„ Anm. 180.

57 Baring (A. 2), Nr. 20b. - R. Otto, Das Heilige (91922), S. 206, gibt eine

Luther-Ausgabe für 1531 an!
58 Bl. n2r.
59 Exemplare: Bonn UB. — Dillingen a. a. O., 3 Stück. — Freiburg ÜB. —

Köln UB. - Leipzig UB. - München SB, 11 Stücke. - München UB früher. -
Walberberg b. Bonn St. Albert B. - Wolfenbüttel Herzog August B. - Titel:
Theologia Germanica... Alexander Weißenhorn Augsburg 1531 A6-Z6, a6- o6.

- Zusätze zu 1528: 4, 4; u. öfter. Siehe Reithmeier Anm. 52 mit Angabe auch
der Kürzungen.

60 Baring (A. 2), Nr. 32.



60 G. Baring. Luther und die «Theologia Deutsch»

gelesen habe61, ist ebenfalls ein Irrtum. Dessen 1524 veröffentlichte «Onus
ecclesiae», d. h. «Leiden an der Kirche», behandelt ganz andere Themen als
die Th.D., nämlich Rechtsverdrehungen, Ablaß, Mißgriffe von Bischöfen,
von weltlicher Obrigkeit, dem kommenden Gericht, Astronomie und Astrologie.

Dies alles liegt der Th.D. ganz fern.

Die von Pahncke vorbereitete Ausgabe der Handschrift von 1477

wird dann auch andere Irrtümer unmöglich machen, wie sie sich
z.B. in einer Doktorarbeit 1961 von Hans Joachim Schwager
finden82. Dieser erhebt gegen Johann Arndts oft nachgedruckte
Ausgabe der Th.D. von 159763 den Vorwurf: Arndt, der den zu seiner
Zeit nur bekannten Luthertext zugrunde legte, habe willkürlich
darin Streichungen vorgenommen. Das angeblich von Arndt
gestrichene Ende des 12. Kapitels findet sich aber gar nicht bei Luther
und in seiner Vorlage, sondern taucht erst 1497 auf.

3.

Die Frage, ob Luther seine Stellung zur Th.D. später änderte, ist
wiederholt behandelt und verschieden beantwortet worden. Nie hat
er einen Seelengrund im Menschen angenommen, der Gott nicht
ferner steht als der Tropfen dem Meer. Nie hat Luther gelehrt, daß
im tiefsten Seelengrund das unauslöschlich Göttliche mit uns eins
sei. Zwar erkannte Luther in sich selbst den Schauplatz des Kampfes

zwischen Glauben und Unglauben. Dort will Gott uns in Besitz
nehmen durch unsere Wiedergeburt, die Luther auch «Gottesgeburt»

oder «Christusgeburt» in uns nennen kann. Aber es geht ihm
nicht um die Geburt des ungeschaffenen Wortes in uns, sondern der
bis zum Tode am Kreuz Gehorsame will in uns Gestalt gewinnen. In
seinem späteren Kampf gegen die Lehre der Schwärmer vom «inneren

Wort» drückt Luther seine Lehre von der Wirkung des äußeren
Wortes wohl weiter in der Sprache der Mystik aus, doch er ist von
dem Verständnis der Th.D. bei Thomas Müntzer, Hans Denck und
anderen84 grundlegend geschieden: Gleich jenen will Luther Gottes
Stimme hören, aber er weist nicht auf die Stimme in uns, sondern

61 Mennonite Encyclopedia (A. 12), 1, Sp. 43.
62 H. J. Schwager, Johann Arndts Bemühen um die rechte Gestaltung des

Neuen Lebens der Gläubigen (1961), S. 120, Anm. 30.
63 Baring (A. 2), Nr. 45.
64 Baring (A. 54), S. 171f.



G. Baring, Luther und die (tTheologia Deutsch » 61

auf das Evangelium als den Ort, wo Gott in Christus sich vernehmen
läßt, durch den er an uns handelt, uns richtend in unserem Gewissen
und uns befreiend. Die hinter den Worten der Th.D. stehende mystische

Forderung des Entwerdens des menschlichen Ichs verstand
Luther immer als Ausdruck der Notwendigkeit des Leidens im
Leben des wahrhaft Frommen. So heißt es einmal in der Römerbrief-
Vorlesung von 1515: «Niemand darf daran zweifeln, daß er kein
Christ, sondern ein Türke und ein Feind Christi ist, wenn er nicht
leiden will.»65 Luther hörte in der Th.D. die Forderung, das Kreuz
zu tragen, d.h. die Gewissensnot durchzustehen in wagendem,
fühllosen Vertrauen auf das Wort, ohne das es zu keiner Gemeinschaft
mit Gott kommt. Allerdings ist kennzeichnend, daß seit ungefähr
1520 die Th.D. aus dem Vorlesungsverzeichnis in Wittenberg
verschwindet. Luther hat jedoch die deutsche Mystik zeit seines Lebens
gelobt66.

Darum ist die Th.D. durch die Jahrhunderte mit Recht auch in
der Kirche, die Luthers Namen trägt, hochgeachtet, ja sogar weithin
im Raum der reformierten Kirchen, obwohl Calvin 1559 die
reformierte Gemeinde in Frankfurt ausdrücklich vor der Th.D. warnte.
Wie deren weite Verbreitung in der ganzen Welt zeigt, hören viele
in ihr den warmen Herzschlag wahrer Hingabe an Gott, und
zugleich spüren sie das Ringen, Unsagbares mit unseren Worten
auszusagen.

Gewiß fordert das Lesen der Th.D. schon von deutschen Lesern
nicht wenig stille Sammlung, wie schon Castellio schreibt: Die Th.D.
sei ihrer Kürze wegen manchmal etwas dunkel, sie solle nicht
oberflächlich in einem Stück gelesen werden. Sie wolle auch nicht der
Förderung des Wissens dienen, sondern der Besserung. Zu solchem
Lesen sind heute nicht viele bereit. Das zeigt u.a. der geringe
Absatz einer Neuausgabe des Textes von 1497 mit gründlichen
Erläuterungen und einer neuhochdeutschen Übertragung in der
Schweiz seit 194767. In Westdeutschland sind seit 1945 4 Ausgaben
erschienen. Wieviel höhere Anforderungen stellt ihr Lesen an alle,
die sie nur in einer Übersetzung kennenlernen. Nie kann eine solche

so unmittelbar die Klangfarbe der ursprünglichen Worte treffen.

65 Weira. Ausg. 56, 302, 10f.-416, 16.
66 H. Quiring, Luther u. d. Mystik: Zs. für syst. Theol. 13 (1936), 150-174;

179-240, S. 207.
67 Baring (A. 2), Nr. 178, 179.



62 G. Baring. Luther und die «Theologia Deutsch»

Um so erstaunlicher ist es, daß die Th.D. mindestens 22 Ausgaben
im englischen Sprachraum erfuhr, davon 5 nach 1945.
Niederländische Übersetzungen gibt es 14; eine68 davon 1950 von der
Druckerei der niederländischen Banknoten als Neujahrsgabe an die
Freunde des Verlages übersandt, bringt 12 ausgewählte Kapitel,
eingeleitet von einem jetzt in Johannisburg in Südafrika tätigen
Professor. In Bibliotheken ist dieser Druck in Deutschland nirgends
zu finden.

Im Ausgang des 18. Jahrhunderts wurde die erwähnte lateinische
Ausgabe des Sebastian Castellio nach Luthers Text ins Russische
übersetzt. Die Handschrift befindet sich neuerdings in Moskau in
der Lenin-Bibliothek zusammen mit verschiedenen weiteren mystischen

Texten69.
Die weltweite Verbreitung beweist zuletzt eine chinesische

Übersetzung 1933 in Schanghai. Von ihr konnten weder im kommunistischen

China noch in Hongkong oder Japan Exemplare aufgefunden
werden. Das einzige bekannte Stück liegt im Haverford College in
Pennsylvanien in den USA. Da es in einer alten Schriftart des

Chinesischen gedruckt ist, konnten davon photokopierte Teile nur
von einem in Indonesien geborenen Chinesen übersetzt werden, der
in seinem Elternhause diese Schriftart noch gelernt hatte70. Der
Übersetzer ins Chinesische stellt die Th.D. an die Seite der berühmten

«Nachfolge Christi» des Thomas a Kempis.
Zuletzt sei noch die 1949 in Tokio erschienene Übersetzimg ins

Japanische genannt71, von der nur in einem Antiquariat dort ein
einziges Stück ausfindig gemacht werden konnte. In ihm ist der
Lutherdruck von 1518 nach der Mandelschen Ausgabe zugrunde
gelegt.

Dies alles stellt unter Beweis, daß die Th.D. mit Recht die «edelste

Perle, besser gesagt, der mit größter Sorgfalt geschliffene Edelstein

deutscher Mystik ist. Ihre Darlegungen sind hundertfach
erwogen und in langer Meditation gereift und geklärt, wie das Leben
eines Gottesfreundes auf Erden als Christusleben zu charakterisieren
sei »72.

Georg Baring, Osnabrück

68 Baring (A. 2), Nr. 184.
69 Baring, Nr. 122a.
70 Baring, Nr. 172.
71 Baring, Nr. 183. 72 Thimme (A. 20), S. 194f., Anna. 3.


	Luther und die "Theologia Deutsch" in der neuesten Forschung

