
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 23 (1967)

Heft: 1

Artikel: Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas

Autor: Wilkens, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878621

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878621
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas

Nach gängiger Ansicht sind Wassertaufe und Geistempfang im
Urchristentum unmittelbar miteinander verbunden1. Diese
Anschauung dürfte im großen und ganzen dem im N.T. vorliegenden
Tatbestand entsprechen. Um so auffallender ist das Auseinandertreten

beider an einigen Stellen der Apostelgeschichte (8, 14-17; 10,

44-48; 19, 1-7). Wie ist dieses Auseinandertreten zu beurteilen?
Handelt es sich hier nur um «scheinbare»2 bzw. «begründete
Ausnahmen»3, oder stoßen wir auf eine Erscheinung, die der theologischen

Konzeption des Lukas entspricht und darum gerade nicht als
Ausnahme innerhalb seines Werkes zu werten ist, mag er sich auch
an dieser Stelle von der traditionellen urchristlichen Auffassung
trennen? Dieser Frage soll im folgenden nachgegangen werden.

1.

Unter einstweiliger Zurückstellung des schwierigen Abschnitts 19,

1-7 setzen wir mit der Analyse der klassischen Stellen Apg. 8, 14ff.
und 10, 44ff. ein.

1. Auf die Kunde hin, daß Samarien das Wort Gottes angenommen

hat, werden Petrus und Johannes von Jerusalem nach dorthin
entsandt (Apg. 8, 14ff.). Ziel ihres Kommens ist die Vermittlung
der Gabe des Heiligen Geistes. «Denn er war noch auf keinen von
ihnen gefallen, sondern sie waren nur getauft auf den Namen des

Herrn Jesus» (V. 16). Unter Handauflegung der Apostel empfangen
die Samaritaner den Heiligen Geist (V. 17). Wassertaufe und
Geistempfang werden eigentümlich voneinander distanziert. Môvov in
V. 16 könnte so ausgelegt werden, als solle die Wassertaufe gegenüber

dem Geistempfang geradezu abgewertet werden. Doch wird

1 R. Bultmann, Theologie des Neuen Testaments (1953), S. 137; H. Con-
zelmann, Die Apostelgeschichte (1963), S. 55; A. Strobel, Baptisma und
Basileia: Begründung und Gebrauch der Heiligen Taufe (1963), S. 100;
G. Braumann, Yorpaulinische christliche Taufverkündigung bei Paulus
[Beiträge zur Wissenschaft vom Alten und Neuen Testament, 5, 2] (1962), S. 62 ff.

2 Bultmann (A. 1), S. 138.
3 E. Haenchen, Die Apostelgeschichte (1956), S. 151.



W. Wilkens, Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas 27

man nicht abwertend urteilen dürfen. In Apg. 2, 38 stellt Lukas ja
die Wassertaufe unter die Verheißung des Geistempfangs. Ist es zur
Wassertaufe gekommen, so wird die Geisttaufe folgen. Es soll nicht
bei der «Nur»-Wassertaufe bleiben. Warum aber die Diastase von
Wassertaufe und Geistempfang, und dazu noch von diesem
Ausmaß? Sie hängt jedenfalls mit der besonderen Funktion Jerusalems

und der beiden Jerusalemer Apostel Petrus und Johannes
zusammen, die eigens herbeieilen, um den Samaritanern unter Gebet
die Hände aufzulegen, damit sie den Heiligen Geist empfangen.
Dem Philippus, der eben Samarien missioniert und auch über den
Zauberer Simon triumphiert hat, ist eben dies nicht vergönnt. Er
kann nur mit Wasser taufen. E. Haenchen4 meint, daß Lukas im
Interesse der Suprematie Jerusalems und des Zwölferkreises und
also im Interesse der Einheit der Kirche eine ursprünglich ganz dem

Philippus zugeschriebene Erzählung umgestaltet hat. Das mag richtig

sein. Aber entspringt das Interesse des Lukas an Jerusalem und
dem Apostolat wirklich einer frühkatholisclieii Konzeption von
Kirche? Weisen nicht die Arbeiten von U. Wilckens, W. C. Robinson
und H. Flender eher auf ein heilsgeschichtliches Konzept?5 Dann
äußerte sich in dem Kommen von Petrus und Johannes aus Jerusalem

das Interesse des Lukas an der Bindung der Offenbarung Gottes
an den heilsgeschichtlichen Ort Jerusalem. Es ginge Lukas also um
die Kontinuität der einen Heilsgeschichte. Die Diastase von Wassertaufe

und Geistempfang wäre im heilsgeschichtlichen Denken des

Lukas begründet.
2. Nach Apg. 10, 44ff. fällt in Cäsarea der Heilige Geist unter der

Wirkung der Missionspredigt des Petrus auf die Heiden. Zungenreden

und Gotteslob der Heiden erweisen das. Daraufhin stellt
Petrus seinen erstaunten judenchristlichen Begleitern die Frage
V. 47 : «Kann etwa jemand das Wasser verweigern, daß diese nicht
getauft würden, die den Heiligen Geist empfangen haben wie auch
wir?» Natürlich nicht! Es folgt darum die Taufe auf den Namen
Jesu Christi.

4 Haenchen (A. 3), S. 264ff. ; ähnlich E. Käsemarm, Exegetische Versuche
und Besinnungen, 1 (1960), S. 165; Conzelmann (A. 1), S. 55.

5 U. Wilckens, Die Missionsreden der Apostelgeschichte. Form- und
traditionsgeschichtliche Untersuchungen (21963) ; W. C. Robinson Jr., Der
Weg des Herrn. Studien zur Geschichte und Eschatologie im Lukas-Evangelium

(1964); H. Flender, Heil und Geschichte in der Theologie des Lukas
(1965).



28 W. Wilkens, Wassertaufe und Oeistempfang bei Lukas

Wiederum stehen wir vor dem Tatbestand der Diastase von Taufe
und Geistempfang. Nur ist die Reihenfolge jetzt eine umgekehrte.
Den Sinn dieser Darstellung beschreibt Käsemann6 : «Wenn Kornelius

und seinem Anhang der Geist vor der Taufe verliehen wird, so

dient das natürlich dem die Geschichte beherrschenden Skopus, daß
nicht Menschen, sondern Gott selber mit unaufhörlichen Wundern
und Führungen und selbst apostolischem Widerstreben zum Trotz
die Heidenmission inauguriert hat. Er behält diese Initiative, indem
er den Geist schon vor der Taufe sendet, und sanktioniert damit das
Handeln der Kirche, die sich daraufhin auch ihrerseits der Heidenwelt

öffnet und auf apostolischen Befehl die Repräsentanten dieser
Welt tauft.» Durch die Anordnung der Wassertaufe bekennt sich die
durch Petrus repräsentierte Kirche zu dem Handeln Gottes, der
Cornelius und seinem Anhang den Geist gegeben hat. Hinter Petrus
steht natürlich Jerusalem. Ordnet Petrus die Taufe an, so äußert
sich darin wiederum das Interesse an Jerusalem und dem Apostolat.
Aber auch hier wird man fragen müssen, ob eine frühkatholische
Interpretation dieses Interesses Lukas gerecht wird, oder ob sich
nicht auch hier das heilsgeschichtliche Denken des Lukas äußert:
Wenn sich die Kirche von nun an der Heidenwelt öffnet, so
geschieht das nicht gegen Jerusalem und den Apostolat, sondern
gerade in Bindung an die eine Heilsgeschichte, die über Jerusalem
und den Apostolat führt.

2.

Bei der weiteren Erörterung des Verhältnisses zwischen Taufe und
Geistempfang ist zunächst zu fragen, in welcher Weise sonst die
Diastase im lukanischen Werk sich äußert.

1. Grundlegend für das Gegenüber von Wassertaufe und
Geistempfang ist die Täw/er-Verkündigung in Luk. 3, 16: «Ich taufe euch
mit Wasser; es kommt aber der, welcher stärker ist als ich, und ich
bin nicht würdig, ihm den Riemen seiner Schuhe zu lösen. Er wird
euch mit Heiligem Geist und mit Feuer taufen.» Von welchem
Gewicht diese Aussage für Lukas ist, zeigt die Tatsache, daß er wiederholt

an sie anknüpft. So heißt es in Apg. 1, 5 im Munde Jesu in An-
6 Käsemann (A. 4), S. 166; vgl. auch Haenchen (A. 3), S. 312; Conzel-

mann (A. 1), S. 65.



W. Wilkens, Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas 29

spielung an das Pfingstereignis : «Denn Johannes hat mit Wasser

getauft; ihr aber werdet mit Heiligem Geist getauft werden nicht
lange nach diesen Tagen.» Apg. 11, 16 läßt Petrus sagen: «Da
erinnerte ich mich an das Wort des Herrn, wie er sagte : Johannes hat
mit Wasser getauft. Ihr aber werdet mit Heiligem Geist getauft
werden.» Auch in 19, 1-7 - soviel darf hier über diese Stelle vorweg
gesagt werden - ist das Gegenüber von Johannestaufe und Geisttaufe

konstitutiv. Die Wassertaufe des Johannes und die Geisttaufe
werden in diesen Belegen so grundsätzlich einander gegenübergestellt,

daß man sich fragt: Wo bleibt denn hier noch Raum für die
Taufe der christlichen Gemeinde auf den Namen Jesu?

2. Die Diastase von Wassertaufe und Geistempfang zeigt sich
auch in der Taufe Jesu nach Luk. 3, 21 f. Während in Mark. 1, 10

und Matth. 3, 16 das Sich-Öffnen der Himmel und das
Herabschweben des Geistes eng (Kai eùhûç bzw. eùhûç. ..Kai iöou) mit der
Wassertaufe verbunden werden, gewinnt man aus Luk. 3, 21 f. den

Eindruck, daß der Evangelist bemüht ist, beide Akte voneinander
abzusetzen: Nach der Taufe Jesu (Aorist) hebt ein neuer Akt an:
Jesus betet (Präsens). Während seines Gebets wird der Himmel
aufgetan, und der Heilige Geist senkt sich auf ihn herab. Wohl sind
Taufe und Geistempfang während des Gebets Jesu einander
zugeordnet. Das zeigt die beide Akte umschließende Genetivkonstruktion.

Durch die verschiedenen Tempi werden beide Akte aber
zugleich scharf unterschieden und voneinander abgesetzt. Die Wassertaufe

rückt merkwürdig an den Rand. Alles Gewicht ruht auf dem

Geistempfang während des Gebets. Wir sehen, wie auch hier in der
Taufgeschichte Jesu die Diastase von Wassertaufe und Geistempfang

durchgehalten wird. Die Wassertaufe Jesu ist Johannestaufe.
Sie ist freilich bei Lukas merkwürdig unpersönlich gehalten: Nach
3, 19f. ist Johannes außer Funktion gesetzt. Sein Name wird in der
Tauferzählung lücht genannt! Es scheint, als ginge das ßaTrnabfjvai,
in welches das ßaTtncrhei? Jesu ganz mit eingetaucht ist, ohne Täufer

weiter. In dieser immerhin auffälligen Formulierung spricht sich
die Auffassung aus, daß die Johannestaufe auch über den Täufer
hinaus ihren theologischen Ort in der Kirche Jesu Christi hat. Wir
werden noch sehen, inwiefern das Lukas wichtig ist.

3. Die gleiche Diastase zeigt sich auch in der Zueinanderordnung
von christlicher Taufe auf den Namen Jesu und Geistempfang.
Beispiele dafür sind nicht nur die schon angeführten Stellen Apg. 8, 16



30 W. Wilkens, Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas

und 10, 47f., sondern auch 9, 17ff. : Ananias legt dem Saul die
Hände auf, damit er wieder sehend und mit dem Heiligen Geist
erfüllt wird. Danach erst läßt Saul sich taufen. Die Diastase ist hier
so klar, daß man nicht versteht, wie Haenchen7 zu dem Urteil
gelangt: «Daß Ananias dem Paulus den Geist verleiht, ist für eine

Anschauung selbstverständlich, bei der Taufe und Geistempfang
verbunden sind.» Wohl sind Taufe und Geistempfang bei Lukas
aufeinander bezogen. Sie fallen aber nicht zusammen.

In diesem Zusammenhang ist weiter auf die bekannte Stelle Apg.
2, 38 einzugehen : «Tut Buße, und jeder von euch lasse sich taufen
auf den Namen Jesu Christi zur Vergebung eurer Sünden, so (Kai)8
werdet ihr die Gabe des Heiligen Geistes empfangen.» Aus dieser
Stelle hat man immer wieder herauslesen wollen, daß bei Lukas
Taufe und Geistempfang in einem Akt zusammenfallen9. Als ob
nicht auch hier beide sehr wohl voneinander unterschieden würden
Das sieht richtig M. Barth10: «Von einer schlechthinigen Identität
der Wasser-und der Geisttaufe wird unter Berufung auf Apg. 2,38nie-
mand sprechen können; zu deutlich wird die menschliche Aktion
des sich-taufen-lassens von der göttlichen Gabe des Heiligen Geistes

unterschieden.»
Daß diese Interpretation der Stelle Apg. 2, 38 richtig ist, läßt sich

weiter fundamentieren. Denn die Formulierung knüpft ja an die

Täuferverkündigung Luk. 3, 3.16 an. Dort aber ist die Diastase von
Wassertaufe und Geistempfang grundlegend ausgesprochen. Schließt
Lukas an diese Täuferverkündigimg an, so bedeutet das: Wassertaufe
auf den Namen Jesu Christi und Geistempfang nehmen an der in der

7 Haenchen (A. 3), S. 284.
8 kc<{ zwischen Imperativ und Futurum ist konsekutiv zu fassen.
9 So Haenchen (A. 3), S. 151; Conzelmann (A. 1), S. 31.
10 M. Barth, Die Taufe ein Sakrament? (1951), S. 141. Vielleicht sieht

übrigens Lukas die Erfüllung der Geistverheißung von Apg. 2, 38 in 4, 31

vollzogen. Nach 1, 8 wurde nur dem engsten Jüngerkreis der Geist verheißen.
Die Erfüllung berichtet die Pfingstgeschichte in 2, 4. In 2, 38 dagegen wird
der ersten Gemeinde der Geist verheißen. Daß 4, 31 die Erfüllung berichtet,
zeigt die Bemerkung, daß alle mit Freimut das Wort Gottes verkündigen,
während das vorher nur von den Aposteln gesagt wurde. Die Parallele
zwischen 1, 8:2, Iff. auf der einen Seite und 2, 37ff. :4, 31 auf der anderen
Seite ist unverkennbar. Man verstellt sich freilich in der traditionellen
Exegese den Blick zu solcher Erkenntnis, indem man das Futurum der
Geistverheißung von 2, 38//1, 8 in seiner Besonderung gegenüber der
Wassertaufe nicht ernst nimmt.



W. Wilkens, Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas 31

Täuferverkündigung grundlegend formulierten Diastase teil. Es ist
daher nicht möglich, Apg. 2, 38 so zu interpretieren, als fielen beide
Akte zusammen. Daß der Hintergrund der Täuferpredigt in 2, 38

kein zufälliger ist, sondern daß Lukas bewußt formuliert, zeigt das

Wort des Auferstandenen in Luk. 24, 47, das Apg. 2, 38 konform ist,
auch wenn hier von der Taufe nicht ausdrücklich gesprochen ist.

4. Immer wieder also begegnen wir bei Lukas der eigentümlichen
Diastase zwischen Wassertaufe und Geistempfang. Offenbar äußert
sich darin die theologische Konzeption des Evangelisten. Diese
Konzeption ist eine heilsgeschichtliche. Sie ist in ihren wesentlichen
Zügen in den Arbeiten von H. Conzelmann, U. Wilckens, W. C. Robinson

und H. Flender zur Darstellung gebracht worden11. Luk. 16, 16

zeigt, daß der Evangelist die Heilsgeschichte in zwei große Epochen
gliedert: Die Epoche von Gesetz und Propheten, an deren Ende
Johannes der Täufer steht, und die Epoche der Reichsverkündigung,
die mit dem Auftreten Jesu anhebt12. Luk. 16, 17f. machen dabei

11 H. Conzelmann, Die Mitte der Zeit. Studien zur Theologie des Lukas
(1954); Wilckens (A. 5); Robinson (A. 5); Flender (A. 5).

12 Die Dreiteilung der Heilsgeschichte bei Conzelmann (A. 11),
übernommen von Wilckens (A. 5), läßt sich nicht halten; vgl. die Kritik von
Robinson (A. 5), S. 28f., und Flender (A. 5), S. 113. Der Schnitt zwischen
Täufer und Jesus wird von Lukas scharf gezogen. Die klaren zeitlichen
Bestimmungen géxpi 'luuavvou — àuô töte in Luk. 16, 16 haben die Aufgabe,
die Epochen voneinander abzugrenzen: gegen Ph. Vielhauer, Zum «Paulinismus»

der Apostelgeschichte: Ev.Theol. 11 (1950/51), S. 13. So werden auch
in Apg. 13, 16ff. Johannes und Jesus scharf voneinander geschieden.
Johannes ist nicht der Christus (V. 25). Wenn Lukas hier die alttestamentliche
Heilsgeschichte rekapituliert, so zeigt das, daß für V. 25 (vgl. Luk. 3, 15f.)
keineswegs nur apologetische Gründe maßgebend sind, sondern vorzüglich
das Anliegen der heilsgeschichtlichen Differenzierung. Johannes erhält am
Ende der alttestamentlichen Heilsgeschichte die Funktion eines Christuszeugen

unmittelbar vor der Tür des Christusgeschehens. Er ruft Israel am
Wendepunkt der Heilsgeschichte zur Umkehr; vgl. die Analyse von Wilckens
(A. 5), S. 50ff. 101 ff. Robinson (A. 5), S. 9ff. 33, bestreitet durchaus zu
Unrecht, daß Lukas auf die Zäsur zwischen Johannes und Jesus besonderes
Gewicht gelegt hat. In diesem Zusammenhang ist eine Diskussion über
Apg. 1, 22 unumgänglich. Während Apg. 10, 37; 13, 24f. ; 19, 4 besagen, daß
Jesus nach Johannes kam, spricht Apg. 1, 22 von einem Anfang «von der
Taufe des Johannes an». Diese Formulierung, die zweifellos auf Lukas
zurückgeht - vgl. Wilckens, S. 106ff. ; anders noch H. Mentz, Taufe und Kirche
in ihrem ursprünglichen Zusammenhang (1960), S. 62, Anm. 10 -, könnte in
der Tat gegen die Annahme einer Zäsur sprechen. Doch wird man in dieser
Richtimg nicht argumentieren dürfen. Unbefriedigend bleibt freilich die



32 W. Wilkens, Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas

deutlich, daß die Antithese von 16, 16 nicht exklusiv, sondern in-
klusiv zu fassen ist. So ist auch das Verhältnis von Wassertaufe itnd
Geistempfang bei Lukas nicht in exklusivem, sondern inklusivem
Gegenüber zu bestimmen. Wir stellten schon oben die Frage,
welchen Platz die Wassertaufe auf den Namen Jesu einnimmt, wenn
für Lukas die Diastase von Wassertaufe und Geistempfang in der
Täuferverkündigung konstitutiv ist. Luk. 3, 16; Apg. 1, 5 und 11,
16 lauten doch so, als sei überhaupt eine besondere christliche Taufe
ausgeschlossen. Indes wird sie von Lukas bezeugt. Das aber zeigt,
daß che Diastase von Wassertaufe und Geistempfang keineswegs
einfach an einem exklusiven Gegenüber von Altem und Neuem Bund
orientiert ist. Vielmehr ist diese Diastase im Neuen Bund selber
wirksam. Denn die Taufe auf den Namen Jesu nimmt die Johannestaufe

auf und repräsentiert dieselbe an einem neuen heilsgeschicht-
lichen Ort13. Apg. 2, 38 und Luk. 24, 47 zeigen, daß die
Taufverkündigung der christlichen Gemeinde an die Taufverkündigung des

Johannes anschließt. In solcher Teilnahme äußert sich die Kontinuität

der Heilsgeschichte unter Ernstnahme der in ihr wirksam
bleibenden Diastase.

Auskunft von Wilckens, S. 107, Anm. 2, daß man airö nicht pressen dürfe.
Gemeint sei sicherlich der Anfang Jesu nach der Johannestaufe. Man wird
vielmehr zu fragen haben, warum Lukas, der sonst die Differenz zwischen
den Epochen scharf herausarbeitet, dies hier unterläßt und also die
Kontinuität der einen Heilsgeschichte betont. Das muß mit seiner Definition des

Apostelbegriffs zusammenhängen. In Apg. 1, 22 wird nicht nur die
Auferstehung, sondern die «ganze Zeit», von der Johannestaufe an bis zur
Himmelfahrt in die Definition einbezogen. Die Aussage «von der Taufe des
Johannes an» darf dabei nicht auf die Johannestaufe Jesu eingegrenzt werden.
Denn 1. spricht Lukas nur von der Taufe des Johannes, 2. unterläßt Lukas
jeden Hinweis darauf, daß Jesus durch Johannes getauft wurde, 3. sind die
Jünger bei Lukas noch weniger als bei Markus Zeugen der Johannestaufe
Jesu (Robinson, S. 38) und 4. zeigt Apg. 10, 37 deutlich, was gemeint ist:
«Die Taufe, die Johannes verkündigte». Auf dem Kripiiuaeiv des Johannes
liegt bei Lukas der Akzent; vgl. Wilckens, S. 101 ff. M. a. W., der Terminus
a quo des Zeugeseins ist im Unterschied zum Terminus ad quem (Himmelfahrt)

nicht scharf präzisiert. Das bedeutet sachlich : Das Zeugnis des Apostels
schließt die alttestamentliche Heilsgeschichte, «Gesetz und Propheten bis
auf Johannes» (Luk. 16, 16) mit ein. Tatsächlich wird dann ja auch die
Täuferverkündigung durch Petrus in Apg. 2, 38 aufgenommen. Lukas liegt
also in Apg. 1, 22 im Rahmen seiner Aposteldefinition nichts an der Zäsur,
sondern an der Kontinuität der Heilsgeschichte.

13 Vgl. Flender (A. 5), S. 122.



W. Wilkens, Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas 33

Repräsentiert die Taufe auf den Namen Jesu die Johannestaufe
auf einer neuen heilsgeschichtlichen Stufe, so müßte sich das darin
bestätigen, daß beide Taufen inhaltlich in gleicher Weise bestimmt
werden. Das ist weitgehend der Fall.

5. Inhaltlich wird die Johannes-Ta.vde definiert durch die Formel
ßcnrnaga peTavoîaç (Luk. 3, 3; Apg. 13,24; 19,4). Die Formel besagt
nicht, daß die Taufe die Umkehr wirkt. Vielmehr gilt umgekehrt:
Die Umkehr ist die Voraussetzung und Bedingung der Taufe und
die Taufe Ausdruck der Umkehr. Daß Johannes kein magisch
vermitteltes Heil predigt, zeigt ja die Täuferrede Luk. 3, 7 ff. Vergleicht
man Apg. 2, 38 mit Luk. 24, 47, so erkennt man, daß überhaupt im
Denken des Lukas das entscheidende Gewicht nicht auf der Taufe
liegt, sondern auf der Umkehr als ihrer Bedingung. - Bei der Taufe
auf den Namen Jesu Christi steht weniger der Begriff der Umkehr
(doch vgl. Apg. 2, 38!) als vielmehr der des Glaubens im Vordergrund.

Die Taufe ist Ausdruck des Glaubens, der aus der Frohbotschaft

resultiert (vgl. Apg. 2, 41; 8, 12. 13. 35f. ; 16, 14f. 32f. ; 18, 8).

In diesem Zusammenhang ist auf das bei Lukas vorliegende Schema

Predigt-Glaube-Taufe hinzuweisen14. Die Meinung von U.Wil-
ckens1S, der Glaube scheine bei Lukas der Taufe zu folgen, ist aus
Lukas kaum zu begründen. In der Verhältnishestimmung von Taufe
und Glaube gilt vielmehr dasselbe, was schon im Hinblick auf Taufe
und Umkehr zu sagen war : Die Taufe wirkt oder ergänzt nicht den
Glauben, sondern umgekehrt: Der Glaube ist der Grund der Taufe
und die Taufe Ausdruck des Glaubens. Nur darum können die
Getauften auch als die Glaubenden charakterisiert werden (Apg. 16,
15. 33f.). Man kann hier nur M. Barth16 zustimmen, wenn er zu
Apg. 8, 12-24 bemerkt: «Laut diesem wie allen anderen Tauftexten
der Apostelgeschichte wird die Taufe nach dem Vollzug der
Verkündigung nur an solchen Menschen, die der Verkündigung geglaubt
haben, vollzogen.» Damit ist die Wassertaufe des Johannes und der
Kirche in ihrem Unterschied zur Geisttaufe theologisch präzisiert :

Die Wassertaufe ist Umkehr- und Glaubenstaufe in Erwartung der
Gabe des Heiligen Geistes. Umkehr und Glaube nehmen dabei den
gleichen Platz ein. Sie zeigen nur verschiedene Blickrichtung. Es ist
bezeichnend, daß in Apg. 2, 38 nicht zum Glauben, sondern zur

14 Vgl. zum Einzelnen Mentz (A. 12), S. 34f.
15 Wilckens (A. 5), S. 183.
16 Barth (A. 10), S. 145.

3



34 W. Wilkens, Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas

Umkehr gerufen wird. Der Ruf zur Umkehr hängt - wie U. Wil-
ckens17 zeigt - «engstens mit dem Aufweis der eigenen Schuld der
angeredeten jüdischen Predigthörer zusammen. Sie sind die, die
Jesus verworfen und getötet haben (2, 36b)». Demgegenüber zeigt
der Begriff Glaube positiv das neue Leben an.

6. Das ßcmTiffga ptravoiaç des Johannes erhält in Luk. 3, 3 die
Zielbestimmimg eiç acpecnv uuupTiiijv. Die gleiche Zielbestimmung
findet sich in Apg. 2, 38 auch für die Taufe auf den Namen Jesu.

In welchem Verhältnis steht diese Bestimmung zur Wassertaufe und
zur Umkehr bzw. dem Glauben? Was das letztere anbelangt, so
weist Conzelmann18 darauf hin, daß hei Markus uetctvoiu und aqpecnç

«annähernd gleichbedeutend» sind, für Lukas dagegen «die Differenzierung

kennzeichnend » sei. Lukas gliedert in lauter einzelne Akte,
er zeichnet einen «ordo salutis»19: ueTcivoiu - uîcmç, acpecriç, £wij -
cruiTiipiu. Die Wassertaufe als Ausdruck der Umkehr bzw. des Glaubens

wäre dann zwischen das erste und zweite Glied der Kette
einzuordnen. Daß es nicht schon die Taufe an sich ist, die die
Vergebung wirkt, sondern ihre Verknüpfung mit der Umkehr, zeigen
die Aussagen Luk. 24, 47; Apg. 3, 19; 5, 31; 13, 38f.; 26, 18, in
denen Umkehr und Vergebung einander zugeordnet werden, ohne
daß dort die Taufe erwähnt ist. Anders formuliert: Nicht der Taufe
an sich, sondern der Taufe als Ausdruck der Umkehr bzw. des

Glaubens gilt die Zusage der Vergebung20. Unter der Voraussetzung
der Umkehr ist die Taufe auch für Lukas ein Sakrament. Sie bringt,
was sie verheißt: Die Vergebung der Sünden. Das zeigt Apg. 22, 16:
« Steh auf, laß dich taufen und deine Sünden abwaschen, indem du
seinen Namen anrufst.»21

17 Wilckens (A. 5), S. 180.
18 Conzelmann (A. 11), S. 200.
19 Begründung bei Conzelmann (A. 11), S. 200; Wilckens (A. 5), S. 178ff.
20 Conzelmann (A. 11), S. 201, faßt die Umkehr als Bedingung der

Vergebung. Das ist richtig. Er ist jedoch der Meinung, durch die Verbindung der
Vergebung mit der Taufe sei der Sinn von âcpecnç festgelegt: Das Wort
bezeichne die einmalige Taufvergebung. Die obengenannten Stellen lassen aber
eine solche einengende Interpretation von ûcpemç nicht zu. Schon Umkehr
und Glaube — ohne daß in diesem Zusammenhang von der Taufe geredet
wird — bringen die Vergebung.

21 Man wird in Apg. 22, 16 Taufe und Sündenvergebung zusammenordnen
müssen, d. h. : Die Taufe unter Anrufung des Namens Jesu bringt die
Sündenvergebung.



W. Wilkens, Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas 35

7. Die christliche Taufe geschieht im Namen Jesu Christi, èv (Apg.
10, 48), èm (Apg. 2, 38)22 und eîç Apg. 8, 16; 19, 5) werden dabei

ohne erkennbaren Bedeutungsunterschied nebeneinander
gebraucht23. Die Taufe entspricht hierin dem Kriptioneiv (Luk. 24, 47),
Xa\eiv (Apg. 4, 17; 5, 40), öiödtOKeiv (Apg. 4, 18; 5, 28), uappr|aiä£e(7-
Oai (Apg. 9, 27. 28), TrapafTÉXXeiv (Apg. 16, 18) èv bzw. tm xw ôvô-

paxi. Von hier aus ist die Bedeutung der Formel «im» bzw. «auf den
Namen Jesu Christi taufen» zu erschließen. Das Reden und Handeln
der Apostel «im Namen Jesu» ist wirkende Macht (Apg. 3, 6; 4, 10.

17f. ; 5, 28. 40). Im Namen ist die Mächtigkeit des Genannten auf
dem Plan24. Bezeichnend dafür ist Apg. 4, 7 : «Durch welche Macht
(ôûvapiç) oder durch welchen Namen (övopa) habt ihr dies getan?»
Die Taufe in dem bzw. auf den Namen Jesu bezieht den Täufling
also in den Herrschaftsbereich Jesu Christi ein. Durch die Nennung
des Namens Jesu wird die Johannestaufe von der in der Gemeinde

geübten Taufe überboten. Dennoch ist im Sinne des Lukas bereits
die Johannestaufe auf den Christus bezogen. Das zeigt seine

Erläuterung in 19, 4: Die Umkehrtaufe des Johannes wird mit dem
Hinweis an das Volk verknüpft, an den zu glauben, der nach ihm
kommt, nämlich an Jesus. Diese Interpretation des Evangelisten
zeigt, daß die Taufe auf den Namen Jesu nicht in Konkurrenz zur
Johannestaufe vollzogen wird, sondern dieselbe in sich schließt.

8. Es mag endlich bemerkt werden, daß die Taufe das äußere
Zeichen für die Zugehörigkeit zur christlichen Gemeinde ist. Das
wird in Apg. 2, 41 ganz deutlich: «Die nun, welche sein Wort
vernahmen, ließen sich taufen, und es wurden an jenem Tage etwa
3000 Seelen hinzugetan.» So wahr gilt, daß Gott es ist, der durch
sein vollmächtiges Wort Menschen zur Gemeinde hinzufügt - wie
Lukas immer wieder deutlich macht (vgl. Apg. 2, 47 u.a., auch das

Passiv Txpo(TeTéôr|(7av in 2, 41) -, so real entspricht solchem
Hinzugetansein auf seifen des Menschen, daß er sich zum Zeichen seiner

Zugehörigkeit zur Gemeinde taufen läßt. Daß die Taufe also auch
und entscheidend Tun des Menschen ist, spricht sich auch in der
Vorliebe des Lukas für das kausative Passiv ßauxiZecrdcu aus (so

22 BCD lesen èv.
23 Zur Problematik der Formel èv (bzw. èni) tüj ovouaxi und tç to rivojia

vgl. H. Bietenhard: Theol. Wörterb., 5 (1954), S. 270ff. ; J. Jeremias, Die
Kindertaufe in den ersten vier Jahrhunderten (1958), S. 35, Anm. 7.

24 So auch Wilckens (A. 5), S. 179.



36 W. Wilkens, Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas

ganz deutlich in Luk. 7, 29. 30; Apg. 2, 38.41; 9, 18; 16, 33; 18, 8;
19, 5; aber auch in Luk. 3, 7. 12. 21; Apg. 8, 12. 13 ist kausative
Fassung durchaus nicht von der Hand zu weisen)2S. Freilich - das

mag noch einmal betont werden - bleibt die Taufe als Antwort des
Menschen auf das Heilshandeln Gottes ganz von diesem umschlossen
als dem Ermöglichungsgrund des menschlichen Tuns. Gott bringt
den Menschen dazu, daß er sich taufen läßt.

Wie die Volksmenge an den Jordan zieht, um sich auf Grund der
Verkündigung des Johannes taufen zu lassen, so lassen sich unter
der Predigt der Apostel die taufen, denen Gott das Herz aufgetan
hat. «Die Taufe bewirkt niemals die Aufnahme in die Gemeinde; sie

zeigt aber die Aufnahme in die Gemeinde an und wird als
Kennzeichen der Zugehörigkeit zur Gemeinde nicht der Willkür
überlassen, sondern von den Aposteln im Namen Gottes ,verordnet'
(Apg. 10, 48).»2e Daß die Taufe bei Lukas auch und entscheidend
Tun des Menschen ist, zeigt endlich Apg. 22, 16. H. Mentz27 bemerkt
zu dieser Stelle: «Im Unterschied zu allen übrigen Tauftexten könnte

hier, verstärkt durch die Anwendung der medialen Verbform, die
Mitwirkung des Täuflings bei seiner Taufe als eine wesentliche
Voraussetzung im Taufen der Ekklesia angezeigt sein.» Mentz weist
dann freilich eine solche Interpretation zurück, jedoch zu Unrecht.
Die mediale Verbform paßt genau zu dem Bild, das wir gezeichnet
haben. Taufe ist bei Lukas auch Tun des Menschen, nämlich sein
Bekenntnis zu der einen Heilsgeschichte Gottes, die von Israel zur
Kirche führt.

Die vorstehenden Analysen bestätigen, daß die Johannestaufe
und die Taufe der christlichen Gemeinde inhaltlich in gleicher Weise
bestimmt werden. Unterschieden sind beide in der Nennung des

Namens Jesu. Mit diesem Namen wird der neue heilsgeschichtliche
Ort der einen Taufe bezeichnet. In diesem Namen unterstellt sich
der Täufling der Herrschaft des Christus. Die in der christlichen
Gemeinde geübte Wassertaufe ist Johannestaufe, die durch den Namen
Jesu überboten wird und in diesem Namen die Verheißung der Gabe
des Heiligen Geistes neu in sich schließt.

25 Über Apg. 8, 36; 16, 15 läßt sich streiten; passivisch jedenfalls Apg. 10,

47f.; 19, 3.
26 Barth (A. 10), S. 181.
27 Mentz (A. 12), S. 38.



W. Wilkens, Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas 37

3.

Wir wenden uns nun den beiden Erzählungen aus Apg. 18, 24-28,
Apollos in Ephesus, und 19,1-7, die Johannesjünger in Ephesus, zu.
Das bisher Gesagte müßte sich hier bewähren.

1. Apollos, ein Jude aus Alexandrien, beredt und recht bewandert
in den Schriften, kommt nach Ephesus (18, 24).» Dieser war
unterrichtet im Wege des Herrn und, feurig im Geist (2éuiv tlù Ttveupcm),
redete und lehrte er genau ((kpipûùç) über Jesus, obschon er nur
(uôvov) die Taufe des Johannes kannte» (V. 25). Aquila und Priscilla
nehmen ihn zu sich und legen ihm den Weg Gottes noch genauer
(oiKpißecmpov) aus (V. 26). In Achaja wird Apollos dann den
Gläubigen eine große Hilfe (V. 27). «Denn mit Nachdruck widerlegte er
öffentlich die Juden, indem er durch die Schriften bewies, daß Jesus
der Christus sei» (V. 28). - Der Tatbestand, daß Apollos Pneumatiker

ist (das bedeutet Zéuiv tuj Ttvamcm jedenfalls in der Interpretation
des Lukas) und, über den Weg des Herrn unterrichtet, genau über
Jesus lehrt, obschon er nur die Johannestaufe kennt, wird mit
Recht als verwunderlich empfunden. Wie reimt sich das Pneuma-
tikertum des Apollos damit zusammen, daß er noch auf der
heilsgeschichtlichen Stufe der Johannestaufe steht? Das pôvov der
Johannestaufe verleitet zunächst zu dem Schluß, es werde nun -
etwa in der Unterweisung durch Priscilla und Aquila - um die
Taufe auf den Namen Jesu gehen. Doch läuft der Text auf eine
Wiedertaufe gerade nicht hinaus. Die Johannestaufe ist hier nicht
das Problem. Das Problem ist vielmehr das Pneumatilcertum des

Apollos bei nur vorhandener Johannestaufe. Das wird in der Exegese

dieser Stelle leicht übersehen. Es stellt sich also die Frage, wie
es mit diesem Pneumatikertum bestellt ist. Hierzu muß man wissen,
daß das Pneuma bei Lukas «im Wesentlichen Geist der Prophétie»,
des prophetisch-missionarischen Zeugnisses ist28. Entsprechend wird
Apollos ja auch in der Einleitung vorgestellt: Ein beredter Mann,
sehr bewandert in den Schriften, unterrichtet im Wege des Herrn,
«genau» über Jesus redend und lehrend (V. 24f.). Und eben in dieser
Hinsicht bedarf er der Ergänzung und Vertiefung durch Aquila und
Priscilla: Sie legen ihm den Weg Gottes noch «genauer» aus. Erst
unter dem Wort dieser Zeugen wird Apollos im Vollsinn Pneumatiker,

so daß seine neue Tätigkeit in Achaja sein früheres Wirken weit
28 E. Schweizer: Theol. Wörterb., 6 (1959), S. 411.



38 W. Wilkens, Wassertaufe und Qeistempfang bei Lukas

in den Schatten stellt29. Von hier aus fällt neues Licht auf den
schwierigen Ausdruck £éiuv tuj Tiveijuan in V. 25. Es ist klar, daß
Lukas ihn auf das Pneumatikertum des Apollos deutet. Für sich

genommen kann er aher auch ebensogut bloß die glühende Beredt-
samkeit des Apollos schildern30. So bleibt der Ausdruck eigentümlich

in der Schwebe. Das ist von Lukas offenbar so gewollt. Er
verzichtet ja auch darauf, tö îtveûpa durch Hinzufügung des sonst von
ihm gern angezogenen Adjektivs âpov zu qualifizieren, wie auch der
Name Jesu in 18, 25 nicht durch Xptcrroû qualifiziert wird. Apollos
ist Pneumatiker und ist es doch noch nicht im Vollsinn! Die Stufe
der Johannestaufe entbehrt nicht schlechthin der Wirksamkeit des

göttlichen Geistes. Die Fülle des Pfingstgeistes ist aber noch nicht
gegeben31. Ganz anders interpretiert E. Käsemann32 den Abschnitt.
Er versteht ihn unter frühkatholischem Aspekt. Apollos wird von
Lukas zu einem Johannesjünger degradiert, der bei Aquila und
Priscilla «Nachhilfeunterricht» erhalten muß. Auf diese Weise wird
er zu einem indirekten Paulusschüler gemacht und zugleich der
Una Sancta Catholica eingegliedert. So konnte Apollos den Häretikern,

die sich zu des Lukas Zeiten aus dem kirchlichen Verband
lösten, nicht mehr als Berufungsobjekt dienen. Demgegenüber weist
schon E. Schweizer33 darauf hin, daß der Gedanke der Una Sancta
Catholica von Lukas in der Apostelgeschichte sonst gar nicht
herausgestellt wird. Die Suprematie Jerusalems spielt denn auch in
unserem Text nicht die geringste Rolle. Den «indirekten Paulus-

29 In der literarkritischen Analyse der Perikope scheidet man gewöhnlich
V. 25c. 26 als Einschaltung des Lukas aus; vgl. Käsemann (A. 4), S. I64ff.;
Haenchen (A. 3), S. 496; Conzelmann (A. 1), S. 109. Ist dem zuzustimmen,
so bearbeitet Lukas also die traditionelle Perikope unter dem für ihn
charakteristischen Aspekt von Wassertaufe und Geistempfang.

30 E. Schweizer, Die Bekehrung des Apollos: Ev. Theol. 15 (1955), S. 252.
31 Die Gabe des Heiligen Geistes vor Pfingsten bleibt bei Lukas auf

besondere prophetische Gestalten beschränkt. In der Vorgeschichte des Lukas
sind es die am Jesus-Geschehen beteiligten Gestalten: Maria wird vom
Heiligen Geist «überschattet» (Luk. 1, 35), Elisabeth wird vom Heiligen
Geist «erfüllt» (1, 41), ebenso Zacharias (1, 67). Johannes wächst und wird
stark «im Geist» (1, 80). Auf dem greisen Simeon ruht der Heilige Geist
(2, 25f.).

32 Käsemann (A. 4), S. 164ff.
33 Schweizer (A. 30), S. 249f. Sein gewichtigstes Argument gegenüber

Käsemann besteht darin, daß Lukas «die Kollekte des Paulus nicht zur
Demonstration dieser Una Sancta Catholica benützt».



W. Wilkens, Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas 39

schüler» als Beleg für diese These ins Spiel zu bringen, erscheint
gekünstelt. In Wahrheit geht es Lukas gar nicht um die Darstellung
der spaltenlosen Einheit der urchristlichen Kirche angesichts einer
häretischen Bedrohung seiner Zeit, sondern ihm liegt daran, die

Kontinuität der Heilsgeschichte zur Aussage zu bringen, «den

ungebrochenen Gang der Heilsgeschichte vom Judentum zum Christentum

darzustellen»34. Darum bleiben die Aussagen des Lukas über
Apollos so merkwürdig unpräzise und in der Schwebe: Apollos ist
schriftgelehrter Jude und doch schon irgendwie Christ. Er ist
Pneumatiker und kennt doch «nur» die Johannestaufe. Es ist also die

heilsgeschichtliche Konzeption des Lukas, die diesen Text gestaltet.
Im Hintergrund steht wieder - trotz der Formulierung in V. 25 -
die Diastase von Wassertaufe und Geistempfang. Pneumatikertum
im Vollsinn des Wortes hat es noch nicht auf der heilsgeschichtlichen

Stufe der Johannestaufe gegeben, sondern erst im Bereich
der Kirche. Wenn Lukas dem Apollos auf der heilsgeschichtlichen
Stufe der Johannestaufe die Geistbegabung nicht abspricht, dann
zeigt sich darin, daß er seine heilsgeschichtliche Periodisierung nicht
schematisch durchführt. Er wußte, daß selbst im Alten Bund, in
dem man Jesus und den Pfingstgeist noch nicht kannte,
geistesmächtige Männer am Werk gewesen waren. Die Erfüllung der
Geistverheißung des Alten Testaments freilich geschieht erst in der
Kirche.

2. Ähnlich und doch anders verhalten sich die Dinge in Apg. 19,

1-7. Paulus findet inEphesus «einige Jünger» (eupeîv Tivaç pabr|TC(ç),

V. 1. «Die Auslegung ist sich mit Recht darüber einig, daß solche
absolut gebrauchte Prädikationen einzig zu Christen passen.»35 Freilich

handelt es sich nicht um Vollchristen; denn diese «Jünger» kennen

nur die Johannestaufe. Wenn Lukas dennoch den christlichen
Terminus technicus pcdlryrf|ç verwendet, ordnet er damit diese
Menschen in gewisser Beziehung der christlichen Gemeinde zu, obschon
sie der Täuferbewegung angehören: Sie sind gläubig geworden
(19, 2). Nicht umsonst erwähnt Lukas in V. 1 - und das ausgesprochen

betont durch artikuliert vorangestellten Namen - den Apollos.
Damit will er diese «Jünger» in seine Nachbarschaft stellen. Paulus
fragt, ob sie den Heiligen Geist empfangen hätten, nachdem sie zum

34 Schweizer (A. 30), S. 253.
35 Käsemann (A. 4), S. 158.



40 W. Wilkens, Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas

Glauben gekommen seien (V. 2a). Statt TTiOTeucravTeç hätte Lukas
ebensogut paTrnahévreç setzen können36. Denn im folgenden zeigt
sich ja, daß Lukas wiederum auf dem Hintergrund der Diastase von
Wassertaufe und Geistempfang argumentiert. Die «Jünger»
antworten: «Nein, wir haben nicht einmal gehört, ob es einen Heiligen
Geist (jetzt) gibt» (V. 2b). Das in 19, 2 deutlich betonte eunv
bedeutet, daß er nun da ist. Daß er verheißen ist, wissen die in die
Johannestaufe genommenen «Jünger» natürlich (vgl. Luk. 3, 16).
«Nach der selbstverständlich hier vorauszusetzenden synoptischen
Tradition hat auch der Täufer schon auf die kommende Geisttaufe
hingewiesen.»37 Die Antwort der «Jünger» wird aber von Lukas so

zugespitzt formuliert, weil ihm daran gelegen ist, die Geisttaufe für
den kirchlichen Raum auszusparen, wenngleich er auch in 18, 24 ff.
dem Apollos den Geist nicht abzusprechen vermochte. Wenn Lukas
den Paulus nunmehr präziser fragen läßt : Worauf seid ihr denn
getauft (V. 3 a), so versteht sich diese Fragestellung bei ihm keineswegs

notwendig auf dem Hintergrund einer Taufanschauung, nach
der im christlichen Raum Taufe und Geistempfang zusammenfallen,

wie Haenchen38 meint : «Wenn es bei den Zwölf so traurig
bestellt ist, dann kann ihre Taufe nicht in Ordnung sein.» Vielmehr
versteht sich die Fragestellung auf dem Hintergrund der Diastase

von Wassertaufe und Geistempfang, also auf dem Hintergrund des

heilsgeschichtlichen Denkens des Lukas: Kannten die «Jünger» den
Heiligen Geist noch nicht, so war ihre Taufe noch nicht im Vollsinn
kirchliche Taufe, sondern «nur Taufe des Johannes» (18, 25), Taufe
in der Epoche des Täufers. - Auf die Frage des Paulus: «Worauf
(dç Ti) habt ihr euch nun taufen lassen?», antworten die Johannesjünger:

«Auf die Taufe des Johannes» (V. 3). Man hat an dieser

Formulierung Anstoß genommen: Man werde doch nicht auf die
Taufe Jemandes getauft39. Man mag fragen, ob nicht in der Vorlage
des Lukas eîç tö övopa luuâvvou gestanden haben möchte. Eine
Taufe auf den Namen des Johannes und eine Taufe auf den Namen
Jesu träten dann in der Vorlage in Konkurrenz zueinander. Es muß
neu getauft werden (V. 5). Lukas hätte dç to övopa Ituüvvou in
dç to 'Iujüvvou ßaTTTiaua korrigiert. Denn mag er im Interesse seines

36 Haenchen (A. 3), S. 494.
37 Käsemann (A. 4), S. 160.
38 Haenchen (A. 3), S. 494.
39 Käsemann (A. 4), S. 159.



W. Wilkens, Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas 41

heilsgeschichtlichen Aufrisses Johannes und Jesus noch so scharf
voneinander distanzieren, er zerreißt nicht die heilsgeschichtliche
Kontinuität. Die Annahme, die Täuferbewegung habe in
Konkurrenz zur Taufe der Urgemeinde auf den Namen des Johannes

getauft, setzt voraus, daß das Auftreten des Johannes messianisch
verstanden wurde. Dafür gibt es immerhin indirekte neutestament-
lich Belege40. Gegen die Hypothese, in der Vorlage des Lukas sei

von einer Taufe auf den Namen des Johannes die Rede gewesen,
sprechen aber vor allem zwei Gründe: 1. Warum bat Lukas bei
seiner Korrektur dann nicht auch die Wiedertaufe in V. 5 gestrichen
Vor allem aber ist 2. die Antwort der Johannesjünger durch die
vorangehende Fragestellung des Paulus 19, 3 bedingt. Diese ist -
dem eïç to övopa toû Kupîou 'Iricroû von V. 5 entsprechend - aus dem
christlichen Taufverständnis heraus formuliert: Lukas beschränkt
sich auf das tî, läßt also övojna fort. Denn selbstverständlich gibt es

für ihn nur den Namen Jesu, auf den getauft werden kann41. - In
V. 4 erklärt Paulus den Johannesjüngern das Wesen der Johannestaufe:

«Johannes taufte mit der Taufe der Umkehr, indem er das

Volk auf den nach ihm Kommenden wies, damit sie an ihn glaubten,
das ist an Jesus.» Auf diesem Schluß, auf den Namen Jesu, liegt der
Akzent. Die im Glauben an den Kommenden vollzogene Johannestaufe

ist im Grunde schon Taufe auf den Namen Jesu; sie ist es

freilich noch nicht verbis expressis und geschieht damit noch vor
der Tür der Kirche, aber eben nun doch vor der Tür der Kirche. Die
Antithese zwischen den beiden Heilsepochen zerreißt nicht die
heilsgeschichtliche Kontinuität.

Die Johannesjünger lassen sich nun auf den Namen des Herrn
Jesus taufen (V. 5). Diese Wiedertaufe ist auffallend. Aus welchem

40 Luk. 3, 15; Apg. 13, 25; Joh. 1, 19f. ; vgl. Haenchen (A. 3), S. 498.
Wenn sich zeigen ließe, daß Lukas in seiner Apostelgeschichte darauf aus
ist, «alle Erscheinungen der Vergangenheit, welche nicht der Kirche der
Zwölf angehörten, nachträglich in diese einzugliedern» (Haenchen, S. 498),
könnte man verstehen, daß Lukas unter diesem Gesichtspunkt zu einem
Text gegriffen hat, der den Ubertritt von Angehörigen der Täufersekte zum
Verband der Apostolischen Kirche erzählt. Man müßte unter diesem Aspekt
geradezu eine Taufe «auf den Namen des Johannes» in der Vorlage des

Lukas erschließen, auch wenn eine Taufe auf den Namen des Johannes
sonst nirgends belegt ist. Indes schreibt Lukas nicht unter frühkatholischem
Aspekt der Una Sancta Catholica.

41 So auch Braumann (A. 1), S. 31, Anm. 73.



42 W. Wilkens, Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas

Grunde wird die Taufe wiederholt Zur Beantwortung dieser Frage
ist folgendes zu beachten: - 1. Die Notwendigkeit einer Wiedertaufe
wird nicht betont. Der Skopus des Textes liegt ja nicht in der
Wassertaufe von V. 5, sondern in der Geisttaufe von V. 6. - 2.

Dementsprechend ist Paulus nicht in V. 5, sondern erst im V. 6 Subjekt
des Handelns. - 3. Wie man in V. 2 für TnoveûcrcivTeç auch ßorrmcrbev-

xeç setzen könnte, so in V. 5 für eßaTrncrbricrav ebensogut èmcrreuoav.

Denn um den Glauben an Jesus geht es ja nach V. 4. Wenn aber
nun in V. 5 gerade nicht vom Glauben, sondern von der Taufe
gesprochen wird, so dürfte das seinen Grund darin haben, daß die
Taufaussage in V. 5 die Diastase zwischen Wassertaufe und
Geistempfang nun auch auf der Stufe des Neuen Bundes erst voll und deutlich

hervortreten ließ. Lukas arbeitet auf diese Weise den Skopus des

Textes heraus : Die Gabe des Heiligen Geistes in Diastase zur Taufe

- 4. Solche Linienführung ist dem Lukas vollends dann möglich,
wenn die Taufe bei ihm Ausdruck des Glaubens und darin auch
menschliches Zeichen für die Zugehörigkeit zur christlichen
Gemeinde ist. Die Taufe ist das Siegel auf den Glauben. - Unter
Handauflegung des Paulus empfangen die Jünger den Heiligen Geist
(V. 6). Die Diastase zwischen Wassertaufe und Geistempfang ist
also auch hier ganz deutlich: Es handelt sich um zwei besondere

Akte, die wohl aufeinander bezogen sind, ohne jedoch zusammenzufallen.

M. Barth42 geht der Schwierigkeit des Textes aus dem Wege,
indem er den Bericht über dieWiedertaufe 19, 5 «einfach und elegant »4S

beseitigt. Barth schließt nämlich in Anknüpfung an frühere Ex-
egeten V. 5 an V. 4 an und macht auf diese Weise V. 5 zu einer
Feststellung im Rahmen der Paulusrede. In formaler Hinsicht wäre das

möglich; in sachlicher Hinsicht dagegen durchaus nicht. Man müßte
sonst mit Barth die Konsequenz ziehen44, daß Johannes verbis ex-
pressis «auf den Namen des Herrn Jesus» getauft hätte. Mit dieser
Annahme aber würde man den Unterschied in der heilsgeschichtlichen

Ortsbestimmung zwischen Johannestaufe und christlicher
Taufe nivellieren. Es ist zwar richtig: Lukas liegt in puncto Wassertaufe

gerade daran, die Kontinuität der Heilsgeschichte auszusa-

42 Barth (A. 10), S. 169.
43 Käsemann (A. 4), S. 161, ohne Zustimmung; vgl. auch Mentz (A. 12),

S. 51, Anm. 74.
44 Barth (A. 10), S. 169.



W. Wilkens, Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas 43

gen. In ihrem Wesen unterscheiden sich die Johannestaufe und die
Taufe der Gemeinde nicht. Wir sagten: Die Taufe der christlichen
Gemeinde repräsentiert die Johannestaufe an einem neuen
heilsgeschichtlichen Ort. Das bedeutet aber gerade nicht, daß schon die
Johannestaufe eine Taufe auf den Namen des Herrn Jesus war. An
dieser Stelle steht für Lukas die heilsgeschichtliche Differenzierung
unbedingt in Kraft.

4.

Ausgangspunkt unserer Analyse war die Frage, ob das
Auseinandertreten von Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas lediglich
«begründete Ausnahmen» sind, oder ob dieses Auseinandertreten der
theologischen Konzeption des Lukas entspricht und darum innerhalb

seines Werkes gerade keine Ausnahme darstellt. Die Frage ist
in letzterem Sinn zu beantworten.

1. Lukas unterscheidet grundsätzlich zwischen Wassertaufe und
Geistempfang. Diese Unterscheidung entspricht seinem
heilsgeschichtlichen Denken. Der heilsgeschichtliche Einschnitt des ànà
TÔTe von Luk. 16, 16 steht hier in Kraft und spiegelt sich also in der
lukanischen Tauftheologie wieder. Luk. 16, 17f. machen freilich
deutlich, daß mit dieser Gegenüberstellung von alter und neuer Zeit
das Gesetz und die Propheten keineswegs dahinfallen. Die Antithese
von Luk. 16, 16 ist eine inklusive. So hat auch die Wassertaufe im
Zeitraum der Kirche ihren Platz. Sie repräsentiert che Gültigkeit
der Täuferverkündigung auch im Neuen Bund. Sie repräsentiert
mithin den Alten Bund, «das Gesetz und die Propheten», im Neuen.
Die Diastase wird in den Neuen Bund hineingenommen. Sie bleibt
also nicht nur Diastase zwischen den Heilsepochen, sondern
charakterisiert die Epoche der Kirche selber. Wenn es nach Apg. 19, 5 zur
Wiedertaufe kommt, so jedenfalls nicht im Sinne einer Gegentaufe.
Vielmehr ist diese Wiedertaufe orientiert an der der Kirche selber

aufgegebenen Diastase von Wasser- und Geisttaufe. Sie zeigt die

Gültigkeit der Täuferverkündigung auch im Zeitraum der Kirche
an. So wird von Lukas die Kontinuität der Heilsgeschichte gewahrt
und ernst genommen. Dabei wird die Wassertaufe auf den Namen
Jesu überboten durch die Geisttaufe, die im Gegensatz zur Wassertaufe

Gottes eigenes Werk bleibt, wenngleich sie immer wieder sich
unter Handauflegung der Apostel vollzieht. So steht also auch die



44 W. Wilkens, Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas

Tauftheologie des Lukas unter jenem Gesetz, das im lukanischen
Schrifttum immer wieder zur Auswirkung gelangt, nämlich unter
dem Gesetz des «überbietenden Parallelismus»45.

2. Es ist hier nicht der Ort, der Entstehung der christlichen Taufe
nachzugehen. Sie knüpft jedenfalls an die Johannestaufe an. Lukas
versteht diese ohne Zweifel als Sakrament: Sie schenkt unter der

Bedingung der Umkehr, was sie verheißt, die Vergebung der Sünden.

Sie gilt zugleich als Bereitung auf das immittelbar bevorstehende

Kommen des Weltenrichters. In der christlichen Gemeinde

geschieht diese Taufe nun im Namen Jesu. Sie unterstellt den Täufling

damit dem Herrschaftsbereich Jesu Christi. Sie verbürgt die

Rettung (beachte den lukanischen Terminus!) im kommenden
Gericht. Es mag richtig sein, daß die urchristliche Gemeinde in
Erfüllung der Täuferverkündigung damit sogleich die Gabe des Heiligen

Geistes verbunden sah. Hier setzt nun die Neuinterpretation des

Lukas ein: Wassertaufe und Geistempfang sind zwar auch bei ihm
aufeinander bezogen, werden aber in zwei wohl zu unterscheidende
Akte aufgegliedert. Taufe unterstellt zwar auch bei Lukas dem
Herrschaftsbereich Jesu Christi. Der über dem Täufling genannte Name
Jesu ist wirkende Macht. Die Wassertaufe ist somit auch bei Lukas
Sakrament. Dabei ist freilich nicht zu übersehen, daß der Mensch

Subjekt der Taufe ist : Er läßt sich taufen. Die Wassertaufe ist
Bekenntnis des Menschen, der zum Glauben gekommen ist ; sie ist re-
actio des Menschen in Antwort auf die actio Gottes, der dem
Menschen «das Herz aufgetan» hat. Schon in der Täuferverkündigung
wird die Wassertaufe im Hinblick auf die Geisttaufe des Messias

vollzogen. Im Interesse seiner heilsgeschichtlichen Periodisierung
differenziert Lukas auch in der Zeit der Kirche zwischen Wassertaufe
und Geistempfang. Die Wassertaufe auf den Namen Jesu repräsentiert

und überbietet zugleich das Alte Testament im Neuen. Sie ist
so wenig wie die Johannestaufe mit der Gabe des Heiligen Geistes
unmittelbar verbunden. Aber sie geschieht in Erwartung dieser
Gabe. Auf diese Weise gelangt Lukas zugleich zu einer Differenzierimg

im Kirchenbegriff: Die Gemeinde Jesu Christi lebt nicht
ausschließlich in der pfingstlichen Situation. Es gibt für Lukas auch

vorpfingstliche Gemeinde und in diesem Sinne Gemeinde im Ad-
45 Flender (A. 5) stellt in seiner Arbeit das Gesetz der überbietenden

Parallelität gut heraus.



W. Wilkens, Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas 45

vent. Sie ist sozusagen Gemeinde zwischen Himmelfahrt und Pfingsten

(vgl. Apg. 1). Von diesem Advent des Geistes unterscheidet
Lukas den letzten Advent des kommenden Weltenrichters, der mit
Feuer taufen wird. Man wird uveOga ccpov und mjp in Luk. 3, 16

nicht kurzschlüssig miteinander identifizieren dürfen. Auch hier
steht in überbietendem Parallelismus die heilsgeschichtliche Peri-
odisierung in Kraft.

Das Urteil Haenchens, das Auseinandertreten von Wassertaufe
und Geistempfang in der Apostelgeschichte geschehe nur in
«begründeten Ausnahmen», ist nicht haltbar. Haenchen und auch
Käsemann verstellen sich den Blick für die theologische Konzeption
des Lukas, indem sie ihm zu schnell ein besonderes Interesse an der
Una Sancta Catholica unterstellen. Soweit aber Jerusalem und der
Apostolat in den von uns analysierten Texten überhaupt eine Rolle
spielen (vgl. Apg. 8, 14ff. ; 10, 44ff.), geschieht auch dies im Rahmen
der lukanischen Grundkonzeption, daß nämlich das Alte Testament
auf Jerusalem zielt und das Evangelium wie die Apostelgeschichte
liier ihren Einsatzpunkt finden: Die Heilsgeschichte Gottes ist
gebunden an Jerusalem und den Apostolat. Jerusalem und Apostolat
bedeuten Kontinuität der Heilsgeschichte.

3. Wir schließen mit einigen Bemerkungen zur Geisttaufe. Dem
Gesetz des überbietenden Parallelismus gemäß steht sie im
Zielpunkt lukanischen Denkens. Demgegenüber tritt die Wassertaufe
in den Hintergrund. Sie ist für Lukas freilich insofern von Bedeutung,

als sie die Kontinuität der Heilsgeschichte auch im Bereich
des Sakramentalen verbürgt. Wie sehr aber die Geistesgabe im
Zielpunkt steht, zeigt die Pfingstgeschichte. Der Pfingstgeist kommt
über die erste Gemeinde, ohne daß berichtet ist, daß die Menschen,
auf die er fällt, getauft sind. Man wird daraus nicht folgern dürfen,
daß die Wassertaufe für Lukas bedeutungslos geworden ist. Eine
solche Folgerung entspräche nicht der heilsgeschichtlichen Konzeption

des Evangelisten. Entweder setzt er auch in der
Pfingstgeschichte die Johannestaufe voraus (vgl. Apg. 1, 22), oder aber er
sieht die Gabe des Pfingstgeistes in einer Ausnahmesituation.

E. Schweizer46 zeigt, daß Lukas mit dem Judentum die Anschauung

teilt, «daß Geist im wesentlichen Geist der Prophétie ist. Das
hindert ihn, einerseits die xaP'ffbaTa iagctTiuv, andererseits stärker

46 Schweizer (A. 28), S. 405f.



46 W. Wilkens, Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas

ethisch geprägte Wirkungen wie das Gemeinschaftsleben der Ur-
gemeinde direkt auf das TiveOga zurückzuführen»47. So wird etwa
der Glaube selbst da, wo unterstrichen werden soll, daß er von Gott
geschenkt ist, nie auf das Wirken des Geistes bezogen. Der Geist
ist Gottes besondere Gabe, die der ganzen Gemeinde gilt, so wahr
Lukas die alttestamentliche Geistverheißung zu Pfingsten erfüllt
sieht (Apg. 2, 16ff.). Die Geisttaufe ist Gottes eigenes Werk vor
allem im Gegenüber zur Wassertaufe, in der auch der Mensch handelt.

Diese Geisttaufe erscheint in Apg. 8, 17; 9, 17; 19, 6 mit
Handauflegung verbunden. Bemerkenswert ist in diesem
Zusammenhang vor allem die Aussage 8, 18: biù xrjç ènihéffeujç xû>v xeipâiv

twv dxroaxoXaiv biboxai xo Trveûpa. Jenes öia weist geradezu auf eine
sakramentale Verdichtung der Gabe des Heiligen Geistes. Die
Handauflegung ist nicht nru Symbol, sondern wirksamer Akt, symbolum
efficax48. Nicht nur die Wassertaufe, sondern auch die ihr
zugeordnete, aber doch in solcher Zuordnung unterschiedene Geisttaufe
unter Handauflegung ist das für die Zeit der Kirche neben dem
Abendmahl gebotene Sakrament49. Sakrament will freilich nicht
besagen, daß hier ein opus operatum geschieht, daß der Heilige Geist
in die Verfügungsgewalt der Kirche gestellt würde, als ob die Kirche
«Gottes Gabe durch Geld erkaufen könnte» (Apg. 8, 20). Auch im
sakramentalen Bereich bleibt der Geist Gottes freie Gabe. Das
macht Lukas dadurch deutlich, daß er den Geist keineswegs schematisch

an die Handauflegung bindet. Das macht er vor allem aber
dadurch klar, daß der Handauflegung immer wieder das Gebet vorangeht

(Apg. 6, 6; 8, 15; 13, 3; 28, 8). Hier steht Luk. 11, 13 in
Kraft: «Wenn nun ihr, die ihr doch böse seid, euren Kindern gute
Gaben zu geben wißt, wieviel mehr wird der Vater im Himmel den

Heiligen Geist denen geben, die ihn bitten!» M. Barth60 urteilt, daß
die Handauflegung nichts anderes sei als «eine besonders intensive
Form der Fürbitte». Richtig ist an diesem Urteil, daß die Handauflegung

durch das vorangehende fürbittende Gebet vor einem sakra-
47 Schweizer (A. 28), S. 407.
48 J. Behm, Die Handauflegung im Urchristentum (1911), S. 198; N. Adler,

Taufe und Handauflegung (1951), S. 67ff.
49 Nach Mentz (A. 12), S. 36. 40, mißt Apg. 8, 17, ähnlich wie Apg. 9, 17

und 19, 6 weniger der Geste des Handauflegens an sich als vielmehr dem
Handaufleger Wert bei. Indes zeigt 8, 18f., daß auch die Handauflegung
selbst zu bewerten ist.

50 Barth (A. 10), S. 151.



W. Wilkens, Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas 47

mentalistischen Mißverständnis geschützt wird; unrichtig aber,
sofern es den sakramentalen Charakter der Handauflegung zu bestreiten

versucht. Da die lukanische Tauftheologie ganz und gar von der
UETÔ.voia bzw. der ttîcttiç her bestimmt und die Taufe auch Handeln
des Menschen in Antwort auf das Handeln Gottes ist, der den Glauben

schenkte, liegt die Säuglingstaufe nicht im Blickfeld des Lukas.
Dagegen kann auch nicht die sogenannte oiKoç-Formel (Apg. 16,

15. 33; 18, 8) ins Feld geführt werden. Denn der oikoç wird in der

damaligen Welt «ausschließlich als Verband Familie) von allein
rechtsfähigen, erwachsenen verwandten Personen vorgestellt, wobei

Recht und Handlungsfähigkeit in der Person des Hausvaters
vereinigt sind»61.

Wilhelm Wilkens, Lienen, Kreis Tecklenburg, Deutschland

51 A. Strobel, Der Begriff des «Hauses» im griechischen und römischen
Privatrecht: Zs. ntl. Wiss. 56 (1965), S. 99f.


	Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas

