Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 23 (1967)

Heft: 1

Artikel: Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas
Autor: Wilkens, Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878621

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878621
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas

Nach gingiger Ansicht sind Wassertaufe und Geistempfang im
Urchristentum unmittelbar miteinander verbunden!. Diese An-
schauung diirfte im groBen und ganzen dem im N.T. vorliegenden
Tatbestand entsprechen. Um so auffallender ist das Auseinander-
treten beider an einigen Stellen der Apostelgeschichte (8, 14-17; 10,
44-48; 19, 1-7). Wie ist dieses Auseinandertreten zu beurteilen?
Handelt es sich hier nur um «scheinbare»? bzw. «begriindete Aus-
nahmen»?, oder stollen wir auf eine KErscheinung, die der theologi-
schen Konzeption des Lukas entspricht und darum gerade nicht als
Ausnahme innerhalb seines Werkes zu werten ist, mag er sich auch
an dieser Stelle von der traditionellen urchristlichen Auffassung
trennen? Dieser Frage soll im folgenden nachgegangen werden.

Unter einstweiliger Zuriickstellung des schwierigen Abschnitts 19,
1-7 setzen wir mit der Analyse der klassischen Stellen Apg. 8, 14ff.
und 10, 44ff. ein.

1. Auf die Kunde hin, daBl Samarien das Wort Gottes angenom-
men hat, werden Petrus und Johannes von Jerusalem nach dorthin
entsandt (Apg. 8, 14ff.). Ziel ihres Kommens ist die Vermittlung
der Gabe des Heiligen Geistes. «Denn er war noch auf keinen von
ihnen getallen, sondern sie waren nur getauft auf den Namen des
Herrn Jesus» (V. 16). Unter Handauflegung der Apostel empfangen
die Samaritaner den Heiligen Geist (V. 17). Wassertaufe und Geist-
empfang werden eigentiimlich voneinander distanziert. Mévov in
V. 16 konnte so ausgelegt werden, als solle die Wassertaufe gegen-
iiber dem Geistempfang geradezu abgewertet werden. Doch wird

1 R. Bultmann, Theologie des Neuen Testaments (1953), S. 137; H. Con-
zelmann, Die Apostelgeschichte (1963), S. 55; A. Strobel, Baptisma und
Basgileia: Begriindung und Gebrauch der Heiligen Taufe (1963), S. 100;
G. Braumann, Vorpaulinische christliche Taufverkiindigung bei Paulus [Bei-
trige zur Wissenschaft vom Alten und Neuen Testament, 5, 2] (1962), S. 62 ff.

2 Bultmann (A. 1), S. 138.

3 E. Haenchen, Die Apostelgeschichte (1956), S. 151.



W. Wilkens, Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas 27

man nicht abwertend urteilen diirfen. In Apg. 2, 38 stellt Lukas ja
die Wassertaufe unter die VerheiBung des Geistempfangs. Ist es zur
Wassertaufe gekommen, so wird die Geisttaufe folgen. Es soll nicht
bei der «Nur»-Wassertaufe bleiben. Warum aber die Diastase von
Wassertaufe und Geistempfang, und dazu noch von diesem Aus-
mal? Sie hingt jedenfalls mit der besonderen Funktion Jerusa-
lems und der beiden Jerusalemer Apostel Petrus und Johannes zu-
sammen, die eigens herbeieilen, um den Samaritanern unter Gebet
die Héinde aufzulegen, damit sie den Heiligen Geist empfangen.
Dem Philippus, der eben Samarien missioniert und auch iiber den
Zauberer Simon triumphiert hat, ist eben dies nicht vergénnt. Er
kann nur mit Wasser taufen. E. Haenchen4 meint, dal Lukas im
Interesse der Suprematie Jerusalems und des Zwdlferkreises und
also im Interesse der Einheit der Kirche eine urspriinglich ganz dem
Philippus zugeschriebene Erzihlung umgestaltet hat. Das mag rich-
tig sein. Aber entspringt das Interesse des Lukas an Jerusalem und
dem Apostolat wirklich einer frithkatholischen Konzeption von Kir-
che? Weisen nicht die Arbeiten von U. Wilckens, W. C. Robinson
und H. Flender eher auf ein heilsgeschichtliches Konzept?5 Dann
dullerte sich in dem Kommen von Petrus und Johannes aus Jerusa-
lem das Interesse des Lukas an der Bindung der Offenbarung Gottes
an den heilsgeschichtlichen Ort Jerusalem. Is ginge Lukas also um
die Kontinuitdt der einen Heilsgeschichte. Die Diastase von Wasser-
taufe und Geistempfang wire im heilsgeschichtlichen Denken des
Lukas begriindet.

2. Nach Apg. 10, 44ff. féllt in Cdsarea der Heilige Geist unter der
Wirkung der Missionspredigt des Petrus auf die Heiden. Zungen-
reden und Gotteslob der Heiden erweisen das. Daraufhin stellt
Petrus seinen erstaunten judenchristlichen Begleitern die Frage
V. 47: «Kann etwa jemand das Wasser verweigern, dafl diese nicht
getauft wiirden, die den Heiligen Geist empfangen haben wie auch
wir?» Natiirlich nicht! Es folgt darum die Taufe auf den Namen
Jesu Christi.

4 Haenchen (A. 3), S. 264ff.; dhnlich E. Kédsemann, Exegetische Versuche
und Besinnungen, 1 (1960), S. 165; Conzelmann (A. 1), S. 55.

® U. Wilckens, Die Missionsreden der Apostelgeschichte. Form- und
traditionsgeschichtliche Untersuchungen (*1963); W. C. Robinson Jr., Der
Weg des Herrn. Studien zur Geschichte und Eschatologie im Lukas-Evan-
gelium (1964); H. Flender, Heil und Geschichte in der Theologie des Lukas
(1965).



28 W. Wilkens, Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas

Wiederum stehen wir vor dem Tatbestand der Diastase von Taufe
und Geistempfang. Nur ist die Reihenfolge jetzt eine umgekehrte.
Den Sinn dieser Darstellung beschreibt Kédsemann¢: «(Wenn Korne-
lius und seinem Anhang der Geist vor der Taufe verliehen wird, so
dient das natiirlich dem die Geschichte beherrschenden Skopus, dafl
nicht Menschen, sondern Gott selber mit unaufhérlichen Wundern
und Fiihrungen und selbst apostolischem Widerstreben zum Trotz
die Heidenmission inauguriert hat. Er behéalt diese Initiative, indem
er den Geist schon vor der Taufe sendet, und sanktioniert damit das
Handeln der Kirche, die sich daraufhin auch ihrerseits der Heiden-
welt 6ffnet und auf apostolischen Befehl die Reprisentanten dieser
Welt tauft.» Durch die Anordnung der Wassertaufe bekennt sich die
durch Petrus repréasentierte Kirche zu dem Handeln Gottes, der
Cornelius und seinem Anhang den Geist gegeben hat. Hinter Petrus
steht natiirlich Jerusalem. Ordnet Petrus die Taufe an, so duflert
sich darin wiederum das Interesse an Jerusalem und dem Apostolat.
Aber auch hier wird man fragen miissen, ob eine frithkatholische
Interpretation dieses Interesses Lukas gerecht wird, oder ob sich
nicht auch hier das heilsgeschichtliche Denken des Lukas duBert:
Wenn sich die Kirche von nun an der Heidenwelt 6ffnet, so ge-
schieht das nicht gegen Jerusalem und den Apostolat, sondern
gerade in Bindung an die eine Heilsgeschichte, die iiber Jerusalem
und den Apostolat fiithrt.

2.

Bei der weiteren Erorterung des Verhaltnisses zwischen Taufe und
Geistempfang ist zunédchst zu fragen, in welcher Weise sonst die
Diastase im lukanischen Werk sich aullert.

1. Grundlegend fiir das Gegeniiber von Wassertaufe und Geist-
empfang ist die T'dufer-Verkiindigung in Luk. 3, 16: «Ich taufe euch
mit Wasser; es kommt aber der, welcher starker ist als ich, und ich
bin nicht wiirdig, ihm den Riemen seiner Schuhe zu l6sen. Er wird
euch mit Heiligem Geist und mit Feuer taufen.» Von welchem Ge-
wicht diese Aussage fiir Lukas ist, zeigt die Tatsache, dal er wieder-
holt an sie ankniipft. So heillt es in Apg. 1, 5 im Munde Jesu in An-

¢ Késemann (A. 4), S, 166; vgl. auch Haenchen (A. 3), S. 312; Conzel-
mann (A. 1), S. 65.



W. Wilkens, Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas 29

spielung an das Pfingstereignis: «Denn Johannes hat mit Wasser
getauft; ihr aber werdet mit Heiligem Geist getauft werden nicht
lange nach diesen Tagen.» Apg. 11, 16 148t Petrus sagen: «Da er-
innerte ich mich an das Wort des Herrn, wie er sagte: Johannes hat
mit Wasser getauft. Ihr aber werdet mit Heiligem Geist getauft
werden.» Auch in 19, 1-7 — soviel darf hier iiber diese Stelle vorweg
gesagt werden — ist das Gegeniiber von Johannestaufe und Geist-
taufe konstitutiv. Die Wassertaufe des Johannes und die Geisttaufe
werden in diesen Belegen so grundsitzlich einander gegeniiberge-
stellt, dall man sich fragt: Wo bleibt denn hier noch Raum fiir die
Taufe der christlichen Gemeinde auf den Namen Jesu?

2. Die Diastase von Wassertaufe und Geistempfang zeigt sich
auch in der Taufe Jesu nach Luk. 3, 21f. Wahrend in Mark. 1, 10
und Matth. 3, 16 das Sich-Offnen der Himmel und das Herab-
schweben des Geistes eng (kai €005 bzw. eddig...kal (dov) mit der
Wassertaufe verbunden werden, gewinnt man aus Luk. 3, 21f. den
Eindruck, daBl der Evangelist bemiiht ist, beide Akte voneinander
abzusetzen: Nach der Taufe Jesu (Aorist) hebt ein neuer Akt an:
Jesus betet (Prisens). Wihrend seines Gebets wird der Himmel auf-
getan, und der Heilige Geist senkt sich auf ihn herab. Wohl sind
Taufe und Geistempfang wihrend des Gebets Jesu einander zuge-
ordnet. Das zeigt die beide Akte umschlieBende Genetivkonstruk-
tion. Durch die verschiedenen Tempi werden beide Akte aber zu-
gleich scharf unterschieden und voneinander abgesetzt. Die Wasser-
taufe riickt merkwiirdig an den Rand. Alles Gewicht ruht auf dem
Geistempfang wihrend des Gebets. Wir sehen, wie auch hier in der
Taufgeschichte Jesu die Diastase von Wassertaufe und Geistemp-
fang durchgehalten wird. Die Wassertaufe Jesu ist Johannestaufe.
Sie ist freilich bei Lukas merkwiirdig unpersonlich gehalten: Nach
3, 191. ist Johannes auller Funktion gesetzt. Sein Name wird in der
Tauferzdhlung nicht genannt! Es scheint, als ginge das fontiodfvay,
in welches das Bommiodeic Jesu ganz mit eingetaucht ist, ohne Tau-
fer weiter. In dieser immerhin auffilligen Formulierung spricht sich
die Auffassung aus, dafl die Johannestaufe auch iiber den Téufer
hinaus ihren theologischen Ort in der Kirche Jesu Christi hat. Wir
werden noch sehen, inwiefern das Lukas wichtig ist.

3. Die gleiche Diastase zeigt sich auch in der Zueinanderordnung
von christlicher Taufe aut den Namen Jesu und Geistempfang. Bei-
spiele dafiir sind nicht nur die schon angefiihrten Stellen Apg. 8, 16



30 W. Wilkens, Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas

und 10, 47f., sondern auch 9, 17ff.: Ananias legt dem Saul die
Hénde auf, damit er wieder sehend und mit dem Heiligen Geist
erfiillt wird. Danach erst 146t Saul sich taufen. Die Diastase ist hier
so klar, dafl man nicht versteht, wie Haenchen? zu dem Urteil ge-
langt: «Dafl Ananias dem Paulus den Geist verleiht, ist fiir eine
Anschauung selbstverstiandlich, bei der Taufe und Geistempfang
verbunden sind.» Wohl sind Taufe und Geistempfang bei Lukas auf-
einander bezogen. Sie fallen aber nicht zusammen.

In diesem Zusammenhang ist weiter auf die bekannte Stelle Apg.
2, 38 einzugehen: «Tut BuBle, und jeder von euch lasse sich taufen
auf den Namen Jesu Christi zur Vergebung eurer Siinden, so (xai)8
werdet ihr die Gabe des Heiligen Geistes empfangen.» Aus dieser
Stelle hat man immer wieder herauslesen wollen, dall bei Lukas
Taufe und Geistempfang in einem Akt zusammenfallen®. Als ob
nicht auch hier beide sehr wohl voneinander unterschieden wiirden!
Das sieht richtig M. Barth'0: «Von einer schlechthinigen Identitét
der Wasser- und der Geisttaufe wird unter Berufung auf Apg. 2, 38 nie-
mand sprechen koénnen; zu deutlich wird die menschliche Aktion
des sich-taufen-lassens von der gottlichen Gabe des Heiligen Gei-
stes unterschieden.»

Daf diese Interpretation der Stelle Apg. 2, 38 richtig ist, 148t sich
weiter fundamentieren. Denn die Formulierung kniipft ja an die
Téauferverkiindigung Luk. 3, 3.16 an. Dort aber ist die Diastase von
Wassertaufe und Geistempfang grundlegend ausgesprochen. Schlief3t
Lukas an diese Tiuferverkiindigung an, so bedeutet das: Wassertaufe
auf den Namen Jesu Christv und Geistempfang nehmen an der vn der

7 Haenchen (A. 3), S. 284.

8 kol zwischen Imperativ und Futurum ist konsekutiv zu fassen.

% So Haenchen (A. 3), S. 151; Conzelmann (A. 1), S. 31.

10 M. Barth, Die Taufe ein Sakrament? (1951), S. 141. Vielleicht sieht
iibrigens Lukas die Erfiilllung der GeistverheiBung von Apg. 2, 38 in 4, 31
vollzogen. Nach 1, 8 wurde nur dem engsten Jiingerkreis der Geist verhei3en.
Die Erfiillung berichtet die Pfingstgeschichte in 2, 4. In 2, 38 dagegen wird
der ersten Gemeinde der Geist verheillen. Daf3 4, 31 die Erfiillung berichtet,
zeigt die Bemerkung, daf3 alle mit Freimut das Wort Gottes verkiindigen,
wiahrend das vorher nur von den Aposteln gesagt wurde. Die Parallele
zwischen 1, 8 :2, 1ff. auf der einen Seite und 2, 371f. : 4, 31 auf der anderen
Seite ist unverkennbar. Man verstellt sich freilich in der traditionellen
Exegese den Blick zu solcher Erkenntnis, indem man das Futurum der
Geistverheilung von 2, 38//1, 8§ (!) in seiner Besonderung gegeniiber der
Wassertaufe nicht ernst nimmdt.



W. Wilkens, Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas 31

Tauferverkiimdigung grundlegend formulierten Diastase teil. Es ist da-
her nicht moglich, Apg. 2, 38 so zu interpretieren, als fielen beide
Akte zusammen. Daf} der Hintergrund der Tauferpredigt in 2, 38
kein zufélliger ist, sondern dal3 Lukas bewullt formuliert, zeigt das
Wort des Auferstandenen in Luk. 24, 47, das Apg. 2, 38 konform ist,
auch wenn hier von der Taufe nicht ausdriicklich gesprochen ist.

4. Immer wieder also begegnen wir bei Lukas der eigentiimlichen
Diastase zwischen Wassertaufe und Geistempfang. Offenbar dullert
sich darin die theologische Konzeption des Evangelisten. Diese Kon-
zeption ist eine heilsgeschichtliche. Sie ist in ihren wesentlichen Zii-
gen in den Arbeiten von H. Conzelmann, U. Wilckens, W. C. Robin-
son und H. Flender zur Darstellung gebracht worden!!. Luk. 16, 16
zeigt, dall der Evangelist die Heilsgeschichte in zwei gro3e Epochen
gliedert: Die Epoche von Gesetz und Propheten, an deren Ende
Johannes der Taufer steht, und die Epoche der Reichsverkiindigung,
die mit dem Auftreten Jesu anhebt?!2. Luk. 16, 17f. machen dabei

11 H. Conzelmann, Die Mitte der Zeit. Studien zur Theologie des Lukas
(1954) ; Wilckens (A. 5); Robinson (A. 5); Flender (A. 5).

12 Die Dreiteilung der Heilsgeschichte bei Conzelmann (A. 11), tber-
nommen von Wilckens (A. 5), liBt sich nicht halten; vgl. die Kritik von
Robinson (A. 5), S. 28f., und Flender (A. 5), S. 113. Der Schnitt zwischen
Taufer und Jesus wird von Lukas scharf gezogen. Die klaren zeitlichen Be-
stimmungen péxpt lwdvvou — &mwd téte in Luk. 16, 16 haben die Aufgabe,
die Epochen voneinander abzugrenzen: gegen Ph. Vielhauer, Zum «Paulinis-
mus» der Apostelgeschichte: Ev.Theol. 11 (1950/51), S. 13. So werden auch
in Apg. 13, 16ff. Johannes und Jesus scharf voneinander geschieden. Jo-
hannes ist nicht der Christus (V. 25). Wenn Lukas hier die alttestamentliche
Heilsgeschichte rekapituliert, so zeigt das, daf3 fiir V. 25 (vgl. Luk. 3, 15f.)
keineswegs nur apologetische Griinde maflgebend sind, sondern vorziiglich
das Anliegen der heilsgeschichtlichen Differenzierung. Johannes erhalt am
Ende der alttestamentlichen Heilsgeschichte die Funktion eines Christus-
zeugen unmittelbar vor der Tiir des Christusgeschehens. Er ruft Israel am
Wendepunkt der Heilsgeschichte zur Umkehr; vgl. die Analyse von Wilckens
(A. 5), S. 50ff. 101ff. Robinson (A. 5), S. 9ff. 33, bestreitet durchaus zu Un-
recht, daBB Lukas auf die Zisur zwischen Johannes und Jesus besonderes
Gewicht gelegt hat. In diesem Zusammenhang ist eine Diskussion tber
Apg. 1, 22 unumginglich. Wahrend Apg. 10, 37; 13, 24f.; 19, 4 besagen, daf}
Jesus nach Johannes kam, spricht Apg. 1, 22 von einem Anfang «von der
Taufe des Johannes an». Diese Formulierung, die zweifellos auf Lukas zu-
rickgeht — vgl. Wilckens, S. 106ff.; anders noch H. Mentz, Taufe und Kirche
in ihrem urspriinglichen Zusammenhang (1960), S. 62, Anm. 10 —, kénnte in
der Tat gegen die Annahme einer Zasur sprechen. Doch wird man in dieser
Richtung nicht argumentieren diirfen. Unbefriedigend bleibt freilich die



32 W. Wilkens, Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas

deutlich, daB3 die Antithese von 16, 16 nicht exklusiv, sondern in-
klusiv zu fassen ist. So ist auch das Verhéltnis von Wassertaufe und
Geistempfang bei Lukas nicht in exklusivem, sondern inklusivem
Gegeniiber zu bestimmen. Wir stellten schon oben die Frage, wel-
chen Platz die Wassertaufe auf den Namen Jesu einnimmt, wenn
tir Lukas die Diastase von Wassertaufe und Geistempfang in der
Téauferverkiindigung konstitutiv ist. Luk. 3, 16; Apg. 1, 5 und 11,
16 lauten doch so, als sei iiberhaupt eine besondere christliche Taufe
ausgeschlossen. Indes wird sie von Lukas bezeugt. Das aber zeigt,
daf} die Diastase von Wassertaufe und Geistempfang keineswegs
einfach an einem exklusiven Gegeniiber von Altem und Neuem Bund
orientiert ist. Vielmehr ist diese Diastase im Neuen Bund selber
wirksam. Denn die Taufe auf den Namen Jesu nimmt die Johannes-
taufe auf und repréisentiert dieselbe an einem neuen heilsgeschicht-
lichen Ort'3. Apg. 2, 38 und Luk. 24, 47 zeigen, daf} die Taufver-
kiindigung der christlichen Gemeinde an die Taufverkiindigung des
Johannes anschliet. In solcher Teilnahme dullert sich die Konti-
nuitdt der Heilsgeschichte unter Ernstnahme der in ihr wirksam
bleibenden Diastase.

Auskunft von Wilckens, S. 107, Anm. 2, dal man dmwé nicht pressen dirfe.
Gemeint sei sicherlich der Anfang Jesu nach der Johannestaufe. Man wird
vielmehr zu fragen haben, warum Lukas, der sonst die Differenz zwischen
den Epochen scharf herausarbeitet, dies hier unterlit und also die Kon-
tinuitédt der einen Heilsgeschichte betont. Das mul3 mit seiner Definition des
Apostelbegriffs zusammenhéngen. In Apg. 1, 22 wird nicht nur die Auf-
erstehung, sondern die «ganze Zeit», von der Johannestaufe an bis zur Him-
melfahrt in die Definition einbezogen. Die Aussage «von der Taufe des Jo-
hannes an» darf dabei nicht auf die Johannestaufe Jesu eingegrenzt werden.
Denn 1. spricht Lukas nur von der Taufe des Johannes, 2. unterlda3t Lukas
jeden Hinweis darauf, daB Jesus durch Johannes getauft wurde, 3. sind die
Jinger bei Lukas noch weniger als bei Markus Zeugen der Johannestaufe
Jesu (Robinson, S. 38) und 4. zeigt Apg. 10, 37 deutlich, was gemeint ist:
«Die Taufe, die Johannes verkindigte». Auf dem xknpivocewv des Johannes
liegt bei Lukas der Akzent; vgl. Wilckens, S. 101{f. M. a. W., der Terminus
a quo des Zeugeseins ist im Unterschied zum Terminus ad quem (Himmel-
fahrt) nicht scharf prizisiert. Das bedeutet sachlich: Das Zeugnis des Apostels
schlieBt die alttestamentliche Heilsgeschichte, «Gesetz und Propheten bis
auf Johannes» (Luk. 16, 16) mit ein. Tatséichlich wird dann ja auch die
Téauferverkindigung durch Petrus in Apg. 2, 38 aufgenommen. Lukas liegt
also in Apg. 1, 22 im Rahmen seiner Aposteldefinition nichts an der Zisur,
sondern an der Kontinuitét der Heilsgeschichte.
13 Vgl. Flender (A. 5), S. 122,



W. Wilkens, Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas 33

Reprisentiert die Taufe auf den Namen Jesu die Johannestaufe
auf einer neuen heilsgeschichtlichen Stufe, so miilite sich das darin
bestétigen, dal3 beide Taufen inhaltlich in gleicher Weise bestimmt
werden. Das ist weitgehend der Fall.

5. Inhaltlich wird die Johannes-Taufe definiert durch die Formel
Bammiouo uetavoiag (Luk. 3,3; Apg.13,24; 19,4). Die Formel besagt
nicht, daBl die Taufe die Umkehr wirkt. Vielmehr gilt umgekehrt:
Die Umkehr ist die Voraussetzung und Bedingung der Taufe und
die Taufe Ausdruck der Umkehr. Dall Johannes kein magisch ver-
mitteltes Heil predigt, zeigt ja die Tduferrede Luk. 3, 7{f. Vergleicht
man Apg. 2, 38 mit Luk. 24, 47, so erkennt man, da@l iiberhaupt im
Denken des Lukas das entscheidende Gewicht nicht auf der Taufe
liegt, sondern auf der Umkehr als ihrer Bedingung. — Bei der Taufe
auf den Namen Jesu Christi steht weniger der Begriff der Umkehr
(doch vgl. Apg. 2, 38!) als vielmehr der des Glaubens im Vorder-
grund. Die Taufe ist Ausdruck des Glaubens, der aus der Frohbot-
schaft resultiert (vgl. Apg. 2, 41; 8, 12. 13. 351.; 16, 14f. 321.; 18, 8).
In diesem Zusammenhang ist auf das bei Lukas vorliegende Sche-
ma Predigt—Glaube-Taufe hinzuweisen!. Die Meinung von U.Wil-
ckens s, der Glaube scheine bei Lukas der Taufe zu folgen, ist aus
Lukas kaum zu begriinden. In der Verhiltnisbestimmung von Taufe
und Glaube gilt vielmehr dasselbe, was schon im Hinblick auf Taufe
und Umkehr zu sagen war: Die Taufe wirkt oder ergénzt nicht den
Glauben, sondern umgekehrt: Der Glaube ist der Grund der Taufe
und die Taufe Ausdruck des Glaubens. Nur darum kénnen die Ge-
tauften auch als die Glaubenden charakterisiert werden (Apg. 16,
15. 33f.). Man kann hier nur M. Barth1% zustimmen, wenn er zu
Apg. 8, 12-24 bemerkt: «Laut diesem wie allen anderen Tauftexten
der Apostelgeschichte wird die Taufe nach dem Vollzug der Ver-
kiindigung nur an solchen Menschen, die der Verkiindigung geglaubt
haben, vollzogen.» Damit ist die Wassertaufe des Johannes und der
Kirche in ihrem Unterschied zur Geisttaufe theologisch préazisiert:
Die Wassertaufe ist Umkehr- und Glaubenstaufe in Erwartung der
Gabe des Heiligen Geistes. Umkehr und Glaube nehmen dabei den
gleichen Platz ein. Sie zeigen nur verschiedene Blickrichtung. Es ist
bezeichnend, daBl in Apg. 2, 38 nicht zum Glauben, sondern zur

14 Vel. zum Einzelnen Mentz (A. 12), S. 34f.

15 Wilckens (A. 5), S. 183.
16 Barth (A. 10), S. 145.



34 W. Wilkens, Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas

Umkehr gerufen wird. Der Ruf zur Umkehr hingt — wie U. Wil-
ckens!? zeigt — «engstens mit dem Aufweis der eigenen Schuld der
angeredeten jiidischen Predigthérer zusammen. Sie sind die, die
Jesus verworfen und getdtet haben (2, 36b)». Demgegeniiber zeigt
der Begriff Glaube positiv das neue Leben an.

6. Das Banmiouo petavoiag des Johannes erhilt in Luk. 3, 3 die
Zielbestimmung e€ig dpeowv Guaptidv. Die gleiche Zielbestimmung
findet sich in Apg. 2, 38 auch fiir die Taufe auf den Namen Jesu.
In welchem Verhiltnis steht diese Bestimmung zur Wassertaufe und
zur Umkehr bzw. dem Glauben? Was das letztere anbelangt, so
weist Conzelmann 18 darauf hin, daB bei Markus petdvoir und deeoig
«annahernd gleichbedeutend» sind, fir Lukas dagegen «die Differen-
zierung kennzeichnend» sei. Lukas gliedert in lauter einzelne Akte,
er zeichnet einen «ordo salutis»'?: petdvoin — mioTig, deeoig, Lwn —
owtnpia. Die Wassertaufe als Ausdruck der Umkehr bzw. des Glau-
bens wire dann zwischen das erste und zweite Glied der Kette ein-
zuordnen. Dal} es nicht schon die Taufe an sich ist, die die Ver-
gebung wirkt, sondern ihre Verkniipfung mit der Umkehr, zeigen
die Aussagen Luk. 24, 47; Apg. 3, 19; 5, 31; 13, 38f.; 26, 18, in
denen Umkehr und Vergebung einander zugeordnet werden, ohne
daf3 dort die Taufe erwihnt ist. Anders formuliert: Nicht der Taufe
an sich, sondern der Taufe als Ausdruck der Umkehr bzw. des
Glaubens gilt die Zusage der Vergebung 2°. Unter der Voraussetzung
der Umkehr ist die Taufe auch fiir Lukas ein Sakrament. Sie bringt,
was sie verheil3t: Die Vergebung der Siinden. Das zeigt Apg. 22, 16:
«Steh auf, la3 dich taufen und deine Siinden abwaschen, indem du
seinen Namen anrufst.»?!

17 Wilckens (A. 5), S. 180.

18 Conzelmann (A. 11), S. 200.

18 Begriindung bei Conzelmann (A. 11), S. 200; Wilckens (A. 5), S. 178ff.

20 Conzelmann (A. 11), S. 201, faBit die Umkehr als Bedingung der Ver-
gebung. Das ist richtig. Er ist jedoch der Meinung, durch die Verbindung der
Vergebung mit der Taufe sei der Sinn von dgeoig festgelegt: Das Wort be-
zeichne die einmalige Taufvergebung. Die obengenannten Stellen lassen aber
eine solche einengende Interpretation von égecic nicht zu. Schon Umkehr
und Glaube — ohne dafl in diesem Zusammenhang von der Taufe geredet
wird — bringen die Vergebung.

21 Man wird in Apg. 22, 16 Taufe und Stindenvergebung zusammenordnen
missen, d. h.: Die Taufe unter Anrufung des Namens Jesu bringt die Siinden-
vergebung.



W. Wilkens, Wassertaufe und Geistempfang bet Lukas 35

7. Die christliche Taufe geschieht im Namen Jesu Christi. év (Apg.
10, 48), émi (Apg. 2, 38)22 und €ig Apg. 8, 16; 19, 5) werden da-
bei ohne erkennbaren Bedeutungsunterschied nebeneinander ge-
braucht 22. Die Taufe entspricht hierin dem wnpvooewv (Luk. 24, 47),
Nokelv (Apg. 4, 17; 5, 40), dwddokev (Apg. 4, 18; 5, 28), Tappno1dleo-
don (Apg. 9, 27. 28), mapayréMewv (Apg. 16, 18) év bzw. émi T 6vo-
poti. Von hier aus ist die Bedeutung der Formel «im» bzw. «auf den
Namen Jesu Christi taufen» zu erschliefen. Das Reden und Handeln
der Apostel «<im Namen Jesu» ist wirkende Macht (Apg. 3, 6; 4, 10.
171.; 5, 28. 40). Im Namen ist die Michtigkeit des Genannten auf
dem Plan2¢. Bezeichnend dafiir ist Apg. 4, 7: «Durch welche Macht
(dUvomg) oder durch welchen Namen (6vopa) habt ihr dies getan?»
Die Taufe in dem bzw. auf den Namen Jesu bezieht den Taufling
also in den Herrschaftsbereich Jesu Christi ein. Durch die Nennung
des Namens Jesu wird die Johannestaufe von der in der Gemeinde
geiibten Taufe {iberboten. Dennoch ist im Sinne des Lukas bereits
die Johannestaufe auf den Christus bezogen. Das zeigt seine Er-
lauterung in 19, 4: Die Umkehrtaufe des Johannes wird mit dem
Hinweis an das Volk verkniipft, an den zu glauben, der nach ihm
kommt, nidmlich an Jesus. Diese Interpretation des Evangelisten
zeigt, dafl die Taufe auf den Namen Jesu nicht in Konkurrenz zur
Johannestaufe vollzogen wird, sondern dieselbe in sich schlie3t.

8. Es mag endlich bemerkt werden, dal die Taufe das dullere
Zeichen fiir die Zugehorigkeit zur christlichen Gemeinde ist. Das
wird in Apg. 2, 41 ganz deutlich: «Die nun, welche sein Wort ver-
nahmen, lielen sich taufen, und es wurden an jenem Tage etwa
3000 Seelen hinzugetan.» So wahr gilt, dafl Gott es ist, der durch
sein vollméchtiges Wort Menschen zur Gemeinde hinzufiigt — wie
Lukas immer wieder deutlich macht (vgl. Apg. 2, 47 u.a., auch das
Passiv mpooetédnoav in 2, 41) —, so real entspricht solchem Hinzu-
getansein auf seiten des Menschen, daf er sich zum Zeichen seiner
Zugehorigkeit zur Gemeinde taufen laBt. Dall die Taufe also auch
und entscheidend Tun des Menschen ist, spricht sich auch in der
Vorliebe des Lukas fiir das kausative Passiv Bamtileodar aus (so

22 BCD lesen év.

23 Zur Problematik der Formel év (bzw. éni) Td dvouatt und €i¢ 10 dvoua
vgl. H. Bietenhard: Theol. Woérterb., 5 (1954), S. 270ff.; J. Jeremias, Die
Kindertaufe in den ersten vier Jahrhunderten (1958), S. 35, Anm. 7.

2 So auch Wilckens (A. 5), S. 179.



36 W. Wilkens, Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas

ganz deutlich in Luk. 7, 29. 30; Apg. 2, 38.41; 9, 18; 16, 33; 18, 8;
19, 5; aber auch in Luk. 3, 7. 12. 21; Apg. 8, 12. 13 ist kausative
Fassung durchaus nicht von der Hand zu weisen)?5. Freilich — das
mag noch einmal betont werden — bleibt die Taufe als Antwort des
Menschen auf das Heilshandeln Gottes ganz von diesem umschlossen
als dem Ermdglichungsgrund des menschlichen Tuns. Gott bringt
den Menschen dazu, dal3 er sich taufen 143t.

Wie die Volksmenge an den Jordan zieht, um sich auf Grund der
Verkiindigung des Johannes taufen zu lassen, so lassen sich unter
der Predigt der Apostel die taufen, denen Gott das Herz aufgetan
hat. «Die Taufe bewirkt niemals die Aufnahme in die Gemeinde ; sie
zeigt aber die Aufnahme in die Gemeinde an und wird als Kenn-
zeichen der Zugehorigkeit zur Gemeinde nicht der Willkiir iiber-
lassen, sondern von den Aposteln im Namen Gottes ,verordnet’
(Apg. 10, 48).»%¢ Dall die Taufe bei Lukas auch und entscheidend
Tun des Menschen ist, zeigt endlich Apg. 22, 16. H. Mentz?? bemerkt
zu dieser Stelle: «Im Unterschied zu allen iibrigen Tauftexten konn-
te hier, verstiarkt durch die Anwendung der medialen Verbform, die
Mitwirkung des Tdauflings bet seiner T'aufe als eine wesentliche Vor-
aussetzung im Taufen der Ekklesia angezeigt sein.» Mentz weist
dann freilich eine solche Interpretation zuriick, jedoch zu Unrecht.
Die mediale Verbform paBt genau zu dem Bild, das wir gezeichnet
haben. Taufe ist bei Lukas auch Tun des Menschen, nimlich sein
Bekenntnis zu der einen Heilsgeschichte Gottes, die von Israel zur
Kirche fiihrt.

Die vorstehenden Analysen bestitigen, daBl die Johannestaufe
und die Taufe der christlichen Gemeinde inhaltlich in gleicher Weise
bestimmt werden. Unterschieden sind beide in der Nennung des
Namens Jesu. Mit diesem Namen wird der neue heilsgeschichtliche
Ort der einen Taufe bezeichnet. In diesem Namen unterstellt sich
der Téufling der Herrschaft des Christus. Die in der christlichen Ge-
meinde geiibte Wassertaufe ist Johannestaufe, die durch den Namen
Jesu iiberboten wird und in diesem Namen die Verheilung der Gabe
des Heiligen Geistes neu in sich schlief3t.

2 Uber Apg. 8, 36; 16, 15 1aBt sich streiten ; passivisch jedenfalls Apg. 10,
47f.; 19, 3.

26 Barth (A. 10), S. 181.

27 Mentz (A. 12), S. 38.



W. Wilkens, Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas 37
3.

Wir wenden uns nun den beiden Erzihlungen aus Apg. 18, 24-28,
Apollos in Ephesus, und 19, 1-7, die Johannesjiinger in Ephesus, zu.
Das bisher Gesagte miiite sich hier bewihren.

1. Apollos, ein Jude aus Alexandrien, beredt und recht bewandert
in den Schriften, kommt nach Ephesus (18, 24).» Dieser war unter-
richtet im Wege des Herrn und, feurig im Geist (Zéwv T mvelpamn),
redete und lehrte er genau (dkpiBig) iiber Jesus, obschon er nur
(u6vov) die Taufe des Johannes kannte» (V. 25). Aquila und Priscilla
nehmen ihn zu sich und legen ihm den Weg Gottes noch genauer
(dkpiBéaTtepoy) aus (V. 26). In Achaja wird Apollos dann den Gliu-
bigen eine grofle Hilfe (V. 27). «Denn mit Nachdruck widerlegte er
offentlich die Juden, indem er durch die Schriften bewies, dal3 Jesus
der Christus sei» (V. 28). — Der Tatbestand, daB3 Apollos Pneumati-
ker ist (das bedeutet Zéwv T mveduat jedenfalls in der Interpretation
des Lukas) und, iiber den Weg des Herrn unterrichtet, genau iiber
Jesus lehrt, obschon er nur die Johannestaufe kennt, wird mit
Recht als verwunderlich empfunden. Wie reimt sich das Pneuma-
tikertum des Apollos damit zusammen, dal er noch auf der heils-
geschichtlichen Stufe der Johannestaufe steht? Das poévov der
Johannestaufe verleitet zunidchst zu dem SchluBl, es werde nun -
etwa in der Unterweisung durch Priscilla und Aquila — um die
Taufe auf den Namen Jesu gehen. Doch lduft der Text auf eine
Wiedertaufe gerade nicht hinaus. Die Johannestaufe ist hier nicht
das Problem. Das Problem ist vielmehr das Prewmatikertum des
Apollos bei nur vorhandener Johannestaufe. Das wird in der Exe-
gese dieser Stelle leicht iibersehen. Es stellt sich also die Frage, wie
es mit diesem Pneumatikertum bestellt ist. Hierzu mufl man wissen,
daB das Pneuma bei Lukas «im Wesentlichen Geist der Prophetie»,
des prophetisch-missionarischen Zeugnisses ist 28. Entsprechend wird
Apollos ja auch in der Einleitung vorgestellt: Ein beredter Mann,
sehr bewandert in den Schriften, unterrichtet im Wege des Herrn,
«genau» iiber Jesus redend und lehrend (V. 24f.). Und eben in dieser
Hinsicht bedarf er der Ergdnzung und Vertiefung durch Aquila und
Priscilla: Sie legen ihm den Weg Gottes noch «genauer» aus. Erst
unter dem Wort dieser Zeugen wird Apollos im Vollsinn Pneumati-
ker, so daB seine neue Tétigkeit in Achaja sein fritheres Wirken weit
28 E, Schweizer: Theol. Worterb., 6 (1959), S. 411.



38 W. Wilkens, Wassertaufe und Geistempfang ber Lukas

in den Schatten stellt?®. Von hier aus féllt neues Licht auf den
schwierigen Ausdruck Zéwv t® mvedpamt in V. 25. Es ist klar, daf
Lukas ihn auf das Pneumatikertum des Apollos deutet. Fiir sich
genommen kann er aber auch ebensogut bloB die gliihende Beredt-
samkeit des Apollos schildern3?. So bleibt der Ausdruck eigentiim-
lich in der Schwebe. Das ist von Lukas offenbar so gewollt. Er ver-
zichtet ja auch darauf, 10 mvedua durch Hinzufiigung des sonst von
ihm gern angezogenen Adjektivs dyiov zu qualifizieren, wie auch der
Name Jesu in 18, 25 nicht durch Xpioto0 qualifiziert wird. Apollos
ist Pneumatiker und ist es doch noch nicht im Vollsinn! Die Stufe
der Johannestaufe entbehrt nicht schlechthin der Wirksamkeit des
gottlichen Geistes. Die Fiille des Pfingstgeistes ist aber noch nicht
gegeben®l. Ganz anders interpretiert E. Kdsemann 32 den Abschnitt.
Er versteht ihn unter frithkatholischem Aspekt. Apollos wird von
Lukas zu einem Johannesjiinger degradiert, der bei Aquila und
Priscilla « Nachhilfeunterricht» erhalten mufl. Auf diese Weise wird
er zu einem indirekten Paulusschiiler gemacht und zugleich der
Una Sancta Catholica eingegliedert. So konnte Apollos den Hareti-
kern, die sich zu des Lukas Zeiten aus dem kirchlichen Verband
Iosten, nicht mehr als Berufungsobjekt dienen. Demgegeniiber weist
schon E. Schweizer3® darauf hin, dafl der Gedanke der Una Sancta
Catholica von Lukas in der Apostelgeschichte sonst gar nicht her-
ausgestellt wird. Die Suprematie Jerusalems spielt denn auch in
unserem Text nicht die geringste Rolle. Den «indirekten Paulus-

2% In der literarkritischen Analyse der Perikope scheidet man gewdhnlich
V. 25¢. 26 als Einschaltung des Lukas aus; vgl. Kdsemann (A. 4), S. 1641f.;
Haenchen (A. 3), S. 496; Conzelmann (A. 1), S. 109. Ist dem zuzustimmen,
so bearbeitet Lukas also die traditionelle Perikope unter dem fiir ihn cha-
rakteristischen Aspekt von Wassertaufe und Geistempfang.

30 E. Schweizer, Die Bekehrung des Apollos: Ev. Theol. 15 (1955), S. 252.

31 Die Gabe des Heiligen Geistes vor Pfingsten bleibt bei Lukas auf be-
sondere prophetische Gestalten beschriankt. In der Vorgeschichte des Lukas
sind es die am Jesus-Geschehen beteiligten Gestalten: Maria wird vom
Heiligen Geist «uberschattet» (Luk. 1, 35), Elisabeth wird vom Heiligen
Geist «erfullt» (1, 41), ebenso Zacharias (1, 67). Johannes wachst und wird
stark «im Geist» (1, 80). Auf dem greisen Simeon ruht der Heilige Geist
(2, 251.).

32 Kédsemann (A. 4), S. 1641f.

88 Schweizer (A. 30), S, 249f. Sein gewichtigstes Argument gegeniiber
Kisemann besteht darin, daB Lukas «die Kollekte des Paulus nicht zur
Demonstration dieser Una Sancta Catholica bentitzt».



W. Wilkens, Wassertaufe und Geistempfang bes Lukas 39

schiiler» als Beleg fiir diese These ins Spiel zu bringen, erscheint ge-
kiinstelt. In Wahrheit geht es Lukas gar nicht um die Darstellung
der spaltenlosen Einheit der urchristlichen Kirche angesichts einer
hiretischen Bedrohung seiner Zeit, sondern ihm liegt daran, die
Kontinuitdt der Heilsgeschichte zur Aussage zu bringen, «den un-
gebrochenen Gang der Heilsgeschichte vom Judentum zum Christen-
tum darzustellen»®t. Darum bleiben die Aussagen des Lukas iiber
Apollos so merkwiirdig unprézise und in der Schwebe: Apollos ist
schriftgelehrter Jude und doch schon irgendwie Christ. Er ist Pneu-
matiker und kennt doch «nur» die Johannestaufe. Es ist also die
heilsgeschichtliche Konzeption des Lukas, die diesen Text gestaltet.
Im Hintergrund steht wieder — trotz der Formulierung in V. 25 -
die Diastase von Wassertaufe und Geistempfang. Pneumatikertum
im Vollsinn des Wortes hat es noch nicht auf der heilsgeschicht-
lichen Stufe der Johannestaufe gegeben, sondern erst im Bereich
der Kirche. Wenn Lukas dem Apollos auf der heilsgeschichtlichen
Stufe der Johannestaufe die Geistbegabung nicht abspricht, dann
zeigt sich darin, daB er seine heilsgeschichtliche Periodisierung nicht
schematisch durchfiithrt. Er wullte, daf3 selbst im Alten Bund, in
dem man Jesus und den Pfingstgeist noch nicht kannte, geistes-
machtige Médnner am Werk gewesen waren. Die Erfillung der Geist-
verheifung des Alten Testaments freilich geschieht erst in der
Kirche.

2. Ahnlich und doch anders verhalten sich die Dinge in Apg. 19,
1-7. Paulus findet in Ephesus «einige Jiinger» (evpelv Tivag padnrdg),
V. 1. «Die Auslegung ist sich mit Recht dariiber einig, dal solche
absolut gebrauchte Priadikationen einzig zu Christen passen.»®® Frei-
lich handelt es sich nicht um Vollchristen; denn diese «Jiinger» ken-
nen nur die Johannestaufe. Wenn Lukas dennoch den christlichen
Terminus technicus poadntng verwendet, ordnet er damit diese Men-
schen in gewisser Beziehung der christlichen Gemeinde zu, obschon
sie der Tduferbewegung angehéren: Sie sind glaubig geworden
(19, 2). Nicht umsonst erwdhnt Lukas in V. 1 — und das ausgespro-
chen betont durch artikuliert vorangestellten Namen — den Apollos.
Damit will er diese «Jiinger» in seine Nachbarschaft stellen. Paulus
fragt, ob sie den Heiligen Geist empfangen héitten, nachdem sie zum

8% Schweizer (A. 30), S. 253.
8% Kéasemann (A. 4), S. 158.



40 W. Wilkens, Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas

Glauben gekommen seien (V. 2a). Statt moteboavrteg hiatte Lukas
ebensogut BanTiodévreg setzen konnen3¢. Denn im folgenden zeigt
sich ja, daf} Lukas wiederum auf dem Hintergrund der Diastase von
Wassertaufe und Geistempfang argumentiert. Die «Jiinger» ant-
worten: «Nein, wir haben nicht einmal gehort, ob es einen Heiligen
Geist (jetzt) gibt» (V. 2b). Das in 19, 2 deutlich betonte €aTiv be-
deutet, dall er nun da ist. Dall er verheiBlen ist, wissen die in die
Johannestaufe genommenen «Jiinger» natiirlich (vgl. Luk. 3, 16).
«Nach der selbstverstindlich hier vorauszusetzenden synoptischen
Tradition hat auch der Tdufer schon auf die kommende Geisttaufe
hingewiesen.»®” Die Antwort der «Jiinger» wird aber von Lukas so
zugespitzt formuliert, weil ihm daran gelegen ist, die Geisttaufe fiir
den kirchlichen Raum auszusparen, wenngleich er auch in 18, 24ff.
dem Apollos den Geist nicht abzusprechen vermochte. Wenn Lukas
den Paulus nunmehr préziser fragen 1aBt: Worauf seid ihr denn ge-
tauft (V. 3a), so versteht sich diese Fragestellung bei ihm keines-
wegs notwendig auf dem Hintergrund einer Taufanschauung, nach
der im christlichen Raum Taufe und Geistempfang zusammen-
fallen, wie Haenchen ®® meint: «(Wenn es bei den Zwolf so traurig be-
stellt ist, dann kann ihre Taufe nicht in Ordnung sein.» Vielmehr
versteht sich die Fragestellung auf dem Hintergrund der Diastase
von Wassertaufe und Geistempfang, also auf dem Hintergrund des
heilsgeschichtlichen Denkens des Lukas: Kannten die «Jiinger» den
Heiligen Geist noch nicht, so war ihre Taufe noch nicht im Vollsinn
kirchliche Taufe, sondern «nur Taufe des Johannes» (18, 25), Taufe
in der Epoche des Téufers. — Auf die Frage des Paulus: «Worauf
(eig i) habt ihr euch nun taufen lassen?», antworten die Johannes-
junger: «Auf die Taufe des Johannes» (V. 3). Man hat an dieser
Formulierung Ansto genommen: Man werde doch nicht auf die
Taufe Jemandes getauft **. Man mag fragen, ob nicht in der Vorlage
des Lukas eig 10 dvopa lwavvou gestanden haben mochte. Eine
Taufe auf den Namen des Johannes und eine Taufe auf den Namen
Jesu triaten dann in der Vorlage in Konkurrenz zueinander. Es mul3
neu getauft werden (V.5). Lukas hitte eig 10 dvoua lwdvvou in
elg 170 “lwdvvou Bammiopa korrigiert. Denn mag er im Interesse seines

3¢ Haenchen (A. 3), S. 494.
37 Késemann (A. 4), S. 160.
38 Haenchen (A. 3), S. 494.
39 Kéasemann (A. 4), S. 159.



W. Wilkens, Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas 41

heilsgeschichtlichen Aufrisses Johannes und Jesus noch so scharf
voneinander distanzieren, er zerreilt nicht die heilsgeschichtliche
Kontinuitdt. Die Annahme, die Tduferbewegung habe in Kon-
kurrenz zur Taufe der Urgemeinde auf den Namen des Johannes
getauft, setzt voraus, daBl das Auftreten des Johannes messianisch
verstanden wurde. Dafiir gibt es immerhin indirekte neutestament-
lich Belege?®. Gegen die Hypothese, in der Vorlage des Lukas sei
von einer Taufe auf den Namen des Johannes die Rede gewesen,
sprechen aber vor allem zwei Griinde: 1. Warum hat Lukas bei sei-
ner Korrektur dann nicht auch die Wiedertaufe in V. 5 gestrichen?
Vor allem aber ist 2. die Antwort der Johannesjiinger durch die
vorangehende Fragestellung des Paulus 19, 3 bedingt. Diese ist —
dem €eig T0 dvoua Tol kupiou “Incol von V. 5 entsprechend — aus dem
christlichen Taufverstindnis heraus formuliert: Lukas beschrankt
sich auf das ti, 148t also dvoua fort. Denn selbstverstandlich gibt es
tir ihn nur den Namen Jesu, auf den getauft werden kann4!. — In
V. 4 erklidrt Paulus den Johannesjiingern das Wesen der Johannes-
taufe: «Johannes taufte mit der Taufe der Umkehr, indem er das
Volk auf den nach ihm Kommenden wies, damit sie an ihn glaubten,
das ist an Jesus.» Auf diesem Schluf}, auf den Namen Jesu, liegt der
Akzent. Die im Glauben an den Kommenden vollzogene Johannes-
taufe ist im Grunde schon Taufe auf den Namen Jesu; sie ist es
freilich noch nicht verbis expressis und geschieht damit noch vor
der Tiir der Kirche, aber eben nun doch vor der Tiir der Kirche. Die
Antithese zwischen den beiden Heilsepochen zerrei3t nicht die heils-
geschichtliche Kontinuitat.

Die Johannesjiinger lassen sich nun auf den Namen des Herrn
Jesus taufen (V.5). Diese Wiedertaufe ist auffallend. Aus welchem

40 Luk. 3, 15; Apg. 13, 25; Joh. 1, 19f.; vgl. Haenchen (A. 3), S. 498.
Wenn sich zeigen liele, da3 Lukas in seiner Apostelgeschichte darauf aus
ist, ¢alle Erscheinungen der Vergangenheit, welche nicht der Kirche der
Zwolf angehorten, nachtriaglich in diese einzugliedern» (Haenchen, S. 498),
konnte man verstehen, daf Lukas unter diesem Gesichtspunkt zu einem
Text gegriffen hat, der den Ubertritt von Angehdérigen der Tiaufersekte zum
Verband der Apostolischen Kirche erzihlt. Man miilte unter diesem Aspekt
geradezu eine Taufe «auf den Namen des Johannes» in der Vorlage des
Lukas erschlieBen, auch wenn eine Taufe auf den Namen des Johannes
sonst nirgends belegt ist. Indes schreibt Lukas nicht unter frithkatholischem
Aspekt der Una Sancta Catholica.

41 So auch Braumann (A. 1), S. 31, Anm. 73.



42 W. Wilkens, Wassertaufe und Geistempfang beir Lukas

Grunde wird die Taufe wiederholt? Zur Beantwortung dieser Frage
ist folgendes zu beachten: — 1. Die Notwendigkeit einer Wiedertaufe
wird nicht betont. Der Skopus des Textes liegt ja nicht in der
Wassertaufe von V. 5, sondern in der Geisttaufe von V. 6. — 2. Dem-
entsprechend ist Paulus nicht in V. 5, sondern erst im V. 6 Subjekt
des Handelns. — 3. Wie man in V., 2 fiir motevoavteg auch Bantiodév-
Teg setzen konnte, so in V. 5 fiir éBantiodnoav ebensogut émiotevoav,
Denn um den Glauben an Jesus geht es ja nach V. 4. Wenn aber
nun in V. 5 gerade nicht vom Glauben, sondern von der Taufe ge-
sprochen wird, so diirfte das seinen Grund darin haben, daB die
Taufaussage in V. 5 die Diastase zwischen Wassertaufe und Geist-
empfang nun auch auf der Stufe des Neuen Bundes erst voll und deut-
lich hervortreten lief3. Liukas arbeitet auf diese Weise den Skopus des
Textes heraus: Die Gabe des Heiligen Geistes in Diastase zur Taufe!
— 4. Solche Linienfithrung ist dem Lukas vollends dann méglich,
wenn die Taufe bei ihm Ausdruck des Glaubens und darin auch
menschliches Zeichen fiir die Zugehorigkeit zur christlichen Ge-
meinde ist. Die Taufe ist das Siegel auf den Glauben. — Unter Hand-
auflegung des Paulus empfangen die Jiinger den Heiligen Geist
(V. 6). Die Diastase zwischen Wassertaufe und Geistempfang ist
also auch hier ganz deutlich: Es handelt sich um zwei besondere
Akte, die wohl aufeinander bezogen sind, ohne jedoch zusammenzu-
fallen.

M. Barth42 geht der Schwierigkeit des Textes aus dem Wege, in-
dem er den Bericht iiber dieWiedertaufe 19, 5 «einfach und elegant»*3
beseitigt. Barth schliet ndmlich in Ankniipfung an friihere Ex-
egeten V.5 an V. 4 an und macht auf diese Weise V. 5 zu einer Fest-
stellung im Rahmen der Paulusrede. In formaler Hinsicht wére das
moglich ; in sachlicher Hinsicht dagegen durchaus nicht. Man mii3te
sonst mit Barth die Konsequenz ziehen 4, dafl Johannes verbis ex-
pressis «auf den Namen des Herrn Jesus» getauft hiatte. Mit dieser
Annahme aber wiirde man den Unterschied in der heilsgeschicht-
lichen Ortsbestimmung zwischen Johannestaufe und christlicher
Taufe nivellieren. Es ist zwar richtig: Lukas liegt in puncto Wasser-
taufe gerade daran, die Kontinuitéit der Heilsgeschichte auszusa-

42 Barth (A. 10), S. 169.

43 Kéasemann (A. 4), S. 161, ohne Zustimmung; vgl. auch Mentz (A. 12),
S. 51, Anm. 74.

4 Barth (A. 10), S. 169.



W. Wilkens, Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas 43

gen. In ihrem Wesen unterscheiden sich die Johannestaufe und die
Taufe der Gemeinde nicht. Wir sagten: Die Taufe der christlichen
Gemeinde reprisentiert die Johannestaufe an einem neuen heils-
geschichtlichen Ort. Das bedeutet aber gerade nicht, dafl schon die
Johannestaufe eine Taufe auf den Namen des Herrn Jesus war. An
dieser Stelle steht fiir Lukas die heilsgeschichtliche Differenzierung
unbedingt in Kraft.

4.

Ausgangspunkt unserer Analyse war die Frage, ob das Ausein-
andertreten von Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas lediglich
«begriindete Ausnahmeny» sind, oder ob dieses Auseinandertreten der
theologischen Konzeption des Lukas entspricht und darum inner-
halb seines Werkes gerade keine Ausnahme darstellt. Die Frage ist
in letzterem Sinn zu beantworten.

1. Lukas unterscheidet grundsétzlich zwischen Wassertaufe und
Geistempfang. Diese Unterscheidung entspricht seinem /eils-
geschichtlichen Denken. Der heilsgeschichtliche Einschnitt des dmo
16Te von Luk. 16, 16 steht hier in Kraft und spiegelt sich also in der
lukanischen Tauftheologie wieder. Luk. 16, 17f. machen freilich
deutlich, dafl mit dieser Gegeniiberstellung von alter und neuer Zeit
das Gesetz und die Propheten keineswegs dahinfallen. Die Antithese
von Luk. 16, 16 ist eine inklusive. So hat auch die Wassertaufe im
Zeitraum der Kirche ihren Platz. Sie reprisentiert die Giiltigkeit
der Téuferverkiindigung auch im Neuen Bund. Sie reprisentiert
mithin den Alten Bund, «das Gesetz und die Propheten», im Neuen.
Die Diastase wird in den Neuen Bund hineingenommen. Sie bleibt
also nicht nur Diastase zwischen den Heilsepochen, sondern charak-
terisiert die Epoche der Kirche selber. Wenn es nach Apg. 19, 5 zur
Wiedertaufe kommt, so jedenfalls nicht im Sinne einer Gegentaufe.
Vielmehr ist diese Wiedertaufe orientiert an der der Kirche selber
aufgegebenen Diastase von Wasser- und Geisttaufe. Sie zeigt die
Giiltigkeit der Téduferverkiindigung auch im Zeitraum der Kirche
an. So wird von Lukas die Kontinuitidt der Heilsgeschichte gewahrt
und ernst genommen. Dabei wird die Wassertaufe auf den Namen
Jesu tiberboten durch die Geisttaufe, die im Gegensatz zur Wasser-
taufe Gottes eigenes Werk bleibt, wenngleich sie immer wieder sich
unter Handauflegung der Apostel vollzieht. So steht also auch die



44 W. Wilkens, Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas

Tauftheologie des Lukas unter jenem Gesetz, das im lukanischen
Schrifttum immer wieder zur Auswirkung gelangt, ndmlich unter
dem Gesetz des «iiberbietenden Parallelismus»?*s.

2. Esist hier nicht der Ort, der Entstehung der christlichen Taufe
nachzugehen. Sie kniipft jedenfalls an die Johannestaufe an. Lukas
versteht diese ohne Zweifel als Sakrament: Sie schenkt unter der
Bedingung der Umkehr, was sie verheiflt, die Vergebung der Siin-
den. Sie gilt zugleich als Bereitung auf das unmittelbar bevorste-
hende Kommen des Weltenrichters. In der christlichen Gemeinde
geschieht diese Taufe nun im Namen Jesu. Sie unterstellt den Tauf-
ling damit dem Herrschaftsbereich Jesu Christi. Sie verbiirgt die
Rettung (beachte den lukanischen Terminus!) im kommenden Ge-
richt. Es mag richtig sein, daf3 die urchristliche Gemeinde in Er-
filllung der Téduferverkiindigung damit sogleich die Gabe des Heili-
gen Geistes verbunden sah. Hier setzt nun die Neuinterpretation des
Lukas ein: Wassertaufe und Geistempfang sind zwar auch bei ihm
aufeinander bezogen, werden aber in zwes wohl zu unterscheidende
Akte aufgegliedert. Taufe unterstellt zwar auch bei Lukas dem Herr-
schaftsbereich Jesu Christi. Der iiber dem Téufling genannte Name
Jesu ist wirkende Macht. Die Wassertaufe ist somit auch bei Lukas
Sakrament. Dabei ist freilich nicht zu tibersehen, da3 der Mensch
Subjekt der Taufe ist: Er lafit sich taufen. Die Wassertaufe ist Be-
kenntnis des Menschen, der zum Glauben gekommen ist; sie ist re-
actio des Menschen in Antwort auf die actio Gottes, der dem Men-
schen «das Herz aufgetan» hat. Schon in der Tduferverkiindigung
wird die Wassertaufe im Hinblick auf die Geisttaufe des Messias
vollzogen. Im Interesse seiner heilsgeschichtlichen Periodisierung
differenziert Lukas auch in der Zeit der Kirche zwischen Wassertaufe
und Geistempfang. Die Wassertaufe auf den Namen Jesu reprasen-
tiert und tiberbietet zugleich das Alte Testament im Neuen. Sie ist
so wenig wie die Johannestaufe mit der Gabe des Heiligen Geistes
unmittelbar verbunden. Aber sie geschieht in Erwartung dieser
Gabe. Auf diese Weise gelangt Lukas zugleich zu einer Differenzie-
rung im Kirchenbegriff: Die Gemeinde Jesu Christi lebt nicht aus-
schlieBlich in der pfingstlichen Situation. Es gibt fiir Lukas auch
vorpfingstliche Gemeinde und in diesem Sinne Gemeinde im Ad-

45 Flender (A. 5) stellt in seiner Arbeit das Gesetz der uberbietenden
Parallelitdt gut heraus.



W. Wilkens, Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas 45

vent. Sie ist sozusagen Gemeinde zwischen Himmelfahrt und Pfing-
sten (vgl. Apg. 1). Von diesem Advent des Geistes unterscheidet
Lukas den letzten Advent des kommenden Weltenrichters, der mit
Feuer taufen wird. Man wird mveOua dyiov und mop in Luk. 3, 16
nicht kurzschliissig miteinander identifizieren dirfen. Auch hier
steht in iiberbietendem Parallelismus die heilsgeschichtliche Peri-
odisierung in Kraft.

Das Urteil Haenchens, das Auseinandertreten von Wassertaufe
und Geistempfang in der Apostelgeschichte geschehe nur in «be-
grindeten Ausnahmen», ist nicht haltbar. Haenchen und auch
Kiésemann verstellen sich den Blick fiir die theologische Konzeption
des Lukas, indem sie ihm zu schnell ein besonderes Interesse an der
Una Sancta Catholica unterstellen. Soweit aber Jerusalem und der
Apostolat in den von uns analysierten Texten tiberhaupt eine Rolle
spielen (vgl. Apg. 8, 14ff.; 10, 441f.), geschieht auch dies im Rahmen
der lukanischen Grundkonzeption, daf3 namlich das Alte Testament
auf Jerusalem zielt und das Evangelium wie die Apostelgeschichte
hier ihren Einsatzpunkt finden: Die Heilsgeschichte Gottes ist ge-
bunden an Jerusalem und den Apostolat. Jerusalem und Apostolat
bedeuten Kontinuitdt der Heilsgeschichte.

3. Wir schlieen mit einigen Bemerkungen zur Geistiaufe. Dem
Gesetz des iiberbietenden Parallelismus gemifl steht sie im Ziel-
punkt lukanischen Denkens. Demgegeniiber tritt die Wassertaufe
in den Hintergrund. Sie ist fiir Lukas freilich insofern von Bedeu-
tung, als sie die Kontinuitdt der Heilsgeschichte auch im Bereich
des Sakramentalen verbiirgt. Wie sehr aber die Geistesgabe im Ziel-
punkt steht, zeigt die Pfingstgeschichte. Der Pfingstgeist kommt
iiber die erste Gemeinde, ohne dal3 berichtet ist, daf3 die Menschen,
auf die er fillt, getauft sind. Man wird daraus nicht folgern diirfen,
daf3 die Wassertaufe fiir Lukas bedeutungslos geworden ist. Eine
solche Folgerung entsprache nicht der heilsgeschichtlichen Konzep-
tion des Evangelisten. Entweder setzt er auch in der Pfingst-
geschichte die Johannestaufe voraus (vgl. Apg. 1, 22), oder aber er
sieht die Gabe des Pfingstgeistes in einer Ausnahmesituation.

E. Schweizer ¢ zeigt, daBl Lukas mit dem Judentum die Anschau-
ung teilt, «dall Geist im wesentlichen Geist der Prophetie ist. Das
hindert ihn, einerseits die yapiguata iaudtwyv, andererseits stirker
"~ 48 Schweizer (A. 28), S. 405f.



46 W. Wilkens, Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas

ethisch geprigte Wirkungen wie das Gemeinschaftsleben der Ur-
gemeinde direkt auf das mveOuo zuriickzufiihren»*?. So wird etwa
der Glaube selbst da, wo unterstrichen werden soll, daf3 er von Gott
geschenkt ist, nie auf das Wirken des Geistes bezogen. Der Geist
ist Gottes besondere Gabe, die der ganzen Gemeinde gilt, so wahr
Lukas die alttestamentliche GeistverheiBung zu Pfingsten erfiillt
sieht (Apg. 2, 16ff.). Die Geisttaufe ist Gottes eigenes Werk vor
allem im Gegeniiber zur Wassertaufe, in der auch der Mensch han-
delt. Diese Geisttaufe erscheint in Apg. 8, 17; 9, 17; 19, 6 mit
Handauflegung verbunden. Bemerkenswert ist in diesem Zusam-
menhang vor allem die Aussage 8, 18: dia Tijg émdéoewg TV xerpdv
TWV dmoagToAwyv didotan T0 mvelua. Jenes d14 weist geradezu auf eine
sakramentale Verdichtung der Gabe des Heiligen Geistes. Die Hand-
auflegung ist nicht nur Symbol, sondern wirksamer Akt, symbolum
efficax 8. Nicht nur die Wassertaufe, sondern auch die ihr zuge-
ordnete, aber doch in solcher Zuordnung unterschiedene Geisttaufe
unter Handauflegung ist das fiir die Zeit der Kirche neben dem
Abendmahl gebotene Sakrament*®. Sakrament will freilich nicht be-
sagen, dal} hier ein opus operatum geschieht, dall der Heilige Geist
in die Verfiigungsgewalt der Kirche gestellt wiirde, als ob die Kirche
«Gottes Gabe durch Geld erkaufen koénnte» (Apg. 8, 20). Auch im
sakramentalen Bereich bleibt der Geist Gottes freie Gabe. Das
macht Lukas dadurch deutlich, daB er den Geist keineswegs schema-
tisch an die Handauflegung bindet. Das macht er vor allem aber da-
durch klar, dafl der Handauflegung immer wieder das Gebet voran-
geht (Apg. 6, 6; 8, 15; 13, 3; 28, 8). Hier steht Luk. 11, 13 in
Kraft: «Wenn nun ihr, die ihr doch bése seid, euren Kindern gute
Gaben zu geben willt, wieviel mehr wird der Vater im Himmel den
Heiligen Geist denen geben, die ihn bitten!» M. Barth 5 urteilt, daf
die Handauflegung nichts anderes sei als «eine besonders intensive
Form der Fiirbitte». Richtig ist an diesem Urteil, dafl die Handauf-
legung durch das vorangehende fiirbittende Gebet vor einem sakra-
4 Schweizer (A. 28), S. 407.

48 J. Behm, Die Handauflegung im Urchristentum (1911), S. 198; N. Ad-
ler, Taufe und Handauflegung (1951), S. 671f.

49 Nach Mentz (A. 12), S. 36. 40, mi3t Apg. 8, 17, dhnlich wie Apg. 9, 17
und 19, 6 weniger der Geste des Handauflegens an sich als vielmehr dem
Handaufleger Wert bei. Indes zeigt 8, 18f., dal auch die Handauflegung

selbst zu bewerten ist.
50 Barth (A. 10), S. 151.



W. Wilkens, Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas 47

mentalistischen MiBBverstandnis geschiitzt wird; unrichtig aber, so-
fern es den sakramentalen Charakter der Handauflegung zu bestrei-
ten versucht. Da die lukanische Tauftheologie ganz und gar von der
uetavolr bzw. der miotig her bestimmt und die Taufe auch Handeln
des Menschen in Antwort auf das Handeln Gottes ist, der den Glau-
ben schenkte, liegt die Sduglingstaufe nicht im Blickfeld des Lukas.
Dagegen kann auch nicht die sogenannte oikog-Formel (Apg. 16,
15. 33; 18, 8) ins Feld gefiihrt werden. Denn der oikog wird in der
damaligen Welt «ausschlieflich als Verband (= Familie) von allein
rechtsfihigen, erwachsenen verwandten Personen vorgestellt, wo-
bei Recht und Handlungsfdhigkeit in der Person des Hausvaters
vereinigt sind»5l.

Wilhelm Wilkens, Lienen, Kreis Tecklenburg, Deutschland

51 A. Strobel, Der Begriff des «Hauses» im griechischen und rémischen
Privatrecht: Zs. ntl. Wiss. 56 (1965), S. 99f.



	Wassertaufe und Geistempfang bei Lukas

