
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 23 (1967)

Heft: 1

Artikel: Methodologisches über die Behandlung der Metapher dargelegt an Am.
1, 2

Autor: Weiss, Meïr

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878620

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878620
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
Jahrgang 23 Heft 1 Januar-Februar 1967

Methodologisches
über die Behandlung der Metapher

dargelegt an Am. 1,2

Die methodische Einstellung der modernen Bibelwissenschaft zu
den geistigen Phänomenen im allgemeinen und zum dichterischen
Ausdruck im besonderen läßt sich auf einen gemeinsamen Nenner
bringen, der als ontische Reduktionstendenz bezeichnet werden kann.
Gemeint ist damit der ihnen gemeinsame Versuch, ein Seiendes in
seinem faktischen So-Sein, in seiner uns vorliegenden Form nicht
als in sich selber ruhend zu verstehen, sondern aus einem anderen

- vorhandenen oder auch nur vermuteten, re-konstruierten - Seienden

zu erklären.

1.

Insbesondere gilt dies von der heute herrschenden,
gattungsgeschichtlichen Exegese, da sie auf der kulturgeschichtlichen
Erkenntnis fußt, daß in biblischer Zeit die Dichter nach einem durch
die Gattung bestimmten Schema gedichtet haben.

Demnach hat die Bibelexegese, wenn sie ihrem Stoff gerecht werden will,
zunächst weniger das Einzelstück, als vielmehr seine Gattung, das Typische,
das dem Individuellen zugrunde liegt, richtiger : dem das Individuelle unterliegt,

zu beobachten; den Blick auf das Gemeinsame, das «Übliche» (die
«Formensprache», den «Schatz von Gedanken und Stimmungen») zu richten
und nicht auf das vom Schema Abweichende, das Besondere, das dem
bestimmten Gebilde allein Gehörende. Es fragt sich aber, ob solch eine exegetische

Einstellung zum Verständnis des zu deutenden Einzelstückes hilft und
sein Mißverständnis verhindert? Vossler behauptet: «Die seelische Besonderheit

des kleinsten Sätzchens kann immer dadurch mißverstanden werden,
daß wir es über einen fertigen und bekannten Leisten schlagen, anstatt von
dem einzigartigen Antrieb, der es hervorbrachte, uns führen zu lassen. Wir
greifen, wo eine évépyeia waltet, nach einem tp-fov, von dem wir voraussetzen,
daß es ihr entsprechen müsse.»1 In der biblischen Gattungsforschung wird

1 K. Vossler, Über grammatische und psychologische Sprachformen:
Gesammelte Aufsätze zur Sprachphilosophie (1923), S. 106.

l



2 M. Weiss, Methodologisches über die Behandlung der Metapher

wieder behauptet: «daß die einzelnen Schriftsteller-Persönlichkeiten... in
jenem Altertum in einer uns zunächst befremdlichen Weise zurücktreten».
Der Dichter imd Schriftsteller «wählt die Stoffe, die man auch sonst zu
behandeln pflegt, und er redet über sie in dem dafür seit alters gebräuchlichem
,Stil', d.h. seine Rede verläuft in den Gattungen..., die ihm als der natürliche
Ausdruck seines Denkens und Empfindens erscheinen»2. Aber treffe diese

Behauptung auch zu, so widerspricht sie der von Vossler vertretenen nicht.
Auch dann heißt es ja «die Sprache... als eine lebendige Kraft zu betrachten
und zu verstehen, nicht als etwas Fertiges, noch als einen Gegenstand, an
dem sich Wandlungen wie ein Schicksal vollziehen»3. Mit einem Worte:
wenn zwei dasselbe sprechen, so sagen sie nicht dasselbe. Demnach ist das
Wesentliche in der Exegese nicht das Betrachten der Vorratskammer der
Stilelemente, sondern das Beobachten der Organfunktion im konkreten
Abschnitt, die Berücksichtigung der formgebenden Kraft in der Komposition
des betreffenden Einzelstückes. Daraus folgt für die Methode der Erforschung
eines Sprachkunstwerkes, daß neben der Kategorie der Kontinuität die der
Diskontinuität berücksichtigt werden muß, so daß neben der Auffindung des

Traditionsgutes die Interpretation des «Stellenwertes» im jeweiligen Text zu
treten hat4. Es sind bereits einige, wenn auch nur wenige, von den Anhängern
der gattungsgeschichtlichen Methode, die das erkennen. Sie wollen zwischen
der «gemeinsamen Form» und ihrer speziellen «Funktion», zwischen dem
ursprünglichen «Sitz im Leben» und dem vorhandenen «Sitz im Buch», bzw.
« Sitz in der Rede» oder «Gebrauch in der Rede» unterscheiden5, oder behaupten:

«Die einseitige Interpretation von der ursprünglichen vorliterarischen
Bedeutung aus ist nichts anderes als eine Vergewaltigung des Verfassers, dem
durch die Methode leicht Meinungen unterstellt werden können, die er selbst
mit dem von ihm gebrachten Vorstellungen und Bildern längst nicht mehr
in Verbindung gebracht hat.»6 Nun gilt es als Grundlehre in der herrschenden
Bibelexegese : der biblische Dichter ist « im Stil mehr gebunden als in den
Gedanken; auch wenn er es vermag, Neues zu denken und auszusprechen, so
bleibt er doch bei den herkömmlichen Ausdrucksformen stehen»7. Auch
wenn es sich so verhielte, so wäre doch zu bemerken, daß es der Exeget nicht
als seine Aufgabe betrachten kann, ausfindig zu machen, was der Dichter
dachte und in den «herkömmlichen Ausdrucksformen» sagen wollte und
konnte. (Es erübrigt sich hier, all das Richtige und Wichtige, was gegen
«intentional fallacy» gesagt wurde, zu wiederholen.) Er hat zu erörtern, was
in der Dichtung tatsächlich zum Ausdruck gekommen ist. Das soll er, denn

2 H. Gunkel, Die Schriften des A.T., 2. Aufl., 2, 2 (1923), S. XXXV.
3 K. Vossler (A. 1), S. 105.
4 Vgl. W.Veit, Toposforschung: Deutsche Vierteljahrsschr. f. Literatur -

wiss. u. Geistesgesch. 37 (1963), S. 120-163.
5 G. Fohrer, Theol. Rundschau 28 (1962), S. 331. E. Sellin-G. Fohrer,

Einleitung in das A.T., 10. Aufl. (1965), S. 27f. 391.
6 K.-H. Bernhardt, Das Problem der altorientalischen Königsideologie im

A.T. : Vet. Test. Suppl. 8 (1961), S. 66.
7 Gunkel (A. 2), ebd.



M. Weiss, Methodologisches über die Behandlung der Metapher 3

das kann er. Aber er kann dies nur dann, wenn er den Sinn der Ausdrucksform

- auch der «herkömmlichen» - weder in ihrer Isoliertheit noch nach
ihrer Bedeutung in einem anderen Kontext feststellt, sondern nach der Stelle
und der Bedeutung, die sie in diesem Kontext, im Ganzen der betreffenden
Dichtung einnimmt. Und zwar hat er sich - gemäß der Forderung des «her-
meneutischen Zirkels» - davon zu überzeugen, daß der von ihm erschlossene
Sinn der betreffenden Ausdrucksform mit allen anderen Ausdrücken und
Stilelementen und mit dem Ganzen dieses Gebildes im Einklang steht und
somit jedes Einzelne im Ganzen und das Ganze zu jedem Einzelnen
«stimmt»8.

Die gattungsgeschichtliche Forschungsmethode erkennt also nicht
das Eigenrecht der Einzelinterpretation in dem Maße an, wie es nach
dem oben Erörterten gefordert wird. Ist ihre Einstellung dadurch
überhaupt nicht günstig für das Verstehen dessen, was in der Dichtung

zum Ausdruck gekommen ist, so gibt sie besonders Anlaß zum
Mißverstehen der bildlichen Ausdrücke, der Metaphern im weitesten
Sinne. Dies beweist nicht nur die in den letzten Jahrzehnten
bemerkbare Neigung, die Frage «wörtliche oder metaphorische
Deutung?» grundsätzlich zu beantworten, statt sie von Fall zu Fall zu
untersuchen 9.

Dies zeigt auch das allgemeine Bemühen, eine bildliche Redeweise nicht
aus ihrem einmaligen Kontext, sondern auf Grund eines anderen, als «

Schlüsseltextes» angenommenen Textes zu erklären10, wie etwa auf Grund eines
Wörterbuches, in dem die einmalige, allgemeingültige, genaue Bedeutung
einer jeden Metapher verzeichnet wäre. Denn, so heißt es da: «wird das ,Bild'
nicht als bestimmter Typos erkannt, so sind der Deutung Tor und Türen
geöffnet»11. Hier ist der methodische Fehltritt noch evidenter als in der
Exegese im allgemeinen. Diese Einstellung zur Metapher ist bedeutend
gefährlicher als das gewöhnliche Nichtachten auf das Wesen der Sprache, bzw.
des Ausdruckes in der dichterischen Sprache, denn sie läßt ja das Wesentliche

in ihr, das Dichterische, außer acht: Erstens, daß die Metaphern in
lebendiger Rede nicht isoliert vorkommen, sondern immer in einem Kontext
stehen. Lautet doch ihre genaue Definition: «Eine Metapher... ist ein Wort
in einem Kontext, durch den es so determiniert wird, daß es etwas anderes

8 Vgl. E. Staiger, Die Kirnst der Interpretation (21957), S. 15.
9 Als Radikalster geht konsequent in dieser Richtung I. Engnell, der

prinzipiell gegen metaphorische Deutung ist, Methodological aspects of O.T.
Study: Vet. Test. Suppl. 7 (1960), S. 13-30. Vgl. A. J. Johnson, Hebrew
Conceptions of Kingship : Myth, Ritual, and Kingship, ed. S. H. Hooke (1958),
S. 232, Anm. 3.

10 Vgl. zuletzt: E. Heszler, Die Struktur der Bilder bei Deuterojesaja:
Ev. Theol. 25 (1965), S. 349-369.

11 Heszler (A. 10), S. 369.



4 M. Weiss, Methodologisches über die Behandlung der Metapher

meint, als es bedeutet.»12 Zweitens, daß «Metaphern gar nicht, wie die alte
Metaphorik wahrhaben wollte, reale oder vorgedachte Gemeinsamkeiten
abbilden, sondern daß sie Analogien stiften, Korrespondenzen schaffen und
demiurgische Werkzeuge sind»13.

Ist das Wort ein Mittel, womit sich der Mensch die außerhalb
seiner vorhandenen Wirklichkeit erobert, so schafft der Mensch in
der Metapher aus dem Wort die Wirklichkeit seines Innersten14. Und
zwar nicht bloß in den äußerst seltenen Fällen, bei denen die Metapher

eine Urschöpfurig ist, sondern gerade in jenen Fällen - und die
sind die häufigeren -, bei welchen die Metapher bloß eine Nach-
schöpfung ist, d.h. wenn der Dichter die Metapher nicht «dichtet»,
sondern sich einer herkömmlichen bedient. Daraus folgt, daß ein

nicht-richtiges Verständnis der Metapher das totale Mißverständnis
der Dichtung in sich birgt. Und die ideologischen, gedanklichen,
theologischen, historischen, soziologischen usw. Schlüsse, die aus
der so verstandenen Dichtung gezogen werden, sind auf Sand gebaut.

Es ist der Zweck dieser Abhandlung, die neue, in der allgemeinen
Metapher-Forschung als adäquat erkannte Betrachtungsweise und
Deutungsart auf die biblische Metapher in Anwendung zu bringen
und diese mit der in der Bibelforschung herrschenden Einstellung
zu konfrontieren.

2.

Diese methodologische Auseinandersetzung soll anhand der
Klärung einer Metapher stattfinden, die in Am. 1, 2 steht, dann in Joel
4, 16 wörtlich und in Jer. 25, 30 mit «wenigen» Änderungen
vorkommt.

In der wissenschaftlichen Literatur herrscht Meinungsverschiedenheit über
das Verhältnis dieser drei Stellen untereinander, wie auch über die Authentizität

der Metapher im Amos-Buch, ja nicht zuletzt sogar über den Sinn dieser

12 H. Weinrich, Semantik der kühnen Metapher : Deutsohe Vierteljahrs-
schr. f. Literaturwiss. u. Geistesgesch. 37 (1963), S. 340.

13 Ebd., p. 338. - Vgl. Ortega y Gasset: «Die Metapher ist die größte
Macht, die der Mensch besitzt. Sie grenzt an Zauberei und ist wie ein
Schöpfungsgerät, den Gott im Innern seiner Geschöpfe vergaß » ; zitiert nach
H. Friedrich, Die Struktur der modernen Lyrik (1961), S. 151.

14 Vgl. H. Seidler, Allgemeine Stilistik (1953), S. 14ff. ; ders., Die Dichtung

(1959), S. 22ff.



M. Weiss, Methodologisches über die Behandlung der Metapher 5

Stelle. In einer hebräischen Studie versuchte ich die verschiedenen
literarhistorischen Fragen zu beantworten auf Grund einer Erörterung dessen, wie
die Ganzheit jeder der drei Texte, in denen die Metapher auftritt, auf diese
ihre sinngebende Kraft ausübt, oder genauer gesagt, wie die Metapher ihren
Sinn aus ihrem « Stellenwert» in jeder der drei Prophezeihungen wandelt und
neu gewinnt15. Hier will ich mich nur auf die Klärung des Sinnes der Metapher

in der Arnos-Stelle beschränken.

•?msn twn tüD'n crsnn rrnu ibnxi iVip •p8 abtn-rm ïnep psa 'n
«Der Herr von Zion her brüllt er und von Jerusalem her gibt er aus
seine Stimme, und die Triften der Hirten welken und das Haupt
des Karmel dorrt» (Am. 1, 2)18.

Da im Sprachwerk die Teile dem Ganzen untergeordnet sind und
ihr Sinn durch den Gesamtkontext determiniert wird, so ist zum
Verstehen unseres Verses zunächst das literarische Ganze, dessen

Teil er ist, abzugrenzen. Die Meinungen der wissenschaftlichen
Kommentare und Abhandlungen17 gehen darüber auseinander18. Da

15 M. Weiss, «Auf den Spuren einer Metapher in der Bibel. Methodologische
Bemerkungen und exegetische, literarische und historische Beleuchtungen»:
Tarbiz 34 (1965), S. 107-128. 211-223. 303-318 (hebr.).

16 Die Übersetzung fußt auf der «Verdeutschung» von M. Buber-F. Rosenzweig.

Im allgemeinen sind die deutschen Bibelzitate dieser Übersetzung
entnommen.

17 A. Bentzen, The Ritual Background of Amos I, 2-II, 16: Oudtest. Stud.
8 (1950), S. 85ff.; K. Budde, Zu Text und Auslegung des Buches Amos:
Journ. Bibl. Lit. 43 (1924), S. 46ff. ; K. Cramer, Amos (1930); R. S. Cripps,
A Critical and Exegetical Commentary on the Book of Amos (21960) ;

B. Duhm, Anmerkungen zu den Zwölf Propheten (1911); A. B. Ehrlich,
Randglossen zur hebräischen Bibel, 5 (1912); W. R. Harper, A Critical and
Exegetical Commentary on Amos and Hosea (1905) ; A. S. Kapelrud, Central
Ideas in Amos (1956) ; J. Kaufmann, «Die Geschichte des israelitischen
Glaubens» (1937ff. ; hebr.); V. Maag, Text, Wortschatz und Begriffswelt des
Buches Arnos (1959); K. Marti, Das Dodekapropheton (1904); J. Morgenstern,

Amos Studies, I: Hebr. Un. Coll. Ann. 11 (1936), S. 141 ff. ; W. Nowack,
Die Kleinen Propheten (31922); Th. H. Robinson, Die zwölf kleinen
Propheten (21956); H. Schmidt, Die Herkunft des Propheten Arnos: Zs. atl.
Wiss. Beih. 34 (1920), S. 167ff.; E. Sellin, Das Zwölfprophetenbuch, 2-3
(1929); A.Weiser, Die Prophétie des Arnos (1929); ders.,Das Buch der zwölf
kleinen Propheten (21956); J. Wellhausen, Die kleinen Propheten (31898).

18 In den Meinungen kommen sämtliche Möglichkeiten zum Ausspruch
(A. 17): (a) V. 2 bildet mit V. 1 eine Einheit (Marti, Ehrlich); (b) V. 2 ist
die Einleitung der mit V. 3 beginnenden Einheit (Wellhausen, Nowack,
Lindblom, Kaufmann [III/l, p. 70, Anm. 1]; N. H. Tur-Sinai, «Die Sprache
und das Buch» 1 [21954], S. 82 [hebr.]; Bentzen, Kapelrud); (c) V. 2 a gehört zu



6 M. Weiss, Methodologisches über die Behandlung der Metapher

aber einerseits - wie dies schon etlichemal betont wurde - V. 3 ff.
eine in sich geschlossene Einheit bildet, andererseits - wie ich es zu
beweisen versuchte19 - die Verbindung des V. 2 durch den ihn
einleitenden Satz "IKK1! mit V. 1 der Nachgeschichte unseres Verses
gehört, so scheint es mir tunlich, zumindestens als Arbeitshypothese,
V. 2 als selbständige Einheit zu behandeln. Ferner soll die
überlieferte Gestalt des Verses nicht in Frage gestellt werden, solange
die Analyse dies nicht als notwendig erweist.

In V. 2 werden zwei Erscheinungen nebeneinander gestellt, die
zueinander im Verhältnis von «propter hoc»20 oder von «post hoc»21

stehen. Die Erscheinung in V. 2a ist eine akustische («Der Herr von
Zion her brüllt er und von Jerusalem her gibt er aus seine Stimme»).
Man ist sich darüber einig, daß die Prädikate, die diese Erscheinung
bezeichnen, Metaphern sind. Aber über den Sinn der Metapher -
betreffend «vehicle» (W ]1"P) und «tenor»22 - herrscht
Meinungsverschiedenheit.

Die Ansichten über V. 2a lassen sich in zwei Hauptgruppen zusammenfassen:

(A) Kundgabe Gottes mittelbar in einer akustischen Naturerscheinung,

d.h. (a) im Donner, als Synekdoche von Gewitter23; (b) im Erdbeben24;
(c) im Ostwind25; (d) in allen dreien26. (B) Kundgabe Gottes unmittelbar im

V. 1, 2b zu V. 3ff. (Budde, Schmidt); (d) V. 2 bildet in seiner überlieferten
Gestalt eine geschlossene literarische Einheit (die meisten Forscher, zuletzt
Weiser, Neher, Maag, R. Fey, Arnos und Jesaja [1963], S. 41, J. Jeremias,
Theophanie [1965], S. 12f., etc.).

19 Weiss (A. 15), S. 304ff.
20 Im allgemeinen.
21 Z. B. A. Neher, Arnos (1950).
22 Diese Bezeichnung für die beiden Teile der Metapher stammt von I. A.

Richards, Philosophy of Rhetoric (1936), S. 96ff.
23 Wellhausen, Nowack, Marti (A. 17); H. Gressmann, Der Ursprung der

isr.-jüd. Eschatologie (1905), S. 23; Budde (A. 17); M. Buttenwieser, The
Prophets of Israel (1914), S. 211f., Anm. 1; Cripps (A. 17) [1] und andere,
zuletzt Jeremias (A. 18). So schon unter den jüdischen Exegeten des Mittelalters

Ihn Ezra [1].
24 Schmidt (A. 17), Morgenstern (A. 17), S. 137, Anm. 144; J. Hempel,

Worte der Propheten (1949), S. 229, und andere. So auch Weiser, Die
Prophétie (A. 17), S. 83f., doch in seinem Kommentar spricht er über «Donnerstimme»,

«Gewitter». Auf ein Erdbeben deutete den Satz unter den jüdischen
Exegeten des Mittelalters Eliezer aus Beaugency (12. Jahrhundert).

25 G. Hoffmann, Versuche an Arnos: Zs. atl. Wiss. 3 (1883), S. 96;
H. Guthe: Die heil. Schrift des A.T., hrsg. von E. Kautzsch, 2 (1910), z. St.

26 Sellin (A. 17).



M. Weiss, Methodologisches über die Behandlung der Metapher 7

figurativen Ausdruck des Löwengebrülls27. Die Erscheinung in V. 2b ist als
Darstellung (a) einer Dürre28; (b) einer Verwüstung, einer Verlassenheit29;
(c) eines staatlichen Zusammenbruchs30 aufgefaßt.

Die verschiedenen Auffassungen werden mit strukturellen und stilistischen

Beweisen zu erhärten und die gegnerischen mit eben diesen Mitteln zu
entkräften versucht. Aus der Fülle der Meinungen, Einwendungen und
Erwiderungen greife ich nur die methodologisch charakteristischen heraus.

Die der Meinung sind, daß V. 2 a JW und iflp J3V (A) eine Naturerscheinung

bezeichnet, berufen sich darauf, daß auch in der Bibel die
Naturgewalten als Versichtbarung der Gottheit angesehen werden. Die in Gottes
«Brüllen» die bebende Stimme (rombo) des Erdbebens (b) hören, horchen
auf den Zusammenhang zwischen V. 2 und V. 1. Die das Heulen des
Ostwindes (c) hören, merken auf V. 2b, der Dürre darstellt. Und die das Rollen
des Donners (a) hören, neigen ihr Ohr zu der häufigen Bedeutung des
Ausdrucks iVip |D3 in der hebräischen Bibel31 und ihrer Umwelt32, auch zu dem

27 Wie diese Gottes-Stimme zu verstehen ist, darüber gehen wiederum die
Meinungen auseinander (A. 17): (a) im buchstäblichen Sinne, d.h. durch
Lauten-Lassen seine Stimme (Cramer, Cripps [2]) ; (b) als Synekdoche, d.h.
a) durch Kundgabe seines Wortes (J. Lindblom, Die literarische Gattung der
prophetischen Literatur [1924], S. 70f. ; Prophecy in Ancient Israel [1962],
S. 116), b) durch Kundgabe seines Zornes (I. P. Seierstad, Erlebnis und
Gehorsam beim Propheten Arnos : Zs. atl. Wiss. 52 [1934], S. 25) ; (c) als Metonymie,

d.h. durch sein Sich-Erkennen-Lassen (Maag, Bentzen, Kapelrud ; H. H.
Krause, Der Gerichtsprophet Arnos: Zs. atl. Wiss. 50 [1932], S. 226).

28 Die meisten Erklärer und Forscher.
29 Sellin (A. 17). Er punktiert für $3^1 des Masoretischen Textes (auch

LXX): «beschämt dastehn». So schon Duhm (A. 17).
30 Kapelrud (A. 17) : «The herdsmen are seen as the leaders of the foreign

nations which were hostile to Judah... The word ros may imply a play of
words, meaning at the same time the top of Carmel and the ,head of Carmel',
that is, the Israelite king» (S. 19). Vgl. Abrabanel: «,und die Triften der
Hirten', das sind die Völker, die weiden kamen im heiligen Land... ,und das

Haupt des Karmel', d.h. Jerusalem und das ganze Land Israels.» Diese alle-
goristische Auffassung findet sich schon im Targum. Von den jüdischen
Exegeten des Mittelalters wird sie von Raschi und Redak angenommen, Ibn
Ezra hingegen weist sie ab. Der im 9. und Anfang des 10. Jahrhunderts
lebende karäische Bibelexeget Daniel al-Qümissi bemerkt zu unserem Verse :

«die Triften der Hirten und das Haupt des Karmel sind Fürsten und Könige»,
Commentarius in Librum Duodecim Prophetarum, ed. J. D. Markon (Jerusalem

1957).
31 1. Sam. 22, 14; Ps. 18, 14; Joel 2, 11; vgl. Ps. 77, 18. Auch fripa ]ni

bedeutet donnern (Ps. 46, 7 ; 48, 34). Ebenso die Ausdrücke: 'H Vlp (Ps. 29,

3-9; Hi. 37, 4f.; Jes. 30, 30f. Vgl. Ps. 67, 19; 104, 7), DTlVx lf?p (Ex. 9,

28), ]f?p (Ex. 9, 23, 29, 32f.; 19; 15; 20, 18; 1. Sam. 12, 17f.), als Ausdrücke
für Naturerscheinungen, meinen vor allem den Donner.

32 Siehe jetzt Jeremias (A. 18), S. 73ff.



8 M. Weiss, Methodologisches über die Behandlung der Metapher

metaphorischen Sinn des Verbs «brüllen» (JW) inUrkundendes alten Orients33
und auch im biblischen Schrifttum34. Die in V. 2b die Darstellung eines
Staatszusammenbruchs (c) sehen, blicken auf die folgende Prophétie (V. 3ff.)
und auf die anderen zwei Prophetien, in denen V. 2 a wiederkehrt, wenden
ihre Augen zu ägyptischen Ächtungstexten35 und schauen auf die
metapherische Verwendung des Wortes «Hirt» im Sinne von Führer, König, die
ja auch in der Bibel nicht selten ist36. Die in V. 2b die Schilderung einer
Verwüstung (b) sehen, richten ihr Augenmerk auf das in V. 2 a Geschriebene,
finden das dort Ausgedrückte mit dem hier Dargestellten befremdlich und
berücksichtigen die bekannte Parallele ©13 II V3N und ihre Synonyme37, die
als Metaphern für Verwüstung gelten. Und die hier Dürre (a) dargestellt
sehen, nehmen den Satz wörtlich.

Gegen die Auffassimg iVlp ]rP als Erdbeben, auf Grund des

Zusammenhanges zwischen V. 2 und V. 1, wird eingewendet, daß in unserem
Falle der Sinn des Verses nicht auf Grund des Zusammenhanges zu erhellen
ist, sondern umgekehrt: Der Sinn des Verses soll die Art des Zusammenhanges

bestimmen. Gegen die Auffassung des V. 2a als Heulen des
Ostwindes wendet man ein, daß die übliche Bedeutungs-Ladung der Verben
iVlp ]1"P JW eine weitere Beladung mit der «connotation» des Heulens des
Ostwindes nicht mehr zuläßt. Gegen die Auffassung der «vehicle» '[27''

V?1p als Donnergetöse wird eingewendet, daß dann V. 2 b nicht zu V. 2 a

paßt, denn Donner hat doch nicht Dürre zur Folge. Dagegen erwidern die
Verteidiger dieser Auffassung: «Das Gewitter, das von Sion ausgeht, ist ein
uneigentliches ; es hat die paradoxe Wirkung, daß Kraut und Bäume welken
und verdorren.»38 Doch gegen diese Erklärung wird eingewendet : «,Ein
uneigentliches Gewitter'..., aber was ist ein uneigentliches Gewitter mit sehr
eigentlichen, greifbaren Wirkungen? Sollen Auen und Wälder verdorren, so

wird J... dafür das geeignete Mittel, den Sirocco D'Tp ausgehen lassen ; fährt

33 Siehe H. Gressmann, Hadad und Ba'al: Zs. atl. Wiss. Beih. 33 (1918),
S. 198ff. Nach Tur-Sinai «meint das arabische Verb iTCH, das eine Parallele
des hebräischen mi"!1 ist, das Brüllen des Löwen». Doch ist er der Ansicht,
daß man in dieser Parallele keine Abhängigkeit oder keinen Einfluß sehen
kann, da der gemeinsame Ausdruck ein unabhängiger Ausdruck einer
gemeinsamen Absicht ist, eine Onomatopöie. «Der Herr Zebaoth, Gott der
Lade»; Die Sprache und das Buch, 3 (1955), S. 97f.

34 Hi. 37, 4. Siehe Buttenwiesers (A. 23) Meinung, S. 211f., Anm. 1.
35 Bentzen (A. 17).
36 Jes. 44, 28; Jer. 2, 8; 3, 15; 10, 21, 12, 10 u. ö.; Ez. 34 passim; 37, 24.
37 Jes. 19, 8 f. ; Joel 1, 10.
38 Wellhausen; so auch Nowack (A. 17). Weiser, Prophétie (A. 17), S. 83f.,

schreibt: «Die Frage der Modernen, wie soll man dies als Wirkung eines
Gewitters denken? würde den Verfasser des Verses wahrscheinlich in Erstaunen
versetzt haben: nicht ein Gewitter, sondern J...S Zorn richtet diese
Zerstörung an, und dazu bedient er sich der Naturgewalten.» Ibn Ezra nimmt
den «Donner» wörtlich; seiner Erklärung nach verursache die in V. 2b
geschilderte Verwüstung, daß V. 2 a nur Donner meint, ohne Regen.



M. Weiss, Methodologisches über die Behandlung der Meta'pher 9

er im Gewitter daher, so wird das seine ihm gesetzte andere Wirkung tun.
Beides möchte dann uneigentlich, d.h. bildlich gemeint sein; aber Ursache
und Wirkung müssen im Bilde so gut miteinander stimmen wie in der
Wirklichkeit.»39 Gegen die Auffassung wieder, die in V. 2 b durch Änderung der
Interpunktion des Verbes W die Schilderung der Verlassenheit findet, wird
die Einwendung gemacht : «Wie gelingt es dem Gewitter diese Wirkung
hervorzubringen Selbst wenn der Blitz mitten in eine der Herden einschlüge,
sie würde wohl für den Augenblick auseinanderfahren, aber darum doch die
Weide nicht verlassen. Wohin denn - etwa in den Stall? Und brauchte und
hätte sie eine Zuflucht, die sie aufsuchen könnte, würde sie nicht nach einer
Stunde wieder herbeigetrieben werden und von neuem zu grasen beginnen,
so daß der Weide zum Trauern gar keine Zeit bliebe?»40 Wegen dieser Stil-
und Struktureinwände gelangen manche Forscher zum Schluß, in V. 2 stünden

verschiedene, ursprünglich einander fremde Elemente unverbunden
nebeneinander41. Andere meinen wieder, daß die Metapher in V. 2a eine tote
Metapher (ein toter Topos) sei42.

Die Voraussetzungen der erwähnten Beweisführungen, Einwendungen,

Erwiderungen haben einiges für sich. Vor allem ist es richtig,

daß der Vers in seiner Ganzheit aufzufassen sei : die Bedeutung
des Wortes, des Topos, des Satzes ist von dem Kontext abhängig.
Es ist richtig, daß auch dichterische Rede sich einer toten Metapher
bedienen kann. Es ist ferner richtig, daß in einem - besonders antiken

- literarischen Werk die Redaktionstätigkeit einander Fremdes
nebeneinanderstellen, voneinander Verschiedenes ineinanderknüp-
fen mag. Doch das auf diesen Voraussetzungen Gebaute ist schief.
Denn die Beweisführungen, Einwendungen und Erwiderungen werfen

höchstens einen flüchtigen Blick auf den Kontext und fragen
nur nach dem Zusammenhang der zwei Vershälften, statt deren
gestaltbildende, ganzheitliche Formzüge ins Auge zu fassen und die

Frage zu beantworten, wie alles Einzelne von diesen Formzügen
39 K. Budde, Amos I, 2, Zs. atl. Wiss. 30 (1910), S. 38 (von mir gesperrt).
40 Budde (A. 17), S. 53.
41 Schmidt, Budde (A. 17). - Nach Gressmann (A. 23), S. 23, ist die

«Inkonzinnität» in V. 2 die Folge dessen, daß hier drei verschiedene Vorstellungen

über Manifestation Gottes zusammengeflossen sind, nachdem «die
Sätze nicht mehr lebendig, sondern durch den Gebrauch bereits erstarrt
waren, und... in das Gebiet des religiösen Sprachsatzes gehörten». Jeremias
(A. 18), S. 16f., sieht in dem losen Nebeneinanderstehen der Ursache imd der
Wirkung die erste Art der Entwicklung der Theophanieschilderungen : die
«ursprüngliche» zweigliedrige Form hat sich noch gehalten, aber mindestens
eines der Glieder ist mit neuem Inhalt gefüllt worden.

42 H. E. W. Fosbroke, Interpreter's Bible, 6 (1956), S. 778. So schon
Marti (A. 17); siehe auch Gressmann (A. 41).



10 M. Weiss, Methodologisches über die Behandlung der Metapher

aufgenommen, gleichsam umgeschmolzen wird in die gestalthafte
Einheit des Vers-Ganzen - wie es nach dem hermeneutischen
Kanon «der Totalität und des sinnhaften Zusammenhanges»43
erforderlich ist. Aber das besonders Umsichtige in den erwähnten
Erklärungen und Erörterungen ist, daß sie die Richtlinie der
Auslegung vollkommen außer acht lassen, die Betti «als Kanon der
hermeneutischen Autonomie des Objekts oder als Kanon der
Immanenz des hermeneutischen Maßstabs» bezeichnet. Betti meint
damit, «daß die sinnhaltigen Formen in ihrer Eigengesetzlichkeit
verstanden werden müssen, gemäß der eigenen Bildungsgesetzlichkeit
nach ihrem intendierten Zusammenhang, in ihrer Notwendigkeit,
Kohärenz und Bündigkeit: sie sollen daher mit dem ihrer
ursprünglichen Bestimmung immanenten Maßstab gemessen werden,
der Bestimmung nämlich, der die geschaffene Form vom Standpunkt

des Autors... und seines Gestaltungswollens beim Schaffensprozeß

entsprechen sollte; also nicht nach Maßgabe ihrer Eignung
für diesen oder jenen äußeren Zweck, der dem Interpreten als der
nächstliegende erscheinen mag»44.

Aus dem letzterwähnten «Kanon der hermeneutischen Autonomie des

Objekts» folgt notwendigerweise: Wenn gegen eine Sinndeutung des V. 2

eingewendet wird, daß nach ihr das im Verse Gesprochene der Wirklichkeit
widerspräche, so ist dies zwar eine sachliche und logische Einwendung, paßt
aber nicht zur Sachlichkeit und Logik des gedeuteten Objekts. Denn dort
handelt es sich um ein metapherisches Sprechen, dessen Wesen gefühlsbetont

ist. Die Einwendung paßt aber zu begrifflichem Sprechen, dessen
Wesen intellektuell ist. Wer also von einem Sprach-Bild fordert, daß die in
ihm gestaltete Wirklichkeit die genaue Abbildung der außer ihm befindlichen

Wirklichkeit und gemäß den dort waltenden Gesetzen der Logik
geordnet sei - der macht sich eines schweren methodischen Vergehens schuldig.
Wohl mag ein Bild von einem Gewitter die Triften der Hirten von Mensch
und Vieh vollkommen verlassen darstellen, obwohl es in der Wirklichkeit
eine totale Verlassenheit nicht gibt. Der Bildner kann Partielles als Totales,
Vorübergehendes als Endgültiges empfinden und zum Ausdruck bringen.
«In dem lyrischen Gedicht wird der Augenblick als eine Ewigkeit dargestellt...
das lyrische Gedicht entgeht dem Lauf der Zeit, es verwandelt die innere
oder äußere Lage des Augenblickes zum Autonomen, es läßt weg Grund und
Folge, es streicht die Zeit aus aus seinem Buche.»45 Ferner sind die Worte

43 M. Weiss, imölD iOpSH (Jerusalem 1962), S. 22; E. Betti, Die
Hermeneutik als allgemeine Methodik der Geisteswissenschaften (1963), S. 15.

44 Betti (A. 43), S. 14f.
45 A. L. Strauss, «Auf den Wegen der Literatur» (Jerusalem 1959), S. 62

(hebr.).



M. Weiss, Methodologisches über die Behandlung der Metapher 11

des Verses Metaphern, und wie oben bereits erwähnt, gelang die moderne
Semantik zur Erkenntnis, daß die Metaphern nicht Analogien, Korrespondenzen

und Ähnlichkeiten, die in der Seinsordnung oder in unserem Denken
vorgegeben sind, abbilden, «sondern, daß sie Analogien stiften, Korrespondenzen

schaffen und demiurgische Werkzeuge sind» (A 13).

Wer also eine strikte logische Übereinstimmung von V. 2 a und
V. 2 b fordert, verkennt überhaupt das Wesen der Metapher, welche
nicht nur, ja auch nicht einmal überwiegend optisch, sondern auch

akustisch, oft auch überhaupt nicht sinnlich, sondern gerade
psychologisch ist46. Aus diesem Grunde ist also die Metapher der Pflicht
der Logik enthoben. «Die Kraft der Metapher liegt gerade im
,Unlogischen'. Das will aber keineswegs sagen, daß sie nicht... annehmbar

wäre... Auch im literarischen Vergleich gibt es eine Logik, nur
ist es die des Dichters, der vergleicht, und nicht die der Dinge oder
Erscheinungen, die miteinander verglichen werden. Die Metapher
ist immer eine Entdeckung, eine Überraschung. Ständig nähert
sie die Entfernten»47, ja sogar die am meisten Entgegengesetzlichen.
«Die Metapher ist eine widersprüchliche Prädikation.»48 Es darf
also nicht gesagt werden: «Die Hauptschwierigkeit, die sich der
Zusammenfassung des Verses [2] zu einer Einheit entgegenstellt,
sieht man in dem Widerspruch, in dem die beiden Vershälften
zueinander stehen sollen.»49 Es darf eine Auffassung nicht damit widerlegt

werden, daß nach ihr ein Widerspruch zwischen den beiden
Vershälften entsteht. Man soll sagen, daß nach dieser Auffassung
eine Katachrese im Verse vorhanden ist. Und wenn sich bei näherer
Untersuchung der Katachrese herausstellt, daß z.B. die zwei
Vershälften sich «auch im Gefühlsgehalt widersprechen»50 und dieser

Widerspruch keiner «besonderen Absichten diene»51 - so soll man
den künstlerischen Wert der Metapher oder der Katachrese in
Abrede stellen, aber keinesfalls ihr Vorhandensein leugnen und noch
weniger eine Auffassung nur damit widerlegen, daß nach ihr die

49 J. M. Murry, Metapher: Countries of the Mind, 2nd series (1931), S. 4;
R. Wellek-A. Warren, Theory of Literature (1955), S. 190ff. (Theorie der
Literatur, übers, von E. und M. Lohner, 1963, S. 163ff.).

47 S. Zemach, «Über das Gleichnis»: Essay und Kritik (Tel-Aviv 1954),
S. 140, 144 (hebr.).

48 Weinrich (A. 12), S. 337.
49 Weiser, Profetie (A. 17), S. 78f.
50 H. Seidler, Allgemeine Stilistik (1953), S. 159.
51 W. Kayser, Das sprachliche Kunstwerk (61960), S. 112.



12 M. Weiss, Methodologisches über die Behandlung der Metapher

Metapher der Logik widerspricht. Nicht gering ist die Zahl der

Metaphern in der Poesie aller Zeiten, nicht zuletzt auch in der Bihel,
in welchen eine rationalistische Pedanterie Antilogik, Disharmonie,
lückenhaften Aufbau entdeckt zu haben glaubte62. Solch eine «In-
konzinnität» ist auch - wenigstens von vornherein - noch kein
Zeichen einer «formgeschichtlichen» Entwicklung.

a) Über die Auffassung (A), daß V. 2a die Kundgabe Gottes in
einer Naturerscheinung meint, ist zu bemerken: Zwar findet sich
diese Auffassung in vielen Stellen der Bibel, wer aber in dem «Brüllen»
Gottes an unserer Stelle die Stimme einer Naturerscheinung hört,
der gehorcht nicht dem im Verse selbst Gesagten, sondern dem,
was ihm von der Gedankenwelt der Bibel und dem Alten Orient
bekannt ist. Wer unseren Vers auf Grund der Verben m®* ,lblp ]rp
in diesem Sinne auffaßt, der blickt auf jene Verse, in denen diese

Verben diese Art der Gotteserscheinung meinen, aber betrachtet
nicht unseren Vers in seiner Ganzheit.

«Die Tatsache, daß ein Ausdruck, ein Bild in den meisten Stellen ein und
denselben Gedanken bedeutet, zwingt nicht zur Voraussetzung, daß dieser
Ausdruck, dieses Bild eine stehende Redewendung ist, die nur diesen
einzigen Gedanken verkörpert, so daß der betreffende Ausdruck, das betreffende
Bild in jeder Stelle diesen betreffenden Gedanken bedeutet.»53 Die in den
Verben ÏN2? dVlp "JD3 gestaltete Anschauung von der Gotteserscheinung, über
die V. 2 a spricht, kann also nur auf Grund dieser Verben in diesem Verse
verstanden werden, bzw. auf Grund ihrer Funktion innerhalb der Einheit
des Vers-Ganzen. Nun ist die hier gemeinte Art der Theophanie nicht die
durch die strittigen Verben im allgemeinen bezeichnete, da sie hier eine
andere Funktion ausüben als in jenen Versen, in welchen sie das Erscheinen
Gottes in Naturgewalten meinen. Dafür sprechen folgende Überlegungen:
a) In jenen Versen steht zu "iVlp nicht JNtS> in Parallele, b) iVlp jn3 ist in
unserem Verse ein synonymer Ausdruck für JNU?,64) seine Funktion ist hier
demnach, dem J&W als Parallele zur Seite zu stehen55, seinen Sinn zu um-

52 E. König, Stilistik, Rhetorik, Poetik in bezug auf die bibl. Literatur
(1909), S. 274ff.

53 Weiss (A. 43), S. 90; vgl. Kayser (A. 51), S. 106.
54 Jer. 2, 15; Am. 3, 3.
55 G. Boiling, «Synonymous» Parallelism in the Psalms: Journ. of Sem.

Stud. 5 (1960), S. 221-254, behauptet als strukturale Regel in den Psalmen,
daß von synonym-parallelen Ausdrücken der gewöhnlichere, der prosaischere
Ausdruck in der ersten Vershälfte stünde, während der seltenere Ausdruck
in der zweiten Vershälfte im allgemeinen nur deshalb kommt, weil der
Dichter ein Synonym brauchte. Diese Regel jedoch beansprucht eine gründliche

Überprüfung. Es ist mir überhaupt nicht sicher, ob die Anzahl der dieser
Regel entsprechenden Fälle größer ist als die Zahl der Ausnahmen.



M. Weiss, Methodologisches über die Behandlung der Metapher 13

schreiben. Also nicht die Bedeutung von JNtZT ist auf Grund von iblp ]rp
festzustellen, sondern umgekehrt die des iVlp ]n'' auf Grund von JNÉT. c) Von
den zwei «vehicles» der Metapher in V. 2a ist iVlp "jn^ mehr «abgebraucht»
als JKEP; so ist das erste Prädikat, JN1ZP, als eigentliches «vehicle» der Metapher

zu betrachten, das zweite, iVlp MT, hingegen nur als sein Begleiter.
Zum vollen Verständnis von V. 2a kann also nur die vollkommene
Aufhellung des Verbes MW nach «denotation» wie nach «connotation» führen.

Das Verb MW bezeichnet ursprünglich eine Tätigkeit, die für den Löwen
nicht nur charakteristisch ist, sondern auch ausschließlich56. In ägyptischen
Texten dient zwar der Ausdruck des Löwen-Brüllens zur Bezeichnung des

Donner-Getöses, und auch in der Bibel kommt das Verb MW einmal im
Zusammenhang mit Donner vor (Hi. 37, 4)57 ; aber diese Stellen vermögen nicht
die auf Grund von den erwähnten Überlegungen oben ausgesprochene
Ansicht zu widerlegen, daß in unserem Verse der Sinn des MW nicht der
gebräuchliche übertragene Sinn des "lblp '[D'' sein kann. In der Hiob-Stelle ist
das Subjekt Vlp als Synekdoche von Donner, und nicht wie hier: 'H58. In den
ägyptischen Texten wiederum liegt dem Gebrauch des auch das Löwen-
brüllen bezeichneten Verbs im Sinne vom Gottesdonnern die dort allgemein
bekannte Vorstellung zugrunde, daß die betreffende Gottheit eine Gewitter-
Gottheit, ihre Stimme also die des Donners ist. Im biblischen Gebrauch des
Verbes 3XB1 in bezug auf Gott darf jedoch dem Verb im vornherein nicht diese

Bedeutung zugemutet werden. Denn auch wenn man die Vermutung als

richtig erachtet, daß in der vorbiblischen Phase der israelitischen Religion Tl
sonderlich als der donnernde Gewittergott aufgefaßt wurde, muß zugegeben
werden, daß diese Vorstellung im biblischen Zeitalter dem Bewußtsein völlig
entschwunden, eine solche Beziehung also als «connotation» von MW H

anzunehmen nicht mehr statthaft ist.

Man muß zur Erörterung des in V. 2a MW... Tl Gemeinten der
repräsentativen Bedeutung des Wortes HMW, des Löwenbrüllens59,
und all den damit verbundenen Vorstellungen auf den Grund gehen,
zumal von den Propheten der Löwe mehr als andere Tiere als
Gleichnis für Gott gebraucht wurde60, um ihr Erlebnis, «das ganze

56 Siehe Maag (A. 17), S. 195ff. Bei Maag schließt die semantische
Untersuchung nur das Verb ein. Das Nomen HMW kommt in der Bibel siebenmal
vor. Auch ist in Maags Statistik Ungenauigkeit zu bemerken. Das Verb
bezieht sich zwölfmal auf den Löwen (das Nomen viermal).

67 Siehe oben Anm. 33, 34.
58 Buttenwieser (A. 23), S. 211f., Anm. 1, hat unrecht in seiner Bemerkung

zu V. 2.
69 Vgl. die Übersetzungen des ÎS8T1 bei Aquila, Theodotion und Sym-

machus. — F. Willesen, Vet. Test. 2 (1952), S. 300ff., hört im Worte MW in
unserem Verse und in anderen Versen (Sach. 11, 3; Ps. 74, 4) ein Echo der
akkadischen Mythologie.

60 Jes. 31, 4; Jer. 49, 19; Hos. 5, 14; 13, 7f. Siehe J. Hempel, Apoxysmata
(1961), S. 24f.



14 M. Weiss, Methodologisches über die Behandlung der Metapher

Erschauern des Menschen von der geheimnisvollen Übergewalt des

Gottes»61, zum Ausdruck zu bringen. Das Verb IX© als Bezeichnung
für Gottes Tätigkeit deutet also nicht auf den akustischen Ausdruck,
der einem durch Naturerscheinungen verursachtes Verderben vorangeht

oder es begleitet, als wäre es die Äußerung seines Zornes oder
die Ausführung seines Gerichtes, und es meint auch nicht nur oder

hauptsächlich das Akustische in der Theophanie, sondern vielmehr
den ganzen Assoziationskomplex, der beim Brüllen des Löwen in
der Seele des Hörers auftaucht. Das Brüllen deutet auf das
Vorhandensein eines Löwen in der Gegend, es ist das Zeichen einer
schrecklichen Gefahr-: «Der Löwe brüllt, wer fürchtet sich nicht? !»

(Am. 3, 8). Wenn es also im Verse heißt: «Der Herr... brüllt...
gibt aus seine Stimme», so drückt es die Seelenstimmung angesichts
des Furchtbaren, Furchterregenden, Drohenden in der
Kundgebung Gottes aus. Von den zwei Auffassungen, der Metapher im
V. 2 a62 scheint mir also die Richtigkeit der zweiten (B) durch die
vorstehende Untersuchung erhärtet.

Maag, der Y. 2a auch so auffaßt, übersetzt ihn folgendermaßen: «Wie ein
Leu brüllt J... von Zion, gibt Laut von Jerusalem her.» Als Erklärung fügt
er hinzu : « vom Zion brüllt J..., wie ein zum Überfall auf seine Beute bereiter
Löwe» (p. 48). Wenn wir die durch JNÏZ? hervorgerufenen Assoziationen uns
vor Augen halten, so scheint uns der von Maag der Metapher zugeschriebene
Gedanke richtig. Und dennoch - etwas «stimmt» in Maags Übersetzung und
Erklärung nicht, worauf aus methodischen Gründen hingewiesen werden soll.
Genau genommen ist Maags Übersetzung eine Paraphrase, sie wandelt die
Metapher des Originals in einen Vergleich um («wie ein Leu...»). Die klassische
Rhetorik hat zwischen Metapher und Gleichnis geschieden, in der modernen
Literaturwissenschaft jedoch sieht man in dieser Unterscheidung bloß eine
formale, die weder im Erlebnis des Dichters noch in dem des Zuhörers ihre
Bestätigung findet63. Und wahrlich, nicht immer besteht ein wesentlicher Unterschied

zwischen dem Identifizieren (Metapher) und dem Vergleichen (Simile)
zweier Vorstellungen. Manchmal besteht der Unterschied bloß in der Intensität

des Empfindens, manchmal nicht einmal darin. Es herrscht aber
bestimmt ein wesentlicher Unterschied zwischen beiden Figuren vor, wenn
nicht sowohl « tenor » wie auch «vehicle» erscheinen, sondern nur das «vehicle»
zum Ausdruck kommt, der « tenor » dagegen bloß angedeutet wird. In Maags
Erklärung kommt die Idee durch ein optisches Bild zum Ausdruck («wie ein
zum Überfall auf seine Beute bereiter Löwe...»), dadurch sind die Züge
unseres Eindrucks scharf, klar, eindeutig. Der Eindruck ist eigentlich
intellektuell. Wir erhalten Kunde über die Art des Gottes-Brüllens. Das Brüllen

61 Hempel (A. 60), S. 26.
62 Siehe oben S. 6f. 63 Murry (A. 46), S. 3.



M. Weiss, Methodologisches über die Behandlung der Metapher 15

wurde erklärt, geschildert; es ist eher etwas Bewußtes als Empfundenes.
Weniger bildhaft ist die Idee in der Übersetzung von Maag. Das Bild ist hier
verschwommener, seine Züge weniger scharf umrissen, da die Einzelheiten
der Art des Brüllens und seiner Absicht nicht zum Vorschein kommen. All
dies ist unserer Phantasie überlassen; darum ist unser Eindruck von dem in
der Übersetzung Gesagten intensiver, emotionaler ; aber es bleibt noch immer
etwas Intellektuelles durch den Aufschluß: «wie ein Leu brüllt J...».

Im Original des Verses fehlt jeder Appell an den Intellekt, da ja
dort kein Vergleich, sondern eine Übertragung vorliegt. V. 2 a

vergleicht weder das Brüllen Gottes mit dem Brüllen des Löwen noch
Gott mit dem Löwen, sondern identifiziert die Tätigkeit Gottes mit
der des Löwen, ohne es zu sagen. Richtiger: er bezeichnet die Tätigkeit

Gottes mit dem Verb, das als die Bezeichnung der Tätigkeit des

Löwen bekannt ist, und so deutet er auf die Tätigkeit Gottes hin.
«Der Herr... brüllt» - und schon tauchen alle Assoziationen auf,
die mit dem Verb verbunden sind. Daran schließt sich noch eine
Assoziation an, die entsetzlichste, weil nämlich das Brüllen Gottes
nicht wie das Brüllen des Löwen ist, sondern das Brüllen Gottes
sein eigenes Brüllen ist. Wenn das Brüllen Gottes mit dem Brüllen
des Löwen bloß verglichen wäre, so könnte man ein gleiches Verhalten
erwarten : wie beim Hören des Löwenbrüllens bestünde noch immerhin

ein Funken Hoffnung auf die Möglichkeit, dem Löwen zu
entrinnen, und so könnte auch beim Brüllen Gottes eine Hoffnung auf
Errettung geblieben sein. Wenn du aber die Stimme Gottes so

hörst, daß sie nicht dem Brüllen des Löwen gleicht, sondern in
seinem eigenen Brüllen zum Ausdruck kommt, dann ist eben alle

Hoffnung verloren. All diese Assoziationen werden zwar nicht klar
zum Ausdruck gebracht, klingen jedoch «irgendwie» mit, und eben
darum wird ihr Eindruck bis ins Unerträgliche gesteigert. Die
Fassung unseres Verses wirkt nicht auf unser Sehfeld, sondern nur auf
unser Gehör. Wir hören bloß, daß «der Herr... brüllt» und daß «der
Herr... brüllt». Hören ist etwas anderes als sehen. Beim Hören ist
die Sache weniger umrissen, und deshalb geheimnisvoller. Das Hören

erregt die Phantasie, vertieft den Gedanken, es erweckt zum
Nachsinnen. Das Hören regt mehr an, darum ist das durch das

Hören Aufgenommene mehr intensiv als durch das Sehen. Im
angeführten Verse des Amos-Buches hören wir das Brüllen Gottes und
fühlen es in seiner ganzen Bedeutung, sehen also nicht das
Kommende, sondern empfinden es und sind daher ganz und gar von
Schreck und Angst gepackt.



16 M. Weiss, Methodologisches über die Behandlung der Metapher

b) Die spontane, automatische Reaktion auf die Aktion Gottes
ist in V. 2b folgendermaßen dargestellt : «Und die Triften der Hirten
welken, und das Haupt des Karmel dorrt.» Beide Sätze bilden einen

synonymen Parallelismus :V » "13 H BN1 »3,|lllD,,snn mXJ iVaxi.
Die Prädikate - Vax .ffla1 - stehen auch an anderen Stellen im
Parallelismus64. Nach der allgemein verbreiteten Meinung hat das
Verb Vax (trauern) die metaphorische Bedeutung: verdorren.
G. R. Driver ist aber der Meinung, daß die primäre Bedeutung des

Stammes Vax wie im Akkadischen abälu verdorren ist, während
Vax der Bedeutung von trauern eine Übertragung vom Physischen
auf Seelisches ist66. Wie dem auch sei, sind die zwei Prädikate der
parallelen Sätze in V. 2b miteinander nicht nur hinsichtlich ihrer
Stellung im Verse parallel, sondern auch ihrem Sinne nach. So auch
die Subjekte: «die Triften der Hirten», «das Haupt des Karmel». Sie

sind parallel sowohl ihrer Stellung als ihrer Bedeutung nach. Was
aber die Formulierung der Subjekte betrifft, ist der Parallelismus
nicht ganz exakt.

Der Ausdruck «das Haupt des Karmel» würde als Parallele «die Triften
der Wüste» ("1 3 1 ö D1X3) erfordern. Der Gebrauch des Ausdrucks «die Triften
der Hirten» ist hier vom stilistischen Standpunkte verwunderlich, da die
zwei Ausdrücke - «Triften der Hirten», «Triften der Wüste» - zwei

Benennungen für einen und denselben Begriff sind. Diese stilistische Besonderheit

ist um so auffallender, als der Ausdruck «die Triften der Wüste» in der
Bibel sechsmal vorkommt66, wogegen der Ausdruck «die Triften der Hirten»
außer in unserem Verse nur noch einmal (Jer. 33, 12)67. Daraus läßt sich
vielleicht folgern, daß die Benennung «Trifte der Wüste» die gebräuchlichere war.
Warum wurde gerade die seltene Benennung gewählt, zumal da logischerweise

der Parallelismus eben die häufigere erfordert hätte? Ferner, an der
zweiten Stelle (Jer. 33, 12), wo die Benennung «Triften der Hirten»
vorkommt, ist ihr Gebrauch durch die Absicht des Abschnittes erwünscht. Es
sind Trostworte. Nun ist «Trift der Wüste» laut seiner «denotation» zwar ein
blühender Ort, aber eine «connotation» könnte durch den Wortsinn der
Komponente «Wüste» die Erinnerung an Ode wecken und nicht mit der
nötigen Kraft die erfreuliche Antithese von «dem verödeten [Ort], ohne

61 Jer. 12,4; 23, 10. Vgl. V3X II VüX in Jes. 24, 7 ; 33, 9 ; Hos. 4, 3 ; Joel 1, 10.
65 G. B. Driver, Occident und Orient. Gaster-Anniversary (1936), S. 73ff.

- Maag (A. 17), S. 117, meint unter Berufung auf Driver, daß es sich um
homonyme Ausdrücke handelt, so auch L. Köhler in seinem Wörterbuch.
Doch ist dieses nicht die Meinung Drivers.

66 Jer. 9, 9; 23, 10; Joel 1, 19f.; 2, 22; Ps. 65, 13.
67 LXX, Pesh. (wahrscheinlich Vulg.) auch in Zeph. 2, 6.



M. Weiss, Methodologisches über die Behandlung der Metapher 17

Mensch, auch Vieh» bilden. Dem vorzubeugen gebraucht der Vers die

Benennung «Trift der Hirtens,6e. Wäre nun vielleicht auch in Am. 1, 2 ein
plausibler Grund für das Wählen dieser Benennung zu finden, obwohl der parallele
Ausdruck («der Haupt des Karmel») gerade den häufigeren («Triften der
Wüste») zu erfordern scheint?

Was ist die Bedeutung der parallelen Ausdrücke «die Triften der
Hirten» und «das Haupt des Karmel» in unserem Verse? mxi (<mi3)
ist Plural von Weideplatz69, aber die genaue Bedeutung ist die des

Wortes nawüm in den Mari-Dokumenten, d.h. das Zeltlager des

Nomaden oder des Halbnomaden (z.B. Hirten) auf einem rasigen
Boden der Wüste, der für Herdenweide geeignet ist70 (daher das
dreifache Epitheton für denselben Ort: ma man ma lam mxa).

Die Erklärer verleihen im allgemeinen diesem Epitheton auch in unserem
Verse seine repräsentative Bedeutung. Doch wollen manche hier (auf Grund
seiner Parallele «Karmel») eine uneigentliche Bedeutung, eine Synekdoche
für: «die Triften der Hirten» am Südende des Landes71, oder in der Gegend
von Tekoa72, oder in der Nähe vom Karmel73 hören. Andere wieder sehen in
«den Triften der Hirten» eine Metonymie für das Königreich Juda, wie
« Karmel » — ihrer Meinung nach - eine Metonymie für das Königreich Israel
bildet74. Der Ausdruck bDIDH («das Haupt des Karmel») selbst -
sowohl t2?N"1 und V?3"1D gesondert, wie auch beide zusammen —wird in verschiedener

Weise gedeutet. Die meisten Erklärer fassen «Karmel» als Eigennamen
auf, als die Benennung des Berges, der sich an der Grenze vom Zebulun-Tal
und Jesreel-Tal erstreckt. Darunter sind einige, die den Karmel wörtlich
nehmen, d.h. auf den Berg deuten75, andere wieder fassen den «Berg Karmel»

68 Ebenso berechtigt zum Gebrauch dieser Benennung das Anliegen in
Zeph. 2, 6.

69 2. Sam. 7, 8; Jer. 23, 3; 49, 20, 50, 15; 1. Chron. 17, 7.
70 A. Malamat, Mari and the Bible: Journ. Am. Or. Soc. 82 (1962), S. 146.

M. Noth, Die Ursprünge des alten Israel im Lichte neuer Quellen (1961),
S. 16. 31, hingegen meint, in den Urkunden von Mari bezeichne das Wort den
Weideplatz der Herde. Nach H. Rabin, Tarbiz 33 (1964), S. 110 (hebr.),
bedeutet das Wort nawüm im Urakkadischen «der Weideplatz». Er erwähnt es
als Beispiel «für die Neigung der semitischen Sprachen, mit demselben Wort
das Wèidevieh und den Weideort zu benennen».

71 Buttenwieser (A. 23), S. 205. Siehe auch Hoffmann (A. 25); Morgenstern

(A. 17), S. 138, Anm. 44.
72 Cripps (A. 17).
73 Ehrlich (A. 17).
74 Robinson (A. 17) ; G. A. Danell, Studies in the Name Israel in the O.T.

(1946), S. 113.
75 Nowack, Marti (A. 17); Gressmann (A. 23), S. 23; Weiser, Maag (A. 17)

und andere. So schon Ibn Ezra, Eliezer aus Beaugency.

2



]8 M. Weiss, Methodologisches über die Behandlung der Metapher

als Metonymie auf, womit das Reich Israel gemeint wäre76. Einige hingegen
deuten «Karmel» als Gattungsnamen, d.h. als besonders fruchtbare Gegend77.
Was das Wort ÎPNT betrifft, so verstehen es diejenigen, die «Karmel» als
Gattungsnamen auffassen, qualitativ als den vorzüglichen, den besten Teil,
und die in «Karmel» Eigennamen sehen, topographisch als die höchste Spitze,
den Gipfel. Aber auch in der letzterwähnten Gruppe ist es nur eine Minderheit78,

die das Wort tPNI lediglich topographisch auffassen zu dürfen glaubt79.
Die Mehrheit dagegen ist der Ansicht, daß es sich im wesentlichen oder
ausschließlich um etwas Qualitatives handelt, da es doch am Gipfel des Karmel
dichte, dickbelaubte Wälder gibt80. Betreffs der Gegenüberstellung der beiden

Orte - «die Triften der Hirten» und «das Haupt des Karmel» - sind die
Erklärer einig, daß sie den Totalitätsbegriff ausdrückt, der Sinn des V. 2 b
also allgemeine, vollkommene Verwüstung ist.

Zwischen den verschiedenen Meinungen ist auf Grund der Be-
deittung der Prädikate eine Entscheidung möglich. Das Prädikat
tPTI weist darauf hin, daß in dem Subjekt «das Haupt des Karmel»
nicht das Geographische und das Topographische, sondern das
Qualitative gemeint ist : die Fruchtbarkeit. Dementsprechend soll auch
das parallele Subjekt, «die Triften der Hirten», nicht geographisch
aufgefaßt werden. Wo «der Karmel» auch einen geographischen
Charakter hat, erscheinen jeweils im dazugehörigen Parallelsatz solche

geographischen Begriffe wie «Scharon», «Libanon»,
«Baschan»81. In unserem Verse aber, in dem «das Haupt des Karmel»
und die «Triften der Hirten» die Parallele bilden, stehen als Meris-
men82 zwei polar verschiedene Sphären einander gegenüber: die der
minimalen Vegetation und die der maximalen. Mithin bestätigt auch
die Analyse des Bildes in V. 2b, daß «die Triften der Hirten» nicht
die entsprechende Parallele zum «Haupte des Karmel» sind. Die
Verkümmerung der Vegetation würde ja viel prägnanter zum Ausdruck
kommen, wenn als antithetische Parallele der häufigere Ausdruck
«die Triften der Wüste» stünde. Diese Vermutung leuchtet um so

76 Siehe Anm. 74.
77 Redak (A. 30); Morgenstern (A. 17); Jeremias (A. 18). Vgl. Jes. 10,18;

16, 10; 29, 17; 32, 16f.; Jer. 2, 7; 4, 26; 48, 33 usw.
78 Z.B. Ibn Ezra, Eliezer aus Beaugency, Maag (A. 17) und andere.
79 Ex. 30, 23; Jer. 22, 6; Ez. 37, 22; Cnt. 4, 14.
80 Vgl. Am. 9, 4; Cnt. 7, 6.
81 Jes. 33, 9; Nah. 1, 4.
82 Vgl. Jer. 9, 9; Ps. 65, 13. Siehe H. A. Brongers, Merismus, Synekdoche

und Hendiadys in der bibelhebräischen Sprache: Oudtest. Stud. 14 (1965),
S. lOOff.



M. Weiss, Methodologisches über die Behandlung der Metapher 19

mehr ein, da als Gegensatz zum «Karmel» im Sinne von Fruchtbarkeit

im allgemeinen das Wort «Wüste» (""ma) gebraucht wird83.
Also im Gegensatz zu Jer. 33, 1284 findet der Gebrauch des
Ausdrucks «die Triften der Hirten» hier keine Rechtfertigung, denn er
paßt nicht zum parallelen Ausdruck und zum Satzganzen.

Stilistische Unstimmigkeit zwischen zwei Bestandteilen eines sprachlichen

Bildes, wie sie sich in V. 2b erwiesen hat, ist sicherlich als Kunstfehler

zu betrachten. Aber bevor wir dieses Urteil aussprechen und mit der
Feststellung dieser Tatsache uns begnügen, sei der Warnung gedacht, die
W. Kayser in bezug auf Unstimmigkeiten, Brüche im Kunstwerk an uns
richtet : « Es bleibt zu untersuchen, ob Brüchigkeiten nicht als Elemente in
einem größeren Funktionszusammenhang besonderen Sinn haben.»85 Die
Unstimmigkeit, die im Benützen der Benennung «die Trifte der Hirten»
festgestellt werden müßte, nötigt also, sie im Rahmen des Vers-Ganzen nochmals
zu untersuchen. Wie oben erwähnt, wird von den Forsehern in V. 2 selbst
von einer Inkonzinnität geredet. Jedoch nach dem, was über die Logik im
figurativen Reden gesagt wurde, ist jeder Einwand gegen die Konzinnität in
der vorhandenen Gestalt unseres Verses ein vollkommen unsachgemäßer. In
der Welt der Natur führt zwar das Brüllen nur zum Schrecken, Zittern und
Fliehen, aber in der Welt, die sich in der Seele gestaltet und die sich durch
ein sprachliches Gebilde und in ihr entfaltet, kann das Brüllen auch Dürre
verursachen. Es ist demnach überhaupt keine Inkonzinnität in V. 2, in den
zwei Vershälften ist nicht ein «unterschiedlicher Vorstellungsgehalt», folglich

läßt sich in ihnen nicht «eine von ihrem ursprünglichen Inhalt gelöste
Form» der Theophanieschilderungen erkennen, «wo die beiden Glieder noch
selbständige, unverbunden nebeneinanderstehende Sätze sind».

V. 2 a und V. 2 b bilden eine organische Einheit, sind auch ein
originelles Gebilde. Organische Einheit, wie die Worte des Hundes in
einer mittelassyrischen Fuchs-Fahel, bei der W. G. Lambert auf
Am. 1, 2 hinweist: «Ich bin gewaltig an Kraft, die Klaue des Zü,
ein leibhaftiger Löwe... von meiner schrecklichen Stimme verwelken

(e-ta-na-ab-ba-la-a [vgl. iVafcO]) Berge und Flüsse.»88 Es sei bemerkt,
daß das Vorhandensein solch einer Parallele zu unserem Verse nicht
auffallend ist. Aus ihr kann nur das Gesagte gefolgert werden, nämlich

daß ein sprachliches Bild eine nüchtern-sachliche Aussage durch
eine eigene, eigenartige Gegenstandswelt ersetzen kann. Dies allein

83 Vgl. Jer. 4, 26; Jes. 32, 15f.
84 So auch in Zeph. 2, 6. Siehe oben Anm. 67, 68.
85 W. Kayser, Die Vortragsreise. Studien zur Literatur (1958), S. 46.
86 Vorderas. Abteil. Berl. Tontaf. 13836 1. 16. 18; W. G. Lambert,

Babylonian Wisdom Literature (1960), S. 192f., 334. Diesen Hinweis verdanke ich
meinem Kollegen, Prof. S. E. Loewenstamm.



20 M. Weiss, Methodologisches über die Behandlung der Metapher

darf gefolgert werden, nichts anderes, nicht einmal, daß das Verb
in beiden Fällen dieselbe Bedeutung habe, indem wie dort von

der Stimme des Hundes «die Berge und Flüsse» verwelken, so hier
vom Brüllen Gottes «die Triften der Hirten». Dies müßte auch dann
nicht zwingend folgen, falls das Verb Vax im Hebräischen wie im
Akkadischen nur die einzige Bedeutung «vertrocknen» und nicht
noch die andere «trauern» und die übertragene «verlassen sein»
hätte. Insbesondere darf man nicht die Vermutung ausschließen,
daß das Prädikat lVaxi hier auch eine andere, oder zu allererst eine
andere Bedeutung als im zitierten assyrischen Satze hat, da das

Objekt «die Triften der Hirten» ist, ein Ausdruck, der als unstimmig
und sogar nichtpassend zu seiner Parallele erkannt wurde und
deshalb zum gründlichen Untersuchen seiner Bedeutung im Funktions-
zusammenhang auffordert. Dies und die Gegenüberstellung des
Prädikats lVaxi mit den Prädikaten in V. 2 a ("lVlp jiv ,W), überhaupt
alles, was durch das Verhalten zum Brüllen des Löwen an Assoziationen

hervorruft, veranlassen zur Annahme, daß das Verb Vax hier
in erster Linie dasselbe anklingen läßt wie in Thr. 1, 4: «Die Wege
Zions trauern (mVax), fort sind, die einst zum Fest kamen.» «Die
Triften der Hirten trauern» (lVaxi), d.h. sie sind verödet, denn fort
sind die Hirten. Der Vers bezeichnet die Stätten nicht mit ihren
gebräuchlichen Namen: «Triften der Wüste», ja auch nicht mit der
Synonyme «Triften der Herde», sondern nennt sie: «Triften der
Hirten». Die Triften werden veröden, verlassen sein, da die Hirten
geflohen sind vor dem Brüllen, mit dem sich Gott der Welt kundgibt.

«Wie ein Löwe steigt er auf vom Hochwuchs des Jordans zur
urständlichen Trift... Wer doch ist ein Hirt, der vor meinem Antlitz

bestünde?» (Jer. 49, 19).
Ein sprachliches Bild, das der Dichter schafft oder dessen er sich

bedient, ist zwar nicht notwendigerweise Zeugnis für seine
Lebensgeschichte, seinen Beruf87, aber es zeugt sicherlich für seine Bildung
oder für die kulturelle Lage seines Zeitalters und Kreises, oder von
seinem individuellen Erlebnis8S. Wer also die Gestalt der Metapher
im V. 2 genau betrachtet, wird in dem nicht üblichen Sprachgebrauch

«die Triften der Hirten» entdecken, daß hier ein Mensch ge-

87 L. H. Hornstein, Analysis of Imagery. A Critique of Literary Method:
Publ. of the Mod. Language Ass. of Am. 57 (1942), S. 638-653; Wellek-
Warren (A. 46), S. 214ff. (deutsch, S. 185ff.); vgl. Weiss (A. 43), S. 31.



M. Weiss, Methodologisches über die Behandlung der Metapher 21

sprochen hat, für den «die Triften der Hirten» die Erde und was sie

füllt bedeutet, und der, wenn er genötigt ist, das Zunichte-Werden
des Seins auszusprechen, es nur im Satz «die Triften der Hirten
trauern» zum Ausdruck bringen kann. Ebenso kann die Erschütterung,

das Erschauern vor dem schlechthin Gewaltigen, Grausig-
Gewalttätigen der göttlichen Majestät, wenn es durch ihn zum
sprachlichen Ausdruck kommen muß, nur durch das Bild angedeutet

werden : «Der Herr von Zion her brüllt er und von Jerusalem her
gibt er aus seine Stimme.» Von der Glaubenswelt89 zeugt unser Vers
mit begrifflichen und strukturellen Mitteln, indem er das Zunichtewerden

der Welt beim Erscheinen Gottes aussagt und den
Offenbarungsort bezeichnet bzw. durch seine Stellung vor den Prädikaten
betont. Von der Erlebniswelt zeugt der Vers hingegen mit
Stilmitteln, indem er die Glaubenswelt in dem Bilde von Brüllen und
von «Triften der Hirten» gestaltet. Das Bild «Der Herr... brüllt...
gibt aus seine Stimme» wie auch das Bild «und die Triften der
Hirten trauern» sind in logischer Hinsicht nicht unstimmig, sie

passen vielmehr zueinander und ergänzen einander hinsichtlich des

Erlebnisses. Dieses Bild ist ein Transparent für die Seele des Hirten :

hört er den Löwen brüllen, so fühlt er, das Ende ist nahe. Und das
Ende ist in seinen Augen, daß «die Triften der Hirten trauern» -
ohne Blöken, Muhen, Wehgeschrei zu hören, ohne Flucht und
Vernichtung zu sehen. Denn die Hirten sind fort, folglich gibt es keine
Herde mehr, nichts ist da, bloß die Trauer, die vollkommene Öde.

Und was ist mit den Triften selbst? Mit dem Rasen? Der Parallelsatz

«und das Haupt des Karmel dorrt» ergänzt das Bild. Jedoch
bildet nur der Inhalt des zweiten Satzes die Ergänzung des Inhalts
des ersten; aber die beiden Bilder verhalten sich nicht so zueinander.

Es ist überhaupt kein bildliches Zusammenstimmen zwischen
den zwei Subjekten und Prädikaten.

Nun darf es aber nicht außer acht gelassen werden, daß das Wort in der
Dichtersprache noch mehr als in der Umgangssprache virtuell mehrere
Bedeutungen, nicht selten auch tatsächlich verschiedene Bedeutungen hat.
«Doch die verschiedenen Bedeutungen sind nicht auf einen Gedankenfaden

88 Vgl. Hieronymus z. St.
89 Siehe M. Noth, Jerusalem in der israelitischen Tradition: Gesammelte

Studien (1957), S. 177ff. ; H. G. Reventlow, Das Amt des Propheten Arnos
(1962), S. 113; gegen Reventlow R. Smend, Das Nein des Arnos: Ev. Theol.
23 (1963), S. 408, 419.



22 M. Weiss, Methodologisches über die Behandlung der Metapher

gezogen, sondern der Dichter gleicht dann einem, der mehrere Fäden inein-
anderflechtet, wobei trotz ihrer Verflechtung ein jeder von ihnen abwechselnd

bald sichtbar, bald hinter den andern verborgen zu sein scheint. Wer
eine Doppelsinnigkeit behaupte... sage nicht, dies sei der gemeinte Sinn, der
andere gesellt sich nur nebenbei hinzu, sondern er wisse, daß nicht von primär
und sekundär die Rede sei. Die Melodie ist vieltönig, und alle Töne sind von
gleichem Werte.»90 Insbesondere findet sich diese Erscheinung in der Metapher,
da hier die «contiguous association»91 zum Ausdruck kommt und es in voller
Kraft ersichtlich wird, wie der Gedanke unversehens von einem Gegenstand
zum anderen hinübergleitet als Folge der gegenseitigen Zu- oder Abneigung
auf dem durch harmonische oder disharmonische Assoziationen geebneten
Wege. Metaphern, die auf dem Wege der Gedankenverknüpfung entstanden
waren, sei es durch Doppeldeutigkeit des Wortes, sei es durch ein Homonym,
sind vielfach auch in der biblischen Literatur zu finden92. Eine nicht weniger
seltene Erscheinung ist dieser Prozeß bei der Gestaltung ein und derselben
Metapher. Ein doppeldeutiges Wort wechselt seine Bedeutung innerhalb der
Metapher; die verborgene Bedeutung wird sichtbar, die sichtbare verborgen.
Eine derartige Transformation ist besonders in der biblischen Dichtung am
Platze. Denn wie schon bemerkt: «gehört ein Bewußtsein von der
Doppeldeutigkeit des Wortes zu den psychologischen Zügen des biblischen
Hebräisch»93. Nicht wenige Metaphern in der Bibel zeugen von solcher
Transformation 94.

So verrät auch der Satz in unserem Verse «das Haupt des Karmel
dorrt» eine Transformation des Bildes des vorhergehenden Satzes

trsnn mxi Während des Gebrauchs von iVaxi im übertragenen

Sinne: «trauern», «verödet sein», ist im Bewußtsein die
ursprüngliche Bedeutung: «verdorren» (nach Driver95) mit gegen-

00 Weiss (A. 43), S. 49. 91 Richards (A. 22), S. 107.
92 Z.B. «Du Anmutige, du Verwöhnte, geschweigt wirst du nun, Tochter

Zion! Auf sie kommen daher Hirten mit ihren Herden, stoßen rings um sie

Zeltpflöcke ein» (Jer. 6, 2f.). Das Wort «Anmutig» (Hü) in V. 2 erweckt die
Assoziation des Homonym Hü Trift und gestaltet die Metapher in
V. 3. Das Wort «einstoßen» (lUpfl) in V. 3 wieder ruft den übertragenen Sinn
des Verbes S7pn (stoßen in die Posaune) hervor, die auch eine mit dem Krieg
verbundene Tätigkeit ist, und die Erinnerung dieses Sinnes stoßt die Metapher

von V. 3 weg und zieht die Metapher, die sicher nicht «zusammenstimmt»

mit der vorhergehenden: «heiliget Krieg gegen sie». Dieses Beispiel
verdanke ich meinem Sohn Raphael.

93 I. L. Seeligmann, Voraussetzungen der Midraschexegese : Vet. Test.
Suppl. 1 (1953), S. 159.

91 Beispiele bei Seeligmann (A. 93), S. 158f. Siehe noch Koenig (A. 52),
S. lOff. ; R. Gordis, «Zu Eigentümlichkeiten der rhetorischen Figuren in der
heiligen Schrift»: Festschrift Seidl (Jerusalem 1962), S. 259f. (hebr.).

95 A. 16.



M. Weiss, Methodologisches über die Behandlung der Metapher 23

wärtig und kommt aus seiner Geborgenheit zum Vorschein. Nun
haben wir jetzt vor unseren Augen ein neues Bild: die Triften der
Hirten sind verwelkt, die armseligsten Stätten der Vegetation. Und
dieses Bild erweckt mittels der logischen Kraft der Assoziation das

Bild des letzten Satzes: «und das Haupt des Karmel dorrt», die
Stätte der allerreichsten Vegetation. Die beiden Bilder nacheinander,

nebeneinander, miteinander sind ein Bild, ein Merismus, der
wie schon erwähnt durch den polaren Ausdruck der absoluten
Trockenheit der Vegetation das Zunichtewerden der ganzen Welt
ausspricht.

3.

So enthüllt sich das in der Metapher Am. 1, 2 Verspeicherte und
Versiegelte. Aus den Zügen des Bildes wird das von der Metapher
Gemeinte klar : Das Sich-Erkennbar-MacJien Gottes von seiner Wohnstätte

auf Erden her in der Welt. «Er brüllt... gibt aus seine
Stimme»: dies ist die Aktion; «die Triften der Hirten trauern/
welken» usw.: das ist die Reaktion. Nicht Gericht und Strafe,
sondern Erscheinung und Reagieren kommen im Verse zum Ausdruck.
Weitere, ausführlichere Einzelheiten, z.B. ob dieses Sich-Erkennbar-
Machen einen Zweck hat oder Selbstzweck ist, ob nur das Sich-
Erkennbar-Machen des Furchtbaren oder auch des Zornes gemeint
ist, sind nicht ersichtlich, sondern bleiben verhüllt. Jedoch «die...
Stildeutung kann nur Andeutung, die Aufzeigung nur Hinzeigung
sein auf etwas, was in seiner Wirklichkeit wahrzunehmen, nicht aber
zu umschreiben und zu umdenken ist»96. Mit solch einer Andeutung
läßt sich sagen, daß Am. 1, 2 in seiner Gesamtgestalt zu uns den
Gedanken spricht: Beim Sich-Erkennbar-Machen Gottes wird «das

Sein» zu Nicht-Sein.

Was ist das zeitliche Verhältnis zwischen den zwei Vershälften zueinander

Was ist das Verhältnis zwischen den Zeitpunkten der zur Sprache
kommenden Tätigkeiten und dem Zeitpunkt des Sprechenden? Was ist der
syntaktische Aufbau des Verses? Die Antworten, die auf diese Fragen gegeben
wurden, erschöpfen alle syntaktischen und stilistischen Möglichkeiten97. Die

96 M. Buber, Leitmotivstil in der Erzählung des Pentateuch: Die Schrift
und ihre Verdeutschung (1936), S. 214; auch in Werke, 3 (1964), S. 1133.

97 Manche Erklärer nehmen Gleichzeitigkeit beider Vershälften an, teils per-



24 M. Weiss, Methodologisches über die Behandlung der Metapher

Forscher meinen, hier auf Grund von sprachlichen98, sogar ästhetischen99
Erwägungen entscheiden zu können. Doch diese Erwägungen vermögen das
Zweifelhafte im Verse nicht zu klären. Der Vers besteht — soviel ist klar - aus
zwei nebengeordneten Hauptsätzen, zwischen denen ein innerer Zusammenhang

vorhanden ist. Es fragt sich, was meint dieser Zusammenhang? In dieser

exegetischen Frage wie in anderen sprachlichen Fragen ist keine
Entscheidung möglich. Unser Vers bildet - nach der mir plausiblen Vermutung -
eine selbständige literarische Einheit ; darum kann zur Lösung dieser Fragen
der Kontext nicht zu Hilfe gezogen werden, der im allgemeinen doch eine
Hilfe leistet in solchen Fällen, wo die Syntax nicht genügt. Vor allem ist die
Sprache des Verses die der Dichtung; diese ist ihrem Wesen nach zeitlos, und
es gehört zu ihrer Eigenart, Bindewörter nicht zu gebrauchen.

Zugleich aber sind es Stimmen in der Metapher unseres Verses,
welche durch die Syntax hörbar werden. V. 2 a hat ein Subjekt in
dem einen Worte 'H. V. 2 b hat zwei Subjekte: «die Triften der
Hirten» und «das Haupt des Karmel», und jedes ist durch zwei miteinander

verbundene Worte umschrieben. Die in V. 2 b geschilderte
Tätigkeit, die Tätigkeit des Seins, ist nicht durch ein Geschöpf

fektische Bedeutung der Verben (LXX, Bertholet), teils imperfektische.
Andere sehen in beiden Vershälften zeitliches Nacheinander: V. 2a bezeichne
Gegenwärtiges, V. 2 b Zukünftiges (Raschi, Eliezer aus Beaugency, Morgenstern).

Die Mehrheit faßt den Vers als Satzverbindung, die Minderheit als

Satzgefüge, und zwar V. 2 a als Bedingungssatz, V. 2 b als Hauptsatz (Harper),

oder V. 2a als Hauptsatz und V. 2b als adverbialen (L. Köhler, Arnos
[1917], S. 3; Robinson, Cramer [A. 17]) oder als kausalen Nebensatz (Maag
[A. 17]).

98 Z.B. gegen die Auffassung, daß die Handlung des V. 2a dem Bereich
der Vergangenheit angehöre, wendet man die jiktöl-Form ein (Lindblom
[A. 27], Weiser [A. 17] und andere). Aber diese Einwendung an sich beweist
nichts: E. Kautzsch, W. Gesenius' Hebr. Grammatik (281909), § 107b. Für
Bedingungs- oder Zustandssatz beruft man sich auf Kautzsch, § 142c. Dort
wird zwar vom Bedingungssatz gehandelt, aber nicht als syntaktische Kategorie,

sondern als Bedeutungs-Kategorie. Für Kausalsatz beruft man sieh auf
die Erörterung L. Köhlers, Deuterojesaja (1923), S. 61f., die an sich
problematisch ist. Allerdings ist der Aufbau der Verse, mit denen Köhler seine

Meinung illustriert, ein anderer als der unseres Verses.
99 Z.B. gegen die Auffassung, daß die Handlung des V. 2a eine zukünftige

ist, war Köhlers (A. 97) Einwendung, S. 3: «Wollte Arnos das Brüllen J...S
hervorsagen, so wäre das eine üble und fast lächerliche Metapher.» Dies ist
jedoch kein sachlicher Einwand. Warum sei die Metapher lächerlich, da sie
doch eine zukünftige Handlung Gottes meint? Wer verbietet übrigens dem
Propheten, eventuell auch eine üble und lächerliche Metapher zu gestalten
oder zu gebrauchen? Wo liegt die Gewißheit, daß Arnos keine solche hergestellt

oder gebraucht hätte



M. Weiss, Methodologisches über die Behandlung der Metapher 25

gestaltet, sondern durch zwei, die polar sind, so wie auch die
Umschreibung jedes einzelnen eine Verbindung zweier Namen bedarf.
Die Prädikate des V. 2a sind «er brüllt», «er gibt seine Stimme
aus», die Prädikate des V. 2b «trauern/welken», «dorrt». Die Tätigkeit

Gottes ist eine aktive: Stimme, Ausdruck des Lebens. Die
Tätigkeit des Seins ist eine passive: Tod, Stille. Der Herr - er wird
nicht gesehen, man hört nur, daß er ist. Das Sein - man hört es

nicht, nur sieht man es, daß es nicht ist.

Meir Weiss, Jerusalem


	Methodologisches über die Behandlung der Metapher dargelegt an Am. 1, 2

