Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 23 (1967)

Heft: 1

Artikel: Methodologisches Uber die Behandlung der Metapher dargelegt an Am.
1,2

Autor: Weiss, Meir

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878620

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878620
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 23 Heft 1 Januar-Februar 1967

Methodologisches
iiber die Behandlung der Metapher

dargelegt an Am.1,2

Die methodische Einstellung der modernen Bibelwissenschaft zu
den geistigen Phiénomenen im allgemeinen und zum dichterischen
Ausdruck im besonderen a3t sich auf einen gemeinsamen Nenner
bringen, der als ontische Reduktionstendenz bezeichnet werden kann.
Gemeint ist damit der ihnen gemeinsame Versuch, ein Seiendes in
seinem faktischen So-Sein, in seiner uns vorliegenden Form nicht
als in sich selber ruhend zu verstehen, sondern aus einem anderen
— vorhandenen oder auch nur vermuteten, re-konstruierten — Seien-
den zu erkliren.

Insbesondere gilt dies von der heute herrschenden, gattungs-
geschichtlichen Exegese, da sie auf der kulturgeschichtlichen Er-
kenntnis fullt, daB in biblischer Zeit die Dichter nach einem durch
die Gattung bestimmten Schema gedichtet haben.

Demnach hat die Bibelexegese, wenn sie ihrem Stoff gerecht werden will,
zunichst weniger das Einzelstick, als vielmehr seine Gattung, das Typische,
das dem Individuellen zugrunde liegt, richtiger: dem das Individuelle unter-
liegt, zu beobachten; den Blick auf das Gemeinsame, das «Ubliche» (die
«Formensprache», den «Schatz von Gedanken und Stimmungen») zu richten
und nicht auf das vom Schema Abweichende, das Besondere, das dem be-
stimmten Gebilde allein Gehorende. Es fragt sich aber, ob solch eine exegeti-
sche Einstellung zum Verstindnis des zu deutenden Einzelstiickes hilft und
sein MiBBverstéandnis verhindert ? Vossler behauptet: « Die seelische Besonder-
heit des kleinsten Sétzchens kann immer dadurch miflverstanden werden,
dal} wir es iiber einen fertigen und bekannten Leisten schlagen, anstatt von
dem einzigartigen Antrieb, der es hervorbrachte, uns fithren zu lassen. Wir
greifen, wo eine évepyeia waltet, nach einem €pyov, von dem wir voraussetzen,
dafl es ihr entsprechen miisse.»! In der biblischen Gattungsforschung wird

1 K. Vossler, Uber grammatische und psychologische Sprachformen: Ge-
sammelte Aufséitze zur Sprachphilosophie (1923), S. 106.



2 M. Weiss, Methodologisches iiber die Behandlung der Metapher

wieder behauptet: «daBl die einzelnen Schriftsteller-Persénlichkeiten... in
jenem Altertum in einer uns zunéchst befremdlichen Weise zuriicktreten».
Der Dichter und Schriftsteller «wahlt die Stoffe, die man auch sonst zu be-
handeln pflegt, und er redet tiber sic in dem dafiir seit alters gebrduchlichem
,St1l, d.h. seine Rede verlduft in den Gattungen..., die ihm als der natirliche
Ausdruck seines Denkens und Empfindens erscheinen»?. Aber treffe diese
Behauptung auch zu, so widerspricht sie der von Vossler vertretenen nicht.
Auch dann heil3t es ja «die Sprache... als eine lebendige Kraft zu betrachten
und zu verstehen, nicht als etwas Fertiges, noch als einen Gegenstand, an
dem sich Wandlungen wie ein Schicksal vollziehen»®. Mit einem Worte:
wenn zwei dasselbe sprechen, so sagen sie nicht dasselbe. Demnach ist das
Wesentliche in der Exegese nicht das Betrachten der Vorratskammer der
Stilelemente, sondern das Beobachten der Organfunktion im konkreten Ab-
schnitt, die Bericksichtigung der formgebenden Kraft in der Komposition
des betreffenden Einzelstiickes. Daraus folgt fiir die Methode der Erforschung
eines Sprachkunstwerkes, daf3 neben der Kategorie der Kontinuitét die der
Diskontinuitét beriicksichtigt werden muf3, so daB3 neben der Auffindung des
Traditionsgutes die Interpretation des «Stellenwertes» im jeweiligen Text zu
treten hat4. Es sind bereits einige, wenn auch nur wenige, von den Anhingern
der gattungsgeschichtlichen Methode, die das erkennen. Sie wollen zwischen
der «gemeinsamen Form» und ihrer speziellen « Funktion», zwischen dem ur-
spriinglichen «Sitz im Leben» und dem vorhandenen «Sitz im Buch», bzw.
«Sitz in der Rede» oder « Gebrauch in der Rede» unterscheiden?®, oder behaup-
ten: «Die einseitige Interpretation von der urspringlichen vorliterarischen
Bedeutung aus ist nichts anderes als eine Vergewaltigung des Verfassers, dem
durch die Methode leicht Meinungen unterstellt werden kénnen, die er selbst
mit dem von ihm gebrachten Vorstellungen und Bildern langst nicht mehr
in Verbindung gebracht hat.»® Nun gilt es als Grundlehre in der herrschenden
Bibelexegese: der biblische Dichter ist «im Stil mehr gebunden als in den
Gedanken ; auch wenn er es vermag, Neues zu denken und auszusprechen, so
bleibt: er doch bei den herkémmlichen Ausdrucksformen stehen»?. Auch
wenn es sich so verhielte, so wire doch zu bemerken, da@ es der Exeget nicht
als seine Aufgabe betrachten kann, ausfindig zu machen, was der Dichter
dachte und in den «herkémmlichen Ausdrucksformen» sagen wollte und
konnte. (Es eriibrigt sich hier, all das Richtige und Wichtige, was gegen
«intentional fallacy» gesagt wurde, zu wiederholen.) Er hat zu erértern, was
in der Dichtung tatséchlich zum Ausdruck gekommen ist. Das soll er, denn

2 H. Gunkel, Die Schriften des A.T., 2. Aufl., 2, 2 (1923), S. XXXV.

3 K. Vossler (A. 1), S. 105.

t Vgl. W. Veit, Toposforschung: Deutsche Vierteljahrsschr. f. Literatur-
wiss. u. Geistesgesch. 37 (1963), S. 120-163.

5 . Fohrer, Theol. Rundschau 28 (1962), S. 331. E. Sellin-G. Fohrer, Ein-
leitung in das A.T., 10. Aufl. (1965), S. 27f, 391.

¢ K.-H. Bernhardt, Das Problem der altorientalischen Kénigsideologie im
A.T.: Vet. Test. Suppl. 8 (1961), S. 66.

7 Gunkel (A. 2), ebd.



M. Weiss, Methodologisches iiber die Behandlung der Metapher 3

das kann er. Aber er kann dies nur dann, wenn er den Sinn der Ausdrucks-
form — auch der «herkémmlichen» — weder in ihrer Isoliertheit noch nach
ihrer Bedeutung in einem anderen Kontext feststellt, sondern nach der Stelle
und der Bedeutung, die sie in diesem Kontext, im Ganzen der betreffenden
Dichtung einnimmt. Und zwar hat er sich — geméf der Forderung des «her-
meneutischen Zirkels» — davon zu tiberzeugen, dafl der von ihm erschlossene
Sinn der betreffenden Ausdrucksform mit allen anderen Ausdriicken und
Stilelementen und mit dem Ganzen dieses Gebildes im Einklang steht und
somit jedes Kinzelne im Ganzen und das Ganze zu jedem FEinzelnen
¢stimmt »8.

Die gattungsgeschichtliche Forschungsmethode erkennt also nicht
das Eigenrecht der Finzelinterpretation in dem Mafle an, wie es nach
dem oben Eroérterten gefordert wird. Ist ihre Einstellung dadurch
iiberhaupt nicht giinstig fiir das Verstehen dessen, was in der Dich-
tung zum Ausdruck gekommen ist, so gibt sie besonders Anlafl zum
MiBlverstehen der bildlichen Ausdriicke, der Metaphern im weitesten
Sinne. Dies beweist nicht nur die in den letzten Jahrzehnten be-
merkbare Neigung, die Frage «wortliche oder metaphorische Deu-
tung ?» grundsétzlich zu beantworten, statt sie von Fall zu Fall zu
untersuchen®.

Dies zeigt auch das allgemeine Bemiihen, eine bildliche Redeweise nicht
aus ihrem einmaligen Kontext, sondern auf Grund eines anderen, als « Schliis-
seltextes» angenommenen Textes zu erklidrenl?, wie etwa auf Grund eines
Worterbuches, in dem die einmalige, allgemeingiiltige, genaue Bedeutung
einer jeden Metapher verzeichnet wire. Denn, so hei3t es da: «wird das ,Bild*
nicht als bestimmter Typos erkannt, so sind der Deutung Tor und Tiiren
gebffnet»l. Hier ist der methodische Fehltritt noch evidenter als in der
Exegese im allgemeinen. Diese Einstellung zur Metapher ist bedeutend ge-
fahrlicher als das gewdhnliche Nichtachten auf das Wesen der Sprache, bzw.
des Ausdruckes in der dichterischen Sprache, denn sie 148t ja das Wesent-
liche in ihr, das Dichterische, auller acht: Erstens, dal} die Metaphern in
lebendiger Rede nicht isoliert vorkommen, sondern immer in einem Kontext
stehen. Lautet doch ihre genaue Definition: «Eine Metapher... ist ein Wort
in einem Kontext, durch den es so determiniert wird, daf3 es etwas anderes

8 Vgl. E. Staiger, Die Kunst der Interpretation (21957), S. 15.

® Als Radikalster geht konsequent in dieser Richtung I. Engnell, der
prinzipiell gegen metaphorische Deutung ist, Methodological aspects of O.T.
Study: Vet. Test. Suppl. 7 (1960), S.13-30.Vgl. A. J. Johnson, Hebrew
Conceptions of Kingship: Myth, Ritual, and Kingship, ed. S. . Hooke (1958),
S. 232, Anm. 3.

10 Vgl. zuletzt: K. Heszler, Die Struktur der Bilder bei Deuterojesaja:
Ev. Theol. 25 (1965), S. 349-369.

11 Heszler (A. 10), S. 369.



4 M. Weiss, Methodologisches iiber die Behandlung der Metapher

meint, als es bedeutet.»'? Zweitens, dall «Metaphern gar nicht, wie die alte
Metaphorik wahrhaben wollte, reale oder vorgedachte Gemeinsamkeiten ab-
bilden, sondern daB sie Analogien stiften, Korrespondenzen schaffen und
demiurgische Werkzeuge sind »!3.

Ist das Wort ein Mittel, womit sich der Mensch die aullerhalb
seiner vorhandenen Wirklichkeit erobert, so schafft der Mensch in
der Metapher aus dem Wort die Wirklichkeit seines Innersten!4. Und
zwar nicht bloB in den duBerst seltenen Féllen, bei denen die Meta-
pher eine Urschopfung ist, sondern gerade in jenen Fillen — und die
sind die héufigeren —, bei welchen die Metapher bloB eine Nach-
schopfung ist, d.h. wenn der Dichter die Metapher nicht «dichtet»,
sondern sich einer herkémmlichen bedient. Daraus folgt, dal ein
nicht-richtiges Verstdndnis der Metapher das totale Milverstindnis
der Dichtung in sich birgt. Und die ideologischen, gedanklichen,
theologischen, historischen, soziologischen usw. Schliisse, die aus
der so verstandenen Dichtung gezogen werden, sind auf Sand gebaut.

Es ist der Zweck dieser Abhandlung, die neue, in der allgemeinen
Metapher-Forschung als addquat erkannte Betrachtungsweise und
Deutungsart auf die biblische Metapher in Anwendung zu bringen
und diese mit der in der Bibelforschung herrschenden Einstellung
zu konfrontieren.

Diese methodologische Auseinandersetzung soll anhand der Kla-
rung einer Metapher stattfinden, die in Am. 1, 2 steht, dann in Joel
4, 16 wortlich und in Jer. 25, 30 mit «wenigen» Anderungen
vorkommt.

In der wissenschaftlichen Literatur herrscht Meinungsverschiedenheit tiiber
das Verhiltnis dieser drei Stellen untereinander, wie auch iiber die Authenti-
zitit der Metapher im Amos-Buch, ja nicht zuletzt sogar tiber den Sinn dieser

12 H. Weinrich, Semantik der kithnen Metapher: Deutsche Vierteljahrs-
schr. f. Literaturwiss. u. Geistesgesch. 37 (1963), S. 340.

13 Ebd., p. 338. — Vgl. Ortega y Gasset: «Die Metapher ist die grote
Macht, die der Mensch besitzt. Sie grenzt an Zauberei und ist wie ein
Schopfungsgeréit, den Gott im Innern seiner Geschopfe vergall»; zitiert nach
H. Friedrich, Die Struktur der modernen Lyrik (1961), S. 151.

14 Vgl. H. Seidler, Allgemeine Stilistik (1953), S. 14ff.; ders., Die Dich-
tung (1959), S. 22ff,



M. Weiss, Methodologisches tiber die Behandlung der Metapher 5

Stelle. In einer hebriaischen Studie versuchte ich die verschiedenen literar-
historischen Fragen zu beantworten auf Grund einer Erérterung dessen, wie
die Ganzheit jeder der drei Texte, in denen die Metapher auftritt, auf diese
ihre sinngebende Kraft ausiibt, oder genauer gesagt, wie die Metapher ihren
Sinn aus ihrem «Stellenwert» in jeder der drei Prophezeihungen wandelt und
neu gewinnt®. Hier will ich mich nur auf die Kldrung des Sinnes der Meta-
pher in der Amos-Stelle beschrinken.

51m990 URIY wam awan MR vax 1'71|7 e w1 aNee nsn ‘A
«Der Herr von Zion her briillt er und von Jerusalem her gibt er aus
seine Stimme, und die Triften der Hirten welken und das Haupt
des Karmel dorrt» (Am. 1, 2)18,

Da im Sprachwerk die Teile dem Ganzen untergeordnet sind und
ihr Sinn durch den Gesamtkontext determiniert wird, so ist zum
Verstehen unseres Verses zunichst das literarische Ganze, dessen
Teil er ist, abzugrenzen. Die Meinungen der wissenschaftlichen Kom-
mentare und Abhandlungen!’ gehen dariiber auseinander!®. Da

15 M. Weiss, «Auf den Spuren einer Metapher in der Bibel. Methodologische
Bemerkungen und exegetische, literarische und historische Beleuchtungen»:
Tarbiz 34 (1965), S. 107-128. 211-223. 303-318 (hebr.).

16 Die Ubersetzung fult auf der «Verdeutschung» von M. Buber-F. Rosen-
zweig. Im allgemeinen sind die deutschen Bibelzitate dieser Ubersetzung ent-
nomrien.

17 A. Bentzen, The Ritual Background of Amos I, 2-11, 16: Oudtest. Stud.
8 (1950), S. 85{f.; K. Budde, Zu Text und Auslegung des Buches Amos:
Journ. Bibl. Lit. 43 (1924), S. 46ff.; K. Cramer, Amos (1930); R. S. Cripps,
A Critical and Exegetical Commentary on the Book of Amos (21960);
B. Duhm, Anmerkungen zu den Zwolf Propheten (1911); A. B. Ehrlich,
Randglossen zur hebriischen Bibel, 5 (1912); W. R. Harper, A Critical and
Exegetical Commentary on Amos and Hosea (1905); A. S. Kapelrud, Central
Ideas in Amos (1956); J. Kaufmann, «Die Geschichte des israelitischen Glau-
bens» (1937ff.; hebr.); V. Maag, Text, Wortschatz und Begriffswelt des
Buches Amos (1959); K. Marti, Das Dodekapropheton (1904); J. Morgen-
stern, Amos Studies, I: Hebr. Un. Coll. Ann. 11 (1936), S. 141{f.; W. Nowack,
Die Kleinen Propheten (31922); Th. H. Robinson, Die zwolf kleinen Pro-
pheten (21956); H. Schmidt, Die Herkunft des Propheten Amos: Zs. atl.
Wiss. Beih. 34 (1920), S. 167ff.; E. Sellin, Das Zwoélfprophetenbuch, 2-3
(1929); A. Weiser, Die Prophetie des Amos (1929); ders., Das Buch der zwolf
kleinen Propheten (21956); J. Wellhausen, Die kleinen Propheten (31898).

18 Tn den Meinungen kommen sdmtliche Moglichkeiten zum Ausspruch
(A. 17): (a) V. 2 bildet mit V. 1 eine Einheit (Marti, Ehrlich); (b) V. 2 ist
die Einleitung der mit V. 3 beginnenden Einheit (Wellhausen, Nowack,
Lindblom, Kaufmann [III/1, p. 70, Anm. 1]; N. H. Tur-Sinai, «Die Sprache
und das Buch» 1 [21954], S. 82 [hebr.]; Bentzen, Kapelrud); (¢) V. 2a gehért zu



6 M. Weiss, Methodologisches iiber die Behandlung der Metapher

aber einerseits — wie dies schon etlichemal betont wurde — V. 3ff.
eine in sich geschlossene Einheit bildet, andererseits — wie ich es zu
beweisen versuchte!® — die Verbindung des V. 2 durch den ihn ein-
leitenden Satz M8 mit V. 1 der Nachgeschichte unseres Verses ge-
hort, so scheint es mir tunlich, zumindestens als Arbeitshypothese,
V. 2 als selbstdndige Hinheit zu behandeln. Ferner soll die iiber-
lieferte Gestalt des Verses nicht in Frage gestellt werden, solange
die Analyse dies nicht als notwendig erweist.

In V. 2 werden zwei Erscheinungen nebeneinander gestellt, die
zueinander im Verhéltnis von «propter hoe»2° oder von «post hoc»?!
stehen. Die Erscheinung in V. 2a ist eine akustische («Der Herr von
Zion her brillt er und von Jerusalem her gibt er aus seine Stimmenr).
Man ist sich dariiber einig, daf} die Pridikate, die diese Erscheinung
bezeichnen, Metaphern sind. Aber iiber den Sinn der Metapher —
betreffend «vehicle» (3w A9 10°) und «tenor»22 — herrscht Mei-
nungsverschiedenheit.

Die Ansichten iiber V. 2a lassen sich in zwei Hauptgruppen zusammen-
fassen: (A) Kundgabe Gottes mittelbar in einer akustischen Naturerschei-
nung, d.h. (a) im Donner, als Synekdoche von Gewitter 23; (b) im Erdbeben 24;
(c) im Ostwind23; (d) in allen dreien?¢. (B) Kundgabe Gottes unmittelbar im

V.1, 2b zu V. 3ff. (Budde, Schmidt); (d) V. 2 bildet in seiner tiberlieferten
Gestalt eine geschlossene literarische Einheit (die meisten Forscher, zuletzt
Weiser, Neher, Maag, R. Fey, Amos und Jesaja [1963], S. 41, J. Jeremias,
Theophanie [1965], S. 12f., etc.).

1% Weiss (A. 15), S. 304ff.

20 Tm allgemeinen.

2t Z. B. A. Neher, Amos (1950).

22 Diese Bezeichnung fir die beiden Teile der Metapher stammt von I. A,
Richards, Philosophy of Rhetoric (1936), S. 961f.

28 Wellhausen, Nowack, Marti (A. 17); H. Gressmann, Der Ursprung der
isr.-jiid. Eschatologie (1905), S. 23; Budde (A. 17); M. Buttenwieser, The
Prophets of Israel (1914), S. 211f., Anm. 1; Cripps (A. 17) [1] und andere,
zuletzt Jeremias (A. 18). So schon unter den juidischen Exegeten des Mittel-
alters Tbn Ezra [1].

24 Schmidt (A. 17), Morgenstern (A. 17), S. 137, Anm. 144; J. Hempel,
Worte der Propheten (1949), S. 229, und andere. So auch Weiser, Die Pro-
phetie (A. 17), S. 83f., doch in seinem Kommentar spricht er iiber « Donner-
stimme», «Gewitter». Auf ein Erdbeben deutete den Satz unter den jiidischen
Exegeten des Mittelalters Eliezer aus Beaugency (12. Jahrhundert).

25 G. Hoffmann, Versuche an Amos; Zs. atl. Wiss. 3 (1883), S. 96;
H. Guthe: Die heil. Schrift des A.T., hrsg. von E. Kautzsch, 2 (1910), z. St.

26 Sellin (A. 17).



M. Weiss, Methodologisches iiber die Behandlung der Metapher 7

figurativen Ausdruck des Léwengebriills??. Die Erscheinung in V. 2b ist als
Darstellung (a) einer Diirre®®; (b) einer Verwiistung, einer Verlassenheit??;
(c) eines staatlichen Zusammenbruchs?® aufgefal3t.

Die verschiedenen Auffassungen werden mit strukturellen und stilisti-
schen Beweisen zu erhérten und die gegnerischen mit eben diesen Mitteln zu
entkriften versucht. Aus der Fiille der Meinungen, Einwendungen und Er-
widerungen greife ich nur die methodologisch charakteristischen heraus.

Die der Meinung sind, dal V. 2a JX@" und 1'71]? 10" (A) eine Naturerschei-
nung bezeichnet, berufen sich darauf, daB auch in der Bibel die Natur-
gewalten als Versichtbarung der Gottheit angesehen werden. Die in Gottes
«Brillen» die bebende Stimme (rombo) des Erdbebens (b) héren, horchen
auf den Zusammenhang zwischen V. 2 und V. 1. Die das Heulen des Ost-
windes (¢) héren, merken auf V. 2b, der Diirre darstellt. Und die das Rollen
des Donners (a) horen, neigen ihr Ohr zu der hidufigen Bedeutung des Aus-
drucks 1‘?11') m in der hebriischen Bibel3! und ihrer Umwelt 32, auch zu dem

27 Wie diese Gottes-Stimme zu verstehen ist, dariiber gehen wiederum die
Meinungen auseinander (A. 17): (a) im buchstéblichen Sinne, d.h. durch
Lauten-Lassen seine Stimme (Cramer, Cripps [2]); (b) als Synekdoche, d.h.
a) durch Kundgabe seines Wortes (J. Lindblom, Die literarische Gattung der
prophetischen Literatur [1924], S. 70f.; Prophecy in Ancient Israel [1962],
S. 116), b) durch Kundgabe seines Zornes (I. P. Seierstad, Erlebnis und Ge-
horsam beim Propheten Amos: Zs. atl. Wiss. 52 [1934], S. 25); (c) als Metony-
mie, d.h. durch sein Sich-Erkennen-Lassen (Maag, Bentzen, Kapelrud; H. H.
Krause, Der Gerichtsprophet Amos: Zs. atl. Wiss. 50 [1932], S. 226).

28 Die meisten Erklidrer und Forscher.

2 Sellin (A. 17). Er punktiert fiir @2 des Masoretischen Textes (auch
LXX): %23" «beschimt dastehn». So schon Duhm (A. 17).

20 Ka,peli‘ud (A. 17): «The herdsmen are seen as the leaders of the foreign
nations which were hostile to Judah... The word ro§ may imply a play of
words, meaning at the same time the top of Carmel and the ,head of Carmel‘,
that is, the Israelite king» (8. 19). Vgl. Abrabanel: «und die Triften der
Hirten', das sind die Vélker, die weiden kamen im heiligen Land... ,und das
Haupt des Karmel‘, d.h. Jerusalem und das ganze Land Israels.» Diese alle-
goristische Auffassung findet sich schon im Targum. Von den jiidischen
Exegeten des Mittelalters wird sie von Raschi und Redak angenommen, Tbn
Ezra hingegen weist sie ab. Der im 9. und Anfang des 10. Jahrhunderts
lebende karidische Bibelexeget Daniel al-Qtmissi bemerkt zu unserem Verse:
«die Triften der Hirten und das Haupt des Karmel sind Fiirsten und Koénige»,
Commentarius in Librum Duodecim Prophetarum, ed. J. D. Markon (Jeru-
salem 1957).

31 1. Sam. 22, 14; Ps. 18, 14; Joel 2, 11; vgl. Ps. 77, 18. Auch 1'71173 m
bedeutet donnern (Ps. 46, 7; 48, 34). Ebenso die Ausdriicke: ’i1 51? (Ps. 29,
3-9; Hi. 37, 4f.; Jes. 30, 30f. Vgl. Ps. 67,19; 104, 7), 0%k n%p (Ex. 9,
28), n‘7|7 (Ex. 9, 23, 29, 32f.; 19; 15; 20, 18; 1. Sam. 12, 17f.), als Ausdriicke
fiir Naturerscheinungen, meinen vor allem den Donner.

32 Siehe jetzt Jeremias (A. 18), S. 73ff.



8 M. Weiss, Methodologisches iiber die Behandlung der Metapher

metaphorischen Sinn des Verbs «briillen» (AX%2") in Urkunden des alten Orients?®?
und auch im biblischen Schrifttum?4, Die in V. 2b die Darstellung eines
Staatszusammenbruchs (¢) sehen, blicken auf die folgende Prophetie (V. 31f.)
und auf die anderen zwei Prophetien, in denen V. 2a wiederkehrt, wenden
ihre Augen zu #gyptischen Achtungstexten3 und schauen auf die meta-
pherische Verwendung des Wortes «Hirt» im Sinne von Fiihrer, Koénig, die
ja auch in der Bibel nicht selten ist3¢. Die in V. 2b die Schilderung einer Ver-
wiistung (b) sehen, richten ihr Augenmerk auf das in V. 2a Geschriebene,
finden das dort Ausgedrickte mit dem hier Dargestellten befremdlich und
beriicksichtigen die bekannte Parallele #121%aR und ihre Synonyme3?, die
als Metaphern fiir Verwiistung gelten. Und die hier Diirre (a) dargestellt
sehen, nehmen den Satz wortlich.

Gegen die Auffassung 1‘?1? 10° XY als Erdbeben, auf Grund des Zu-
sammenhanges zwischen V. 2 und V. 1, wird eingewendet, dafl in unserem
Falle der Sinn des Verses nicht auf Grund des Zusammenhanges zu erhellen
ist, sondern umgekehrt: Der Sinn des Verses soll die Art des Zusammen-
hanges bestimmen. Gegen die Auffassung des V. 2a als Heulen des Ost-
windes wendet man ein, daB die iibliche Bedeutungs-Ladung der Verben
1‘7117 10° IRY" eine weitere Beladung mit der «connotation» des Heulens des
Ostwindes nicht mehr zuldft. Gegen die Auffassung der «vehicle» n° XU
1‘7‘117 als Donnergetose wird eingewendet, daf dann V. 2b nicht zu V. 2a
palit, denn Donner hat doch nicht Diirre zur Folge. Dagegen erwidern die
Verteidiger dieser Auffassung: «Das Gewitter, das von Sion ausgeht, ist ein
uneigentliches; es hat die paradoxe Wirkung, dal Kraut und Biaume welken
und verdorren.»®® Doch gegen diese Erklirung wird eingewendet: «,Ein un-
eigentliches Gewitter‘..., aber was ist ein uneigentliches Gewitter mit sehr
eigentlichen, greifbaren Wirkungen? Sollen Auen und Wilder verdorren, so
wird J ... dafiir das geeignete Mittel, den Sirocco O"7p ausgehen lassen; fahrt

33 Siehe H. Gressmann, Hadad und Ba‘al: Zs. atl. Wiss. Beih. 33 (1918),
S. 198ff. Nach Tur-Sinai «meint das arabische Verb i11i3], das eine Parallele
des hebriischen 171 ist, das Briillen des Lowenn. Doch ist er der Ansicht,
dafl man in dieser Parallele keine Abhéingigkeit oder keinen Einflul sehen
kann, da der gemeinsame Ausdruck ein unabhingiger Ausdruck einer ge-
meinsamen Absicht ist, eine Onomatopédie. «Der Herr Zebaoth, Gott der
Lade»: Die Sprache und das Buch, 3 (1955), S. 97f.

3¢ Hi. 37, 4. Siche Buttenwiesers (A. 23) Meinung, S. 211f., Anm. 1.

35 Bentzen (A. 17).

36 Jes. 44, 28; Jer. 2, 8; 3, 15; 10, 21, 12, 10 u. 6.; Ez. 34 passim; 37, 24.

37 Jes. 19, 8f.; Joel 1, 10.

38 Wellhausen ; so auch Nowack (A. 17). Weiser, Prophetie (A. 17), S. 831,
schreibt: « Die Frage der Modernen, wie soll man dies als Wirkung eines Ge-
witters denken ? wiirde den Verfasser des Verses wahrscheinlich in Erstaunen
versetzt haben: nicht ein Gewitter, sondern J...s Zorn richtet diese Zer-
stérung an, und dazu bedient er sich der Naturgewalten.» Ibn Ezra nimmt
den «Donner» wortlich; seiner Erklarung nach verursache die in V. 2b ge-
schilderte Verwiistung, daf3 V. 2a nur Donner meint, ohne Regen.



M. Weiss, Methodologisches iiber die Behandlung der Metapher 9

er im Gewitter daher, so wird das seine ihm gesetzte andere Wirkung tun.
Beides mochte dann uneigentlich, d.h. bildlich gemeint sein; aber Ursache
und Wirkung miissen im Bilde so gut miteinander stimmen wie in der Wirk-
lichkeit»®® Gegen die Auffassung wieder, die in V. 2b durch Anderung der
Interpunktion des Verbes 2" die Schilderung der Verlassenheit findet, wird
die Einwendung gemacht: «(Wie gelingt es dem Gewitter diese Wirkung her-
vorzubringen? Selbst wenn der Blitz mitten in eine der Herden einschliige,
sie wiirde wohl fir den Augenblick auseinanderfahren, aber darum doch die
Weide nicht verlassen. Wohin denn — etwa in den Stall?! Und brauchte und
hatte sie eine Zuflucht, die sie aufsuchen kénnte, wirde sie nicht nach einer
Stunde wieder herbeigetrieben werden und von neuem zu grasen beginnen,
so daBl der Weide zum Trauern gar keine Zeit bliebe ?»4® Wegen dieser Stil-
und Struktureinwinde gelangen manche Forscher zum Schlu3, in V. 2 stiin-
den verschiedene, urspriinglich einander fremde Elemente unverbunden
nebeneinander4!. Andere meinen wieder, da§ die Metapher in V. 2a eine tote
Metapher (ein toter Topos) sei??.

Die Voraussetzungen der erwihnten Beweisfiihrungen, Einwen-
dungen, Erwiderungen haben einiges fiir sich. Vor allem ist es rich-
tig, dall der Vers in seiner Ganzheit autzufassen sei: die Bedeutung
des Wortes, des Topos, des Satzes ist von dem Kontext abhingig.
Es ist richtig, dafl auch dichterische Rede sich einer toten Metapher
bedienen kann. Es ist ferner richtig, dafl in einem — besonders anti-
ken — literarischen Werk die Redaktionstétigkeit einander Fremdes
nebeneinanderstellen, voneinander Verschiedenes ineinanderkniip-
fen mag. Doch das auf diesen Voraussetzungen Gebaute ist schief.
Denn die Beweisfithrungen, Einwendungen und Erwiderungen wer-
fen hochstens einen fliichtigen Blick auf den Kontext und fragen
nur nach dem Zusammenhang der zwei Vershilften, statt deren ge-
staltbildende, ganzheitliche Formziige ins Auge zu fassen und die
Frage zu beantworten, wie alles Einzelne von diesen Formziigen

3% K. Budde, Amos I, 2, Zs. atl. Wiss. 30 (1910), S. 38 (von mir gesperrt).

4 Budde (A. 17), S. 53.

4l Schmidt, Budde (A. 17). — Nach Gressmann (A. 23), S. 23, ist die
«Inkonzinnitdt» in V. 2 die Folge dessen, daf hier drei verschiedene Vorstel-
lungen uber Manifestation Gottes zusammengeflossen sind, nachdem «die
Sdtze nicht mehr lebendig, sondern durch den Gebrauch bereits erstarrt
waren, und... in das Gebiet des religivsen Sprachsatzes gehorten». Jeremias
(A. 18), 8. 16f., sieht in dem losen Nebeneinanderstehen der Ursache und der
Wirkung die erste Art der Entwicklung der Theophanieschilderungen: die
«ursprungliche» zweigliedrige Form hat sich noch gehalten, aber mindestens
eines der Glieder ist mit neuem Inhalt gefiillt worden.

2 H. E. W. Fosbroke, Interpreter’s Bible, 6 (1956), S. 778. So schon
Marti (A. 17); siche auch Gressmann (A. 41).



10 M. Weiss, Methodologisches iiber die Behandlung der Metapher

aufgenommen, gleichsam umgeschmolzen wird in die gestalthafte
EKinheit des Vers-Ganzen — wie es nach dem hermeneutischen
Kanon «der Totalitéit und des sinnhaften Zusammenhanges»*3 er-
forderlich ist. Aber das besonders Umsichtige in den erwiahnten Er-
klirungen und Erorterungen ist, daB sie die Richtlinie der Aus-
legung vollkommen auBler acht lassen, die Betti «als Kanon der
hermeneutischen Autonomie des Objekts oder als Kanon der Im-
manenz des hermeneutischen MaBstabs» bezeichnet. Betti meint da-
mit, «dal die sinnhaltigen Formen in ihrer Eigengesetzlichkeit ver-
standen werden miissen, geméf3 der eigenen Bildungsgesetzlichkeit
nach ihrem intendierten Zusammenhang, in ihrer Notwendigkeit,
Kohirenz und Biindigkeit: sie sollen daher mit dem ihrer ur-
spriinglichen Bestimmung immanenten Maflstab gemessen werden,
der Bestimmung nidmlich, der die geschaffene Form vom Stand-
punkt des Autors... und seines Gestaltungswollens beim Schaffens-
prozell entsprechen sollte; also nicht nach Maflgabe ihrer Eignung
fiir diesen oder jenen dulleren Zweck, der dem Interpreten als der
nédchstliegende erscheinen mag»44.

Aus dem letzterwihnten «Kanon der hermeneutischen Autonomie des
Objekts» folgt notwendigerweise: Wenn gegen eine Sinndeutung des V. 2
eingewendet wird, daf3 nach ihr das im Verse Gesprochene der Wirklichkeit
widerspriche, so ist dies zwar eine sachliche und logische Einwendung, paft
aber nicht zur Sachlichkeit und Logik des gedeuteten Objekts. Denn dort
handelt es sich um ein metapherisches Sprechen, dessen Wesen gefiihls-
betont ist. Die Einwendung palBt aber zu begrifflichem Sprechen, dessen
Wesen intellektuell ist. Wer also von einem Sprach-Bild fordert, daBl die in
ihm gestaltete Wirklichkeit die genaue Abbildung der auBler ihm befind-
lichen Wirklichkeit und gemi den dort waltenden Gesetzen der Logik ge-
ordnet sei — der macht sich eines schweren methodischen Vergehens schuldig.
Wohl mag ein Bild von einem Gewitter die Triften der Hirten von Mensch
und Vieh vollkommen verlassen darstellen, obwohl es in der Wirklichkeit
eine totale Verlassenheit nicht gibt. Der Bildner kann Partielles als Totales,
Voriibergehendes als Endgiiltiges empfinden und zum Ausdruck bringen.
«In dem lyrischen Gedicht wird der Augenblick als eine Ewigkeit dargestellt...
das lyrische Gedicht entgeht dem Lauf der Zeit, es verwandelt die innere
oder dulere Lage des Augenblickes zum Autonomen, es 1t weg Grund und
Folge, es streicht die Zeit aus aus seinem Buche.»* Ferner sind die Worte

13 M. Weiss, 10T RPN (Jerusalem 1962), S. 22; E. Betti, Die Her-
meneutik als allgemeine Methodik der Geisteswissenschaften (1963), S. 15.

4 Betti (A. 43), S. 14f.

85 A. L. Strauss, «Auf den Wegen der Literatur» (Jerusalem 1959), S. 62
(hebr.).



M. Weiss, Methodologisches iiber die Behandlung der Metapher 11

des Verses Metaphern, und wie oben bereits erwidhnt, gelang die moderne
Semantik zur Erkenntnis, dafl die Metaphern nicht Analogien, Korrespon-
denzen und Ahnlichkeiten, die in der Seinsordnung oder in unserem Denken
vorgegeben sind, abbilden, «sondern, da@3 sie Analogien stiften, Korrespon-
denzen schaffen und demiurgische Werkzeuge sind» (A 13).

Wer also eine strikte logische Ubereinstimmung von V. 2a und
V. 2b fordert, verkennt iiberhaupt das Wesen der Metapher, welche
nicht nur, ja auch nicht einmal tiberwiegend optisch, sondern auch
akustisch, oft auch iiberhaupt nicht sinnlich, sondern gerade psy-
chologisch ist 6. Aus diesem Grunde ist also die Metapher der Pflicht
der Logik enthoben. «Die Kraft der Metapher liegt gerade im ,Un-
logischen’. Das will aber keineswegs sagen, daf} sie nicht... annehm-
bar wire... Auch im literarischen Vergleich gibt es eine Logik, nur
ist es die des Dichters, der vergleicht, und nicht die der Dinge oder
Erscheinungen, die miteinander verglichen werden. Die Metapher
ist immer eine Entdeckung, eine Uberraschung. Stindig niihert
sie die Entfernten»*?, ja sogar die am meisten Entgegengesetzlichen.
«Die Metapher ist eine widerspriichliche Pridikation.»*® Es darf
also nicht gesagt werden: «Die Hauptschwierigkeit, die sich der
Zusammenfassung des Verses [2] zu einer Einheit entgegenstellt,
sieht man in dem Widerspruch, in dem die beiden Vershilften zu-
einander stehen sollen.»*® Es darf eine Auffassung nicht damit wider-
legt werden, dal nach ihr ein Widerspruch zwischen den beiden
Vershilften entsteht. Man soll sagen, dafl nach dieser Auffassung
eine Katachrese im Verse vorhanden ist. Und wenn sich bei nédherer
Untersuchung der Katachrese herausstellt, dall z.B. die zwei Vers-
hilften sich «auch im Gefiihlsgehalt widersprechen»®® und dieser
Widerspruch keiner «besonderen Absichten diene»®! — so soll man
den kiinstlerischen Wert der Metapher oder der Katachrese in Ab-
rede stellen, aber keinesfalls ihr Vorhandensein leugnen und noch
weniger eine Auffassung nur damit widerlegen, dall nach ihr die

48 J. M. Murry, Metapher: Countries of the Mind, 2nd series (1931), S. 4;
R. Wellek-A. Warren, Theory of Literature (1955), S. 190ff. (Theorie der
Literatur, iibers. von E. und M. Lohner, 1963, S. 163ff.).

47 S, Zemach, «Uber das Gleichnis»: Essay und Kritik (Tel-Aviv 1954),
S. 140, 144 (hebr.).

48 Weinrich (A. 12), S. 337.

49 Weiser, Profetie (A. 17), S. 78f.

50 H. Seidler, Allgemeine Stilistik (1953), 8. 159.

51 W. Kayser, Das sprachliche Kunstwerk (81960), S. 112.



12 M. Weiss, Methodologisches iiber die Behandlung der Metapher

Metapher der Logik widerspricht. Nicht gering ist die Zahl der
Metaphern in der Poesie aller Zeiten, nicht zuletzt auch in der Bibel,
in welchen eine rationalistische Pedanterie Antilogik, Disharmonie,
lickenhaften Aufbau entdeckt zu haben glaubte®2. Solch eine «In-
konzinnitidt» ist auch — wenigstens von vornherein — noch kein
Zeichen einer «formgeschichtlichen» Entwicklung.

a) Uber die Auffassung (A), daB V. Z2¢ die Kundgabe Gottes in
einer Naturerscheinung meint, ist zu bemerken: Zwar findet sich
diese Auffassung in vielen Stellen der Bibel, wer aber in dem «Briillen»
Gottes an unserer Stelle die Stimme einer Naturerscheinung hort,
der gehorcht nicht dem im Verse selbst Gesagten, sondern dem,
was ihm von der Gedankenwelt der Bibel und dem Alten Orient
bekannt ist. Wer unseren Vers auf Grund der Verben sxup» A2 e
in diesem Sinne auffallt, der blickt auf jene Verse, in denen diese
Verben diese Art der Gotteserscheinung meinen, aber betrachtet
nicht unseren Vers in seiner Ganzheit.

«Die Tatsache, daf3 ein Ausdruck, ein Bild in den meisten Stellen ein und
denselben Gedanken bedeutet, zwingt nicht zur Voraussetzung, daf dieser
Ausdruck, dieses Bild eine stehende Redewendung ist, die nur diesen ein-
zigen Gedanken verkérpert, so dal der betreffende Ausdruck, das betreffende
Bild in jeder Stelle diesen betreffenden Gedanken bedeutet.»®® Die in den
Verben IRY ,'l'ﬁi? N1 gestaltete Anschauung von der Gotteserscheinung, tiber
die V. 2a spricht, kann also nur auf Grund dieser Verben in diesem Verse
verstanden werden, bzw. auf Grund ihrer Funktion innerhalb der Einheit
des Vers-Ganzen. Nun ist die hier gemeinte Art der Theophanie nicht die
durch die strittigen Verben im allgemeinen bezeichnete, da sie hier eine
andere Funktion ausiiben als in jenen Versen, in welchen sie das Erscheinen
Gottes in Naturgewalten meinen. Dafiir sprechen folgende Uberlegungen :
a) In jenen Versen steht zu '1'71? 101 nicht JXW in Parallele. b) 1"7"!P 10° ist in
unserem Verse ein synonymer Ausdruck fiir i85, seine Funktion ist hier
demnach, dem MR als Parallele zur Seite zu stehen?®?, seinen Sinn zu um-

52 K. Konig, Stilistik, Rhetorik, Poetik in bezug auf die bibl. Literatur
(1909), S. 274ff.

53 Weiss (A. 43), 8. 90; vgl. Kayser (A. 51), S. 106.

54 Jer. 2, 15; Am. 3, 3.

5% (3. Bolling, « Synonymous» Parallelism in the Psalms: Journ. of Sem.
Stud. 5 (1960), S. 221-254, behauptet als strukturale Regel in den Psalmen,
dall von synonym-parallelen Ausdriicken der gewoéhnlichere, der prosaischere
Ausdruck in der ersten Vershilfte stiinde, wihrend der seltenere Ausdruck
in der zweiten Vershilfte im allgemeinen nur deshalb kommt, weil der
Dichter ein Synonym brauchte. Diese Regel jedoch beansprucht eine grind-
liche Uberpriifung. Es ist mir iberhaupt nicht sicher, ob die Anzahl der dieser
Regel entsprechenden Fille gréfer ist als die Zahl der Ausnahmen.



M. Weiss, Methodologisches iiber die Behandlung der Metapher 13

schreiben. Also nicht die Bedeutung von AR2" ist auf Grund von 1‘71]? 0" fest-
zustellen, sondern umgekehrt die des 1‘?1]7 In° auf Grund von IRY". ¢) Von
den zwei «vehicles» der Metapher in V. 2a ist 1‘?1|7 in° mehr «abgebraucht»
als MXW"; so ist das erste Pradikat, AR, als eigentliches «vehicle» der Meta-
pher zu betrachten, das zweite, 1‘?1? j0° hingegen nur als sein Begleiter.
Zum vollen Verstindnis von V. 2a kann also nur die vollkommene Auf-
hellung des Verbes IR nach «denotation» wie nach «connotation» fithren.

Das Verb IXW bezeichnet urspriinglich eine Tétigkeit, die fur den Léwen
nicht nur charakteristisch ist, sondern auch ausschlieBlich%¢, In dgyptischen
Texten dient zwar der Ausdruck des Lowen-Briillens zur Bezeichnung des
Donner-Getdéses, und auch in der Bibel kommt das Verb IRY® einmal im Zu-
sammenhang mit Donner vor (Hi. 37, 4)°7; aber diese Stellen vermégen nicht
die auf Grund von den erwithnten Uberlegungen oben ausgesprochene An-
sicht zu widerlegen, dafl in unserem Verse der Sinn des MX®* nicht der ge-
brauchliche tibertragene Sinn des 1‘?'1[7 10" sein kann. In der Hiob-Stelle ist
das Subjekt '?1]? als Synekdoche von Donner, und nicht wie hier: ’71%%. In den
dgyptischen Texten wiederum liegt dem Gebrauch des auch das Léwen-
briillen bezeichneten Verbs im Sinne vom Gottesdonnern die dort allgemein
bekannte Vorstellung zugrunde, daB3 die betreffende Gottheit eine Gewitter-
Gottheit, ihre Stimme also die des Donners ist. Im biblischen Gebrauch des
Verbes ARY in bezug auf Gott darf jedoch dem Verb im vornherein nicht diese
Bedeutung zugemutet werden. Denn auch wenn man die Vermutung als
richtig erachtet, da@ in der vorbiblischen Phase der israelitischen Religion “71
sonderlich als der donnernde Gewittergott aufgefalit wurde, mull zugegeben
werden, da3 diese Vorstellung im biblischen Zeitalter dem BewuBtsein vollig
entschwunden, eine solche Beziehung also als «connotation» von IR ‘a1 an-
zunehmen nicht mehr statthaft ist.

Man mul} zur Erérterung des in V. 2a 3Re"... '1 Gemeinten der
repriasentativen Bedeutung des Wortes mR®, des Lowenbriillens 5,
und all den damit verbundenen Vorstellungen auf den Grund gehen,
zumal von den Propheten der Lowe mehr als andere Tiere als
Gleichnis fir Gott gebraucht wurde®, um ihr Erlebnis, «das ganze

56 Siehe Maag (A. 17), S. 195ff. Bei Maag schlieBt die semantische Unter-
suchung nur das Verb ein. Das Nomen XY kommt in der Bibel siebenmal
vor. Auch ist in Maags Statistik Ungenauigkeit zu bemerken. Das Verb be-
zieht sich zwolfmal auf den Lowen (das Nomen viermal).

57 Siehe oben Anm. 33, 34.

58 Buttenwieser (A. 23), S. 211f., Anm. 1, hat unrecht in seiner Bemer-
kung zu V. 2.

5 Vgl. die Ubersetzungen des MR¥" bei Aquila, Theodotion und Sym-
machus. — F. Willesen, Vet. Test. 2 (1952), S. 300ff., hort im Worte IRW in
unserem Verse und in anderen Versen (Sach. 11, 3; Ps. 74, 4) ein Echo der
akkadischen Mythologie.

60 Jes. 31, 4; Jer. 49, 19; Hos. 5, 14; 13, 7f. Siehe J. Hempel, Apoxysmata
(1961), S. 24f.



14 M. Weiss, Methodologisches iiber die Behandlung der Metapher

Erschauern des Menschen von der geheimnisvollen Ubergewalt des
Gottes»®!, zum Ausdruck zu bringen. Das Verb X2 als Bezeichnung
fiir Gottes Tatigkeit deutet also nicht auf den akustischen Ausdruck,
der einem durch Naturerscheinungen verursachtes Verderben voran-
geht oder es begleitet, als wiire es die AuBerung seines Zornes oder
die Ausfithrung seines Gerichtes, und es meint auch nicht nur oder
hauptsichlich das Akustische in der Theophanie, sondern vielmehr
den ganzen Assoziationskomplex, der beim Briillen des Lowen in
der Seele des Horers auftaucht. Das Briillen deutet auf das Vor-
handensein eines Lowen in der Gegend, es ist das Zeichen einer
schrecklichen Gefahr: «Der Lowe brillt, wer furchtet sich nicht?!»
(Am. 3, 8). Wenn es also im Verse heil}t: «Der Herr... briillt...
gibt aus seine Stimmey, so driickt es die Seelenstimmung angesichts
des Furchtbaren, Furchterregenden, Drohenden in der Kund-
gebung Gottes aus. Von den zwei Auffassungen der Metapher im
V. 2a%2scheint mir also die Richtigkeit der zweiten (B) durch die vor-
stehende Untersuchung erhirtet.

Maag, der V. 2a auch so auffal3t, itbersetzt ihn folgendermaflen: «Wie ein
Leu briillt J... von Zion, gibt Laut von Jerusalem her.» Als Erklarung fiigt
er hinzu: «vom Zion brallt J ..., wie ein zum Uberfall auf seine Beute bereiter
Lowe» (p. 48). Wenn wir die durch iXW hervorgerufenen Assoziationen uns
vor Augen halten, so scheint uns der von Maag der Metapher zugeschriebene
Gedanke richtig. Und dennoch — etwas «stimmt» in Maags Ubersetzung und
Erklédrung nicht, worauf aus methodischen Griinden hingewiesen werden soll.
Genau genommen ist Maags Ubersetzung eine Paraphrase, sie wandelt die
Metapher des Originals in einen Vergleich um («wze ein Leu...»). Die klassische
Rhetorik hat zwischen Metapher und Gleichnis geschieden, in der modernen
Literaturwissenschaft jedoch sieht man in dieser Unterscheidung blo8 eine
formale, die weder im Erlebnis des Dichters noch in dem des Zuhorers ihre Be-
stitigung findet %. Und wahrlich, nicht immer besteht ein wesentlicher Unter-
schied zwischen dem Identifizieren (Metapher) und dem Vergleichen (Simile)
zweier Vorstellungen. Manchmal besteht der Unterschied blofl in der Inten-
sitdt des Empfindens, manchmal nicht einmal darin. Es herrscht aber be-
stimmt ein wesentlicher Unterschied zwischen beiden Figuren vor, wenn
nicht sowohl «tenor» wie auch «vehicle» erscheinen, sondern nur das «vehicle »
zum Ausdruck kommt, der «tenor» dagegen blo angedeutet wird. In Maags
Erklarung kommt die Idee durch ein optisches Bild zum Ausdruck (¢wie ein
zum Uberfall auf seine Beute bereiter Léwe...»), dadurch sind die Zige
unseres Eindrucks scharf, klar, eindeutig. Der Eindruck ist eigentlich intel-
lektuell. Wir erhalten Kunde iiber die Art des Gottes-Briillens. Das Briillen

81 Hempel (A. 60), S. 26.
82 Siehe oben S. 6f. 8 Murry (A. 46), S. 3.



M. Weiss, Methodologisches iiber die Behandlung der Metapher 15

wurde erklidrt, geschildert; es ist eher etwas BewuBtes als Empfundenes.
Weniger bildhaft ist die Idee in der Ubersetzung von Maag. Das Bild ist hier
verschwommener, seine Ziige weniger scharf umrissen, da die Einzelheiten
der Art des Brillens und seiner Absicht nicht zum Vorschein kommen. All
dies ist unserer Phantasie tiberlassen; darum ist unser Eindruck von dem in
der Ubersetzung Gesagten intensiver, emotionaler; aber es bleibt noch immer
etwas Intellektuelles durch den Aufschluf3: «wie ein Leu brillt J...».

Im Original des Verses fehlt jeder Appell an den Intellekt, da ja
dort kein Vergleich, sondern eine Ubertragung vorliegt. V. 2a ver-
gleicht weder das Briillen Gottes mit dem Briillen des Léwen noch
Gott mit dem Loéwen, sondern identifiziert die Tétigkeit Gottes mit
der des Lowen, ohne es zu sagen. Richtiger: er bezeichnet die Tétig-
keit Gottes mit dem Verb, das als die Bezeichnung der Tétigkeit des
Lowen bekannt ist, und so deutet er auf die Tatigkeit Gottes hin.
«Der Herr... brillt» — und schon tauchen alle Assoziationen auf,
die mit dem Verb 3 verbunden sind. Daran schliel3t sich noch eine
Assoziation an, die entsetzlichste, weil ndmlich das Brillen Gottes
nicht wie das Brillen des Lowen ist, sondern das Briillen Gottes
sein eigenes Briillen ist. Wenn das Briillen Gottes mit dem Briillen
des Lowen bloB verglichen wére, so konnte man ein gleiches Verhalten
erwarten : wie beim Horen des Léwenbriillens bestiinde noch immer-
hin ein Funken Hoffnung auf die Moglichkeit, dem Léwen zu ent-
rinnen, und so kénnte auch beim Briillen Gottes eine Hoffnung auf
Errettung geblieben sein. Wenn du aber die Stimme Gottes so
horst, daB sie nicht dem Briillen des Léwen gleicht, sondern in sei-
nem eigenen Briillen zum Ausdruck kommt, dann ist eben alle
Hoffnung verloren. All diese Assoziationen werden zwar nicht klar
zum Ausdruck gebracht, klingen jedoch «irgendwie» mit, und eben
darum wird ihr Eindruck bis ins Unertragliche gesteigert. Die Fas-
sung unseres Verses wirkt nicht auf unser Sehfeld, sondern nur auf
unser Gehor. Wir héren bloB, dall «der Herr... brillt» und dalBl «der
Herr... brallt». Horen ist etwas anderes als sehen. Beim Héren ist
die Sache weniger umrissen, und deshalb geheimnisvoller. Das Ho-
ren erregt die Phantasie, vertieft den Gedanken, es erweckt zum
Nachsinnen. Das Hoéren regt mehr an, darum ist das durch das
Horen Aufgenommene mehr intensiv als durch das Sehen. Im an-
gefithrten Verse des Amos-Buches horen wir das Briillen Gottes und
fiithlen es in seiner ganzen Bedeutung, sehen also nicht das Kom-
mende, sondern empfinden es und sind daher ganz und gar von
Schreck und Angst gepackt.



16 M. Weiss, Methodologisches iiber die Behandlung der Metapher

b) Die spontane, automatische Reaktion auf die Aktion Gottes
ist in V. 2b folgendermafBlen dargestellt: «Und die Triften der Hirten
welken, und das Haupt des Karmel dorrt.» Beide Sétze bilden einen
synonymen Parallelismus: 22957 wX9 wa1lla w97 niRi1%ax.
Die Pridikate — 93X w3* — stehen auch an anderen Stellen im
Parallelismus ®. Nach der allgemein verbreiteten Meinung hat das
Verb 92X (trauern) die metaphorische Bedeutung: verdorren.
G. R. Driver ist aber der Meinung, dafl die primédre Bedeutung des
Stammes a8 wie im Akkadischen abilu = verdorren ist, wiahrend
9ax der Bedeutung von trauern eine Ubertragung vom Physischen
auf Seelisches ist %5, Wie dem auch sei, sind die zwei Priadikate der
parallelen Sitze in V. 2b miteinander nicht nur hinsichtlich ihrer
Stellung im Verse parallel, sondern auch ihrem Sinne nach. So auch
die Subjekte: «die Triften der Hirten», «das Haupt des Karmel». Sie
sind parallel sowohl ihrer Stellung als ihrer Bedeutung nach. Was
aber die Formulierung der Subjekte betrifft, ist der Parallelismus
nicht ganz exakt.

Der Ausdruck «das Haupt des Karmel» wirde als Parallele «die Triften
der Wiiste» (02711 DN erfordern. Der Gebrauch des Ausdrucks «die Triften
der Hirten» ist hier vom stilistischen Standpunkte verwunderlich, da die
zwel Ausdriicke — «Triften der Hirten», «Triften der Wiiste» — zwei Be-
nennungen fiir einen und denselben Begriff sind. Diese stilistische Besonder-
heit ist um so auffallender, als der Ausdruck «die Triften der Wiiste» in der
Bibel sechsmal vorkommt %, wogegen der Ausdruck «die Triften der Hirten»
aufller in unserem Verse nur noch einmal (Jer. 33, 12)%7. Daraus 143t sich viel-
leicht folgern, daf die Benennung «Trifte der Wiiste» die gebrduchlichere war.
Warum wurde gerade die seltene Benennung gewéhlt, zumal da logischer-
weise der Parallelismus eben die hidufigere erfordert hétte? Ferner, an der
zweiten Stelle (Jer. 33, 12), wo die Benennung «Triften der Hirten» vor-
kommt, ist ihr Gebrauch durch die Absicht des Abschnittes erwiinscht. Es
sind Trostworte. Nun ist «Trift der Wiiste» laut seiner «denotation» zwar ein
blithender Ort, aber eine «connotation» kénnte durch den Wortsinn der
Komponente «Wiiste» die Erinnerung an Ode wecken und nicht mit der
notigen Kraft die erfreuliche Antithese von «dem verddeten [Ort], ohne

64 Jer.12,4; 23,10. Vgl. 2aRr || 9aR in Jes. 24, 7; 33, 9; Hos. 4, 3; Joel 1, 10.

85 G. R. Driver, Occident und Orient. Gaster-Anniversary (1936), S. 73ff.
— Maag (A. 17), S. 117, meint unter Berufung auf Driver, da3 es sich um
homonyme Ausdriicke handelt, so auch L. Kéhler in seinem Worterbuch.
Doch ist dieses nicht die Meinung Drivers.

8 Jer. 9, 9; 23, 10; Joel 1, 19f.; 2, 22; Ps. 65, 13.

87 LXX, Pesh. (wahrscheinlich Vulg.) auch in Zeph. 2, 6.



M. Weiss, Methodologisches tiber die Behandlung der Metapher 17

Mensch, auch Vieh» bilden. Dem vorzubeugen gebraucht der Vers die Be-
nennung «Trift der Hirten»®. Wire nun vielleicht auch in Am. 1, 2 ein plau-
sibler Grund fiir das Wéhlen dieser Benennung zu finden, obwohl der parallele
Ausdruck («der Haupt des Karmel») gerade den hiaufigeren («Triften der
Wiiste») zu erfordern scheint ?

Was ist die Bedeutung der parallelen Ausdriicke «die Triften der
Hirten» und «das Haupt des Karmel» in unserem Verse? mxi (<nm)
ist Plural von Weideplatz®®, aber die genaue Bedeutung ist die des
Wortes nawam in den Mari-Dokumenten, d.h. das Zeltlager des
Nomaden oder des Halbnomaden (z.B. Hirten) auf einem rasigen
Boden der Wiiste, der fiir Herdenweide geeignet ist? (daher das
dreifache Epitheton fiir denselben Ort: [ w9 ,JRX 71 7271 M),

Die Erklarer verleihen im allgemeinen diesem Epitheton auch in unserem
Verse seine reprisentative Bedeutung. Doch wollen manche hier (auf Grund
seiner Parallele «Karmel») eine uneigentliche Bedeutung, eine Synekdoche
fir: «die Triften der Hirten» am Stidende des Landes, oder in der Gegend
von Tekoa "2, oder in der Nihe vom Karmel?® héren. Andere wieder sehen in
«den Triften der Hirten» eine Metonymie fiir das Konigreich Juda, wie
«Karmel» — threr Meinung nach — eine Metonymie fur das Kénigreich Israel
bildet 7, Der Ausdruck P57 wRD (¢das Haupt des Karmel») selbst — so-
wohl WR™ und 211D gesondert, wie auch beide zusammen — wird in verschiede-
ner Weise gedeutet. Die meisten Erklédrer fassen «Karmel» als Eigennamen
auf, als die Benennung des Berges, der sich an der Grenze vom Zebulun-Tal
und Jesreel-Tal erstreckt. Darunter sind einige, die den Karmel wortlich
nehmen, d.h. auf den Berg deuten ?®, andere wieder fassen den « Berg Karmel»

68 Ibenso berechtigt zum Gebrauch dieser Benennung das Anliegen in
Zeph. 2, 6.

69 2. Sam. 7, 8; Jer. 23, 3; 49, 20, 50, 15; 1. Chron. 17, 7.

70 A. Malamat, Mari and the Bible: Journ. Am. Or. Soc. 82 (1962), S. 146.
M. Noth, Die Urspriunge des alten Israel im Lichte neuer Quellen (1961),
S. 16. 31, hingegen meint, in den Urkunden von Mari bezeichne das Wort den
Weideplatz der Herde. Nach H. Rabin, Tarbiz 33 (1964), S. 110 (hebr.), be-
deutet das Wort nawim im Urakkadischen «der Weideplatz». Er erwahnt es
als Beispiel «fiir die Neigung der semitischen Sprachen, mit demselben Wort
das Weidevieh und den Weideort zu benenneny.

1 Buttenwieser {(A. 23), S. 205. Siehe auch Hoffmann (A. 25); Morgen-
stern (A. 17), S. 138, Anm. 44.

"2 Cripps (A. 17).

78 Ehrlich (A. 17).

¢ Robinson (A. 17); G. A. Danell, Studies in the Name Isracl in the O.T.
(1946), S. 113.

75 Nowack, Marti (A. 17); Gressmann (A. 23), S. 23; Weiser, Maag (A. 17)
und andere. So schon Ibn Ezra, Eliezer aus Beaugency.



18 M. Weiss, Methodologisches iiber die Behandlung der Metapher

als Metonymie auf, womit das Reich Israel gemeint wire 8. Einige hingegen
deuten «Karmel» als Gattungsnamen, d.h. als besonders fruchtbare Gegend 77,
Was das Wort WRA betrifft, so verstehen es diejenigen, die «Karmel» als
Gattungsnamen auffassen, qualitativ als den vorziiglichen, den besten Teil,
und die in «Karmel» Eigennamen sehen, topographisch als die héchste Spitze,
den Gipfel. Aber auch in der letzterwithnten Gruppe ist es nur eine Minder-
heit 78, die das Wort WX lediglich topographisch auffassen zu diirfen glaubt 7.
Die Mehrheit dagegen ist der Ansicht, dal} es sich im wesentlichen oder aus-
schlieBlich um etwas Qualitatives handelt, da es doch am Gipfel des Karmel
dichte, dickbelaubte Wilder gibt 8. Betreffs der Gegeniiberstellung der bei-
den Orte — «die Triften der Hirten» und «das Haupt des Karmel» — sind die
Erklédrer einig, da3 sie den Totalitdatsbegriff ausdriickt, der Sinn des V. 2b
also allgemeine, vollkommene Verwistung ist.

Zwischen den verschiedenen Meinungen ist auf Grund der Be-
deutung der Pradikate eine Entscheidung méglich. Das Pradikat
waM weist darauf hin, dafl in dem Subjekt «das Haupt des Karmel»
nicht das Geographische und das Topographische, sondern das Qua-
litative gemeint ist: die Fruchtbarkeit. Dementsprechend soll auch
das parallele Subjekt, «die Triften der Hirten», nicht geographisch
aufgefallt werden. Wo «der Karmel» auch einen geographischen
Charakter hat, erscheinen jeweils im dazugehorigen Parallelsatz sol-
che geographischen Begriffe wie «Scharon», «Libanon», «Ba-
schan»®l. In unserem Verse aber, in dem «das Haupt des Karmel»
und die «Triften der Hirten» die Parallele bilden, stehen als Meris-
men ®2 zwei polar verschiedene Sphiren einander gegeniiber: die der
minimalen Vegetation und die der maximalen. Mithin bestitigt auch
die Analyse des Bildes in V. 2b, dafl «die Triften der Hirten» nicht
die entsprechende Parallele zum « Haupte des Karmel» sind. Die Ver-
kiimmerung der Vegetation wiirde ja viel pridgnanter zum Ausdruck
kommen, wenn als antithetische Parallele der haufigere Ausdruck
«die Triften der Wiiste» stiinde. Diese Vermutung leuchtet um so

76 Siehe Anm. 74.

7 Redak (A. 30); Morgenstern (A. 17); Jeremias (A. 18). Vgl. Jes. 10, 18;
16, 10; 29, 17; 32, 16f.; Jer. 2, 7; 4, 26; 48, 33 usw.

8 Z.B. Ibn Ezra, Eliezer aus Beaugency, Maag (A. 17) und andere.

" Ex. 30, 23; Jer. 22, 6; Ez. 37, 22; Cnt. 4, 14.

80 Vgl. Am. 9, 4; Cnt. 7, 6.

81 Jes. 33, 9; Nah. 1, 4.

82 Vgl. Jer. 9, 9; Ps. 65, 13. Siehe H. A. Brongers, Merismus, Synekdoche
und Hendiadys in der bibelhebréischen Sprache: Oudtest. Stud. 14 (1965),
S. 100ff.



M. Wezss, Methodologisches iiber die Behandlung der Metapher 19

mehr ein, da als Gegensatz zum «Karmel» im Sinne von Fruchtbar-
keit im allgemeinen das Wort «Wiiste» (9279) gebraucht wird 8.
Also im Gegensatz zu Jer. 33, 1284 findet der Gebrauch des Aus-
drucks «die Triften der Herten» hier keine Rechtfertigung, denn er
paBt nicht zum parallelen Ausdruck und zum Satzganzen.

Stilistische Unstimmigkeit zwischen zwei Bestandteilen eines sprach-
lichen Bildes, wie sie sich in V. 2b erwiesen hat, ist sicherlich als Kunst-
fehler zu betrachten. Aber bevor wir dieses Urteil aussprechen und mit der
Feststellung dieser Tatsache uns begniigen, sei der Warnung gedacht, die
W. Kayser in bezug auf Unstimmigkeiten, Briiche im Kunstwerk an uns
richtet: «Es bleibt zu untersuchen, ob Briichigkeiten nicht als Elemente in
einem groBeren Funktionszusammenhang besonderen Sinn haben.»®® Die Un-
stimmigkeit, die im Beniitzen der Benennung «die Trifte der Hirten» fest-
gestellt werden mii3te, notigt also, sie im Rahmen des Vers-Ganzen nochmals
zu untersuchen. Wie oben erwdhnt, wird von den Forschern in V. 2 selbst
von einer Inkonzinnitit geredet. Jedoch nach dem, was iiber die Logik im
figurativen Reden gesagt wurde, ist jeder Einwand gegen die Konzinnitét in
der vorhandenen Gestalt unseres Verses ein vollkommen unsachgeméfer. In
der Welt der Natur fuhrt zwar das Briillen nur zum Schrecken, Zittern und
Fliehen, aber in der Welt, die sich in der Seele gestaltet und die sich durch
ein sprachliches Gebilde und in ihr entfaltet, kann das Briillen auch Diirre
verursachen. Es ist demnach iiberhaupt keine Inkonzinnitat in V. 2, in den
zwei Vershilften ist nicht ein «unterschiedlicher Vorstellungsgehalt», folg-
lich 148t sich in ihnen nicht «eine von ihrem urspriinglichen Inhalt geloste
Form» der Theophanieschilderungen erkennen, «wo die beiden Glieder noch
selbstéandige, unverbunden nebeneinanderstehende Sitze sind».

V.2a und V. 2b bilden eine organische Einheit, sind auch ein
originelles Gebilde. Organische Einheit, wie die Worte des Hundes in
einer mittelassyrischen Fuchs-Fabel, bei der W. G. Lambert auf
Am. 1, 2 hinweist: «Ich bin gewaltig an Kraft, die Klaue des Z,
ein leibhaftiger Léwe... von meiner schrecklichen Stimme verwelken
(e-ta-na-ab-ba-la-a [vgl. 122R1]) Berge und Fliisse.»® Es sei bemerkt,
daBl das Vorhandensein solch einer Parallele zu unserem Verse nicht
auffallend ist. Aus ihr kann nur das Gesagte gefolgert werden, nim-
lich daB ein sprachliches Bild eine niichtern-sachliche Aussage durch
eine eigene, eigenartige Gegenstandswelt ersetzen kann. Dies allein

83 Vgl. Jer. 4, 26; Jes. 32, 151.

8¢ So auch in Zeph. 2, 6. Siehe oben Anm. 67, 68.

8 W. Kayser, Die Vortragsreise. Studien zur Literatur (1958), S. 46.

88 Vorderas. Abteil. Berl. Tontaf. 13836 1. 16. 18; W. G. Lambert, Baby-
lonian Wisdom Literature (1960), S. 192f., 334. Diesen Hinweis verdanke ich
meinem Kollegen, Prof. S. E. Loewenstamm.



20 M. Weiss, Methodologisches iiber die Behandlung der Metapher

darf gefolgert werden, nichts anderes, nicht einmal, dal3 das Verb
53X in beiden Fillen dieselbe Bedeutung habe, indem wie dort von
der Stimme des Hundes «die Berge und Fliisse» verwelken, so hier
vom Briillen Gottes «die Triften der Hirten». Dies miiite auch dann
nicht zwingend folgen, falls das Verb 22X im Hebriischen wie im
Akkadischen nur die einzige Bedeutung «vertrocknen» und nicht
noch die andere «trauern» und die iibertragene «verlassen sein»
hétte. Insbesondere darf man nicht die Vermutung ausschlieBen,
daB das Priadikat 192R1 hier auch eine andere, oder zu allererst eine
andere Bedeutung als im zitierten assyrischen Satze hat, da das
Objekt «die Triften der Hirten» ist, ein Ausdruck, der als unstimmig
und sogar nichtpassend zu seiner Parallele erkannt wurde und des-
halb zum griindlichen Untersuchen seiner Bedeutung im Funktions-
zusammenhang auffordert. Dies und die Gegeniiberstellung des Pra-
dikats 1228 mit den Pridikaten in V. 2a (Y2 1n* 38wr), iiberhaupt
alles, was durch das Verhalten zum Briillen des Léwen an Assozia-
tionen hervorruft, veranlassen zur Annahme, daf3 das Verb %2R hier
in erster Linie dasselbe anklingen 14t wie in Thr. 1, 4: «Die Wege
Zions trauern (MYaR), fort sind, die einst zum Fest kamen.» «Die
Triften der Hirten trauern» (122xX1), d. h. sie sind verédet, denn fort
sind die Hirten. Der Vers bezeichnet die Stdtten nicht mit ihren ge-
brauchlichen Namen: «Triften der Wiiste», ja auch nicht mit der
Synonyme «Triften der Herde», sondern nennt sie: «Iriften der
Hirten». Die Triften werden verdden, verlassen sein, da die Hirten
geflohen sind vor dem Briillen, mit dem sich Gott der Welt kund-
gibt. «Wie ein Lowe steigt er auf vom Hochwuchs des Jordans zur
urstiandlichen Trift... Wer doch ist ein Hirt, der vor meinem Ant-
litz bestiinde ?» (Jer. 49, 19).

Ein sprachliches Bild, das der Dichter schafft oder dessen er sich
bedient, ist zwar nicht notwendigerweise Zeugnis fiir seine Lebens-
geschichte, seinen Beruf?®?, aber es zeugt sicherlich fiir seine Bildung
oder fir die kulturelle Lage seines Zeitalters und Kreises, oder von
seinem individuellen Erlebnis®®. Wer also die Gestalt der Metapher
im V. 2 genau betrachtet, wird in dem nicht tblichen Sprachge-
brauch «die Triften der Hirten» entdecken, daf hier ein Mensch ge-

87 L. H. Hornstein, Analysis of Imagery. A Critique of Literary Method:
Publ. of the Mod. Language Ass. of Am. 57 (1942), S. 638-653; Wellek-
Warren (A. 46), S. 2141f. (deutsch, S. 185ff.); vgl. Weiss (A. 43), S. 31.



M. Weiss, Methodologisches iiber die Behandlung der Metapher 21

sprochen hat, fiir den «die Triften der Hirten» die Erde und was sie
fiillt bedeutet, und der, wenn er gendtigt ist, das Zunichte-Werden
des Seins auszusprechen, es nur im Satz «die Triften der Hirten
trauern» zum Ausdruck bringen kann. Ebenso kann die Erschiitte-
rung, das Erschauern vor dem schlechthin Gewaltigen, Grausig-
Gewalttatigen der gottlichen Majestdt, wenn es durch ihn zum
sprachlichen Ausdruck kommen mu8, nur durch das Bild angedeu-
tet werden : « Der Herr von Zion her briillt er und von Jerusalem her
gibt er aus seine Stimme.» Von der Glaubenswelt 8 zeugt unser Vers
mit begrifflichen und strukturellen Mitteln, indem er das Zunichte-
werden der Welt beim Erscheinen Gottes aussagt und den Offenba-
rungsort bezeichnet bzw. durch seine Stellung vor den Pradikaten
betont. Von der Erlebniswelt zeugt der Vers hingegen mit Stil-
mitteln, indem er die Glaubenswelt in dem Bilde von Briillen und
von «Triften der Hirten» gestaltet. Das Bild «Der Herr... briillt...
gibt aus seine Stimme» wie auch das Bild «und die Triften der
Hirten trauern» sind in logischer Hinsicht nicht unstimmig, sie
passen vielmehr zueinander und erginzen einander hinsichtlich des
Erlebnisses. Dieses Bild ist ein Transparent fiir die Seele des Hirten:
hort er den Lowen briillen, so fiihlt er, das Ende ist nahe. Und das
Ende ist in seinen Augen, dal} «die Triften der Hirten trauern» —
ohne Bloken, Muhen, Wehgeschrei zu héren, ohne Flucht und Ver-
nichtung zu sehen. Denn die Hirten sind fort, folglich gibt es keine
Herde mehr, nichts ist da, bloB die Trauer, die vollkommene Ode.
Und was ist mit den Triften selbst? Mit dem Rasen? Der Parallel-
satz «und das Haupt des Karmel dorrt» erginzt das Bild. Jedoch
bildet nur der Inhalt des zweiten Satzes die Erginzung des Inhalts
des ersten; aber die beiden Bilder verhalten sich nicht so zueinan-
der. Es ist tiberhaupt kein bildliches Zusammenstimmen zwischen
den zwei Subjekten und Pridikaten.

Nun darf es aber nicht auller acht gelassen werden, da3 das Wort in der
Dichtersprache noch mehr als in der Umgangssprache virtuell mehrere Be-
deutungen, nicht selten auch tatséichlich verschiedene Bedeutungen hat.
«Doch die verschiedenen Bedeutungen sind nicht auf einen Gedankenfaden

88 Vgl. Hieronymus z. St.

89 Siehe M. Noth, Jerusalem in der israelitischen Tradition: Gesammelte
Studien (1957), S. 177ff.; H. G. Reventlow, Das Amt des Propheten Amos
(1962), S. 113; gegen Reventlow R. Smend, Das Nein des Amos: Ev. Theol.
23 (1963), S. 408, 419.



22 M. Weiss, Methodologisches iiber die Behandlung der Metapher

gezogen, sondern der Dichter gleicht dann einem, der mehrere Faden inein-
anderflechtet, wobei trotz ihrer Verflechtung ein jeder von ihnen abwech-
selnd bald sichtbar, bald hinter den andern verborgen zu sein scheint. Wer
eine Doppelsinnigkeit behaupte... sage nicht, dies sei der gemeinte Sinn, der
andere gesellt sich nur nebenbei hinzu, sondern er wisse, da@3 nicht von primér
und sekundar die Rede sei. Die Melodie ist vieltonig, und alle Téne sind von
gleichem Werte.»*® Insbesondere findet sich diese Erscheinung in der Metapher,
da hier die «contiguous association»®* zum Ausdruck kommt und es in voller
Kraft ersichtlich wird, wie der Gedanke unversehens von einem Gegenstand
zum anderen hintibergleitet als Folge der gegenseitigen Zu- oder Abneigung
auf dem durch harmonische oder disharmonische Assoziationen geebneten
Wege. Metaphern, die auf dem Wege der Gedankenverkniipfung entstanden
waren, sei es durch Doppeldeutigkeit des Wortes, sei es durch ein Homonym,
sind vielfach auch in der biblischen Literatur zu finden 2. Eine nicht weniger
seltene Erscheinung ist dieser Prozel} bei der Gestaltung ein und derselben
Metapher. Ein doppeldeutiges Wort wechselt seine Bedeutung innerhalb der
Metapher; die verborgene Bedeutung wird sichtbar, die sichtbare verborgen.
Eine derartige Transformation ist besonders in der biblischen Dichtung am
Platze. Denn wie schon bemerkt: «gehort ein Bewulltsein von der Doppel-
deutigkeit des Wortes zu den psychologischen Ziigen des biblischen He-
bréisch»?3, Nicht wenige Metaphern in der Bibel zeugen von solcher Trans-
formation %4.

So verrdt auch der Satz in unserem Verse «das Haupt des Karmel
dorrt» eine Transformation des Bildes des vorhergehenden Satzes
o'W M1 23R, Wihrend des Gebrauchs von 123X1 im iibertrage-
nen Sinne: «trauern», «verdodet seiny, ist im Bewultsein die ur-
spriingliche Bedeutung: «verdorren» (nach Driver?®) mit gegen-

90 Weiss (A. 43), 8. 49. 91 Richards (A. 22), S. 107.

92 Z.B. «Du Anmutige, du Verwdhnte, geschweigt wirst du nun, Tochter
Zion! Auf sie kommen daher Hirten mit ihren Herden, stofen rings um sie
Zeltpflocke ein» (Jer. 6, 2f.). Das Wort «Anmutig» (f113) in V. 2 erweckt die
Assoziation des Homonym f1 = Trift und gestaltet die Metapher in
V. 3. Das Wort «einstoBen» (1WpnN) in V.3 wieder ruft den iibertragenen Sinn
des Verbes ¥pn (stoBen in die Posaune) hervor, die auch eine mit dem Krieg
verbundene Téatigkeit ist, und die Erinnerung dieses Sinnes stoBt die Meta-
pher von V. 3 weg und zieht die Metapher, die sicher nicht «zusammen-
stimmt» mit der vorhergehenden: «heiliget Krieg gegen sie». Dieses Beispiel
verdanke ich meinem Sohn Raphael.

98 I. L. Seeligmann, Voraussetzungen der Midraschexegese: Vet. Test.
Suppl. 1 (1953), S. 159.

8¢ Beispiele bei Seeligmann (A. 93), S. 158f. Siehe noch Koenig (A. 52),
S. 10ff.; R. Gordis, «Zu Eigentiimlichkeiten der rhetorischen Figuren in der
heiligen Schrift»: Festschrift Seidl (Jerusalem 1962), S. 259f. (hebr.).

95 A. 16.



M. Weiss, Methodologisches iiber die Behandlung der Metapher 23

wéirtie und kommt aus seiner Geborgenheit zum Vorschein, Nun
haben wir jetzt vor unseren Augen ein neues Bild: die 7'riften der
Hirten sind verwelkt, die armseligsten Stétten der Vegetation. Und
dieses Bild erweckt mittels der logischen Kraft der Assoziation das
Bild des letzten Satzes: «und das Haupt des Karmel dorrt», die
Stéitte der allerreichsten Vegetation. Die beiden Bilder nachein-
ander, nebeneinander, miteinander sind ein Bild, ein Merismus, der
wie schon erwihnt durch den polaren Ausdruck der absoluten
Trockenheit der Vegetation das Zunichtewerden der ganzen Welt
ausspricht.

So enthiillt sich das in der Metapher Am. 1, 2 Verspeicherte und
Versiegelte. Aus den Ziigen des Bildes wird das von der Metapher
Gemeinte klar: Das Sich-Erkennbar- Machen Gottes von seiner Wohn-
stitte auf Erden her in der Welt. «Er briillt... gibt aus seine
Stimme»: dies ist die Aktion; «die Triften der Hirten trauern/
welken» usw.: das ist die Reaktion. Nicht Gericht und Strafe, son-
dern Erscheinung und Reagieren kommen im Verse zum Ausdruck.
Weitere, ausfiihrlichere Einzelheiten, z.B. ob dieses Sich-Erkennbar-
Machen einen Zweck hat oder Selbstzweck ist, ob nur das Sich-
Erkennbar-Machen des Furchtbaren oder auch des Zornes gemeint
ist, sind nicht ersichtlich, sondern bleiben verhiillt. Jedoch «die...
Stildeutung kann nur Andeutung, die Aufzeigung nur Hinzeigung
sein auf etwas, was in seiner Wirklichkeit wahrzunehmen, nicht aber
zu umschreiben und zu umdenken ist»?¢. Mit solch einer Andeutung
1aBt sich sagen, daBl Am. 1, 2 in seiner Gesamtgestalt zu uns den
Gedanken spricht: Beim Sich-Erkennbar-Machen Gottes wird «das
Sein» zu Nicht-Sein.

Was ist das zeitliche Verhéltnis zwischen den zwei Vershilften zueinan-
der? Was ist das Verhéltnis zwischen den Zeitpunkten der zur Sprache kom-
menden Téatigkeiten und dem Zeitpunkt des Sprechenden? Was ist der syn-
taktische Aufbau des Verses? Die Antworten, die auf diese Fragen gegeben
wurden, erschopfen alle syntaktischen und stilistischen Méglichkeiten 7. Die

% M. Buber, Leitmotivstil in der Erzdhlung des Pentateuch: Die Schrift
und ihre Verdeutschung (1936), S. 214; auch in Werke, 3 (1964), S. 1133.
97 Manche Erkldrer nehmen Gleichzeitigkeit beider Vershélften an, teils per-



24 M. Weiss, Methodologisches iiber die Behandlung der Metapher

Forscher meinen, hier auf Grund von sprachlichen 8, sogar dsthetischen %
Erwigungen entscheiden zu kénnen. Doch diese Erwiagungen vermégen das
Zweifelhafte im Verse nicht zu kldaren. Der Vers besteht — soviel ist klar — aus
zwei nebengeordneten Hauptsédtzen, zwischen denen ein innerer Zusammen-
hang vorhanden ist. Es fragt sich, was meint dieser Zusammenhang? In die-
ser exegetischen Frage wie in anderen sprachlichen Fragen ist keine Ent-
scheidung méglich. Unser Vers bildet — nach der mir plausiblen Vermutung —
eine selbsténdige literarische Einheit; darum kann zur Losung dieser Fragen
der Kontext nicht zu Hilfe gezogen werden, der im allgemeinen doch eine
Hilfe leistet in solchen Fillen, wo die Syntax nicht geniigt. Vor allem ist die
Sprache des Verses die der Dichtung; diese ist ihrem Wesen nach zeitlos, und
es gehoért zu ihrer Eigenart, Bindewoérter nicht zu gebrauchen.

Zugleich aber sind es Stimmen in der Metapher unseres Verses,
welche durch die Syntax horbar werden. V. 2a hat ein Subjekt in
dem einen Worte ‘1. V. 2b hat zwei Subjekte: «die Triften der Hir-
ten» und «das Haupt des Karmel», und jedes ist durch zwei mitein-
ander verbundene Worte umschrieben. Die in V. 2b geschilderte
Tatigkeit, die Téatigkeit des Seins, ist nicht durch ein Geschopf

fektische Bedeutung der Verben (LXX, Bertholet), teils imperfektische. An-
dere sehen in beiden Vershiilften zeitliches Nacheinander: V. 2a bezeichne
Gegenwirtiges, V. 2b Zukinftiges (Raschi, Eliezer aus Beaugency, Morgen-
stern). Die Mehrheit falt den Vers als Satzverbindung, die Minderheit als
Satzgefiige, und zwar V. 2a als Bedingungssatz, V. 2b als Hauptsatz (Har-
per), oder V. 2a als Hauptsatz und V. 2b als adverbialen (L. Kéhler, Amos
[1917], S. 3; Robinson, Cramer [A. 17]) oder als kausalen Nebensatz (Maag
[A. 17]).

9 Z.B. gegen die Auffassung, dafl die Handlung des V. 2a dem Bereich
der Vergangenheit angehére, wendet man die jiktol-Form ein (Lindblom
[A. 27], Weiser [A. 17] und andere). Aber diese Einwendung an sich beweist
nichts: H. Kautzsch, W. Gesenius’ Hebr. Grammatik (281909), § 107b. Fur
Bedingungs- oder Zustandssatz beruft man sich auf Kautzsch, § 142¢c. Dort
wird zwar vom Bedingungssatz gehandelt, aber nicht als syntaktische Kate-
gorie, sondern als Bedeutungs-Kategorie. Fiir Kausalsatz beruft man sich auf
die Erérterung L. Kéhlers, Deuterojesaja (1923), S. 61f., die an sich proble-
matisch ist. Allerdings ist der Aufbau der Verse, mit denen Kohler seine
Meinung illustriert, ein anderer als der unseres Verses.

8 Z.B. gegen die Auffassung, dall die Handlung des V. 2a eine zukinftige
ist, war Kohlers (A. 97) Einwendung, S. 3: «Wollte Amos das Briillen J...s
hervorsagen, so wére das eine tible und fast ldcherliche Metapher.» Dies ist
jedoch kein sachlicher Einwand. Warum sei die Metapher licherlich, da sie
doch eine zukinftige Handlung Gottes meint? Wer verbietet iibrigens dem
Propheten, eventuell auch eine iible und léacherliche Metapher zu gestalten
oder zu gebrauchen? Wo liegt die Gewilheit, dal Amos keine solche herge-
stellt oder gebraucht hétte ?



M. Weiss, Methodologisches tiber die Behandlung der Metapher 25

gestaltet, sondern durch zwez, die polar sind, so wie auch die Um-
schreibung jedes einzelnen eine Verbindung zweter Namen bedarf.
Die Pradikate des V. 2a sind «er briillty, «er gibt seine Stimme
aus», die Pradikate des V. 2b «trauern/welken», «dorrt». Die Tétig-
keit Gottes ist eine aktive: Stimme, Ausdruck des Lebens. Die
Tatigkeit des Seins ist eine passive: Tod, Stille. Der Herr — er wird
nicht gesehen, man hért nur, daB er ist. Das Sein — man hort es
nicht, nur sieht man es, daf3 es nicht ist.

Meir Weiss, Jerusalem



	Methodologisches über die Behandlung der Metapher dargelegt an Am. 1, 2

