
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 22 (1966)

Heft: 6

Artikel: Franz Kafkas Prozess in der Sicht seiner Selbstaussagen

Autor: Göhler, Hulda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878826

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878826
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Franz Kafkas Prozeß

in der Sicht seiner Selbstaussagen

if Die Feder ist ein seismographischer Griffel
des Herzens.»

(Kafkas Gespräche mit Gustav Janouch.)

Wir besitzen aus der Zeit der Entstehung von Franz Kafkas
(1883-1924) Roman «Der Prozeß» (1925 aus dem Nachlaß
veröffentlicht) eine Reihe von Ta^efmcA-Eintragungen und Briefen des

Verfassers, die uns für die Interpretation seiner Dichtung wichtige
Hinweise geben1. Diesen Selbstaussagen Kafkas, auch in der Form
von Skizzen und Entwürfen des Prozeß, bin ich in dieser Arbeit
nachgegangen und habe versucht, sie für die Interpretation des

Prozeß fruchtbar zu machen. Außerdem boten sich «Kafkas
Gespräche mit Gustav Janouch» als wichtiges Zeugnis seines
Selbstverständnisses an. Kafkas Briefe und Tagebucheintragungen, die
sich auf den Prozeß beziehen, bringen nichts, was nicht auch in der

Dichtung gestaltet wäre. Da bei Kafkas ambivalenter Darstellungsweise

die Deutungen aber auseinandergehen, können diese

Selbstaussagen wichtige Hinweise für die Interpretation geben. Die Notizen

des Tagebuchs über die Arbeit am Prozeß beginnen am 21.

August 1914 (Tgb. 435). Die erste Notiz lautet: «Fange wieder den
Prozeß an.»2 Die letzte Eintragung, die sich auf den Prozeß bezieht,
ist ein Dialog, den ich für einen Entwurf der Domszene halte; er
datiert vom 6. August 1917 (Tgb. 524).

1 F. Kafka, Der Prozeß. Roman, hrsg. von Max Brod (1925); 2. Aufl. in:
Gesammelte Werke, hrsg. von M. Brod und H. Politzer, 3 (1935). Wir zitieren
nach der Lizenzausgabe des Verlages S. Fischer, Frankfurt/M. (1960). - In
derselben Ausgabe: Hochzeitsvorbereitungen auf dem Lande (zit. Ho);
Erzählungen (zit. Erz); Tagebücher 1910-1923 (zit. Tgb); Briefe 1902-1924
(zit. B); Briefe an Milena (zit. BM). - Literatur: M. Brod, Franz Kafka.
Eine Biographie (1946; zit. Brod) ; H. Werner, Das Geheimnis Israels und die
Dichtung Franz Kafkas: Ev. Theol. 11 (1952), S. 533-548; W. Emrich, Franz
Kafka (1958); G. Janouch, Gespräche mit Kafka (1961, zit. Ja); B.
Allemann, Kafka. Der Prozeß, in: Der Deutsche Roman, hrsg. von B. von
Wiese (1963).

2 Erkennbare Skizzen des Prozeß finden sich schon unter dem 29. Juli
1914 im Tagebuch (S. 414f„ 416f.).



416 H. Göhler, Franz Kafkas Prozeß

Die auffallendste Feststellung, die wir bei der Lektüre der
Tagebucheintragungen und Briefe aus diesem Zeitraum machen, ist das
Neben- und Ineinander von Skizzen und Entwürfen zum Prozeß,
von alttestamentlichen Stellen, die auf den Hintergrund der Prozeßwelt

hinweisen, und von Notizen über Kafkas Verhältnis zu Feiice
Bauer, seiner Verlobten. Kafka lernte Feiice Bauer am 13. August
1912 kennen (Tgb. 285) und verlobte sich im Mai 1914 mit ihr
(Tgb. 384), um sich im Juli desselben Jahres wieder zu entloben
(B. 523 Tgb. 407f.). 1917 verlobte er sich zum zweitenmal mit
Feiice Bauer und entlobte sich, nachdem im September seine

Erkrankung an Tuberkulose festgestellt worden war (B. 523). Der
autobiographischen Nähe von Kafkas Verlobungen und Entlobungen

zu seinem Prozeß entspricht die Rolle, die das «Fräulein Bürst-
ner« im Prozeß spielt. Es ist bedeutsam, daß in Kafkas Manuskript
des Prozeß Fräulein Bürstner oft nur als F. B. bezeichnet wird, wie
Feiice Bauer stets in seinen Tagebüchern (Brod 179 f. ; Prozeß 1,

323f.). Fräulein Bürstner tritt im Prozeß an zwei entscheidenden
Stellen auf: Im ersten Kapitel «Verhaftung, Gespräch mit Frau
Grubach, dann Fräulein Bürstner» (unten, 1) und im letzten Kapitel
«Ende» (unten, 3). Auch sonst wird Fräulein Bürstner im Prozeß

an wichtigen Stellen erwähnt ; man vergleiche hierzu Kafkas
Interpretation seiner Novelle «Das Urteil» (Tgb. 296f.). Wir gehen darum
wohl kaum fehl, wenn wir nicht nur in «Joseph K.» Franz Kafka,
sondern auch in «Fräulein Bürstner» Feiice Bauer sehen3.

1.

In der ersten Szene des Prozeß dringt Joseph K. in den Lebensbereich

dieses Fräulein Bürstner ein. Wenn auch dieses Eindringen
in den klar umgrenzten Lebensbereich des Fräulein Bürstner gleich
von Anfang an als schuldhaft geschildert wird (s.u.), so darf doch
nicht übersehen werden, daß die Begegnung dieser beiden
Menschen eine Begegnung in Liebe ist.

3 Brod (A. 1) hat in seiner Biographie auf die Wahrscheinlichkeit dieser
Beziehung schon hingewiesen (S. 179f.). Daß es in Kafkas Werk, wie seine

Interpretation des Urteils aufzeigt, um Selbstdarstellung geht, bezeugt auch
Kafkas «Brief an den Vater», wo er in bezug auf sein «Schreiben» sagt:
«Mein Schreiben handelte von Dir, ich klagte dort ja nur, was ich an Deiner
Brust nicht klagen konnte» (Ho. 203).



H. Göhler, Franz Kafkas Prozeß 417

Kafka drückt diese Liebe in einem kleinen Satz aus : «... und nun sahen
beide einander zum erstenmal in die Augen.» Dieser leise gesprochene Satz
bedeutet in der Kafkaschen Sprache sehr viel (vgl. B.M. 191). So weist auch
der Händedruck der beiden zu Beginn ihrer Begegnung auf ihre Zusammengehörigkeit

hin: «Ach, Herr K.», sagte Fräulein Bürstner lächelnd. «Guten
Abend», und sie reichte ihm die Hand. Dieser Händedruck ist zu beachten,
weil Kafka hervorhebt, daß K. sich bei seiner Wirtin und dem Aufseher
vergebens um dieses Zeichen der Verbundenheit bemüht : «, Ob sie mir die Hand
reichen wird Der Aufseher hat mir die Hand nicht gereicht ', dachte er und
sah die Frau... prüfend an». In «Erste Untersuchung» spricht Joseph K.
dann sehr betont von Fräulein Bürstner als einer «Dame»... «die ich sehr
schätze». Dieser liebende Joseph K. ist das Abbild des liebenden Franz Kafka.
Man lese in den Tagebüchern die erste Begegnung mit Feiice Bauer (Tgb.
285) und die Notiz vom 14. August 1913 : «Ich habe sie lieb, soweit ich dessen

fähig bin» (Tgb. 315), oder die Schilderung einer Begegnung in der U-Bahn
(Tgb. 476) und das Fazit seiner Kämpfe um Feiice in einem Brief vor seiner
zweiten Verlobung: «Du gehörst zu mir, ich habe dich zu mir genommen, ich
kann nicht glauben, daß in irgendeinem Märchen um irgendeine Frau mehr
und verzweifelter gekämpft worden ist als um dich in mir, seit dem Anfang
und immer von neuem und vielleicht für immer» (Tgb. 515).

Aber dieser liebende Joseph K. ist nun gleichzeitig der in seiner Liebe
Schuldige. Im Beginn des Prozeß werden wir gleich auf diese Tatsache
hingewiesen: die Verhaftung findet im Zimmer des Fräulein Bürstner statt, ihr
Nachttischchen dient als Verhandlungstisch, der hinter diesem Nachttischchen

sitzende Aufseher eröffnet die Verhandlung mit der Frage: «Joseph
K. ?» «Der Aufseher ruft» — so schildert K. später diese Szene - «als ob er
mich wecken müßte, er schreit geradezu.» Joseph K. entschuldigt sich später
bei Fräulein Bürstner, daß ihr Zimmer durch seine Schuld in Unordnung
geraten ist.

Versuchen wir nun, die Schuld des Joseph K. näher zu bestimmen,
so stoßen wir auf eine Doppelbödigkeit, die den ganzen Prozeß
durchzieht.

Zunächst hat der Leser den Eindruck, daß Joseph K. aus «hei-

term Himmel» sozusagen «unschuldig» verhaftet wird. «Ich bin
angeklagt, kann aber nicht die geringste Schuld auffinden.» Zwar
stutzen wir mit dem Aufseher, daß er «solch einen Lärm mit dem
Gefühl seiner Unschuld macht», und die späteren Beteuerungen
seiner Unschuld überzeugen uns je länger je weniger: «Vor allem
war es, wenn etwas erreicht (in seinem Prozeß) werden sollte,
notwendig, jeden Gedanken an eine mögliche Schuld abzulehnen.» «Es

gab keine Schuld», redet er sich ein. Daß der Gedanke an eine
Schuld im Zusammenhang mit Eräulein Bürstner beiseitegeschoben
wird, spüren wir aus dem Gespräch K.s mit seinem Onkel. «K. be-

27



418 H. Göhler, Franz Kafkas Prozeß

gann sofort zu erzählen, ohne irgend etwas zu verschweigen, seine

vollständige Offenheit war der einzige Protest, den er sich gegen des
Onkels Ansicht, der Prozeß sei eine große Schande, erlauben konnte.
Fräulein Bürstners Namen erwähnte er nur einmal und flüchtig, aber
das beeinträchtigte nicht die Offenheit, denn Fräulein Bürstner
stand mit dem Prozeß in keiner Verbindung.» Wenn sich auch hier
schon für uns die Möglichkeit einer anderen Sicht anmeldet, so
sehen wir zunächst noch mit den Augen des angeklagten Joseph K.
die Verhaftung als ein unbegründetes, nicht zu verstehendes
Verhängnis an.

Von dieser Sieht her schildert Kafka den Joseph K. als den «Gezeichneten».

Auf dem Dachboden der Gerichtskanzleien trifft K. unter den wartenden

Angeklagten auf einen Mann, den sein Anblick in eine unverständliche
Angst versetzt. Als K. ihn berührt, äußert sich diese Angst in einem Schreien,
als habe K. ihn mit einer glühenden Zange erfaßt. Später wird dieses Verhalten

des Angeklagten durch den Kaufmann Block erklärt: er berichtet von
dem «Aberglauben» der Angeklagten, die aus der Zeichnung der Lippen die
Verurteilung des Gezeichneten und auch die eigene Verurteilung glauben
erkennen zu können. Stimmte dieser «Aberglaube», wäre Joseph K. so gezeichnet,

so läge der Ausgang des Prozesses fest. K.s Onkel ahnt diese Möglichkeit:

«Einen solchen Prozeß haben, heißt ihn schon verloren haben.» Der
Versuch, aus dem Prozeß auszubrechen, erinnert an die Fliegen, «die mit
zerreißenden Beinchen von der Leimrute wegstrebten».

Mit dieser Sicht der Schuldfrage steht der Jude Kafka auf alttestament-
lichem Boden. Er notiert am 6. Juli 1916: «Nur das Alte Testament sieht -
nichts darüber noch sagen» (Tgb. 504). Den ihn beschäftigenden
Fragenkomplex umreißen die Stichworte (nach l.Mos.; Kafka zitiert nach der
Lutherbibel): «Wüten Gottes gegen die Menschenfamilie» (l.Mos. 6); «Die
zwei Bäume, das unbegründete Verbot» (1. Mos. 2); «die Bestrafung aller —

(Schlange, Frau und Mann) -» (1. Mos. 3); «die Bevorzugung (Abels), Kain,
den er durch die Ansprache noch reizt» (1. Mos. 4; Tgb. 502)4; und unter
dem 13. Juli: «Die Sünden Jacobs, Prädestination Esaus» (nach 1. Mos. 25,
19f., 29f., 27; Tgb. 506). Es geht in all diesen von Kafka angeführten alt-
testamentlichen Geschichten um das unerklärte und unerklärliche Handeln
Gottes. Hier stehen wir an dem entscheidenden Punkt der Kafkasehen
Problematik : bei der Gestaltung seiner Menschen geht es ihm nicht um
Psychologie («Zum letztenmal Psychologie») mit ihrer begrenzten Erklärungs-
mögliehkeit, sondern um die Stellung des Menschen zu diesem verborgenen

4 Der Tagebuchtext: «Die Bevorzugung Kains, den er durch die Ansprache

noch reizt», ergibt keinen Sinn. Erst durch die Einfügung von «Abels»,
die ich vornahm, bekommt das Zitat den Sinn der alttestamentlichen
Geschichte. Vielleicht liegt hier im Manuskript eine Auslassung Kafkas vor
(Tgb. 502).



H. Göhler, Franz Kafkas Prozeß 419

«Gericht» (Ho. 51). Daß das Zeichen auf den Lippen des Joseph K. als das
Kainszeichen zu verstehen ist, bestätigt ein Brief Kafkas an Max Brod. « Ich
habe mich eigentlich immer darüber gewundert, daß Du dieses Wort: ,im
Unglück glücklich' für mich und andere in Dir trägst, und zwar nicht als
Feststellung oder als Bedauern oder als Mahnung äußersten Falls, sondern
als Vorwurf. Weißt Du denn nicht, was es bedeutet? Mit diesem
Hintergedanken, der natürlich gleichzeitig das ,im Glück unglücklich' enthält, ist
wahrscheinlich Kain das Zeichen aufgedrückt worden. Wenn einer ,im
Unglück glücklich' ist, so heißt das zunächst, daß er den Gleichschritt mit der
Welt verloren hat, es heißt aber weiter, daß ihm alles zerfallen ist oder
zerfällt, daß keine Stimme ungebrochen mehr ihn erreicht und er daher keiner
aufrichtig folgen kann» (B. 181). So haben wir also Joseph K. hier zu sehen:
Prädestiniert wie Esau, gezeichnet wie Kain, unbegründet verhaftet und
verurteilt. Das heißt im alttestamentlichen Sinn: Verfluchtsein5. Kafka
gelingt die Darstellung des Verfluchtseins, wenn er auch im Prozeß die Begriffe
Fluch oder Verdammnis kaum explizit gebraucht. Die Frage des Joseph K. ist
die Frage nach dem «verschlossenen Himmel». In der Gestaltung dieser letzten

Existenzfrage repräsentiert Kafka den Juden, der betet: «Gott, schweige
doch nicht also!» (Ps. 83, 1). Denn jeder Israelit weiß, daß das Schweigen
Gottes Fluch bedeutet. Er kennt aus dem Alten Testament den angedrohten
Fluch über ein ungehorsames Volk: «Der Himmel, der über deinem Haupt
ist, wird ehern sein» (5. Mos. 28, 23)6. Das ist der Fluch über Joseph K.,
unter diesem verschlossenen Himmel zu leben, unter dem Zugriff eines Richters,

den er nicht versteht. Die Abgesandten des «hohen Gerichts» sind die
«ungerechten Richter», diese «korrupte Bande», wo «ein einziger Henker
das ganze Gericht ersetzen könnte». - Diese richterliche Hierarchie trägt
dämonische Züge7, angefangen vom höllischen Gelächter der Wächter8, des

Hauptmann Lanz, der Parteien im Gerichtssaal über die üppigen, gelenkigen,
krallenhändigen Frauen, die ihn für das Gericht einzufangen versuchen —

«Du Verdammte» wird eine von ihnen genannt - bis hin zu den Bespitzelungen
des «nicht ungefährlichen» Direktorstellvertreters. Diese parteimäßig

aufgezogene Organisation, die Undurchsichtigkeit ihres Mechanismus, ihr
planmäßiges Funktionieren, es ist eine gnadenlose, verfluchte Welt.

In dieser Welt ist der Mensch nur scheinbar frei. Mag der
verhaftete Joseph K. weiter seinen Dienst in der Bank verrichten kön-

5 Vgl. Allemann (A. 1), S. 224.
6 Von diesem verschlossenen Himmel heißt es im Kübelreiter: «Der Himmel

ein silberner Schild gegen den, der von ihm Hilfe will» (Erz 275).
7 Hier sei hingewiesen auf Kierkegaards «Mit Furcht und Zittern», das

Kafka schon vor 1917 gelesen hat (B 190). Später erwähnt er dieses Werk
(B 235f., 237f., 333f.). In «Furcht und Zittern» erscheint Gott dem
Angefochtenen als bedrohender Dämon (Stimmung 1 und 4, S. 8. 10).

8 Aus einem Brief an Oskar Pollack : «... ein Witz... bei dem der liebe

Herrgott bitterlich weint und die Hölle ganz höllische Lachkrämpfe
bekommt» (B 12).



420 H. Göhler, Franz Kafkas Prozeß

nen, mag er gehen, wohin er will, mag er protestieren und anklagen,
in Wirklichkeit wird über ihn «wie über eine Sache» verhandelt, er
wird gepackt, gehetzt und gejagt. Der Gerichtsmaler Titorelli stellt
die Göttin der Gerechtigkeit als Göttin der Jagd dar! Zu einem
Gegenüberstehen von Angeklagten und Richter, zu einem Wägen
der Schuld, zu einem wirklichen Verhör kommt es in dem ganzen
«Prozeß» nicht.

2.

Doch nun ist die entscheidende Frage zu stellen: Ist Joseph Iv.
unschuldig verhaftet, wie er behauptet, ist er vorherbestimmt zum
Leben als Verfluchter, oder ist er durch seine Schuld diesem Fluch
verfallen

Wenn Emrich sagt : « Seine (so. K.s) Schuld wird nirgends im Roman
inhaltlich formuliert»9, und wenn Allemann zu dem Urteil kommt: «Der
Zusammenhang von Schuld und Strafe wird im Prozeßroman nicht erörtert»10,
so muß ich diesen Auffassungen entgegenhalten: Die Schuldfrage und der
Zusammenhang von Schuld und Strafe wird zwar nicht «erörtert», nicht
«formuliert», aber nun doch dargestellt. Die Frage nach Schuld und Gericht
ist die Kernfrage des Prozeß. Es ist bisher ferner in der Kafka-Interpretation
gesagt worden, es handle sich bei dem verhafteten Joseph K. nicht um eine
konkrete, empirische Schuld, sondern die Unkenntnis des Gesetzes sei seine

9 Emrich (A. 1), S. 259. So auch Werner (A. 1): «Der Mensch Josph K.
wußte nicht um den Richter, nicht um das Gericht und nicht um seine
Schuld. Das aber eben war seine Schuld» (S. 544).

10 Allemann (A. 1), der keinen inhaltlich zu begründenden Handlungsverlauf

des Prozeß anerkennt, schiebt den Gedanken der Verschuldung K.s
an Fräulein Bürstner beiseite: «Wie eine Parodie auf den Schuldgedanken
mutet es an, wenn Kafka die einzige konkrete Erörterung einer Schuld K.s
sich um die Schuld' an der Unordnung in Fräulein Bürstners Zimmer drehen
und K. selber darüber zwei sich widersprechende Auffassungen vertreten
läßt (S. 441, Anm. 1). Wenn Allemann an einer anderen Stelle argumentiert:
«Es gibt... im ganzen Roman bei genauer Betrachtung nur sehr wenige
unumstößliche Voraussetzungen, und die sind relativ belanglos» (S. 237), so ist
zu fragen : Gibt es bei Kafka überhaupt etwas Belangloses, liegt nicht
durchgängig bei ihm auf dem scheinbar Belanglosen das stärkste innere Gewicht
Mit dem Wegfall der Verschuldung an Fräulein Bürstner fällt für Allemann
auch die « fundamentale Schuld » weg. « Es kann... keine fundamentale
Schuld konstruiert werden» (S. 254). So kommt Allemann zu der Konsequenz:

«Der Zusammenhang von Schuld und Strafe wird im Prozeß-Roman
nicht erörtert» (S. 254).



H. Göhler, Franz Kafkas Prozeß 421

Schuld11. Mir scheint es dagegen, daß Kafka seinen Joseph K. einer ganz
bestimmten Schuld bezichtigt.

Damit treten wir auf den anderen Boden des Prozeß. Joseph K.
wird schuldig an dem Mensehen, der ihm am nächsten steht, dem er
in die Augen sah, der ihm die Hand reichte.

In der Begegnung mit Fräulein Bürstner respektiert er nicht ihren
Bereich: «Weg, weg», sagte sie, «gehen Sie doch!» «Wie Sie mich quälen.» Er
geht nicht, obwohl er sehen müßte, wie sie still und «ein wenig zusammengesunken»

vor sich auf den Boden sieht. Ja, er bleibt, durchbricht die Zone
ihrer Freiheit und stürzt sich mit der Wildheit des Tieres auf sie: «K. faßte
sie, küßte sie auf den Mund und dann über das ganze Gesicht, wie ein durstiges

Tier mit der Zunge über das endlich gefundene Quellwasser hinjagt.
Schließlich küßte er sie auf den Hals, wo die Gurgel ist, und dort ließ er die
Lippen lange liegen.» Ein wenig danach ging sie «gebückt» in ihr Zimmer.
Am Schluß dieser Szene erfahren wir in Kafkas verdeckendem Stil, wie es

um ihn steht : er empfindet seine Schuld, drängt aber die Einsicht beiseite.
«Kurz darauf lag K. in seinem Bett. Er schlief sehr bald ein, vor dem
Einschlafen dachte er noch ein Weilchen über sein Verhalten nach, er war damit
zufrieden, wunderte sich aber, daß er nicht noch zufriedener war.)) — Der Satz
aus einem Brief an Fräulein Bürstner, in dem er ihr «versprach, niemals die
Grenzen zu überschreiten, die sie ihm setzen würde», zeigt deutlich, daß ihm
sowohl die Tatsache seiner Schuld als auch die Art des Verschuldens —

«Grenzüberschreitung» - bewußt ist12.

Hier, in der Frage nach der Schuld an Fräulein Bürstner, schürzt
sich der Knoten des Prozeß. Es käme für Joseph K. alles darauf an,
an dieser Stelle, in seinem Verhältnis zu Fräulein Bürstner, seine
Schuld zu erkennen und einzugestehen und damit auch sein Sündersein

als Mensch in den Blick zu bekommen. Denn die Schuld des

Joseph K. ist nicht nur eine «empirische» Schuld, sondern gleichzeitig

eine «fundamentale» Schuld. Es ist der Sinn der Verhaftung,
in ihrem Zugriff K. diese «fundamentale» Schuld zum Bewußtsein
zu bringen. Ihr Ansatzpunkt ist die konkrete Verschuldung. Weil
die «fundamentale» Schuld, das Sündersein, in der konkreten
Schuld akut wird, findet im Prozeß die Verhaftung im Zimmer des

Fräulein Bürstner statt, noch bevor er an ihr schuldig wird.
Aber so wie K. das Gefühl der Verschuldung an Fräulein Bürstner

überdeckt, weicht er auch der Erkenntnis seines Sünderseins aus.
So führt der Prozeß mehr und mehr weg von der Selbstrechtferti-

11 Emrich (A. 1), Werner (A. 1), ebd. (A. 9).
12 Vgl. «Geschichte von der Grenzüberschreitung» (Tgb. 306), «Die

schmerzensvolle Grenzdurchbrechung» (Tgb. 567).



422 H. Göhler, Franz Kafkas Prozeß

gung in bezug auf Fräulein Bürstner zu dem Versuch der
Rechtfertigung seines Lebens: «Das ganze Leben müßte in den kleinsten
Handlungen und Ereignissen in die Erinnerung zurückgebracht,
dargestellt und überprüft werden.» In diesem Ausweichen vor der
Erkenntnis seines Sünderseins erweist sich seine «Verdammnis». Sie

ist in ihrem Nicht-Sünder-sein-wollen gleichzeitig das Sich-Ver-
stecken vor «dem hohen Gericht». In einem Gespräch mit Janouch
sagt Kafka zur Frage «Was ist Sünde?»: «Wir kennen das Wort
und die Handhabung, aber das Empfinden und die Erkenntnis sind
uns abhanden gekommen. Vielleicht ist das schon die Verdammung,
die Gottverlassenheit, das Sinnlose» (Ja. 82). Alle Stationen, die
Kafka seinen Joseph K. durchlaufen läßt, dienen dazu, dieses

Versteckspiel darzustellen. Seine Reden mit ihren Verschachtelungen,
Einklammerungen, ihrem Beiseitesprechen sind der sinnfällige
Ausdruck seiner inneren Haltung. Kafka verfolgt seinen Joseph K.,
unerbittlich beobachtend, auf diesem Weg der Selbstrechtfertigung.

Da ist sein überlauter Protest vor den «ungerechten Richtern»,
hinter dem man doch sein Schuldgefühl spürt, und da ist seine

pathetische Ablehnung dieses ganzen Gerichtswesens.

Und doch spürt K. vor den Kanzeleien seine letzte Verlorenheit: «Er war
wie seekrank. Er glaubte auf einem Schiff zu sein, das sich im schweren
Seegang befand. Es war ihm, als stürze das Wasser gegen die Holzwände, als
komme aus der Tiefe des Ganges ein Brausen her, wie von überschlagendem
Wasser, als schaukle der Gang in der Quere und als würden die wartenden
Parteien zu beiden Seiten gesenkt und gehoben... er hörte den Lärm, der
alles erfüllte und durch den hindurch ein unveränderlicher hoher Ton, wie
von einer Sirene, zu klingen schien...» In dieser Darstellung der Verlorenheit
des Menschen gebraucht Kafka ein Bild der Korah-Psalmen (Ps. 42 und 88),
die er in seinen Tagebüchern erwähnt (Tgb. 520).

Neben der Auflehnung, der Rebellion gegen das «hohe Gericht»
bietet sich der Weg über den Rechtsbeistand an, um den Richtern
zu begegnen. Es ist bezeichnend, daß die Familie - der Onkel - K.
zu dem Advokaten Huld führt. Huld ist der Vertreter der Gesetzesreligion.

Man vergleiche mit den Kapiteln im Prozeß den kurzen
Entwurf (Tgb. 452), wo der «Gesetzeskundige» immer die «Schrift»
vor sich aufgeschlagen hat «und in ihr studiert». Für ihn ist der
hilfesuchende K. nur ein «Fall». («Gerade lese ich von deinem
Fall.») Viele ähnliche Prozesse hat Huld schon «ganz oder teilweise

gewonnen». Er verfolgt das Ziel, seine Klienten in absoluter Hörigkeit

zu halten: «Es ist oft besser, in Ketten, als frei zu sein.» Kauf-



H. Göhler, Franz Kafkas Prozeß 423

mann Block (sinnvoller Name) ist das Urbild dieses Gebundenen,

er, der zwar vieles vom Gericht weiß, aber nicht ahnt, daß sein
Prozeß noch gar nicht begonnen hat. K., der auf eine Begegnung
mit seinen Richtern drängt - oder gedrängt wird -, muß dem
Advokaten, dieser Mittelsperson, die jeder wirklichen Begegnung im
Wege steht, kündigen.

Diese Begegnung mit dem hohen Gericht kann auch der Gerichtsmaler
Titorelli nicht vermitteln. Die Titorelli-Szene ist aufschlußreich für den
weiteren Fluchtweg, den Kafka seinen Joseph K. gehen läßt. In dieser Szene

gestaltet Kafka seine Auseinandersetzung mit der ästhetischen Haltung,
die für ihn — in der Gefolgschaft Kierkegaards - die sittliche Entscheidung
verhindert. Titorelli ist ein Mann der Distanz, der UnVerbindlichkeit. Sein
saloppes Benehmen, seine schludrige Kleidung und Behausung weisen darauf
hin. Als Vertreter der ästhetischen Haltung weiß er nichts von dem letzten
Gericht («wie es bei dem ,unerreichbaren Gericht' aussieht, wissen wir nicht
und wollen wir, nebenbei gesagt, auch nicht wissen»). K.s matte Versicherung
seiner Unschuld durchschaut dieser «Privatmann ohne jede Verantwortung»
nicht oder will sie nicht durchschauen. Er kann als Künstler dem Angeklagten

nur zur «Verschleppung» oder zur «scheinbaren Freisprechung» verhelfen.
Ein Bild dieser nur «scheinbaren Freisprechung» ist in dem Zusammenleben

Titorellis mit den «Mädchen» gestaltet. Diese «Fratzen», die dämonischen

Verzerrungen des Menschen, werden vom Künstler nur unvollkommen
abgesperrt. Uberall und immer wieder kommen sie zum Vorschein. Während
des Gesprächs K.s mit dem Künstler ausgeschlossen, empfangen sie K. in
dem Augenblick, wo er Titorelli verläßt. Die große Gefahr der ästhetischen
Haltung (ihre Möglichkeit der «scheinbaren Freisprechung» Erlösung in
der Welt des Scheins) besteht darin, daß sie den Angeklagten nicht mit dem
Gericht konfrontiert und dadurch die wirkliche Freisprechung verhindert.
Man vergleiche hierzu ein Gespräch Kafkas mit Janouch (Ja. 129). Kafka hat
Janouch ironisch zu einem Familienleben aus der Distanz geraten. Von der
dafür erforderlichen Akrobatik sagt er : «... man kann bei dieser Akrobatik
nicht das Genick, sondern unmittelbar die Seele brechen. Daran stirbt man
nicht, sondern existiert als verdienstvoller Invalide des Lebens weiter».

In der Haltung der künstlerischen Distanz steht Titorelli im Gegensatz zu
dem Geistlichen der Domszene (s. u.). Sie verkörpern in ihrem Gegenüberstehen

die Alternative von Kirekegaards «Entweder — Oder», das Kafka bis
zu seinem Tode las. Daß Kafka diese Alternative sah, bestätigt ein Gespräch
mit Janouch: «Kierkegaard steht vor dem Problem, entweder das Sein
ästhetisch zu genießen oder sittlich zu erleben» (Ja. 47f.).13

13 Emrich (A. 1) übersieht diese Alternative, wenn er schreibt: «Er (Titorelli)

wird neben dem Geistlichen zur positivsten Gestalt des Romans»
(S. 293). So wird der Umschwung, den später die Domszene bringt, von
Emrich nicht erwähnt. Auch Allemann (A. 1) sieht dieses Entweder-Oder
zwischen Titorelli und dem Geistlichen nicht. Die Domszene, der künstleri-



424 H. Göhler, Franz Kafkas Prozeß

In diesem Joseph K., dem wir bisher auf seiner Flucht vor der
Selbsterkenntnis folgten, stellt Kafka sich selbst dar in seinem
Verhältnis zu Feiice Bauer. Gleich die Verhaftung zu Beginn des Prozeß,

die durch K.s Klingelzeichen ausgelöst wird, ist wie vorgebildet
in der Schilderung seiner seelischen Lage in einem Brief an Max
Brod vom 28. September 1913, also aus der ersten Zeit seines
Verhältnisses zu Feiice Bauer. «Wenn mich nur das Eine losließe, wenn
ich nur nicht immerfort daran denken müßte, wenn es nur nicht
manchmal, meistens früh, wenn ich aufkomme, wie zu etwas Lebendigem

zusammengeballt über mich herfiele. Und es ist doch alles

ganz klar und seit vierzehn Tagen vollständig beendet. Ich habe

sagen müssen, daß ich nicht kann, und ich kann auch wirklich
nicht... Aber warum habe ich plötzlich ohne besonderen Grund,
unmittelbar aus dem Gedanken daran, wieder die Unruhe im
Herzen.» Kafka schreibt von der Bedrängnis, in die ihn sein Verhältnis
zu Feiice Bauer gebracht hat: «Ich kann mit ihr nicht leben und
ich kann ohne sie nicht leben. Durch diesen einen Griff ist meine

Existenz, die bisher wenigstens zum Teil für mich gnädig verhüllt
war, vollständig enthüllt. Ich sollte mit Ruten in die Wüste getrieben
werden» (B. 121 f.). Als Kafka diesen Brief schrieb, war er 30 Jahre
wie Joseph K., der an seinem dreißigsten Geburtstag verhaftet wird.
Der angeführte Satz: «Ich sollte mit Ruten in die Wüste getrieben
werden» bezieht sich offenbar auf 3. Mos. 16. Dort wird ein Bock
mit Sünden beladen und in die Wüste getrieben : der « Sündenbock».
Dieser Brief Kafkas bestätigt eindeutig, daß es im Prozeß um die

Enthüllung des Sünderseins geht. Und diese Existenzenthüllung
setzt an mit einem «Griff»: Dem Bewußtmachen der Schuld an
Feiice Bauer. Hier finden wir den Sinn der Verhaftung Joseph K.s
im Zimmer des Fräulein Bürstner bestätigt: mit der Verhaftung bei

sehe Höhepunkt des Prozeß, spielt in seiner Analyse keine Rolle. Und er
beachtet ebensowenig wie Emrich, daß die von ihm (S. 272, 273) angeführten,

von Kafka gestrichenen Träume «Das Haus» und «Ein Traum» nur
die Erlösung in der Welt des Scheins bringen. In «Ein Haus» ist die ästhetische

Haltung dargestellt in dem mühelosen Schweben und Gleiten, dieser
«schönen Art der Bewegung». Das alles vereinfachende und beruhigende
Licht im Schluß des Haus-Traumes würde ich nicht — wie Allemann - als das
Licht der «absoluten Wahrheit» ansehen, sondern als den verklärenden
Schein der schönen Welt. Im «Traum» weist der Schlußsatz: «Entzückt von
diesem Anblick erwachte er» darauf hin, daß der Tod ästhetisch genossen,
nicht sittlich durchlitten wird.



H.Oöhler, Franz Kafkas Prozeß 425

einer bestimmten Schuld beginnt der Prozeß, der hineinführt in die

Enthüllung des Menschen.

Zur Zeit des angeführten Briefes tritt Kierkegaard in Kafkas Gesichtskreis,

um nicht wieder daraus zu versehwinden. Er schreibt am 21. September
1913: «Ich habe heute Kierkegaards ,Buch des Richters' bekommen. Wie
ich ahnte, ist sein Fall trotz wesentlicher Unterschiede dem meinen sehr
ähnlich... Er bestätigt mich wie ein Freund...» (Tgb. 318 vom 21. Sept.
1913). Diese Ähnlichkeit liegt in dem Problem der «Ehe-Verwirklichung».

Kafka schreibt davon später: «Das Problem seiner Ehe-Verwirklichung
ist seine Hauptsache, seine bis ins Bewußtsein immerfort hinaufgetragene
Hauptsache; ich sah das in «Entweder - Oder», in «Furcht und Zittern», in
«Wiederholung»... (B. 235). In einer Tagebuchnotiz deutet Kafka die Art
seiner Verschuldung an: «Diese Sackgasse, in die ich ihr Schicksal langsam
geschoben habe» (Tgb. 315). Kafka ist in das Leben von Feiice Bauer
eingedrungen, ohne innerlich frei zu sein, sie zu heiraten. Er schreibt davon später
an Milena: «Gemeinsam war den drei Verlobungsgeschichten» - Kafka hatte
sich außer mit Feiice Bauer 1919 noch mit J. W. verlobt —, «daß ich an allem
schuld war, ganz unzweifelhaft schuld... und zwar nur dadurch, daß ich
durch sie... nicht dauernd froh, nicht ruhig, nicht entschlossen, nicht heiratsfähig

werden konnte, trotzdem ich es ihr höchst freiwillig immer wieder
zugesichert hatte, trotzdem ich sie manchmal verzweifelt lieb hatte, trotzdem
ich nichts Erstrebenswerteres kannte als die Ehe an sich. Fast fünf Jahre
habe ich auf sie eingehauen... nun, glücklicherweise, sie war unzerbrechlich,
preußisch-jüdische Mischung, eine starke sieghafte Mischung. Ich war nicht
so kräftig, allerdings hatte sie nur zu leiden, während ich schlug und litt»
(BM 50f.; vgl. 68 und Ho. 213ff).

Unter dem 23. Juli 1914 finden wir in Kafkas Tagebuch eine

längere Eintragung, die sich auf seine Entlobung bezieht, die im Juli
1914 erfolgte. Nachdem er am 5. Juli geschrieben hatte; «Solche
Leiden tragen müssen und verursachen» (Tgb. 407), heißt es hier:
«Der Gerichtshof im Hotel. Die Fahrt in der Droschke. Das Gesicht
F.s. Sie fährt mit den Händen in die Haare, gähnt. Rafft sich plötzlich

auf und sagt gut Durchdachtes, lange Bewahrtes, Feindseliges»
(Tgb. 407). Bei dieser Tagebucheintragung ist der erste Satz für
unsere Fragestellung von größtem Gewicht: «Der Gerichtshof im
Hotel». Dieser Satz zeigt unmittelbar den Zusammenhang von Kafkas

Verhältnis zu Feiice Bauer und der Thematik des Prozeß auf,
ein Zusammenhang, den wir sonst nur indirekt erschließen können.
Daß hier die Geburtsstunde des Prozeß ist, bestätigen die nächsten

Eintragungen im Tagebuch unter dem 29. Juli (Tgb. 414ff., 416ff.).
Es handelt sich bei diesen Eintragungen um skizzenhafte Entwürfe,
in denen Bezüge zum Prozeß deutlich zu erkennen sind. Ich fasse



426 H. Göhler, Franz Kafkas Prozeß

diese Skizzen in Stichworten zusammen: Ein beobachtender
Türhüter. Ein Schuldiger, der sich unschuldig gebärdet im Kampf mit
seinem Chef. Ein Ratsuchender (ein um Rat Bittender tritt später
in einem Entwurf der Domszene auf; Tgb. 523). Ein Direktor mit
Namen Bauz, der den um Anstellung Bittenden hinauswirft. Im
August, etwa einen Monat später, notiert er: «Fange... wieder den

,Prozeß' an (Tgb. 435). Am 15. Oktober: «Vierzehn Tage gute
Arbeit, zum Teil vollständiges Begreifen meiner Lage» (Kafka erwähnt
wieder die Szene im Hotel, hier der «Askanische Hof», Tgb. 438).

Eine Tagebucheintragung vom 15. September 1917 klingt wie ein Motto
des Prozeß: «Die Lungenwunde... ein Sinnbild der Wunde, deren
Entzündung F. und deren Tiefe Rechtfertigung heißt» (Tgb. 529). Die bisher
betrachteten Momente : das Kranksein der Seele, das Sündersein Lungenwunde)

mit seinem akuten Ausbruch in der Schuld an Feiice Bauer
Entzündung F.) und ihrer Tiefe die Versuche der Selbstrechtfertigung) sind
in diesem Bild vereinigt. Hören wir Kafka auch zu den einzelnen Punkten.
Immer wieder heißt es in seinen Tagebüchern: «Arme F.», «wesentlich durch
meine Schuld... trägt sie... ein Äußerstes anUnglück» (Tgb. 504, 531, 446,
461). Neben diesen Selbstanklagen in bezug auf Feiice Bauer stehen dann die
Ausrufe, die das Bewußtsein seiner Verlorenheit bezeugen: «Elend bin ich.
Zwei Brettchen gegen die Schläfen geschraubt habe ich» (Tgb. 503). «Ich
elender Mensch» (Tgb. 312), wohl bewußt mit den Worten (Tgb. 312) von
Paulus gesprochen (Rom. 7, 24) «durch den Boden gedrungene Spitze einer
Höllenflamme» (Tgb. 313), so schildert er seine Lage. Und «ich bin...
verdammt» lautet eine andere Notiz (Tgb. 361). In der Nähe dieser Tagebuchstellen

finden sich die Niederschläge seiner Selbstrechtfertigung: «Ich war
sehr selbstzufrieden in der letzten Zeit und hatte viele Einwände zu meiner
Verteidigung und Selbstbehauptung gegen F.» (Tgb. 455); vgl. auch:
«Grundriß der Gespräche mit F.» (Tgb. 534), aber daneben auch: «Ich habe
sie lieb, so weit ich dessen fähig bin, aber die Liebe liegt zum Ersticken
begraben unter Angst und Selbstvorwürfen» (Tgb. 315). Und nun beachten wir,
daß in unmittelbarer Nähe dieser Ausführungen die oben angeführten alt-
testamentlichen Stellen stehen: Vom «Wüten Gottes» bis zum lakonischen
Ausruf: «Nur das Alte Testament sieht...»14

Es wird damit bestätigt, daß Kafka, der sich an Feiice Bauer
schuldig weiß, in Joseph K. den Verlorenen, Verdammenten im alt-
testamentlichen Sinne darstellt, der in diese Verlorenheit gerät
durch seine Schuld an Fräulein Bürstner, die er verbergen will.

14 Nach dem bisher Ausgeführten scheint es mir nicht möglich, Kafkas
Konzeption vom Zorn Gottes als paulinisch zu bezeichnen, wie Martin Buber
es tut, Zwei Glaubensweisen (1950), S. 169f. Primär fand Kafka nach seinen
Aussagen jedenfalls den Zorn Gottes im Alten Testament dargestellt.



H. Göhler, Franz Kafkas Prozeß 427

3.

Aber dieser schuldige, sich selbst rechtfertigende Joseph K. ist
nun doch nicht Kafkas letzte Sicht des Menschen, ja vielleicht nicht
seine eigentliche Sicht, weder im Prozeß noch in seinen Selbstzeugnissen.

Der - anscheinend - zur Verdammung prädestinierte, seine
Schuld verdeckende Joseph K. wird «in den Dom» «gehetzt»

(Gespräch mit Leni), um dort, vom Geistlichen geführt, seine Schuld
und sein Sündersein zu erkennen.

Die Kafkasche Weltachse wird hier um 180° gedreht: der Mensch
K. lebt nicht mehr in der bösen, dämonischen Welt unter einem
verschlossenen Himmel, sondern ihn umgibt - in letzter Stunde - che

Größe und Klarheit der göttlichen Welt. Diese entscheidende
Wende im Prozeß ist nicht zu übersehen. Schon im Anfang des

Dom-Kapitels kündigt sich dieser Wechsel an : der höhnisch lachende,

spionierende «Direktor-StellVertreter» tritt zurück, und K. wird
jetzt gelenkt von dem «freundlich-lächelnden, ihn klug und zart»
behandelnden, wenn auch «heute besonders leidend» aussehenden
Direktor. Zu übersehen ist auch nicht der Szenenwechsel. Statt
dunkler, schmutziger Versammlungsorte und Kanzleien mit stickiger

Luft, statt der trüben Behausung des Malers und der
antiquarischen Wohnung des Advokaten, hier die erhabene Größe und
Schönheit des Doms in seiner Stille. Hier sprechen die Symbole der
göttlichen Welt: auf clem Altar funkelt «ein großes Dreieck» von
Kerzenlichtern, und eine «hohe, starke, an einer Säule befestigte
Kerze» brennt. Das Altarbild von der Grablegung Christi mit dem

gepanzerten Ritter stellt den Menschen vor die Frage nach der
Verhüllung des Göttlichen. Hier verbleibt Joseph K. nichts als die
Haltung des Gebets: «Worauf K. sich bekreuzigte und verbeugte, was
er schon früher hätte tun sollen.»

Hier im Dom spricht man eine andere Sprache als bisher. Statt
der Zweideutigkeiten der Wächter, des militärischen Schreiens des

Untersuchungsrichters, der Litaneien des Advokaten und der
theoretischen Explikationen des Künstlers wird hier von dem Geistlichen

die Sprache der Vollmacht gesprochen: «Eine mächtige,
geübte Stimme Wie durchdrang sie den zu ihrer Aufnahme bereiten
Dom!» Und der verhakte, verschachtelte, verdeckende Stil des

ersten Teils wird hier gleichsam befreit zu einer Idaren Eindeutigkeit
und Zielstrebigkeit.



428 H. Göhler, Franz Kafkas Prozeß

«K. stockte und sah vor sich auf den Boden. Vorläufig war er noch frei...
Falls er sich aber umdrehte, war er festgehalten, denn dann hatte er das
Geständnis gemacht, daß er gut verstanden hatte, daß er wirklich der
Angerufene war und daß er auch folgen wollte. Hätte der Geistliche nochmals
gerufen, wäre K. gewiß fortgegangen, aber da alles still blieb, solange K.
auch wartete, drehte er doch ein wenig den Kopf, denn er wollte sehen, was
der Geistliche jetzt mache. Er stand ruhig auf der Kanzel wie früher, es war
aber deutlich zu sehen, daß er K.s Kopfwendung bemerkt hatte. Es wäre ein
kindliches Versteckenspiel gewesen, wenn sich jetzt K. nicht vollständig
umgedreht hätte. Er tat es und wurde vom Geistlichen durch ein Winken des

Fingers näher gerufen. Da jetzt alles offen geschehen konnte, lief er - er tat
es auch aus Neugierde und um die Angelegenheit abzukürzen - mit langen,
fliegenden Schritten der Kanzel entgegen.»

K. kann mit keiner Dialektik mehr entweichen, er muß sich
stellen (vgl. Kierkegaard). Darin liegt der Sinn des Anrufs zu Beginn
der merkwürdigen Predigt : «Joseph K. » Dieses Bei-dem-Namen-
genannt-werden geschah schon einmal zu Beginn des Prozeß durch
den Aufseher. Jetzt am Ende des Weges durch die Stationen des

Prozeß wird K. noch einmal bei seinem Namen gerufen, von dieser
«mächtigen, geübten Stimme», die den Dom durchdringt.
Widerstrebend, mit sich ringend, folgt Joseph K. diesem Ruf, im Wissen
darum, was hier das Sich-stellen bedeutet : zu hören, daß er zum Tode
verurteilt ist. Aber jetzt stellt er sich in Freiheit und läuft auf den
Wink des Geistlichen «mit langen, fliegenden Schritten der Kanzel
entgegen».

Worin ist die Macht des Rufes begründet, den revoltierenden, sich
versteckenden, fliehenden Joseph K. zu dieser freiwilligen Wendung zu bringen?
Ist es die Macht des wahren Selbst, die sich hier Bahn bricht (so Emrich)15.
Schon die Symbole : das göttliche Dreieck, die hohe Kerze, dann die Szene :

der Dom, endlich die Tatsache der Predigt : die Anrede durch einen Prediger
auf der Kanzel, das alles weist in die entgegengesetzte Richtung: auf eine
Mitte, die zwar nicht sichtbar wird, aber deren Ausstrahlung man spürt, auf
einen Richter, der, wenn auch nicht benannt, doch in seiner Autorität
anwesend ist. Es kann kein Zweifel sein, daß Kafka mit diesem verhüllten Richter

den göttlichen Richter gemeint hat. Denn nur vor diesem hat das Gebet
seinen Platz: «Was hast du in deiner Hand? Ist es ein Gebetbuch?» «K.
bekreuzigte sich und verbeugte sich.»

15 So wie für Emrich (A. 1) die Schuld des Joseph K. darin besteht, daß
er «sein Selbst verdeckt hat» (S. 259), so ist für ihn die befreiende
Durchbrechung der Weltgesetzlichkeit immer möglich, «wenn der Mensch nach
seiner eigenen Daseinsbestimmung fragt» (S. 269).



H. Göhler, Franz Kafkas Prozeß 429

Im Tagebuch findet sich ein Entwurf (Tgb. 523f.), der einen
wörtlichen Bezug zur Domszene enthält: «Ich habe Vertrauen zu
dir». Im Prozeß sagt K. zum Geistlichen: «Ich habe mehr Vertrauen
zu dir als zu irgend jemandem von ihnen, so viele ich schon kenne.»
Die Tendenz dieses Entwurfs ist das «um Rat bitten». Hier wird der

Bogenschlag sichtbar, der vom «Ratsuchenden» der ersten
Entwürfe (s.u.) zu dem sich Bekreuzigenden und Verneigenden - dem
Betenden - der Domszene führt. Auch in der Zusammenstellung der
alttestamentlichen Zitate des Tagebuchs findet sich ein Wort, das

von allem Verworrenen, Schuldhaften hinwegweist in eine neue
Richtung: es ist das Bibelwort: «Zur selbigen Zeit fing man an zu
predigen von des Herrn Namen» (1. Mos. 4, 26; Tgb. 502).

Ein Entwurf der Domszene bestätigt, daß hinter der Autorität des
Geistlichen dieser «Herr» selbst steht, von dessen «Namen» gepredigt wurde. Er
lautet: «A. Ich bin mit dir nicht zufrieden. B. Ich frage nicht warum. Ich
weiß es. A. Und? B. Ich bin machtlos. Ich kann nichts ändern. Achselzucken
und Mundverziehn, mehr kann ich nicht. A. Ich werde dich zu meinem Herrn
führen. Willst du? B. Ich schäme mich. Wie wird er mich aufnehmen?
Gleich zum Herrn gehn. Es ist frivol. A. Laß die Verantwortung mir. Ich
führe dich. Komm! Sie gehen über einen Gang. A. klopft an eine Tür. Man
hört ,Herein' rufen. B. will weglaufen, aber A. faßt ihn, und so treten sie ein.
C. Wer ist der Herr? A. Ich dachte — Ihm zu Füßen, stürz ihm zu Füßen»
(Tgb. 524)16.

Hinter der Darstellung der Domszene haben wir das von Kafka - ebenfalls
in den genannten Zusammenhängen — angeführte Bibelwort zu denken:
«Und sie hörten die Stimme Gottes des Herrn, der im Garten ging, da der
Tag kühl geworden war» (nach 1. Mos. 3, 8 (Tgb. 502). Es ist «die Stimme
Gottes des Herrn», der wie dort Adam und Eva, die schuldigen, sich
versteckenden Menschen, hier im Dom den Joseph K. stellt.

Eine Tagebuchnotiz faßt das zusammen, was wir als den Inhalt
der Predigt im Dom bezeichnen möchten. Sie lautet: «Der Mensch
komme hervor!» (Tgb. 506). Den Menschen K. herauszuholen aus
all seinen Verkleidungen und Verhüllungen, das ist das Ziel der
Worte des Geistlichen.

Auf die Frage: «Bist du Joseph K.?», dem dessen einfaches «Ja» folgt,
spricht er «leise»: «Du bist angeklagt.» Das Absehweifen des Angeklagten
beiseite wischend, fährt er fort : «Weißt du, daß dein Prozeß schlecht steht »

«Wie stellst du dir das Ende vor?» «Man hält deine Schuld für erwiesen.» Auf

16 Vom 6. August 1917. Die Datierung dieses Entwurfs zeigt, daß Kafka
die Domszene als Letztes gestaltet hat. Die Entwürfe der Schlußszene des
Prozeß datieren vom 19. bis 22. Juli 1916.



430 H. Göhler, Franz Kafkas Prozeß

den Einwand K.s : «Wie kann denn ein Mensch überhaupt schuldig sein. Wir
sind hier doch alle Menschen, einer wie der andere...», muß er hören: «So

pflegen die Schuldigen zu reden.» Und als das alte Revoltieren gegen das
Gericht aus K. wieder hervorbricht, folgt der gezielte letzte Schlag : « Siehst
du denn nicht zwei Schritte weit?» «Es war im Zorn geschrien, aber gleichzeitig

wie von einem, der jemanden fallen sieht und, weil er selbst erschrocken
ist, unvorsichtig, ohne Willen schreit.» Danach heißt es: «Nun schwiegen
beide lange.» In dieser Stille mag etwas von der Predigt: «Der Mensch komme

hervor. Atme die Luft und die Stille» (Tgb. 506) wirklich geworden sein.
Das Ende des Prozeß wird es zeigen.

In den Tagebüchern finden sich - wieder in der Nähe unserer
Zusammenhänge - zwei Skizzen, die mir zu der Predigt im Dom zu
gehören scheinen und ihr Thema «der Mensch komme hervor» in
einem Bild fassen. An der Stelle des Geistlichen steht hier ein
geheimnisumwitterter Rabbi, der zornig ein Menschenbild aus Ton
knetet (Tgb. 497f.).

Der Predigt des Geistlichen schließt sich eine Belehrung an. Es
ist eine Belehrung über das Gericht, die aber nun nicht bei einer
Theorie stehenbleibt, sondern in ihrer Zuspitzung in die Existenz
des Joseph K. einmündet.

Diese Belehrung wird Joseph K. in der Parabel «Vor dem Gesetz» und
ihrer «Exegese» erteilt. In ihr vollzieht sich noch einmal eine Wende im Gang
des Prozeß, noch einmal eine Drehung um 180°, aber wir werden sehen, daß
es die Drehung einer Schraube ist : der bisherige Weg wird von einer höheren
Warte aus gesehen. Die Parabel faßt die Elemente des Prozeß zusammen.
Der Mann vom Lande, der Einlaß in das Gesetz begehrt, ist Joseph K. Der
Türhüter ist der Repräsentant der Instanzen, die Joseph K. abhalten, in das
Gesetz zu kommen. Das «Gesetz» ist das «hohe Gericht», das Joseph K.
sucht. Das Stichwort, um das sich die Parabel dreht, ist «Täuschung»17.
Der Geistliche erzählt sie, nachdem Joseph K. ihm versichert hat: «Ich habe
mehr Vertrauen zu dir als zu irgend jemandem von ihnen.» - Er führt auf sie

hin mit den Worten: «Täusche dich nicht.» «Worin soll ich mich denn
täuschen?» fragte K. «In dem Gericht täuschst du dich...» Under beschließt die
Exegese (auf K.s Frage nach der Wahrheit der Türhüteraussagen) mit dem
Wort : «man muß nicht alles für wahr halten, man muß es nur für notwendig
halten.» In diesen Angeln: «Täusche dich nicht in dem Gericht» und «man
muß nicht alles für wahr halten, man muß es nur für notwendig halten»,
schwingt die Parabel mit ihrer «Exegese» im Gespräch zwischen K. und dem
Geistlichen. Worin besteht die Täuschung? Zunächst in der Parabel: dem
«Mann vom Lande», der das Gesetz sucht, verbirgt sich dieses hinter den
Türhütern, von denen einer mächtiger ist als der andere. Obwohl dem Mann

17 Das Stichwort «Täuschung» ist der Kern des kleinen Entwurfs (Tgb.
502), der in der Nähe der für den Prozeß wichtigen Eintragungen steht.



H. Göhler, Franz Kafkas Prozeß 431

vom Lande der Türhüter fragwürdig wird (er sieht die Flöhe in seinem Pelz),
überwindet er sich nicht, entgegen der Warnung des Türhüters in das Gesetz
einzutreten. Er läßt sich täuschen. Im Prozeß täuschen die Gerichtsinstanzen
über den Sinn des Weges, den K. gehen muß, hinweg. - Kann es, bei diesem
dämonischen Aussehen des Gerichts, ein «gerechtes» ein «hohes» Gericht
sein? So fragt Joseph K. und geht diesen Weg als ein tief Geängstigter. Er
lebt in der Furcht, getäuscht zu werden. Es ist die Angst Isaaks in Kierkegaards

« Furcht und Zittern » « führt nicht ein Dämon die Hand meines :

Vaters Abraham?» Aber - diese Meinung wird vom «Ende» her bestätigt -
diese Angst des Joseph K. ist nun doch auch die Angst des Glaubens. Kafka
wußte ebenso wie Kierkegaard um diese Positivität der Angst. Er schreibt
an Milena: «diese Angst ist doch nicht meine private Angst - sie ist es bloß
auch und fürchterlich -, aber es ist ebenso die Angst alles Glaubens seit
jeher» (BM 105).

Das bedeutet also die neue Wende im Prozeß : der Glaubende soll

von höherer Warte aus erkennen: auf dem Wege zum «Gesetz» sind
alle Schrecken und Leiden, die uns ein sich dämonisch gebärdender
Gott zufügt, notwendig. «Es gehört ja alles zum Gericht», sagt
Titorelli. Es ist die Aufgabe des Glaubens, diesen göttlichen Sinn in
allem scheinbar Sinnlosen zu erkennen. Das meint die Unterrichtung
Joseph K.s durch den Geistlichen : «Täusche dich nicht.»

Daß wir hier in Kafkas Sinn interpretieren, zeigen uns die
Gespräche Kafkas mit Gustav Janouch. «Alles, selbst die Lüge, dient
der Wahrheit. Schatten löschen die Sonne nicht aus» (Ja. 85). Es
ist im Persönlichen wie in der Geschichte, von deren Sinn Kafka
sagt: «Es kommt auf den Sinn der Ereignisse an. Den finden wir
aber nicht in der Zeitung, sondern nur im Glauben, in der
Objektivierung des Anscheinend-Zufälligen » (Ja. 85). Auch eine
Tagebucheintragung weist in diese Richtung: «Manchmal das Gefühl fast
zerreißenden Unglücklichseins und gleichzeitig die Überzeugung der

Notwendigkeit dessen und eines durch jedes Anziehen des Unglücks
erarbeiteten Zieles» (Tgb. 466).

Das hieße für Joseph K., den täuschenden Dämon zu entlarven und den
«Glanz» zu erkennen, «der unverlöschlich aus der Türe des Gesetzes bricht»,
alle Instanzen, vom ersten Wächter bis zum hinkenden Kirchendiener im
Dienste dieser Erkenntnis des «Objektiven» zu sehen. Das heißt also gerade
nicht: «die Lüge wird zur Weltordnung gemacht», wie Joseph K. es noch
einmal im Rückzugsgefecht äußert, vielmehr («sein Endurteil war es nicht»,
und es «stimmte mit seiner [des Geistlichen] Meinung gewiß nicht überein»)
die Härte des Türhüters im Bild, die Leiden seines Lebens sollen ihn in
«Reue und Trauer» versetzen (Exegese der Legende). Hinter dem Zorn des

Menschenbildners, dargestellt im zürnenden Geistlichen, steht letztlich der



432 H. Oöhler, Franz Kafkas Prozeß

«Vater», der es mit seinem Kinde gut meint. Der Mensch soll als Zerbrechender

Gott finden. — «Rest eines Glaubens — Rückkehr zum Vater. Großer
Versöhnungstag» (Tgb. 534), heißt es in unseren Zusammenhängen im Tagebuch.

Dieser Zugang zum «Objektiven» durch den zerbrechenden
Menschen ist für Kafka gültig dargestellt im Christusleiden.

Joseph K. betrachtet nach dem Eintritt in den Dom eine Grablegung
Christi. Die Verhüllung des Göttlichen, das eigentliche Problem des Prozeß
trat Kafka gerade hier, in der Leidensgestalt des Messias entgegen. Die Frage
Gustav Janouchs: «Christus?» beantwortet Kafka: «Das ist ein lichterfüllter
Abgrund» (Ja. 111), wobei wir sowohl «Abgrund» als «lichterfüllt» betonen
müssen. Dieses Verborgensein des Göttlichen in Christus bedeutete für Kafka
Gefährdung seines persönlichen Glaubens, Anfechtung. Janouch überliefert
uns folgendes Gespräch: J. : «Bloy schreibt, daß die tragische Schuld der
Juden darin bestehe, daß sie den Messias nicht erkannt haben.» «Vielleicht
ist dem wirklich so», sagte Kafka. «Vielleicht haben sie ihn wirklich nicht
erkannt. Wie grausam ist aber ein Gott, der zuläßt, daß seine Geschöpfe ihn
nicht erkennen. Es meldet sich doch immer der Vater zu den Kindern, da
diese nicht richtig denken und sprechen können» (Ja. 78).

So geht es Kafka hier vor dem leidenden Christus um die

«Bewegung des Glaubens» (Kierkegaard) von dem Sich-getäuscht-fühlen

zu der «Objektivierung des Anscheinend-zufälligen» : Er notiert:

«Alle Leiden um uns müssen wir auch leiden. Christus hat für die Menschheit

gelitten, aber die Menschheit muß für Christus leiden» (Ho. 117). Und
in einem Brief an Max Brod aus dem Jahr 1918, in zeitlicher Nähe der Arbeit
am Prozeß und in der Nähe seiner Kierkegaard-Studien, finden wir Leiden
und Schuld, diese Angelpunkte des Prozeß, in Beziehung zum Christentum
gesetzt: «Die Voraussetzungen, die das Christentum macht (Leiden in mehr
als allgemeinem Maß und Schuld in ganz besonderer Art), die habe ich, und
ich finde meine Zuflucht beim Christentum.» «Aber» — auch hier noch ganz
Kafka - «es gebieterisch oder direkt andern verkündigen, kann ich nicht
recht, denn ich kann ja die Voraussetzungen nicht herbeischaffen» (B. 239f.).

4.

Der Analyse vom «Ende» des Prozeß möchte ich einen Brief Kafkas

an Max Brod voranstellen. Er ist aus der Nähe des Prozeß
geschrieben ; der Schluß des Prozeß ist wörtlich angeführt :

«Ich habe in der Stadt, in der Familie, dem Beruf, der Gesellschaft, der
Liebesbeziehungen (setz sie, wenn Du willst, an die erste Stelle!), der
bestehenden oder zu erstrebenden Volksgemeinschaft, in dem allen habe ich mich
nicht bewährt... Der nächste Ausweg, der sich... anbot, war, nicht der



H. Göhler, Franz Kafkas Prozeß 433

Selbstmord, sondern der Gedanke an ihn... Später... an Selbstmord hörte
ich auf zu denken. Was mir nun bevorstand, war... ein elendes Leben,
elender Tod.» «Es war, als sollte die Scham ihn überleben», ist etwa das
Schlußwort des Prozeßromans. — «Einen neuen... Ausweg, den ich aus eigenen

Kräften... nicht gefunden hätte, sehe ich jetzt... Er besteht darin, er
würde darin bestehen, daß ich nicht nur privat, nicht nur durch Beiseite-
Sprechen, sondern offen, durch mein Verhalten eingestehe, daß ich mich hier
nicht bewähren kann. Ich muß ja zu diesem Zweck nichts anderes tun, als
die Umrisse meines bisherigen Lebens mit voller Entschiedenheit nachziehen.
Die nächste Folge würde dann sein, daß ich mich zusammenhalte, mich
nicht im Sinnlosen verzettle, den Blick frei halte... - Deinen Weg nun sehe

ich... ganz anders. Du bewährst Dich, also bewahre Dich... Unsere immer
enger werdende Nähe wird darin bestehen, daß wir beide ,gehn'» (B. 194ff.).

Durch diesen Brief Kafkas vorbereitet, überlesen wir nicht, was
hier im «Ende» geschieht: Die Schraube des Prozeß ist
zurückgedreht. Wir sind wieder in den Niederungen. Die Szene spielt in
der Wohnung des Joseph K., der von zwei Henkern abgeholt wird.

Der alte Mensch des Joseph K. lebt noch einmal auf. Seine Titorelli-ILal-
tung spricht aus der Frage an die Henker : «An welchem Theater spielen Sie 1 »

Auch der revoltierende K. lebt noch. Er widersetzt sich der Führung der
Henker: «Ich gehe nicht weiter», sagt er und versucht so, aus dem Prozeß
auszubrechen. «Ich werde nicht mehr viel Kraft brauchen, ich werde jetzt alle
anwenden...»; ihm, dem zum Tode Verurteilten «fielen die Fliegen ein, die
mit zerreißenden Beinchen von der Leimrute wegstrebten». «Die Herren
werden schwere Arbeit haben.»

«Da stieg vor ihnen aus einer tiefer gelegenen Gasse auf einer
kleinen Treppe Fräulein Bürstner zum Platz empor. Es war nicht
ganz sicher, ob sie es war, die Ähnlichkeit war freilich groß » Mit
der Erscheinung Fräulein Bürstners kommt K. zum Bewußtsein,
daß sein Widerstand gegen die Henker, diese letzten Abgesandten
des Gerichts, «nichts Heldenhaftes» ist, vielmehr bedeutet sie für
ihn die Mahnung18, sein eigenes Urteil mit dem des Gerichtes in
Übereinstimmung zu bringen. Damit schließt sich der Ring: «die

Täuschung» hatte in seinem Leben objektiven Sinn: alle scheinbare

Sinnlosigkeit seiner Wege, dieses Verdammtsein durch ein unsichtbares

Gericht, der Zorn eines verborgenen Gottes hatte den einen
Sinn, ihn zur Erkenntnis seiner Schuld an Fräulein Bürstner zu
bringen und damit zum Eingeständnis seines Sünderseins. So gibt

18 Allemarm (A. 1), der im Prozeß den Zusammenhang von Schuld und
Strafe nicht erörtert findet (s. Anm. 8, 10), übersieht an dieser Stelle
den Kernbegriff der «Mahnung».

28



434 H. Göhler, Franz Kafkas Prozeß

K. sein Widerstreben auf: «Er setzt sich in Gang», «er bestimmte sie

(die Wegrichtung) nach dem Weg, den das Fräulein vor ihnen
nahm... um die Mahnung, die sie für ihn bedeutete, nicht zu
vergessen.»

Kafkas Absicht, in diesem « Sich-in-Gang-setzen» eine Wandlung des

Joseph K. darzustellen19, wird unterstrichen durch die gewandelte Szenerie,
in der K. handelt und spricht. Wie hebt sich die Ruhe der Mondscheinnacht
ab von den Schreckensorten des ersten Teils der Dichtung! «Uberall lag der
Mondschein mit seiner Natürlichkeit und Ruhe, die keinem andern Licht
gegeben ist.» In diesem Mondschein sieht K. noch einmal zurück auf die
Flußlandschaft «mit ihren Bänken», «auf denen K. in manchem Sommer sich
gestreckt und gedehnt hatte». Aber er wendet sich von diesem Bild seiner
Vergangenheit ab, «ich wollte ja gar nicht stehen bleiben», bedeutet er die
Henker.

Dieses «Sich-in-Gang-setzen», gleichbedeutend mit dem «gehn»
des angeführten Briefes an Max Brod, ist bei Kafka ein gefüllter
Begriff, höchstes sittliches Tun.

1. Es umschließt zunächst rückblickend das A biegen einer Lebensbeichte.
«Soll ich nun zeigen, daß nicht einmal der einjährige Prozeß mich belehren
konnte? Soll man mir nachsagen dürfen, daß ich am Anfang des Prozesses
ihn beenden wollte und jetzt, an seinem Ende, ihn wieder beginnen will?
Ich will nicht, daß man das sagt.» Der Sinn dieser Worte, nach der mahnenden

Erscheinung des Fräulein Bürstner gesprochen, kann nichts anderes
bedeuten als: «Ich erkenne die Berechtigung des Prozesses an, ich bin schuldig.»

In diesem Schuldbekenntnis ist die Verurteilung seiner Selbstrechtfertigungen

miteingeschlossen. «Ich wollte immer mit zwanzig Händen in die
Welt hineinfahren und überdies zu einem nicht zu billigenden Zweck. Das

19 Ich stehe hier im Gegensatz zu Allemann (A. 1). Für ihn gibt es im
Prozeß keinen Weg, keine Entwicklung (S. 264). Die Struktur des Romans
ist nach dem Modell der «abgebrochenen Radien» gebildet, ein Bild, das
Allemann einer Tagebucheintragung Kafkas entnimmt (S. 264). Demnach
wären alle Stadien des Prozeß solche «abgebrochenen Radien», die nicht
zum Kreismittelpunkt führen. Die Haltung des Joseph K. ist der «stehende
Sturmlauf» (S. 260). Ich beziehe die von Allemann angeführten Kafka-
Zitate auf den ersten Teil des Prozeß. Der «stehende Sturmlauf» kennzeichnet
die Gefährdung des Schuldigen. Durch die Begegnung mit dem Geistlichen
setzt dann eine Wandlung ein («Entwicklung» wäre hier nicht der richtige
Begriff). Diese Wandlung umschreibt eine Tagebuehstelle, die in der Nähe
des Entwurfs der Domszene (Tgb. 523) steht. «Er entwand sich ihren Kreisen.

Nebel umblies ihn. Eine runde Waldlichtung. Der Vogel Phönix im
Gebüsch. Eine das Kreuz auf unsichtbarem Gesicht immer wieder schlagende
Hand. Kühler ewiger Regen, ein wandelbarer Gesang wie aus atmender
Brust» (Tgb. 519f.).



H. Göhler, Franz Kafkas Prozeß 435

war unrichtig.» In den angeführten Sätzen des Prozeß haben wir die dichterische

Umsetzung der Briefstelle zu sehen: «Ich habe mich, vor allem in der
Liebesbeziehung, nicht bewährt.» Im Aussprechen des Schuldbekenntnisses
vollzieht Joseph K. das, was Kafka in seinem Leben zu verwirklichen suchte,
wenn er im Schreiben des Prozeßromans die «Umrisse» seines «bisherigen
Lebens» «mit voller Entschiedenheit » nachzog und damit eingestand, daß er
sich hier «nicht bewähren» konnte, das heißt, daß er eingestand, ein Schuldiger

zu sein. - 2. Das «Sich-in-Gang-setzen» bedeutet als zweites: bewußtes,
klares Handeln anstelle des « Sich-im-Sinnlosen-verzetteln». Dieses Gehen in
klaren Schritten ist das Gehen des neu hervorgekommenen Menschen, der
das unkontrollierte Gleiten des alten Joseph K. hinter sich läßt. - 3. Dieses
«Gehn» ist weiter ein Handeln in Freiheit. «Ich bin dankbar»... «daß man es

mir überlassen hat, mir selbst das Notwendige zu sagen.» Hier ist kein
prädestinierter, gehetzter, verfolgter Joseph K., sondern der neue freie Mensch. —

4. Endlich ist dieses «Sich-in-Gang-setzen» bestimmt durch seine Zielstrebigkeit.

Im Prozeß ist es das Gehen zum Richtplatz. K. bestimmt die
Wegrichtung zunächst «nach dem Weg, den das Fräulein vor ihnen nahm, nicht
etwa, weil er sie einholen, nicht etwa, weil er sie möglichst lange sehen

wollte, sondern nur deshalb, um die Mahnung, die sie für ihn bedeutete,
nicht zu vergessen». In diesem Dem-Fräulein-nachgehn erkennt er dann das
letzte Ziel seines Lebens: Die Selbstverurteilung zum Tod. «Das Fräulein war
inzwischen in eine Seitengasse eingebogen, aber K. konnte sie schon entbehren

und überließ sich seinen Begleitern (den Henkern). Alle drei zogen nun
in vollem Einverständnis über eine Brücke im Mondschein...» Diese
Selbstverurteilung im Einvernehmen mit den Henkern, den Abgesandten des
«Hohen Gerichts», ist das Gehen in der Richtung auf das «Objektive», wie
Kafka gerne sagte. Im Bild der Parabel ist es das Gehen in der Richtung auf
das Gesetz. In dem angeführten Brief ist es das «den Blick freihalten» für
das letzte Ziel.

In diesem «gehn» klingt etwas mit von dem Jesus-Wort, das
Kafka in einem Brief an Milena anführt, zu einer Zeit, als ihn die
Gedanken an seine gescheiterten Verlobungen umtreiben. Er
schreibt: «Jesus» konnte nur sagen: «Folge mir nach», und dann
dieses Große (das ich leider ganz falsch zitiere): «tue nach meinem
Wort und du wirst sehn, daß es nicht das Wort eines Menschen,
sondern Gottes Wort ist» (Joh. 7, 16f. ; BM 25).

So «geht» nun K. mit seinen Henkern, und «von der Freude, die
er dadurch den Herren machte, ging noch etwas auf ihn selbst
über». Diese merkwürdige Freude des Menschen auf dem Weg zu
seiner Hinrichtung ist die paradoxe Freude des durch «Reue und
Trauer» befreiten Menschen.

Aber stellt nun doch der Schluß des Prozeß alles noch einmal in
Frage? Ist K.s «gehn» nun doch nur ein Stolpern gewesen? «Der



436 H. Göhler, Franz Kafkas Prozeß

wahre Weg geht über ein Seil, das nicht in der Höhe gespannt ist,
sondern knapp über dem Boden. Es scheint mehr bestimmt,
stolpern zu machen als begangen zu werden» (Ho. 39). K.s Henker
finden am Richtplatz trotz mancher Versuche nicht die richtige Lage,
um ihn umbringen zu können. «Seine Haltung blieb, trotz allen
Entgegenkommens, eine sehr gezwungene und unglaubwürdige...»
«K. wußte jetzt genau, daß es seine Pflicht gewesen wäre, das Messer,

als es von Hand zu Hand über ihm schwebte, selbst zu fassen
und sich einzubohren.» «Aber er tat es nicht...»

Ist nun alles gefährdet, indem K. das Todesurteil nicht selbst

vollstreckt, ist sein «Sich-in-Gang-setzen» nun cloch nicht das

Hineingehen in das «Gesetz» gewesen? Ist sein Tod ein «mißlungener
Tod»20? Es könnte so scheinen. Dann entranne K. auch hier nicht
dem Circuius vitiosus21, der ihn immer nur in sich selbst beharren
läßt. Dann stünde K. zum Schluß vor uns als einer, der «mit
gleichsam zugeschnürter Kehle»22 sich nur durch Fuchteln mit den
Armen helfen kann23. Die Darstellung Kafkas läßt es anscheinend
offen, ob wir hier in Joseph K. nur diesen Beengten, Beängstigten
zu sehen haben oder den, der den «schönen Kreis»24 findet, den
Betenden.

Für diese zweite Interpretation spricht, so scheint es mir, nun
doch Entscheidendes. Floren wir Kafka: Der vor dem Tod Zaudernde,

von dem es hieß: «er tat es nicht» (sich das Messer einbohren),
«drehte den noch freien Hals und sah umher. Seine Blicke fielen auf
das letzte Stockwerk des an dem Steinbruch angrenzenden Hauses.
Wie ein Licht aufzuckt, so fuhren die Fensterflügel eines Fensters
dort auseinander, ein Mensch, schwach und dünn in der Ferne und
Höhe, beugte sich mit einem Ruck weit vor und streckte die Arme
noch weiter aus. Wer war es? Ein Freund? Ein guter Mensch?
Einer der teilnahm? Einer der helfen wollte? War es ein einzelner?
Waren es alle?»

20 Emrich (A. 1), S. 297.
21 Allemann (A. 1), S. 27.
22 Ders., S. 263.
23 Dieses Bild des stumm mit den Händen Fuchtelnden ist für Allemann

(ebd.) die Bestätigung, daß die Schlußszene des Prozeß - wie im Grunde alle
Szenen des Romans — für Kafka nichts anderes ist als «die Thematisierung
seiner stilistischen Verfassung».

24 Allemann (A. 1), S. 264.



H. Göhler, Franz Kafkas Prozeß 437

Das Bild der Lichtgestalt in der «Ferne und Höhe», die Gebärde
des Sich-Herabbeugens mit ausgestreckten Armen... hineingestellt
in diese Reihe der Fragen nach dem «Reinen, Wahren, Unveränderlichen»

(Tgb. 534), finden wir in einem Entwurf deutlicher bezeichnet.

Kafka läßt einen Brief des zum Tode Verurteilten mit den
Worten schließen: «Ihr Geliebten. Ihr Engel, wo schwebt ihr,
unwissend unfaßbar meiner irdischen Hand» (Tgb. 507). In diesen
hilfreichen Lichtgestalten erkennen wir die «großen Advokaten»,
«von denen fast jeder Angeklagte träumt». So geführt, können wir
in dem Satz : «Er hob die Hände und spreizte alle Finger», nicht den
stumm Fuchtelnden, den Verzweifelten, sehen, sondern den
Menschen in der Haltung des Gebets, die Kafka von Moses kannte
(2. Mos. 17, 11). Sein Gebet würde nicht anders lauten als das Gebet
seiner Tagebücher. «Erbarme dich meiner, ich bin sündig bis in alle
Winkel meines Wesens. Hatte aber nicht ganz verächtliche Anlagen,
kleine gute Fähigkeiten, wüstete mit ihnen, unberatenes Wesen,
das ich war, bin jetzt nahe am Ende, gerade zu einer Zeit, wo sich
äußerlich alles zum Guten für mich wenden könnte. Schiebe mich
nicht zu den Verlorenen. Ich weiß, es ist eine lächerliche... Eigenliebe,

die daraus spricht, aber lebe ich einmal, so habe ich auch die
Eigenliebe des Lebendigen, und nun ist das Lebendige nicht lächerlich,

dann auch seine notwendigen Äußerungen nicht. - Arme
Dialektik! Bin ich verurteilt, so bin ich nicht nur verurteilt zum Ende,
sondern auch verurteilt, mich bis ans Ende hinein zu wehren»
(Tgb. 508).

Es ist das Gebet um die Aufhebung der Logik: auf Schuld folgt
Strafe. «Die Logik ist zwar unerschütterlich, aber einem Menschen,
der leben will, widersteht sie nicht.» Es ist das Gebet um die «wirkliche

Freisprechung», von der K. bei Titoreih hörte : «Bei einer
wirklichen Freisprechung sollen die Prozeßakten vollständig abgelegt
werden. Sie verschwinden gänzlich aus dem Verfahren, nicht nur
die Anklage, auch der Prozeß und sogar der Freispruch ist vernichtet,

alles ist vernichtet!» Dieses Gebet um Erbarmen nimmt auch
den Schlußsatz des Prozeß in sich auf: «Es war, als solle die Scham
ihn überleben», den Kafka in seinem «Brief an den Vater» als

«grenzenloses Schuldbewußtsein» kommentiert25. In diesem Beter

25 «Ich hatte vor Dir das Selbstvertrauen verloren, dafür ein grenzenloses
Schuldbewußtsein eingetauscht. (In Erinnerung an diese Grenzenlosigkeit



438 H. Göhler, Franz Kafkas Prozeß

des Endes tritt der Ratsuchende der ersten Entwürfe und der sich
Bekreuzigende und Verneigende der Domszene zum letztenmal vor
uns hin. Als Beter tritt der Sterbende aus dem Circulus vitiosus in
den «schönen Kreis», geht er in das «Gesetz» im letzten, höchsten
Sinn.

Kafka läßt in der Gestaltung der Schlußszene die Frage
«Verzweiflung oder Glaube» offen. Von außen gesehen stirbt K. «wie ein
Hund». Und auch er selbst fragt bis zuletzt: «Wo war der Richter,
den er nie gesehen hatte, wo war das hohe Gericht, bis zu dem er nie

gekommen war » Denn für Kafka ist der Glaube kein gesicherter
Besitz, sondern wie bei Kierkegaard «der Kampf um Möglichkeit»,
ein sich «Wehren» des Todgeweihten. Die Sprache dieses Glaubens,
«seine Äußerung» (Tgb. 508), ist das Gebet. Dieses Gebet, das für
Kafka auf der Grenze zwischen Angst und Glaube liegt, kann nur
in der Verhüllung künstlerisch gestaltet werden. Deshalb hat Kafka
sowohl hier in der Schlußszene als auch in der Domszene alle
glaubensmäßig eindeutigen Aussagen der Entwürfe gestrichen. Deshalb

trägt seine Dichtung, die «zum Gebet» «tendiert» (Ja. 35), das
verhüllende Gewand des Gleichnisses. Deshalb ist sie nun aber auch

Kunst, nicht theologische Aussage, nicht Predigt. Kafka war sich
bewußt, wie gefährdet seine Kunst als Kunst in den Zonen war, in
denen er sich bewegte: «Es ist der ununterbrochene Verkehr mit
den Herren vom Gericht, der mich so beeinflußt... Ich habe natürlich

Gewinn davon, aber der künstlerische Schwung geht zum großen

Teil verloren», so läßt er den Künstler Titorelli sagen.
«Schreiben als Form des Gebets» (Ho. 348): Dieses Wort Kafkas

erschließt sich uns, wenn wir den Prozeß vor dem Hintergrund
seiner Selbstaussagen sehen. Seine Dichtung ist umgeschmolzene,
verwandelte Lebensnot, und gerade als Dichtung Aussprache,
Klarlegung dieser Not vor einem letzten Gericht. - Ein Aphorismus Kafkas,

dem Prozeß zeitlich und inhaltlich nahestehend, umfaßt in
einem eindringlichen Bild die Welt des Prozeß: «Ein erstes Zeichen

beginnender Erkenntnis ist der Wunsch zu sterben. Dieses Leben
scheint unerträglich, ein anderes unerreichbar. Man schämt sich
nicht mehr, sterben zu wollen; man bittet, aus der alten Zelle, die

man haßt, in eine neue gebracht zu werden, die man erst hassen

schrieb ich von jemandem einmal richtig : ,Er fürchtet, die Scham werde ihn
noch überleben')» (Ho. 116).



H. Göhler, Franz Kafkas Prozeß 439

lernen wird. Ein Rest von Glauben wirkt dabei mit, während des

Transportes werde zufällig der Herr durch den Gang kommen, den

Gefangenen ansehen und sagen: ,Diesen sollt ihr nicht wieder

einsperren. Er kommt zu mir'» (Ho. 40).

Hulda Göhler, Emden


	Franz Kafkas Prozess in der Sicht seiner Selbstaussagen

