
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 22 (1966)

Heft: 6

Artikel: Der sinkende Petrus : Matth. 14, 28-31

Autor: Braumann, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878825

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878825
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der sinkende Petrus
Matth. 14, 28-31

Die zum Sondergut des ersten Evangeliums gehörende Geschichte

vom sinkenden Petrus enthält eine Fülle von Problemen. Da es sich

um den mit Namen genannten Jünger Petrus handelt, ist zu erwägen,

oh eine der Petrus-Erinnerungen1 aufgenommen wurde, die
Petrus selbst erzählt hatte oder die von anderen über ihn erzählt
wurde2 und auf einem uns unbekannten Wege Aufnahme in das

erste Evangelium fand3. Man hat auf die ähnliche, in Joh. 21, 7f.
vorliegende Tradition verwiesen und gefolgert: «Da der vierte Evangelist

mit Sicherheit das Matthäus-Evangelium nicht benutzte»,
muß die Geschichte vom sinkenden Petrus in irgendeiner Form schon

vor der Abfassung des ersten Evangeliums existiert haben4. Auch
die religionsgeschichtliche Lösung ist versucht worden, indem man
auf eine bekannte buddhistische Parallele verwies6. Oder haben
«uralte Motive» eingewirkt, die besagen, daß das Wunder in der
Ekstase möglich ist und ein Gott seine rettende Hand dem
Schiffbrüchigen entgegenstreckt6? Man kann weiter auf das Meister-

1 Vgl. G. D. Kilpatrick, The Origins of the Gospel according to St. Matthew
(1946), S. 38ff.

2 Vgl. E. Lohmeyer, Das Evangelium des Matthäus (1956), S. 240: «Man
kann sie deshalb zur galiläischen Petrus-Uberlieferung rechnen.»

3 Vgl. dazu u.a. E. Klostermann, Die Evangelien, 1. Matthäus (1909): Es
handelt sich um «ein Stück der Überlieferung, die sich mit Petrus besonders
beschäftigte» (S. 263). Man hat auf die Ähnlichkeit anderer Petrus-Geschichten

hingewiesen: «Wie Petrus dort mit dem Herrn in den Tod gehen will, so
hier auf dem Wasser; aber beide Male zeigt sich, er hatte wohl Liebe, aber
nicht Mut» (ebd.). Vgl. auch P. Gaechter, Das Matthäus-Evangelium (1963),
S. 484: «Das Wort des Petrus (sc. V. 28) ist so vollkommen im Einklang mit
seinem Charakter, daß es unmöglich erdichtet sein kann.»

4 Vgl. G. Strecker, Der Weg der Gerechtigkeit (1962), S. 199. Doch bleibt
der Weg von Matthäus zu Johannes auf Grund von Zwischenstationen ebenso
denkbar wie eine echte, allerdings merkwürdige Parallelität beider Geschichten.

Außer den Ähnlichkeiten sind jedoch auch die Verschiedenheiten zu
beachten; vgl. dazu W. Michaelis, Das Evangelium nach Matthäus (1949),
S. 296: «Trotz einzelner verwandter Züge sind der Unterschiede aber zu
viele.» Die Aufforderimg Jesu fehlt Joh. 21, Iff.

5 Vgl. M. Dibelius, Die Formgeschichte des Evangeliums (41961), S. 112f.,
277 f.

6 Vgl. Klostermann (A. 3), S. 263; s. Vergil, Aeneis VI, 370: da dex-
tram misero et tecum me tolle per undas.



404 G. Braumann, Der sinkende Petrus

Jünger-Motiv hinweisen, das die Geschichte ausgestaltet haben
könnte7. Schließlich hat man erwogen, ob eine bestimmte «Lehre»
in die Form der vorliegenden Geschichte gekleidet werden sollte8.

1.

Mit diesen Fragen ist das traditionsgeschichtliche Problem
angedeutet : Ist die Erzählung vom sinkenden Petrus von Matthäus
vorgefunden9 und bearbeitet10 oder erst von Matthäus erfunden worden

11

Für einzelne Züge der Geschichte ist die Antwort möglicherweise
nicht in einem Entweder-Oder, sondern in einem Sowohl-Als-auch
zu suchen. Das weitverbreitete Motiv vom Wandeln auf dem See

hatte Matthäus mindestens aus Mark. 6, 45-52 gekannt, falls er es

nicht auch sonst aus anderen Erzählungen gekannt hatte. Die
Furcht, zu ertrinken, erinnert an die Furcht der Jünger im Schiff,
die nach Mark. 6, 49; Matth. 14, 2612 allerdings nicht wegen des

Strums13, sondern wegen der über das Meer gehenden Gestalt Jesu
aufschreien. Vielleicht war auch schon der Bittruf14 «Herr, rette

7 Vgl. R. Bultmann, Die Geschichte der synoptischen Tradition (31957),
S. 231.

8 Vgl. G. Bornkamm, Jesus von Nazareth (1956), S. 191: «Ein Sinnbild
des angefochtenen Glaubens».

9 Vgl. Klostermann (A. 3), S. 263: Es «liegt gewiß keine eigene Dichtung

des Mt vor»; s. ausführlicher E. Klostermann, Das Matthäus-Evangelium

(21927), S. 130f. ; F. Hahn, Christologische Hoheitstitel (1963), S. 86:
Es handelt sich um eine Perikope, «die der Evangelist der Tradition entnommen

haben dürfte»; Michaelis (A. 4), S. 294: Es ist anzunehmen, «daß
dies Sondergut eben aus anderer Überlieferung mit eigenem Sprachgebrauch
stammt». Das Urteil kommt allerdings nicht über Vermutungen hinaus.

10 Man hat vor allem auf den für Matthäus charakteristischen
Sprachgebrauch hingewiesen; s. insbesondere Kilpatrick (A. 1), S. 40f.

11 Vgl. H. J. Held, in: G. Bornkamm, G. Barth, H. J. Held, Überlieferung
und Auslegung im Matthäus-Evangelium (1960), S. 193f.

12 Matthäus fügt ein: «sie wurden verwirrt».
13 Man kann dieses Motiv nicht aus Mark. 4, 37 ; Matth. 8, 24 in Mark. 6,

45ff. ; Matth. 14, 22ff. eintragen, obwohl es in Mark. 6, 48; Matth. 14, 24

anklingt: «es war nämlich der Wind ihnen entgegen»; vgl. auch Mark. V. 51;
Matth. V. 32.

14 Vgl. Lohmeyer (A. 2), S. 240: «...der auch der Gebetsruf der Gemeinde
ist. »



6. Braumann, Der sinkende Petrus 405

mich»15 dem ersten Evangelisten bekannt16, wenn man beachtet,
daß die Rettung einen Sitz im Leben in der urchristlichen
Taufverkündigung hatte (vgl. 1. Petr. 3, 21; Mark. 16, 16)17. Daß Matthäus
an dieser Stelle (14, 31) wie in 8, 26 vom Kleinglauben spricht, zeigt,
wie er beide Geschichten in Parallelität zueinander sieht.

Ob Matthäus allerdings die Erzählung vom sinkenden Petrus als
Ganzes mindestens in ihren wesentlichen Zügen vorgefunden hat,
läßt sich nicht mehr mit Sicherheit ausmachen. Bedenken erheben
sich von den Formulierungen her, die man entweder als Uber-
arbeitung18 oder als Kennzeichen des die Geschichte zum ersten
Male19 erzählenden Evangelisten angesprochen hat20. Der für
Matthäus typische Sprachgebrauch braucht nur genannt zu werden:
«befehlen» (V. 28) findet sich bei Markus überhaupt nicht, im
Lukas-Evangelium nur 18, 40 als eigenständige Formulierung des

dritten Evangelisten (vgl. Mark. 10, 49, Matth. 20, 32), dagegen bei
Matthäus an sieben Stellen21; «versinken» findet sich außerhalb des

ersten Evangeliums im Neuen Testament nicht mehr, bei Matthäus
noch in 18, 6 (vgl. Mark. 9, 42). Mit bidxc&iv verhält es sich ähnlich:

15 Matthäus hat diesen Bittruf in die von ihm vorgefundene Geschichte
von der Stillung des Seesturms (Mark. 4, 38) eingefügt (Matth. 8, 25) und auf
Grund dieser und anderer Bearbeitungen eine Parallelisierung beider
Geschichten hergestellt.

16 Vgl. H. E. Tödt, Der Menschensohn in der synoptischen Überlieferung
(1959), S. 263: «DerKyriosname ist mindestens mit einer seiner Wurzeln im
Bereich der Epiklese verankert... Diese Anrede hat oft genug den Charakter
der Epiklese an den vollmächtigen Heiland»; Hahn (A. 9), S. 86: Man hat
einen redaktionellen Zusatz anzunehmen, «was aber wohl auch für die in 14,
28 vorangehende bloße Kyrie-Anrede gelten wird». Aber auch ein redaktioneller

Zusatz kann aus der Überlieferung stammen und braucht nicht erst vom
Redaktor formuliert zu sein.

17 Vgl. G. Braunmann, Vorpaulinische christliche Taufverkündigung bei
Paulus (1962), S. 32ff.

18 Vgl. u. a. Strecker (A. 4), S. 199: «Der matthäische Sprachcharakter
kann daher nur die schriftliche Niederlegung einer vorgegebenen Tradition
durch den Evangelisten wahrscheinlich machen. Das Stück ist der vor-
matthäischen mündlichen Überlieferung zuzurechnen.»

19 Vgl. Held (A. 11), S. 194: «Das alles deutet darauf hin, daß der
Einschuß wirklich von der Hand des Matthäus stammt.»

20 Vgl. vor allem Kilpatrick (A. 1), S. 40f.; Held (A. 11), S. 193f.
21 Zu Matth. 8, 18 vgl. Mark. 4, 35. Zu Matth. 14, 9 vgl. Mark. 6, 26. Zu

Matth. 14, 19 vgl. Mark. 6, 39. Zu Matth. 27, 58 vgl. Mark. 15, 45. Matth.
18, 25. 27, 64 haben keine synoptische Parallele.



406 O. Braumann, Der sinkende Petrus

nur noch in Matth. 28, 17 22 kehrt dieser Terminus wieder, sonst
nicht im Neuen Testament. Matthäus verwendet statt «Meer» die

Formulierung «Wasser» (V. 29)23. Der «Kleinglaube» ist ein typisch
matthäisches Wort (s. 6, 30; 8, 26; 16, 8; 17, 20).

Weiter sind die Entsprechungen zu beachten, die zu der
voraufgehenden Geschichte vom Seewandeln Jesu bestehen24. Sowohl in
Matth. V. 24 als auch in V. 30 stellt der Wind die Gefahr dar. Nach
V. 25f.25 wandelt Jesus auf dem Meer, in V. 29 ist es Petrus, der auf
den Wassern wandelt (rrepierrcirri cr&v). In V. 26 schreien26 die Jünger,
in V. 30 schreit Petrus. Das Motiv ist bei Matthäus27 die Furcht,
V. 26 und V. 30. Das Schiff (ttXoîov Mark. 6, 47) befindet sich
nach V. 24 viele Stadien vom Land entfernt, nach V. 29 verläßt
Petrus das Schiff (duo roû uXoiou). V. 25 besagt, daß Jesus zu den

Jüngern kam (fjXJev Mark. 6, 48 epxerai), nach V. 29 kam Petrus
zu Jesus. Der Formulierung àui ti)v OciXacjao.v in V. 2528 entspricht
die Akkusativ-Konstruktion eui tù üöara in Matth. V. 28. 29. Die
Rettung der Jünger wird mit eu On ç in V. 27 Mark. 6,50) eingeleitet,

die Rettung des Petrus mit eùhétuç in V. 3129.

Die unselbständige Fassung der Geschichte vom sinkenden Petrus
ergibt sich schließlich aus der Tatsache, daß die Geschichte vom
Seewandeln Jesu auch in kompositorischer Hinsicht vorausgesetzt
wird: Als Petrus auf das Wasser gehen wollte, war Jesus schon auf
dem Wasser befindlich gedacht. Wenn von Petrus gesagt wird, er sei

aus dem Schiff gestiegen, so wird vorausgesetzt, daß er im Schiff

22 Das Verständnis von Matth. 28, 17 ist insofern schwierig, als nicht klar
zu erkennen ist, wer es ist, der zweifelt; vgl. dazu Klostermann (A. 3),
S. 356. Möglicherweise will das ol bé nicht eine Anzahl von Jüngern von
anderen Jüngern unterscheiden oder eine Anzahl Jünger aus der Zahl der Elf
herausnehmen, sondern - ein oi pév fehlt - noch einmal auf die Elf hinweisen :

Obwohl sie vor Jesus niederfallen, zweifeln sie.
23 Nicht so klar ist der Sachverhalt bei OnXapßdvEaüai, das bei Matthäus

nur an dieser Stelle (V. 31), bei Markus nur in 8, 23 (ohne Parallele bei
Matthäus), an fünf Stellen aber im Lukas-Evangelium und an sieben Stellen
in der Apostelgeschichte vorkommt.

24 Auf die wiederholten Stichwortverknüpfungen macht Held (A. 11),
S. 225. 194, aufmerksam.

25 irepiTraTLÙv Mark. 6, 48. TrepiiraToOvra Mark. 6, 48.
26 ëKpaHav Mark. 6, 49 àvèKpaZav.
27 Vgl. Mark. 6, 50: pr; cpoßeiafk.
28 Mark. 6, 48 : diri rf|ç JccXàaariç.
29 Vgl. B. Weiss, Das Matthäus-Evangelium (91898), S. 277.



O. Braumann, Der sinkende Petrus 407

war. Wenn Petras den Wind «sieht», so wird vorausgesetzt, daß der
Wind bedrohlich war. Die Selbständigkeit der Geschichte vom
sinkenden Petrus ließe sich nur dann annehmen, wenn man eine
Einleitung postuliert. Die Parallelen zu der Geschichte vom Seewandeln
Jesu zeigen jedoch, daß diese Erzählung die Einleitung zu der
Geschichte vom sinkenden Petrus darstellt.

Bedenken gegen die Originalität der Erzählung erheben sich endlich,

wenn man auf die Motive achtet, die auch an anderen Stellen
der synoptischen Überlieferung und schon vor der Abfassung des

ersten Evangeliums nachzuweisen sind. R. Bultmann verweist auf
das Motiv vom Meister, dem der Jünger gleichkommt bzw. den der
Jünger nicht erreicht30. Noch einmal muß das Seewandeln Jesu
genannt werden. Ob allerdings Mark. 6, 45ff. in irgendeiner Weise als
Dublette zu Mark. 4, 35ff. anzusprechen ist, läßt sich nicht mehr
mit Sicherheit ausmachen; immerhin klingt auch in Mark. 6, 51 die

Sturmstillung an. Matthäus aber hat die Parallelität beider
Geschichten deutlich empfunden31.

Wenn auch offenbleiben muß, ob Matthäus in irgendeiner Weise
eine Geschichte vom sinkenden Petrus bzw. vom sinkenden Jünger32
gekannt hat, so zeigen doch die Formulierungen und möglicherweise
auch die vor Matthäus nachweisbaren Motive, die Verknüpfung und
die Parallelen zu der voraufgehenden Geschichte vom Seewandeln
Jesu, daß der Anteil an der Abfassung der Erzählung durch den
ersten Evangelisten beträchtlich ist.

2.

Damit stellt sich die Frage: Was wollte Matthäus mit der
Formulierung, Einordnung und Verknüpfung der Geschichte an dieser
Stelle des Evangeliums sagen?

30 Bultmann (A. 7), S. 231.
31 S. Matth. 8, 18ff. und 14, 22ff. In beiden Erzählungen ruft der Wind die

Gefahr auf dem Wasser hervor. Die Bitte «Herr, rette mich», fand sich schon
in Matth. 8, 25. Die Anrede Jesu mit dem Kyrios-Titel findet sich auch sonst
bei Matthäus (z.B. 8, 25).

32 Das Problem, das sich mit der Nennung des Petrus im ersten Evangelium

stellt, ist umfassender, braucht aber hier nicht erörtert zu werden.



408 O. Braumann, Der sinkende Petrus

Auf den lehrhaften Charakter der Erzählung hat man immer wieder

hingewiesen33. Doch gehen die Meinungen auseinander, welche
Lehren im einzelnen zur Sprache gebracht werden sollten. H. J.
Holtzmann spricht von einer «Allegorie», die sich in dem Gedanken
zusammenfassen lasse, «daß die Gemeinde dem Anstürme der
feindlichen Weltmächte nur so lange gewachsen sei, als sie nicht selbst
im Glauben an ihre weltüberwindende Macht wankend würde»; mit
dem Meer sei die Völkerwelt gemeint34. Auch wenn man nicht so

weit geht, die Geschichte allegorisch auf die Gemeinde und die
feindlichen Weltmächte zu deuten, bleibt noch die Möglichkeit, von
jener hohen Lehre zu sprechen, «daß der Mensch durch Glauben
und frischen Mut in schwierigsten Unternehmen siegen werde,
dagegen bei anwandelndem geringsten Zweifel sogleich verloren sei»35.

Die Geschichte wird also «ideal» verstanden: Falls man glaubt, wird
man alles erreichen36.

Das ideale Verständnis liegt auch dann noch vor, wenn man das

Gewicht von der menschlichen Macht auf Jesus verlegt: «Wer so

wie Petrus in 14, 30 sich ganz angewiesen weiß auf Jesu und Gottes
Hilfe, dem wird geholfen, wie auch Petrus hat erfahren dürfen:
Jesus streckte die Hand aus und ergriff ihn, so daß er nicht
unterging.»37

Aber schon der Befehl Jesu wird als Vorbild für die Gemeinde
verstanden, indem herausgestellt wird, daß nicht die Eigenwilligkeit

33 Vgl. Held (A. 11), S. 234: Die Einfügung Matth. 14, 28ff. deutet «in
die Richtung einer Gestaltung, die den berichteten einmaligen Ereignissen
eine bleibende beispielhafte Belehrung abgewinnt».

34 H. J. Holtzmann, Hand-Commentar zum Neuen Testament (21892),
S. 177.

35 J. W. v.Goethe, Gespräche mit Eckermann, 12.2.1831, bei J. Schnie-
wind, Das Evangelium nach Matthäus (51950), S. 179.

36 Vgl. P. Dausch, Die drei älteren Evangelien (1932), S. 226: «Wenn sie

glauben, vermögen sie alles (vgl. 17, 20. 21, 22). Sobald sie aber zweifeln,
schwindet ihre Wunderkraft.» Vgl. auch E. Haenchen, Der Weg Jesu (1966),
S. 255, der die Erzählung eine Lehrdichtung über die Kraft des Glaubens
nennt. «In dem Augenblick, da der Mensch nicht auf Jesus schaut, sondern
auf die irdischen Gefahren, verliert er die Kraft, sie zu überwinden. Nur
die erneute Zuwendung zum Herrn kann den Christen in solcher Lage
retten.»

37 Michaelis (A. 4), S. 298.



G. Braumann, Der sinkende Petrus 409

des Jüngers38, sondern Jesn Wort39, ja Jesus selbst40 das Wunder
beginnen läßt41.

Der Akzent verschiebt sich, wenn man in der Geschichte nicht die
wunderbare Kraft des Glaubens oder die wunderbare Macht des

Wortes Jesu, sondern das Versagen und den Zweifel42 dargestellt
sieht43. Insofern wird man dem Text besser gerecht, als nun neben
Jesu Wort und dem Glauben des Petrus auch der aufkommende
Zweifel und seine Folgen berücksichtigt werden. Damit zeigt aber
die Auslegungsgeschichte, daß die Erzählung vom sinkenden Petrus
zwar vom Glauben44, zugleich aber auch vom Zweifel berichtet. Die
Geschichte wäre als Ideal für die Gemeinde verständlich, wenn der
Zweifel fehlte. Sie wäre als warnendes Beispiel verständlich, wenn
nicht Petrus den Befehl Jesu gehorsam ausgeführt hätte: so lange
jedenfalls, bis er bei Jesus eintrifft und bevor er vor der Macht des

Windes erschrickt45. Das Miteinander und Nacheinander von Glau-

38 Gegen Sehniewind (A. 35), S. 180: «und dieser Befehl ist dadurch
veranlaßt, daß Petrus selbst in Eigenwilligkeit das Wunder herbeiruft».

39 Vgl. J. Schmid, Das Evangelium nach Matthäus (1956): «Nicht aus
unüberlegter Tollkühnheit, aber auch nicht als ein von Anfang an Zweifelnder,

der erst erproben will, ob er wirklich Jesus vor sich sieht, unternimmt
Petrus von sich aus diesen Gang, sondern erst auf den Ruf Jesu hin» (S. 235).
Michaelis (A. 4), S. 296f. : «Nicht Mut und Selbstbewußtsein hatten ihn auf
die Wasser hinauswagen lassen, sondern allein sein Vertrauen auf Jesu Wort.»

40 Michaelis (A. 4), S. 296: «Petrus hatte nur vorher nicht auf ihn (sc. den
Wind) geachtet, weil er allein auf Jesus achtete und in seinem Befehl sich
geborgen wußte.»

41 Von der Verknüpfung mit der voraufgehenden Geschichte gewinnt Held
(A. 11) die Erkenntnis: «Seine Bitte ist geradezu die gläubige Antwort des

Jüngers auf die Erscheinung seines Herrn» (S. 194).
42 Vgl. Michaelis (A. 4): «...so wäre Petrus immer noch nicht als ein

Glaubensheld dargestellt. Zu stark steht die ganze Episode (vgl. 14, 31)
unter dem Zeichen der Glaubensschwäche des Petrus» (S. 297); ähnlich
Schniewind (A. 35): «In der Geschichte der Kirche ist unsere Erzählung
immer ein Urbild für den Zweifel gewesen» (S. 180).

43 Das schließt nicht aus, daß man beides beschrieben sieht ; vgl. Schmid
(A. 39), S. 235: «Der tiefe Sinn dieser Szene... ist klar: es wird die Macht
des Glaubens... und die Wirkung des Zweifels anschaulich gemacht.»

44 Vgl. Held (A. 11), S. 195: «Daß er wie Jesus auf dem Wasser gehen
kann, beweist, daß er diesen Glauben gehabt hat.»

45 Dausch (A. 36) vergleicht die Szene mit der Geschichte von der
Verhaftung Jesu: «Wie er am Ölberg mit dem Schwert dreinschlug, aber dann
die Flucht ergriff, so eilt er hier dem auf dem Wasser wandelnden Heiland



410 G. Braumann, Der sinkende Petrus

be und Zweifel macht einen wesentlichen Teil der Erzählung
aus46.

Darüber hinaus sind weitere Einzelheiten ausgedeutet worden.
Über den Text hinaus geht die Frage, ob Petrus die wunderbare
Kunst, auf dem Wasser zu wandeln, auch einmal probieren wollte
oder ob ihm «wirklich daran lag, zu Jesus zu kommen»47. Der Hilfe,
die Jesus bringt, geht der Bittruf voraus «Herr, rette mich». Auch
diesen Zug der Geschichte hat man transparent verstanden: «Es

war ein letzter Notruf, zugleich der erste Schritt zu neuem
Glauben.»48 Es ist aber die Frage, ob damit nicht die Bitte des Petrus
überinterpretiert wird, denn der alte Glaube ist durch den Zweifel
nicht völlig aufgehoben und nun diu'ch einen neuen Glauben ersetzt
worden. Vielmehr bleibt der in Zweifel geratene Glaube weiterhin
Glaube, wenn auch «Kleinglaube».

Die Hilfe, die Jesus bringt, ist verallgemeinernd gedeutet worden:
«Der Jünger mag versagen, aber der Herr läßt ihn nicht im Stich.»49

Damit sind aber die Elemente genannt, auf die es in der Erzählung
offenbar ankommt: Petrus50 glaubt, indem er dem Befehl Jesu
gehorcht und über das Wasser zu seinem Herrn geht. Erst in unmittelbarer

Nähe Jesu61 kommen ihm Zweifel. In dieser Situation des

entgegen, aber der Mut entsinkt ihm, als die Wogen sich vor ihm auftürmen»
(S. 226f.).

46 Bornkamm (A. 8), S. 191, spricht daher vom angefochtenen Glauben.
47 Michaelis (A. 4), S. 295 ; ähnlich A. Schlatter, Erläuterungen zum Neuen

Testament, 1 (1928), S. 235: «Nicht darum bittet er: Laß mich über die Wellen

gehen, sondern darum : Laß mich zu dir kommen über das Wasser hin.»
Dann ergibt sich aber die seltsame Frage: «Hat er nicht abwarten können,
bis Jesus ins Boot stieg?» (Michaelis, A. 4, S. 295).

48 Michaelis (A. 4), S. 297. Bei Dausch (A. 36) wird der Bittruf des Petrus
geradezu zur Bedingung für die Hilfe Jesu: «Wenn aber der Jünger in der
Not seine Hilfe anruft, kommt er ihm wieder rettend entgegen» (S. 226).

49 Schmid (A. 39), S. 235.
50 Vgl. Held (A. 11), S. 195: «So ist es denn auch hier das Thema der

Jüngerschaft, von dem her Matthäus seine Erzählung gestaltet hat.» Ob
Matthäus «ein bestimmtes Interesse für diesen Apostel voraussetzen durfte»
(Michaelis, A. 4, S. 298) oder ob Petrus zu einer Idealgestalt wird, an der
gewisse Sachverhalte aufgezeigt werden, bleibe dahingestellt; s. A. 32.

51 Man könnte dieses Moment der Erzählung damit erklären, daß nach
dem Gang der Handlung Petrus erst in der Nähe Jesu sein mußte, wenn sein
Herr seine Hände ergreifen sollte. Doch bleibt die recht ausführliche Schilderung

Matth. 14, 29 von Gewicht, die besagen will : Petrus geht wirklich über
das Wasser.



G. Braumann, Der sinkende Petrus 411

vollzogenen Gehorsams und des aufkommenden Zweifels hilft Jesus
auf die Bitte seines Jüngers hin.

3.

Die Untersuchung der Struktur der Geschichte ergibt merkwürdige

Doppelungen. Man wird der Erzählung nicht gerecht, wenn man
in ihr nur ein Wunder, nämlich das der Rettung des Petrus erkennt.
Offenbar enthält die Geschichte zwei Wunder: 1. Petrus geht über
das Wasser (V. 28f.) ; 2. Jesus rettet den sinkenden Petrus (V. 30f.)52.
Dem entsprechen zwei Motive : 1. Der Jünger ist dem Meister gleich,
indem er wie Jesus über das Wasser gehen kann. 2. Der Jünger ist
dem Meister nicht gleich, weil Petrus auf die rettende Tat Jesu
angewiesen ist. Dem korrespondieren zwei andere Motive: 1. Petrus
gehorcht dem Befehl Jesu, indem er über das Wasser geht. 2. Der
Zweifel macht das Wunder unmöglich53. Auf Grund dieser
Beobachtungen könnte man auf zwei, erst sekundär miteinander
verbundene Geschichten schließen. Doch ist keine der beiden Geschichten

selbständig: V. 28f. ist von der voraufgehenden Erzählung
abhängig, V. 30f. setzt V. 28f. voraus54. In dem vor uns liegenden
Zusammenhang liegt der Schlüssel zum Verständnis offensichtlich
in der Polarität von V. 28f. und V. 30f. Beachtet man diese Polarität

von Gehorsam und Zweifel, so stellt sich die Problematik
prägnant: Petrus versagt, obwohl er gehorcht hat. Das Wunder hat
nicht die bis zuletzt durchhaltende Kraft, es wird vielmehr von der

Hilfe, die Jesus bringt, ergänzt und abgelöst.

52 Vgl. Held (A. 11), S. 259f. : «Die Szene vom Seewandel des Petrus hat
nicht nur eine ekklesiologische Bedeutung, insofern sie das Nachfolgemotiv
verwendet, sie hat auch eine christologische Abzielung. Christus ist nicht
allein der Retter der Seinen aus Not und Gefahr; vielmehr, er gibt seinem
Jünger Anteil an seiner Vollmacht, auf dem Wasser zu gehen.»

63 Vgl. Held (A. 11), S. 195: «Freilich bringt die Szene vom seewandelnden
Petrus etwas durchaus Eigenes: sie zeigt die Größe der Verheißung, die dem
Glaubenin der Nachfolge gegeben ist (Matth. 14, 28. 29), verschweigt aber
nicht das Unvermögen des Jüngers, diese Verheißung in der Anfechtung
festzuhalten (Matth. 14, 30).»

54 Es bliebe nur die Möglichkeit, V. 28f. als Anhang der vorausgehenden
Geschichte aufzufassen und V. 30f. als Anhang zu V. 28f. Doch setzt jeder
Abschnitt den vorausgehenden als bestehend voraus (s.o.).



412 G. Braumann, Der sinkende Petrus

Was wollte nun Matthäus mit der Darstellung dieser Motive
sagen?55 Während er noch mit Markus (6, 50) die Haltung der Jünger
angesichts des auf dem See wandelnden Jesus als Verwirrung deutete

14,26), ist nun vom « Kleinglauben » die Rede (14,28: ôXrfÔTTKTie).

Wegen des Kleinglauhens und Zweifeins wird das Wunder unmöglich.

Sollte damit aber die Problematik der Gemeinde des Matthäus
angesprochen sein: einer Gemeinde, die wohl von der Verheißung
des Wunders wußte66, zugleich aber auch erfahren hatte, daß die
verheißenen Wunder - ähnlich der verheißenen Parusie -
ausblieben67? Wollte Matthäus die Problematik damit lösen, daß er
den Glauben seiner Zeit und Gemeinde einen «Kleinglauben»
nannte58? Somit wäre der Kleinglaube eine Antwort darauf, daß es

wohl Wunder gegeben hat, daß sie sich aber nun nicht mehr
ereigneten59. Für diese Auslegung spricht die klassische Stelle, in der
Matthäus den Kleinglauben anführt: in Matth. 17, 20 geht es nicht
um das Versetzen der Berge, das es auf dem Wege des Glaubens zu
erreichen gilt, sondern um die realistische Tatsache, daß das
Versetzen der Berge wegen des Kleinglaubens eine Unmöglichkeit
darstellt. Allerdings kannte schon die Tradition die Frage, warum
Wunder unmöglich seien (vgl. Mark. 9, 28). Markus gab che

Antwort: «Fromme Mittel»60, nämlich Gebet (und Fasten) bringen das

Wunder zustande (V. 29). Matthäus geht weiter, indem er nicht
mehr auf diese Mittel verweist, sondern auf den Kleinglauben: er
macht das Wunder unmöglich (17, 20)61. Daß, über den Kleinglau-

55 Vgl. Held (A. 11), S. 158: «Daß er dabei von der Freude am Erzählen
geleitet wird, ist... ausgeschlossen. Vielmehr erscheinen auch diese Erweiterungen

als ein Mittel der Interpretation.»
66 Matth. 10, 1 ; vgl. dazu Mark. 6, 7.
67 Der Schluß des Matthäus-Evangeliums enthält keine Verheißung

nachfolgender Zeichen (28, 16 ff.) ; vgl. dagegen Mark. 16, 17f.
58 Handelt es sich nur um einen Vorwurf (so G. Barth, A. 11, S. 112) und

Tadel (so u.a. Held, A. 11, S. 223), den Jesus ausspricht?
59 Damit wäre die Erklärung überwunden, die W. Wrede, Das

Messiasgeheimnis (1901), S. 159, vortrug: «Das alles beweist nur, daß Matthäus es

nicht vermocht hat, die Beweise der Schwäche und Unfähigkeit der Jünger,
die er in seiner Quelle fand, ganz auszutilgen ; es zeigt sich darin die Halbheit
des Späteren... So sind zwar einige momentane Schwächen der Erkenntnis
im Bilde der Jünger zurückgeblieben. Aber diese belasten sie nicht allzusehr.»

60 E. Klostermann, Das Markus-Evangelium (41950), S. 92.
61 Dazu scheint das Wort vom Senfkorn-Glaube in Spannung zu stehen

(vgl. Schniewind, A. 35, S. 195). Offensichtlich handelt es sich um eine Stich-



G. Braumann, Der sinkende Petrus 413

ben hinausgehend, erst recht der Unglaube das Wunder ausschließt,
läßt die Bearbeitung von Mark. 6, 5f. durch Matthäus erkennen
(13, 58): Keine Tat wird zwar mit «nicht vielen» Taten62 ersetzt;
darüber hinaus wird aber aus dem Staunen über den Unglauben
(Mark. 6, 6) die Begründung, am Unglauben habe es gelegen, daß
Jesus nicht viele Wunder tat. Entsprechend Mark. 8, 17 f. wird bei
Matthäus (16, 8f.) der Streit der Jünger mit Unwissen und
Erinnerungsunvermögen erklärt. Diese Haltung wird vom ersten
Evangelisten Kleinglaube genannt : sie ist Ausdruck der Sorge (vgl.
Matth. 6, 30 Luk. 12, 29), die aber ebenso wie der Kleinglaube
ein charakteristisches Merkmal dieses Lebens ist63.

Kleinglaube, Sorge und Furcht schließen das Wunder aus64, wenn
man auch weiß, daß Jesus trotzdem hilft (Matth. 8, 26; 14, 31), und
diese Hilfe Jesu ist das eigentliche Wunder. Doch wird der
Kleinglaube nicht in dem idealisierenden Sinne zu verstehen sein, daß er
vom Glauben abgelöst werden müßte und daß damit wieder ein
Weg zum Wunder offenstünde, sondern in dem realistischen Sinne,
daß das Nichteintreffen von Wundern auf den Kleinglauben
zurückzuführen ist. Der Glaube schließt den Zweifel66 ein66, wie dieselben

wortverknüpfung ad vocem «klein» (vgl. Matth. 13, 31 f.). Der Sinn ist
eindeutig : solcher Glaube, der so klein wie ein Senfkorn ist, hat gefehlt. Daß man
im Gebet alles empfangen wird, gilt zwar, aber mit dem Zusatz: «glaubend»
(Matth. 21, 22).

62 Vgl. Mark. 6, 5b: «außer daß er, indem er wenigen Kranken die Hände
auflegte, sie heilte».

63 Dem widerspricht nicht, daß Matthäus auf die Kraft des Glaubens
verweisen kann: Solchen Glauben, wie ihn der Hauptmann von Kapernaum
hatte, hatte Jesus in Israel nicht gefunden (Matth. 8, 10; Luk. 7, 9); eben
diesem Hauptmann, der eine Ausnahme ist, wird gesagt: «Wie du geglaubt
hast, geschehe dir» (Matth. 8, 13). Ihrem Glauben entsprechend werden die
beiden Blinden gesund (Matth. 9, 29); angefügt ist (V. 30f.) allerdings das

Schweigegebot, das jedoch nicht eingehalten wird. Auf die Größe (vgl. aber
Held, A. 11, S. 282) des Glaubens verweist Matthäus ausdrücklich in 15, 28.

64 Vgl. Held (A. 11), S. 278: «Es ist bezeichnend, daß der Jünger nirgendwo

im Matthäus-Evangelium im sieghaften Besitz seiner Wundermacht
gezeigt wird... Die Vorbilder des Glaubens sind nicht Jünger.»

65 Vgl. Held (A. 11), S. 283: «Auch der Zweifel ist eine gebrochene Form
des Glaubens»; Gaechter (A. 3), S. 485: «Die ôXipoiriUTia liegt zwischen der
irioTiç und der duriaTia.»

66 Vgl. Held (A. 11), S. 281 : «Damit aber bezeichnet der Begriff des
Kleinglaubens sozusagen eine Situation des Unglaubens innerhalb des Lebens der
Glaubenden.»



414 G. Braumann, Der sinkende Petrus

Jünger, die vor Jesus niederfallen, zweifeln (Matth. 28, 17): das
aber ist offenbar die Situation, in der die Gemeinde des Matthäus
lebt67.

Georg Braumann, Waldeck, Deutschland

67 Vgl. Held (A. 11), S. 254: «Denn Kleinglaube bezeichnet gerade die
Situation des Unglaubens innerhalb der Jüngerschaft, nicht aber das Fehlen
des Glaubens überhaupt, was mit dem Jüngersein nicht vereinbar wäre»;
S. 280: «Das Nichtverstehen ist nun eine Situation innerhalb der Gemeinde
Jesu.»


	Der sinkende Petrus : Matth. 14, 28-31

