Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 22 (1966)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Hans WALTER WoLrr, Gesammelte Studien zum Alten Testament. = Theo-
logische Biicherei. Neudrucke und Berichte aus dem 20. Jahrhundert.
Altes Testament 22. Miinchen, Chr. Kaiser Verlag, 1964. 384 S. Kart.
DM 19.—.

Dieser Band faf3t 12 Untersuchungen und Vortrége des Verfassers zusam-
men, die, iiber 30 Jahre ausgedehnt, alle schon anderswo erschienen sind.
Es sind dies die Studien: Die Begriindungen der prophetischen Heils- und
Unbheilsspruche (1934); Das Zitat im Prophetenspruch (1937); Das Thema
«Umkehr» in der alttestamentlichen Prophetie (1951); Der grole Jesreeltag,
Hos. 2, 1-3 (1952/53) ; « Wissen um Gott» bei Hosea als Urform von Theologie
(1952/53) ; Hauptprobleme alttestamentlicher Prophetie (1955); Hoseas gei-
stige Heimat (1956); Zur Hermeneutik des Alten Testaments (1956); Das
Geschichtsverstéindnis der alttestamentlichen Prophetie (1960); Das Keryg-
ma des deuteronomistischen Geschichtswerks (1961); Das Alte Testament
und das Problem der existentialen Interpretation (1963); Das Kerygma des
Jahwisten (1964). Die weitaus umfangreichste Arbeit der Sammlung, «Das
Zitat im Prophetenspruch» (103 8. gegeniiber durchschnittlich 25 S. der
iibrigen), ist diejenige, deren Neudruck sich vielleicht am wenigsten auf-
driéngte, weil sie eine doch eher periphere Frage fast ermiidend weitschweifig
erortert. Im ubrigen hat Wolff alle Probleme &uBerst sorgfiltig und um-
sichtig bearbeitet und ist dadurch oft zu Ergebnissen gelangt, die das
Wissen um das Alte Testament in wesentlichen Punkten fordern. Es ist
nicht méglich, hier auf alle Arbeiten einzugehen. Nur weniges sei hervor-
gehoben. Fir Wolff ist bezeichnend, daB er in seinen Untersuchungen stets
auch nach dem «Kerygmay» fur die heutige Predigt fragt. Zum «groen Jes-
reeltag (Hos. 2, 1-3)» sagt er z. B.: «Dieser Aufsatz will als erste Anleitung
fir Studenten eines alttestamentlichen Proseminars gelesen werden. Als
solcher méchte er aber auch die Briider im Predigtamt erinnern an Freude
und VerheiBung der Exegese» (S. 151). Gegeniiber einer allegorisierenden
Auslegung bekennt er sich iiberzeugend zur typologischen Interpretation,
damit zugleich die existentiale ablehnend. Wohl zum Wertvollsten in diesem
Band gehort die Untersuchung der g ny= bei Hosea, die nicht psycho-
logisierend vom Lebenskreis der Ehe her (y+v) als «vertraulicher Verkehr
mit Gott», sondern als « Kenntnis, Wissen um Gott» zu deuten ist. Sehr gut
wird in den «Hauptproblemen» das fiir Israels Propheten unbestreitbar Ein-
zigartige herausgearbeitet. Bestechend ist der Nachweis, dall «Hoseas gei-
stige Heimat» am ehesten in einer « Verbindung prophetischer und levitischer
Kreise im Nordreich des 8. Jahrhunderts» zu suchen ist (S. 248). Im Beitrag
«Geschichtsverstandnis» wird angemerkt: «R. Bultmann hat uns das Ge-
sprich mit der alttestamentlichen Wissenschaft der letzten dreilig Jahre
vorenthalten» (S. 305). «Das Kerygma des Jahwisten» liegt in Gen. 12, 1-3
beschlossen und hier speziell in 12, 3P: «Alle Sippen der Erde gewinnen in
dir (Abraham) Segen.» Hans Bruppacher, Buchs, Kt. Ziirich



Rezensionen 361

EpwArD RoBERTsSON, Catalogue of the Samaritan Manuscripts in the John
Rylands Library, Manchester. 2. The Gaster Manuscripts. Manchester,
John Rylands Library, 1962. XXTI + 312 S., 12 Tafeln.

Erst seitdem man durch Tonbandaufnahmen bei der kleinen samaritani-
schen Gemeinde in Nablus, die einen araméischen Dialekt spricht, in ihrem
Gottesdienst aber den hebrédischen Pentateuch nach ihrer besonderen Tra-
dition verwendet, auch die Aussprache ihrer schon linger bekannten Thora-
handschriften kennt, ist die Bedeutung dieses samaritanischen Hebriisch
mit seinen Abweichungen vom masoretischen Text der tiberiensischen Uber-
lieferung fiir unsere Kenntnis der alttestamentlichen Textgeschichte wie
auch der hebriischen Grammatik und des Wortschatzes klar geworden!. Da
kann man auch erst eine Publikation wie die vorliegende richtig wiirdigen.
Es handelt sich um einige hundert Handschriften, die aus dem NachlafB
des Semitisten und judischen Volkskundlers Moses Gaster (1856—-1939), der
enge Beziehungen zur samaritanischen Gemeinde hatte, 1954 in den Besitz
der John Rylands Bibliothek in Manchester ubergingen. Ihrem Direktor,
selber Spezialist auf diesem Gebiet, verdankt man den mustergiiltig ange-
legten Katalog, der es erst méglich macht, diese Schéitze wissenschaftlich
auszuwerten. Auller Thorahandschriften sind es liturgische (Hymnen!),
historische, chronologische, astronomische Texte, Abhandlungen, Vertrige,
Sammlungen von Sprichwoértern, Brauchen, Personenlisten usw. Die Schrift
ist durchgéngig die samaritanische; die Sprache dagegen, weil Gebrauch der
samaritanischen nach der Eroberung des Landes durch die Araber verboten
wurde, oft die arabische. Einige Texte sind zweisprachig (samaritanisch-
arabisch), einer sogar dreisprachig (samaritanisch-arabisch-jiidischaraméisch).
Ein Thoratext ist auf Gasters Wunsch nach der heutigen Aussprache vokali-
siert. So 148t sich dem Katalog mancherlei Interessantes entnehmen.

Walter Baumgartner, Basel

PriLoN D’ALEXANDRIE, De gigantibus. Quod Deus sit immutabilis. Introduc-
tion, traduction et notes par A.Mosés. = Les ccuvres de Philon d’Alexan-
drie, 7-8. Paris, Editions du Cerf, 1963. 153 p.

De plantatione. Introduction, traduction et notes par Jean Pouilloux. =
Les ceuvres de Philon d’Alexandrie, 10. Paris, Editions du Cerf, 1963.
109 p.

De cherubim. Introduction, traduction et notes par Jean Gorez. = Les
ceuvres de Philon d’Alexandrie, 3. Paris, Editions du Cerf, 1963. 85 p.
De confusione linguarum. Introduction, traduction et notes par J. . Kahn.
= Les ceuvres de Philon d’Alexandrie, 13. Paris, Editions du Cerf, 1963.
189 p.

De vita contemplativa. Introduction et notes de F. Daumas, traduction de
P. Miquel. = Les ceuvres de Philon d’Alexandrie, 29. Paris, Editions du
Cerf, 1963. 150 p.

De mutatione nominum. Introduction, traduction et notes par R. Arnaldez.

1 P. Kahle, The Cairo Geniza (1959), S. 1531f.



362 Rezensionen

= Les ceuvres de Philon d’Alexandrie, 18. Paris, Editions du Cerf, 1964.

161 p.

La publication de la traduction francaise des ceuvres de Philon se pour-
suit & un rythme soutenu.

M. A. Mosés, dans un excellent volume a traduit avec précision le De
gigantibus et le Quod Deus sit immutabilis. 11 souligne bien dans son intro-
duction 'unité profonde qui unit les deux traités que 'on a, & juste titre,
donnés dans un seul et méme volume. — M. Jean Pouilloux, 1’'un des direc-
teurs de I’entreprise, s’est chargé du De planiatione. L’introduction met bien
en valeur la véritable grandeur épique & laquelle atteint Philon, lorsqu’il
décrit I’ceuvre du grand Planteur. — La traduction du De cherubim est due a
M. Jean Gorez. On aurait souhaité une introduction moins sommaire, ol
aurait été abordé, méme briévement, le théme typiquement philonien des
vertus «épouses de Dieun. — L’édition du De confusione linguarwm se distingue
des autres volumes de la série par des notes trés abondantes. M. J. G. Kahn
s’est efforcé de faire apparaitre les points que Philon et la tradition rabbini-
que ont en commun. On s’étonne un peu de ne pas trouver dans la biblio-
graphie les ouvrages classiques de L. Ginzberg, The Legends of the Jews',
Philadelphia, 1954 et E. Stein, Philo und Midrasch, Giessen, 1931. — Le De
vita conlemplativa est un des plus importants traités de Philon. Les dé-
couvertes de Qoumran ont encore ravivé l'intérét que les critiques ont tou-
jours porté aux fameux Thérapeutes!. La traduction, élégante, est 1’ceuvre
de P. Miquel. C’était une idée trés heureuse que de confier I'introduction &
un égyptologue. M. F. Daumas, directeur de I'Institut Francais d’Archéo-
logie du Caire, s’est acquitté de cetite tdche avec bonheur et va méme jusqu’a
proposer une localisation assez précise du couvent des ascotes juifs. — M. R.
Arnaldez introduit et traduit le De mufatione. L’introduction dégage claire-
ment le théme essentiel du traité: «Le changement de nom est le symbole
d’un changement radical de vie pour I'’dme qui passe du monde du devenir
au monde de 'éternité.» Mare Philonenko, Strasbourg

F. M. BrauUN, Jean le Théologien. 2. Les grandes traditions d’Israél et I'accord
des Ecritures selon le quatriéme évangile (Etudes Bibliques). Paris,
Gabalda, 1964, XTI + 344 p.

Dans ce deuxiéme volume consacré & 'auteur du quatriéme évangile, le
Pére Braun veut chercher «quelle notion St Jean se faisait des Ecritures, et
comment il les a utilisées».

Une premiére partie est réservée a ’étude littéraire des citations: Ex-
presses elles sont rares, mais les allusions ou paraphrases ne se comptent pas
tant la liberté de l'auteur rend difficile la tdche du critique. L’hypothése

1 Cf. B. Reicke, Remarques sur l'histoire de la forme (Formgeschichte)
des Textes de Qumran: Les manuscrits de la mer Morte. Colloque de Stras-
bourg, 256-27 mai 1955 (1957), p. 37-44; M. Philonenko, Le «Testament de
Job» et les Thérapeutes: Semitica 8 (1958), p. 41-53; P. Geoltrain, Le traité
de la Vie Contemplative de Philon d’Alexandrie. Introduction, traduction et
notes: Semitica 10 (1960).



Rezensionen 363

d’une pré-histoire littéraire de quelques-uns de ces textes bibliques (Testi-
monia, etc.) n’a pas I’heur de plaire au P. Braun. Jean a puisé & la source
dont un autre ruisseau alimente la tradition synoptique, mais son originalité
est de retenir des textes nouveaux et d’en refuser d’autres (les textes apo-
calyptiques par exemple).

La deuxiéme partie étudie les grands thémes messianiques annoncés par
les prophétes ou les auteurs sapientiaux (Messie, agneau de Dieu, grand-
prétre, Christ inconnu, Sagesse, Logos). Ces différents chapitres sont évidem-
ment béatis sur un plan identique dont le premier paragraphe rappelle le
message des textes de ’Ancien Testament ou du bas-judaisme. Ces états de
la question, pour indispensables qu’ils soient, n’en laissent pas moins 1'im-
pression ou bien de redire longuement des résultats bien acquis depuis
longtemps, ou bien de passer trop vite sur de redoutables problémes (cf. sur
la Sagesse). Le P. Braun trouve la messianité de Jésus affirmée avec une
insistance sur 'accomplissement d’Es. 11, 1-2. Jean ne retient pas la pro-
phétie de Deut. 18, 18-19: pour lui Jésus n’est pas Le Prophéte.

Le titre d’agneau ne renvoie pas aux prophéties du Serviteur, il doit
plutot étre rattaché au symbolisme du messie royal, de la Paque et peut
étre aussi de 'agneau sacrificiel.

Jean n’attribue apparemment au messie aucun caractére sacerdotal.
Quand il affirme que Jésus est le temple, cela signifie seulement que Dieu est
présent en lui et qu'’il est le lieu ot doit se rassembler le peuple dispersé.
Cependant le réle de médiation dévolu au Christ, la consécration qui lui
permet de consacrer les siens, et peut-étre la symbolique de la robe sans
couture (!) permettent de penser que la fonction sacerdotale n’est pas
totalement absente de la christologie johannique.

Le titre de fils de Dieu donne au P. Braun l'occasion d’une discussion
herméneutique sur 'interprétation théologique du mot.

Les spéculations sapientiales des textes de Qoumran et des écrits pseudo-
salomoniens sont fort proches de ce que nous lisons chez Jean. Cela ne fait
que témoigner d’une forte influence hellénistique sur le judaisme sans exclure
le judaisme palestinien. Ainsi peut-on expliquer le Prologue ol Jean s’est
certainement servi d'un hymne isolé de provenance palestinienne en I'inté-
grant étroitement au corps de son évangile.

En tant que Logos, Jésus est la sagesse de Dieu, sa parole — ce qu’il
faudrait comprendre dans un sens ontologique et non purement fonctionnel
(polémique contre O. Cullmann) — sa loi. Voila pourquoi le prologue transfére
au Logos les attributs que le judaisme réservait a la Torah.

La troisiéme partie s’intitule: Eschatologie et Histoire. Aprés avoir
distingué les deux grandes conceptions du temps qui se trouvent dans la
Bible: celle des prophétes a laquelle la théologie d’O. Cullmann rend justice,
et celle de la lignée sapientiale & laquelle R. Bultmann est plus attentif, le
P. Braun trouve chez Jean un incontestable sens de la durée et de I’escha-
tologie. Mais cette eschatologie est messianique et donc dans un certain sens
réalisée ou mieux: inaugurée; le jugement est, dés aujourd’hui, anticipé, la
résurrection a commencé, ete..., méme si 'achévement n’est pas encore la.
C’est que, pour Jean, la frontiére entre ce monde-ci et le monde qui vient



364 Rezensionen

n’existe plus; c’est l'irruption, avec le Christ, de 1’éternité dans le temps.
Ainsi s’explique également l'intérét soutenu que le quatrieme évangéliste
porte aux patriarches: dés les origines le grand dessein de Dieu était en voie
d’exécution. La typologie johannique témoigne également dans ce sens.
C’est pourquoi il faut suivre Kierkegaard dans ses réflexions sur la notion
de contemporanéité qui rend bien compte de la pensée johannique, et
emprunter & O. Cullmann sa conception de I’histoire du salut dont le centre
est, en Christ.

Trois longs appendices terminent le livre. Le premier est consacré aux
Testaments des XII patriarches et & leurs rapports avec le bas-judaisme. Le
texte actuel serait une adaptation judéo-chrétienne d’un original juif qu’on
ne peut sansg doute pas ranger tout simplement parmi les écrits esséniens:
malgré des affinités trop de divergences séparent les affirmations de la Reégle
et celles des Testaments.

Le deuxiéme appendice s’intitule: «Essénisme et hermétisme. Contri-
bution & I’étude de 1'hellénisme en Palestine.» Le P. Braun commence par
rappeler la diversité de tout se qui se cache sous le nom d’hermétisme, qu'’il
soit populaire ou savant. Sur bien des points importants les croyances
esséniennes, telles que Joséphe les décrit, s’en montrent dépendantes (an-
thropologie, spiritualisme, priére au soleil, botanique médicinale, astrologie).
Il n’est pas jusqu’a la doctrine des deux voies et des deux démons qui ne
puisse trouver des paralléles dans ’hermétisme. Encore faut-il ajouter que,
8’il convient de recevoir avec confiance le témoignage de Joséphe, on doit
se garder d’y chercher la peinture d'un essénisme contemporain de celui de la
Régle; Joséphe a connu un essénisme tardif et évolué.

Le dernier appendice traite des relations entre St Jean et les grees. Le
P. Braun est enclin & les envisager réciproques: On peut trouver dans des
écrits grecs, en particulier dans plusieurs traités hermétistes, des réminis-
cences johanniques. Quant & ce que Jean emprunte & l'hellénisme, c’est
essentiellement un choix de thémes et de locutions, une koiné spirituelle de
I’époque, ce qu’il fallait pour se faire entendre des paiens les mieux disposés.

Sans doute seront-ce les appendices qui retiendront d’abord l'attention
des critiques: les vues qui 8’y expriment ont une netteté et une hardiesse
qui encouragent et stimulent la discussion. Mais le corps de 1’étude mérite
assurément qu’on s’y arréte: malgré quelques lenteurs on y trouvera de
quoi nourrir longtemps les recherches johanniques. Pierre Prigent, Strasbourg

AeLrED CopY, Heavenly Sanctuary and Liturgy in the Epistle to the Hebrews.
St. Meinrad, Indiania, Grail Publications, 1960. XIII 4 227 S.

Cody mochte mit seiner Studie Gber die Liturgie im himmlischen Heilig-
tum eine Liicke in der Erforschung des Hebréerbriefs ausfiillen und nach-
weisen, daf3 der Hebréaerbrief das christliche Kerygma durch Aufnahme von
Typen aus der levitischen Siihneliturgie entfaltet hat, indem der Verfasser
des Briefes die innere Bedeutung dieser Liturgie fiir das Verstédndnis des
Verhiltnisses zwischen Gott und Gottes Volk ausniitzte, und weiter daf3 der
Brief die Vorstellung des Heiligtums aufnimmt, um mit seiner Hilfe ein axio-
logisches Heilsversténdnis hellenistisch-dualistischer Pragung abzuwehren.



Rezensionen 365

Der Verfasser untersucht im ersten Hauptteil seiner Arbeit den historischen
Hintergrund und im zweiten Hauptteil die dem Hebréerbrief eigentiim-
lichen Vorstellungsgehalte des himmlischen Heiligtums und der himmlischen
Liturgie. Methodisch geht er nacheinander folgende drei Probleme an: 1. Die
historische Entwicklung der beiden Vorstellungsgehalte in vorneutestament-
licher Zeit, ihr Vorkommen im iibrigen Neuen Testament und ihre Bedeu-
tung im Hebrderbrief. 2. Der Dualismus zwischen irdischer und himmlischer
Welt, zwischen Zeitlichkeit und Ewigkeit und die Uberwindung der dualisti-
schen Antithetik in dem Christus des Hebréerbriefs. 3. Der Einbau des typo-
logisch verstandenen alttestamentlichen Siihneritus in das alexandrinisch-
dualistische Rahmenwerk und die Gewinnung der Erlésungstheologie des
Hebraerbriefs, welche im Erlésungswerk des himmlischen Hohenpriesters,
Jesus Christus, ihren Ursprung hat.

Sachlich fiihrt der Verfasser etwa Folgendes aus: Unter dem Einflul} 6st-
licher Religionen hat das Alte Testament die Vorstellung von einem irdischen
Heiligtum mit himmlischem Ursprung entwickelt, welches als Ort der Gegen-
wart Gottes und der Begegnung zwischen Gott und Mensch gedacht ist.
Unter dem spiteren EinfluB des Hellenismus gelangt etwa das Buch der
Weisheit zu der Vorstellung, daf3 das irdische Heiligtum gegeniiber dem voll-
kommenen himmlischen Vorbild ein unvollkommenes Abbild sei. An diese
Tradition kniipft Philo von Alexandrien mit seiner allegorischen Deutung des
Heiligtums an. Der Hebréerbrief dagegen verwendet die Tradition typologisch
in der Weise, daf} die alttestamentliche Einteilung in ein d&ufleres und inneres
Heiligtum zu einem zeitlichen Nacheinander von fritherem und neuem Hei-
ligtum in doppelter Sicht umgeprigt wird. Die eine Sicht, in welcher der
alexandrinische Dualismus eine wichtige Rolle spielt, 148t auf die irdische
Heilsordnung die zweite, himmlische Heilsordnung folgen. In der anderen
Sicht stellt sich das erste Heiligtum in der Gott-Menschheit Christi als der
unio zwischen Himmel und Erde dar. Dabei ist der Tempel der Leib Christi
wie auch in der johanneischen Theologie. Dieser Tempel wird im Kreuz und
in der Auferstehung vollendet, wie auch Paulus sagt. Dagegen ist unter dem
zweiten Heiligtum der himmlische Bereich der Herrlichkeit Gottes als der
ewige Punkt der gottmenschlichen Vereinigung, der Erlésung und der Er-
fullung messianischer Weissagung zu verstehen. Von dieser Differenzierung
aus ist nun auch die besondere Stellung Christi in der himmlischen Liturgie
zu begreifen. In der Apk. umfaft die himmlische Liturgie den Lobpreis und
die Furbitte der Engel und Gerechten. Durch die Aufnahme der Gerechten
in die Liturgie geht die Apk. iiber den ihr sonst nahestehenden Traditions-
strom des Alten Testaments und der auBerkanonischen Biicher hinaus. He-
brier tibertragt dariiber hinaus den liturgischen Akt auf Christus, den Diener
am himmlischen Heiligtum, indem Christus nicht nur fir die Seinen in der
Furbitte eintritt, sondern sie auch zur Heiligung und Vollendung leitet.
Deshalb ist der himmlische Akt der Liturgie mit der Heilsordnung, welche
ihren Anfang im irdischen Christus hat, im Hebréer zusammengesehen.

Zusammenfassend sagt Cody: «Das Heiligtum ist der Brennpunkt der
Beziehungen zwischen Gott und seinem Volk; das Heiligtum ist ebenfalls
der Ort der Korrespondenz zwischen der himmlischen und irdischen Sphére



366 Rezenstonen

des Daseins in der Heilsgeschichte. Die Liturgie Christi, welche auf der
Ebene der historischen Existenz begann, ist als eine dynamische Einheit im
Allerheiligen begrenzt, welches der Brennpunkt der Beziehungen zwischen
Gott und den Menschen in der himmlischen — und darum wirklichen, giiltigen
und objektiv unbegrenzten — Ordnung ist. Der Schnittpunkt zwischen
Himmlischem und Irdischem, zwischen Ewigkeit und Zeitlichkeit ist das
Sitzen Christi zur Rechten des Vaters; die Vollendung und Spezifizierung
der Liturgie Christi aber ist, sobald als der Erlésungsakt einmal und fiir
alles, soweit Geschichte reicht, beendet ist, der ewigen Macht Gottes gegen-
iibergestellt, dessen rettendes Handeln zusammen mit dem Hilfsmittel der
Menschheit Christi durch alle tibrigen Handlungen hindurchwirkt, um Stnde
aufzuheben und viele S6hne zur Herrlichkeit zu fithren» (S. 203).

Klaus Otte, Serneus, Kt. Graubiinden

A. B. pu Torr, Der Aspekt der Freude im wrchristlichen Abendmahl. Winter-
thur, Verlag P. G. Keller, 1965. IX + 187 S.

Diese Untersuchung lag 1959 der Theologischen Fakultét der Universitit
Basel als Dissertation vor und ist mit einigen Anderungen gedruckt worden.
Der Verfasser, der in Transvaal, Stidafrika, wohnhaft ist, hat dem Aspekt
der Freude des neutestamentlichen Zeugnisses vom Abendmahl nachgehen
wollen, und er hat dies unter Heranziehung eines recht bedeutenden Teils
der zur Frage aktuellen Literatur durchgefiihrt. Das Literaturverzeichnis
weist nur ganz wenige Liicken auf.

Der eigentlichen Untersuchung schickt du Toit zuerst eine lange Ein-
leitung iiber die Freude ganz allgemein im Alten und im Neuen Testament
voraus. Diese scheint weder notwendig noch sehr niitzlich gewesen zu sein.
Die Ausfithrungen iiber das Hauptthema bleiben ziemlich summarisch,
indem der Verfasser so viele Fragen aufnimmt, daf3 eine tiefgehende Arbeit
den angelegten Rahmen sprengen wiirde. Du Toit behandelt das Freuden-
mahl in der Botschaft Jesu (das Mahlmotiv in den Gleichnissen wurde schon
von Jesus auf das eschatologische Messiasmahl bezogen, ist nicht erst eine
allegorische Gemeindebildung), das letzte Mahl Jesu (unter anderem die ur-
sprungliche Gestalt der Einsetzungsworte und ihre Bedeutung: der Stell-
vertretergedanke und der Bundesgedanke beide urspriinglich), die Freuden-
mahlzeiten in der Urgemeinde, bei Paulus und bei Johannes. Der eschato-
logische Charakter der Mahlzeitsfreude wird besonders stark betont.

Trotz gewisser methodischer Schwichen bietet das Buch gute Einzel-
heiten, besonders in dem Abschnitt: «Der Inhalt des Frohlockens beim
Brotbrecheny; hier baut der Verfasser wohl besonders auf den Arbeiten von
0. Cullmann. Warum er der doch allgemein als tiberholt betrachteten Zwei-
Quellen-These Lietzmanns eine so groBe Aufmerksamkeit erweist, bleibt
aber unerklart.

Neues Material bietet diese Abhandlung kaum, sie kann aber als ein sehr
nitzlicher Querschnitt durch die neutestamentliche Abendmahlsproblematik
dienen, auch fiir diejenigen, die den einzelnen KErgebnissen des Verfassers
nicht zustimmen kénnen. Bjorn Sandvik, Oslo, z. Z. Basel



Rezensionen 367

WERNER BIEDER, Das Mysterium Christt und die Mrission. Hin Beitrag zur
missionarischen Sakramentalgestalt der Kirche. Zirich, EVZ-Verlag, 1964.
115 S.

Bieder geht in seiner Studie den neutestamentlichen Mysterion-Stellen
nach. Er findet dabei folgenden Grundton, der bei aller Verschiedenheit
durch das ganze Neue Testament geht: «Da ist eine gro3e Grenze aufgerichtet,
die Gott in seiner Barmherzigkeit in die Juden- und Heidenwelt hinein nieder-
gelegt hat und bei deren Niederlegung er die Kirche aktiv dabeihaben will»
(S. 76). Wenn das biblische Mysterium letztlich der Mission dienen muf, so
liegt darin der groBe Unterschied zu den heidnischen Mysterienreligionen mit
ihrem Schweigegebot.

Zu Mark. 4, 11 sagt Bieder, dal Christus das Geheimnis der Ko6nigs-
herrschaft Gottes ist. An ihm scheiden sich Glaubende und Nichtglaubende,
wobei der Glaube Sache gottlicher Gnade ist. Nicht die Gemeinde, sondern
der erhéhte Herr selber erklirte die Gleichnisse in die Heidenwelt hinein.
Auch Roém. 11, 25 steht in direktem Zusammenahng mit der Mission: Die
Blindheit Israels muf3 der Mission dienen und will von der Kirche respektiert
sein. Auch durch die Propheten gibt Gott Einblick in das Geheimnis Jesu
zuhanden der Heiden (zu Roém. 16, 25f.). In 2. Thess. 2, 7 versteht Bieder
wie Berkhof unter der aufhaltenden Macht die missionarische Wirksamkeit
des HI. Geistes. Die fiinf Mysterionstellen im ersten Korintherbrief weisen
ebenfalls auf Christus und die Mission. Weil das Wort vom Kreuz ein Ge-
heimnis bleibt, hat Paulus die Verstindigung mit dem Horer nicht in der
Hand. Diese bleibt ein Wunder der géttlichen Liebe. Den Sinn des Geheim-
nisses im Kolosgerbrief faflit Bieder so zusammen: «Christus das Haupt der
Gemeinde in der Welt und fur die Welt» 53. Im Epheserbrief werden diese
Aussagen dann in einen heils- und universalgeschichtlichen Zusammenhang
gestellt. In Eph. 5 will Bieder mysterion als Einheit von Eros und Agape im
Dienst der Mission Gottes verstehen. Es folgen dann Ausfithrungen zu
1. Tim. 3, 9. 16 und zu den Stellen in der Offenbarung.

Im 3. Teil seiner Arbeit geht Bieder der Bedeutung von mysterion in der
alten Kirche nach. Die Ubersetzung mit sacramentum, Fahneneid beurteilt
er m. B.mit Recht kritischer als Bornkamm im Theol. Wérterbuch. Wenn-
schon, so kann Bieder den das sacramentum tragenden Eid nur auf Gottes
Seite und nicht beim T&ufling sehen.

Im 4. Teil tiber Mysterium Christi und Mission fillt die niichterne Unter-
scheidung von Mission und Kirche auf. Mission ist besondere Funktion in der
Kirche und fir die Welt. Das der Kirche aufgetragene Missionsgebet wird
mit Recht betont. Hoffentlich wird man es auch begriiBen, dal Bieder dem
Unfug, den man heute mit den Worten Gespridch und Begegnung treibt,
entgegentritt, gilt es doch nach wie vor einen Kampf zu bestehen, den man
nicht in Begegnung auflésen kann.

Alles in allem: Man kénnte Prof. Bieder dafiir beneiden, da@3 er an einem
so fruchtbaren Ort der Begegnung von Mission und Theologie arbeiten darf.
Seine Studie ist ein schones Zeugnis dafiir, wie lebendig Theologie angesichts
praktischer Missionsarbeit wird. So ist die Mission auch der rechte Prifstein



368 Rezensionen

fiir jede Theologie. Da werden Intellektualismus, Existentialismus, falscher
Pietismus und Liberalismus in ihrer Sterilitdt offenbar und abgetan.

Bieder hat in seinem Buch die grofe Bedeutung des Geheimnisses fiir
urchristliche und heutige Mission tiberzeugend dargelegt. Man darf sicher
sagen, da3 die entscheidenden Mysterionstellen im Neuen Testament ein-
deutig auf die Mission weisen. Diese Entdeckung hat Bieder dazu gefiihrt,
Mysterion — und teilweise tut er es mit Hilfe der Allegorese — ganz generell
fiir die Mission zu beanspruchen. Es wiirde dem Gewicht seiner Aussage
keinen Abbruch tun, wenn er Stellen wie 1. Kor. 15, 51 weggelassen hiitte.
Vielleicht hiatte man auch noch kréiftiger herausstellen kénnen, wie unerhért
die paradoxe Tatsache ist: Ausgerechnet mysterion, das doch von myein =
das, was die Wahrnehmung wie die Mitteilung verschlieBt, verhindert, aus-
schlieBt (Cremer, S. 741), herkommt, hat so eminent mit Mission zu tun.
Auch werden m. E. die Verstockungsworte in den Gleichnissen in ein zu
mildes Licht getaucht. Da sind doch unbegreifliche Hérten, die wir Theologen
nicht mildern, sondern nur mit Zittern dem anheimgeben kénnen, der als
der Herr solche Worte gesprochen hat. Diese Anmerkungen wollen und
kénnen nichts édndern an der Hilfe, Freude und Ermutigung, welche von
diesem Biichlein ausgehen auf jeden, der es liest, sei es hier daheim oder
drauflen auf dem Missionsfeld.

Johann Heinrich Schmid, Hauptwil, Kt. Thurgau

Orro K~ocH, Eigenart und Bedeutung der Eschatologie im theologischen Aufrif3
des ersten Clemensbriefes. = Theophaneia, 17, Bonn, Peter Hanstein Ver-
lag, 481 S. DM 42.—.

Es gehért vielleicht zu den Ergebnissen des deutschen Wunders, da man
jetzt wie in der guten alten Zeit Mittel hat, dicke Biicher herzustellen. Ist es
wirklich méglich, fast 500 Seiten iiber den ersten Klemensbrief zu schreiben ?
Dr. Knoch hat es gemacht.

Viel Neues ist in diesem Buche nicht zu finden. Die Klemens-Forschung
hat auch lange Zeit damit gearbeitet, das Material sorgfaltig durchzusichten.
Bei seiner Untersuchung der Eschatologie Klemens’ untersucht Dr. Knoch
sorgfiiltig alle Begriffe des Briefes und beleuchtet dabei die Eschatologie.

Zuerst bekommt man den Eindruck, daB Knoch sich der Abfallstheorie
anschlieBt, wenn er bezeugt, wie Klemens die apostolische Tradition ab-
getéindert hat. Man wird doch den Verfasser besser verstehen, wenn man liest :
«In diesen Prozel3 des Hinaustretens des Christentums in die neuen geistigen
Réume der hellenistischen Umwelt, seiner Ausgestaltung zur Weltreligion,
wobei einerseits noch verbindlicher ntl. Kanon fehlt, andererseits aber
Briicke und mafgebliche Stiitze in diesem Prozel3 das hellenistische, welt-
offene Diasporajudentum wurde, ist auch Clemens einzureihen» (S. 315f.).

Das Wesentliche des Buches ist schon S. 134f. gesagt: Clemens vertritt
die urchristliche Naherwartung, ist Zeuge der erfahrenen Parusieverzégerung
und bedient sich einer fest ausgebildeten Naherwartungsapologetik. Dabei
wird der Schwerpunkt von der Bilde auf die Plétzlichkeit verschoben.
Durch den starken Einflull der alttestamentlich-jidischen Eschatologie tritt
eine Verschiebung von der allgemeinen auf die individuelle Eschatologie ein.



Rezensionen 369

Das Eschaton ist der Vollendungszustand der Schépfung, der die jetzige
Schépfungsordnung ablésen und nach dem Plane des Schopfers notwendig,
sicher und genau eintreten wird.

Die Einzelexegese ist oft an der Harnackschen Tradition gebunden, z. B.
bei der Rechtfertigungslehre in Kap. 32. Ich bin der Meinung, daB die pau-
linische Tradition zwar nicht in ihrer Tiefe gefafit ist, von Klemens aber
doch fiir die Situation in Korinth gut benutzt wird. Es ist auch gut paulinisch
zu sagen, daf3 man gute Werke tun soll, gerade im Gegensatz zu einem falschen
Rechtfertigungsglauben.

Auch zu 1. Clem. 49, 5 bin ich von anderer Meinung. «Die Liebe deckt
eine Menge von Siinden zu», wird meistens als eine moralistische Aussage
gedeutet. Aber wenn die Liebe bei Klemens die Gemeinschaft in Christus ist,
ist es diese Gemeinschaft, die eine Menge von Stinden zudeckt.

Dr. Knoch hat ein Klemensbuch gegeben, das die meisten Probleme be-
rithrt und dabei fast ein Kompendium tuber die bisherige Forschung bietet.
Man bekommt kein neues Bild von dem Petrusnachfolger, aber man faf3t
besser, wie unendlich viele Moglichkeiten fiir die spétere Entwicklung in
diesem kleinen Schreiben bezeugt sind. Das Buch kann gut als eine erwei-
terte Einfiihrung in die Kirchengeschichte bezeichnet werden.

Olof Andrén, Givle

A. Luntavu, L’Histoire du salut chez les Péres de U’ Eglise. La doctrine des dges
du monde. = Théologie historique, 2. Paris, Editions Beauchesne, 1964.
448 S. Fr. 30.—.

Ein erstaunliches Buch! Man weill nicht, soll man mehr den gelehrten
FleiB des Autors bewundern, der in diesem Werk von enzyklopéadischem Aus-
mal steckt, oder seinen Scharfsinn, der das ganze Material ordnet, sichtet
und strukturiert. Jedenfalls ist die Lektiire des Buches von Luneau auBer-
ordentlich anregend und gewinnbringend; es verdiente, in die deutsche
Sprache tibersetzt zu werden.

Die Frage nach der Geschichte und ihrem Sinn ist heute besonders leben-
dig, findet allerdings sehr verschiedene Antworten (Ablehnung jedes Sinnes
der Geschichte bei Sartre etwa; Skeptik bei einem W. Dilthey ; positive Ein-
stellung, freilich in z. T. diametral entgegengesetztem Sinn, bei Hegel, Marx,
Bergson). Das Christentum hat seit seinen Urspriingen eine mehr oder
minder klare Vorstellung von der Zielrichtung der Geschichte, die heils-
geschichtlich konzipiert ist. Luneau hat sich vorgenommen, die Entwicklung
dieser Geschichtstheologie bei den Kirchenvitern bis zu Joh. Chrysostomus
im Osten und bis zu Augustin im Westen zu verfolgen. Eine gigantische Auf-
gabe! Er hat sie sich — m. E. methodisch durchaus legitim — dadurch er-
moglicht, daB er (wie der Untertitel seines Buches sagt) die Lehre von den
«Weltaltern» als Einstieg benttzt. Dall er mit dieser Fragestellung nicht
auf ein Nebengeleise gertickt ist, sondern geradezu einen Schliissel zum
Geschichtsverstindnis der Viter gefunden hat, beweist sein ganzes Buch.

Ein einfuhrendes Kapitel « Von Hesiod zu Paulus» zeigt die Voraussetzun-
gen der Weltalterlehre bei den Griechen, Persern und Rémern, bei den Juden
(Altes Testament, hellenistisches Judentum, Apokalyptik) und bei Paulus.

24



370 Rezensionen

Auf wenigen, aber ausgezeichneten Seiten wird das vielgesichtige Gemisch
von optimistischer Geschichtsgldubigkeit und pessimistischer Geschichts-
verneinung in der Alten Welt dargestellt. Man hétte sich nur noch eine Skizze
des Geschichtsversténdnisses der Gnosis und Mysterienreligionen erhofft, die
das Bild abgerundet hitte. Bereits zeichnen sich die 3 Hauptstréange der
Weltalterlehre ab, die das Thema der nachfolgenden Untersuchung abgeben :
1. Das Schema der 7 Weltalter, das aus dem jiidisch-iranischen Raum her-
kommt (innerhalb dieses Schemas gibt es zwei «Richtungen»: entweder wird
alles Gewicht auf die Endzeit gelegt, so dal3 neben ihr die Jetztzeit verblaBt;
oder man interessiert sich auch fiir die zur Endzeit fiihrenden 6 Weltalter);
2. das Schema der 4 Weltalter, das bei Griechen und Rémern schon eine
Rolle spielt, von Paulus aber mit theologischer Begrindung auf die Heils-
geschichte angewendet wird (auch hier sind verschiedene Mdoglichkeiten
gegeben: entweder iiberwiegt, wie bei Paulus, die negative Bewertung der
alttestamentlichen «Gesetzesperiode»; oder man wiirdigt den positiven heils-
geschichtlichen Fortschritt vom Alten Testament, evtl. auch von der Philo-
sophie, zum Neuen Testament); 3. schlieflich kommt auch immer wieder
das zyklische Geschichtsdenken im kirchlichen Raum zu seinem Recht, in
der Form der Annahme, daf3 sich Urzeit und Endzeit mehr oder weniger
entsprechen.

Der Autor entfaltet dieses Thema in 4 Hauptteilen, deren reichhaltigen
Inhalt wir hier unmoéglich wiedergeben koénnen; einige Hinweise miissen
gentigen. — 1. T'ezl. Die Periode der Apostolischen Viter und der Apologeten
nennt Luneau ein «Treten an Ort», weil die einzelnen Konzeptionen sich
noch nicht voll entfalten. Erst bei Irendus, dem «traditionellen Neuerery,
schlielen sich die einzelnen Strédnge zu einer ersten, vorldufigen Synthese
zusammen. (Bei Tertullian, Hippolyt und Cyprian teilen sie sich z. T'. wieder,
wie Luneau im 3.Teil zu zeigen versucht. Was die millenaristische Hoffnung
angeht, wiirde ich ihm allerdings widersprechen: er scheint mir Irenéus zu
sehr von seinen Vorgidngern und Nachfolgern abzuheben.) — Der 2. T'eil be-
faBt sich mit der Entwicklung im Orient. Die Geschichtstheologie der Ale-
xandriner Clemens und Origenes weill er sehr schon je in ihrer Kigenart
herauszuarbeiten (Clemens unterstreicht in nie wiederholter Kuhnheit das
«griechische Testament»; Origenes in nicht nachvollziehbarer Weise den
Wiederkehrgedanken, verbunden mit der Annahme der ewigen Schopfung
und der Apokatastasis). Nach einer Darstellung der Position Kusebs von
Caesarea (man fragt sich, warum Luneau ihn mit den Alexandrinern zu-
sammen behandelt ?) wendet sich der Verfasser den «groen Kappadoziern»
zu, wobei ihm — wohl mit Recht — Gregor von Nyssa als die «griechische
Synthese» erscheint; interessant ist aber auch die «6konomische» Trinitéts-
lehre Gregors von Nazianz und die Betrachtung der Geschichte unter dem
Gesichtspunkt der «Liebe Gottes» bei Joh. Chrysostomus. — 3. T'eil. Wéhrend
im Osten das Siebenerschema dem Viererschema weichen muf3, erfreut sich
im Westen das Siebenerschema grofler Beliebtheit (man vermif3t in diesem
Zusammenhang einzig Viktorin von Pettau bei Luneau), bis der Einflull des
Ostens sich bei Hilarius von Poitiers, Ambrosius und Hieronymus bemerkbar
macht. — Der 4. Teil (iber 120 Seiten!) ist ganz der «augustinischen Syn-



Rezensionen 371

these» gewidmet. Luneau versteht es meisterhaft zu zeigen, wie bei ihm die
3 Hauptstringe des Siebener- und Viererschemas sowie das zyklische Denken
zu einer Einheit verbunden sind.

Diese Monographie iiber die Heilsgeschichte bei den Vétern besticht nicht
nur durch ihre Sachkenntnis im einzelnen (in jedem Abschnitt sind die
Schriften der betreffenden Kirchenviter und die einschlidgige Literatur reich-
lich beniitzt), sondern sie tiberzeugt auch durch ihre klare, fundierte Linien-
fihrung. Stellen-, Autoren- und Sachregister sowie eine breitangelegte
Bibliographie sind dem Buch beigegeben. Man hitte sich nur eine genaue
Uberpriifung aller griechischen und deutschen Zitate erwiinscht.

Willy Rordorf, Neuchéatel

Wiraerm pE VRrigs, Rom und die Patriarchate des Ostens. Freiburg-Miinchen,
Verlag Karl Alber, 1963. VIII + 452 S. DM 39.80.

In seinem Buche «Rom und die Patriarchate des Ostensy erfalt de Vries
das Thema in weitgespanntem, sowohl historischem wie systematischem
Uberblick, und so darf es in seiner Art als Standardwerk gelten. Der Ver-
fasser, seit bald drei Jahrzehnten Professor am papstlichen Orientalischen
Institut in Rom, breitet uns seine eigenen Forschungsergebnisse aus, ver-
bindet sich mit gelehrten Mitarbeitern O. Bérlea, J. Gill und M. Lacko und
greift ebenso auf bedeutende Vorarbeiter wie besonders G. Hofmann, so daf3
sich eine Fiille von Gesichtspunkten und konkretem Stoff zusammenfinden.

Der erste, geschichtliche Teil fithrt vom Schisma 1054 bis zur Gegenwart.
Was ihn vor allem auszeichnet, ist der strenge Wille zur Unparteilichkeit,
der die Schuld an Zwist, Trennung und MiBverstdndnis zwischen Rom und
der dstlichen Christenheit oft dem Westen zuschreibt, sei es den Péapsten,
der Kongregation de propaganda fide oder dem missionarischen KEifer der
apostolischen Legaten und der rémischen Ordensleute. So kritisiert de Vries
etwa die intransigente Orientpolitik der avignonesischen Pépste, nédmlich
ihre Intention, jede militdrische Hilfe fur den orthodoxen Osten in der stei-
genden Turkennot als ein Druckmittel zu brauchen und von vorneherein
ein gemeinsames Konzil abzulehnen. Dall diese Harte nachlie und in Flo-
renz ein Unionskonzil im Zeichen wahrer Okumenizitdt — also mit offener
Diskussion — zustande kam, beruht, nach dem Autor, wesentlich auf der
hochgespielten Konziliarbewegung jener Tage. Mit der Gegenreformation
setzt erneut ein Opportunismus der Kurie ein, wird z. B. die tiirkische
Staatsgewalt eingespannt fiir das katholische Patriarchat in Aleppo, wird
das Patriarchat von Antiochia im 17. Jahrhundert gespalten, werden iible
Streitigkeiten um den Vorsitz der Chaldder entfacht und die Kopten je und
je gedemiutigt. Ausfiihrlich kommt die Union der Karpatho-Ruthenen von
Uzhorod 1646 zur Darstellung, ebenso, fast disproportioniert im Umfang,
die Union der Ruménen, eine spannungsreiche Auseinandersetzung zwischen
dem vorwiegend kalvinistischen Landtag wvon Siebenbiirgen, dessen ru-
miinischen Untertanen, dem Wiener Kaiserhofe und Rom. Dagegen steht
die historisch wichtigere Kircheneinigung von Brest-Litowsk etwas zuriick.

Wenn die erste Halfte des Werkes vielfach zum Nachschlagen dienen mag,
so weckt und befriedigt die zweite, thematisch gegliederte Hélfte um so



372 Rezensionen

stirker das aktuelle Interesse an der west-Gstlichen Begegnung der Kirchen.
Eine Geschichte der Ritenfrage «la8t sich schreiben», wie der Verfasser be-
tont, und so fihrt er uns in spannendem Zuge von der mittelalterlichen
Duldung, ausgesprochen in den Jahren 1215 und 1438, zu den Renaissance-
pipsten Pius IL. und Leo X., die schiitzend fiir den griechischen Ritus ein-
traten, von der vehementen Latinisierungstendenz eines Benedict XIV. —
ibrigens in Europa, nicht aber im Orient! — bis zum Hoéhepunkt der An-
erkennungsbereitschaft in der Bulle «Orientalium dignitas» Leos XIII. Auf
dem Gebiet der Kirchendisziplin gestattete sich Rom ein viel intensiveres
Eingreifen, etwa bei den Wahlen 6stlicher Bischéfe oder der Billigung und
Verwerfung ostlicher Synoden. Unabdingbar beharrten alle Papste, selbst
Leo XIII., auf der Forderung des Zolibats. Ein Hauptkapitel befa3t sich
mit der Frage der Autonomie der Patriarchen, der fundamentalen Streit-
frage tiberhaupt. Die bedeutende Studie von Fr. Dvornik tiber den rémischen
Primat und die o6stlichen Patriarchate bleibt unerwahnt, da de Vries erst
mit dem 2. Jahrtausend einsetzt, der Epoche also, wo de facto Antiochia
und Jerusalem seit dem 1. Kreuzzug und Konstantinopel seit dem vierten
unter Lateinerherrschaft standen, deshalb denn auch mit dem Konzil von
Lyon die «unhistorische» These aufkam, alle 6stlichen Privilegien seien einst
von Rom gewdhrt worden. Im Gegensatz zu dieser Auffassung traten die
Griechen in Florenz auf und errangen die Zusage, Roms Primat kénne die
Befugnisse und Wiirden der 6stlichen Hochthrone keineswegs beeintrich-
tigen. De Vries fuhrt aus, wie in den folgenden Jahrhunderten, als Rom
trotzdem die Patriarchenrechte weiter und weiter einschrinkte, Enttéu-
schung und Groll in der dstlichen Kirchenwelt anwuchs bis zur leidenschaft-
lichen Anklage des melkitischen Patriarchen auf dem Vaticanum I, Rom
habe immerzu das in Florenz gegebene Wort gebrochen. Unumwunden nennt
der Autor den Gegensatz in der Autonomiefrage das bis zur Stunde groBte
Unionshindernis. Wie aber entwickelte sich die Glaubensdifferenz? Die
romische Formel tiber den Ausgang des Heiligen Geistes, das fllioque, das
das Lyoner Konzil der Ostkirche auferlegt hatte, setzte das Florentiner mit
dem griechischen Bekenntnis «a patre per filium» gleich. Doch lieBen die
Pipste der Gegenreformation diese Konzession einfach wieder fallen, ver-
schiarfte das Tridentinum die Bekenntnisformel und fixierte Urban VIII.
das Credo. So schien es bis in unser Jahrhundert, als ob die rémische Kirche
die Moglichkeit einer eigenstindigen o6stlichen Theologie nicht beachten
wollte, Dazu kam, daB3 Rom bei den von ihm «Getrennten» westliche An-
dachtsibungen wie Rosenkranz und Fronleichnamsprozession einfiihrte,
ihnen vielfach auch lateinische Ordensregeln und Unterrichtsweisen auf-
erlegte, dabei ihrer Kirche die legitime Jurisdiktionsgewalt — oder selbst den
Namen Kirche — absprach. Demgemi8 hielt es das Verbot der Abendmahls-
gemeinschaft aufrecht zum Zeichen, daf3 die altiiberlieferte 6stliche Kirchen-
gewalt tiberhaupt erst bei einer Wiederaufnahme in die Primatskirche auf-
leben kénnte.

Man spirt es dem Verfasser an, wie schmerzlich ihn alle diese Degradie-
rungen berithren, wie sehr er darauf hofft, da das Zugestdndnis des Floren-
tinums, der Unionswille eines Leo XIII. durch den Verstéandigungswillen



Rezenstonen 373

unserer Tage noch tiberboten werde. Gerade diese mitleidende und mit-
streitende Sympathie ist es, die dem Buche zu seinem hohen geschichtlichen
Gehalt noch einen ganz spezifischen Wert gibt. Julia Gauss, Basel

GABRIEL B1eL, Canonis Misse Hxpositio, ed. Heiko A. Oberman et William
J. Courtenay, 1. = Verdffentlichungen des Instituts fur Européische Ge-
schichte Mainz, 31. Wiesbaden, Franz Steiner Verlag, 1963. XX VI 4 363 S.

Hemxko A. OBERMAN, Spdtscholastik und Reformation, 1: Der Herbst der
mattelalterlichen Theologie. Aus dem Englischen iibers. von M. Rumscheid
und H. Kampen. Ziirich, EVZ-Verlag, 1965. XVI + 423 S. Fr. 45.—.

Heiko A. Oberman, Schiiler des niederldndischen Xirchenhistorikers
M. van Rhijn, zuletzt Professor an der Harvard University und jetzt an der
Tibinger Universitéat, hat es sich zur Aufgabe gemacht, die im Spéatmittel-
alter vorherrschende, auf verschiedene «Schulen» verteilte Stréomung des
Nominalismus in unser Bild vom 15. und 16. Jahrhundert einzuzeichnen. In
dieser Bewegung sollen wir, indem ihr letzter grofler Vertreter Gabriel Biel
in die Mitte unseres Blickfeldes geriickt wird, eine vollgiiltige, durchaus in-
takte Gestalt katholischer Theologie erkennen, welche nicht nur die Re-
formation (Biel — Luther), sondern auch die Gegenreformation und die
religiose Stimmung der Renaissance ndérdlich der Alpen weitgehend beein-
flulBt hat. Diesem groBen Vorhaben dient einmal die Ausgabe von Biels um-
fangreicher Auslegung des MeBkanons, zum andern Obermans auf drei
Binde angelegte theologiegeschichtliche Darstellung «Spéatscholastik und
Reformation», deren 1. Band mit dem Untertitel « Der Herbst der mittel-
alterlichen Theologie» jetzt in deutscher Ubersetzung vorliegt. Da das ameri-
kanische Original «The Harvest of Medieval Theology» (auf dem Titelblatt
noch nicht als 1. Band eines mehrbéndigen Werkes bezeichnet) im vorigen
Jahrgang dieser Zeitschrift ausfithrlich besprochen worden ist?!, braucht jetzt
nur in Kirze auf die deutsche Fassung hingewiesen zu werden. Aufler einigen
Korrekturen deckt sich die deutsche Ubersetzung mit ihrer amerikanischen
Vorlage, nur dal das Glossar theologischer Begriffe des Nominalismus und
das Sachregister, die beim Original besonders zu begriilen waren, nicht in
die deutsche Fassung iibernommen worden sind. Trotz einiger Sachfehler
ist es anerkennenswert, welch fliissiges Deutsch die beiden Ubersetzer
schreiben, weil sie sich nicht von den englischen Stilgesetzen beeinflussen
lassen und doch mnicht die Denk- und Redeweise des Verfassers ver-
wischen. Durch die Gesamtschau wie durch Einzelbeobachtungen wird
Obermans Werk die Diskussion noch vielfdltig anregen, erst recht wenn die
beiden anderen Biinde gefolgt sein werden. Zugleich wird das Opus, da es in
Englisch und Deutsch vorliegt, den interkontinentalen Gedankenaustausch
fordern. Dem Wunsch des Verfassers, mit seinem Buch auch «konfessionelle
Hindernisse zu tiberwinden» (S. XI), haben auf ihre Weise schon Hubert
Jedin und Ernst Wolf entsprochen, indem sie beide der deutschen Ausgabe
ein Geleitwort mit auf den Weg gegeben haben.

Mit ihrer vierbéndigen Ausgabe von Biels MeBauslegung erleichtern Ober-

1 Theol. Zeitschr. 21 (1965), S. 147151,



374 Rezensionen

man und sein amerikanischer Kollege Courtenay unseren Zugang zu einem
theologischen Werk der Spitscholastik, das bisher unverdient geringe Beach-
tung gefunden hat, weil sich unsere Kenntnis der spétscholastischen Theo-
logie meist einseitig auf die rein systematischen Werke (Sentenzenkommen-
tare) gestiitzt hat. Da jedoch die Messe, das Kernstiick des kirchlichen Le-
bens, seit jeher in der geistlichen Bildung des Klerus und der Gléaubigen
einen zentralen Platz eingenommen hat, ist es um so bedauerlicher, wenn die
Werke der MeBauslegung in ihrem Wert fiir die Frommigkeits- und Theologie-
geschichte gering geschéitzt werden. Fir das ausgehende Mittelalter ist Biels
MeBauslegung in dieser Literaturgattung gewill das bedeutendste Werk.
Es bietet Vorlesungen, die Gabriel Biel zwischen 1484 und 1488 an der
Universitiat Tibingen gehalten hat, wobei er wiederum auf Vorlesungen
zuriickgriff, die sein Freund Eggeling Becker (aus Braunschweig) um 1460
vor dem Mainzer Domkapitel vorgetragen hatte. Ohne Biels Wissen wurden
seine Vorlesungen von seinem Schiiler Wendelin Steinbach sofort in den
Druck gegeben und nach Biels Tod (1495) bis ins 17. Jahrhundert noch gut
ein dutzendmal gedruckt?. Mehrmals erschien im Druck eine ebenfalls von
Biel angefertigte Epitome expositionis canonis missae sowie eine Expositio
brevis et interlinearis sacri canonis missae. In den 89 Lektionen seiner
Expositio canonis missae, von denen der 1. Band der Neuausgabe 33 enthilt,
behandelt Biel zwar in der Hauptsache den Canon Missae (die Opferhandlung
mit der Wandlung der Elemente), doch befallt er sich einleitend in 14 Lek-
tionen recht ausfiihrlich auch mit den Bedingungen, unter denen der zele-
brierende Priester steht, und den &duBleren Umstéinden der MeBhandlung.
In den fiinf folgenden Lektionen (15-19) erldutert er die Bezeichnungen
Missa und Canon Missae und deutet kurz die der Opferhandlung vorauf-
gehenden Teile der Messe. Die Interpretation des Canon Missae zieht sich
nicht zuletzt deshalb so in die Lénge, weil immer wieder scholastische Er-
orterungen einzelner Probleme eingeschoben werden (in Bd. 1 die beiden
groften Digressionen in Lectio 26-28 tber die applicatio fructus sacrificii
und in Lectio 30-31 uber die intercessio der Heiligen). Die Hauptfragen des
Altarsakramentes kommen in diesem ersten Bande, der nur bis zur Wand-
lung hinfithrt, noch nicht zur Sprache. Dafiir finden wir Darlegungen zur
Ekklesiologie (Lect. 22), zur Lehre von geistlicher und weltlicher Gewalt
(Lect. 23), zur Mariologie und zur Lehre von den Heiligen (Lect. 30-32), auch
uber die priesterlichen Amtsvollmachten (Lect. 1-6), tiber die rechte Vor-
bereitung auf die MeBzelebration und den Sakramentsempfang (Lect. 7-10);
des 6fteren wird vom Sinn und Nutzen der Messe gesprochen (aber nicht
von der Predigt), der Opfergedanke beriithrt und ein Glaube erwéhnt, der
um Christi willen ganz an die sichtbare, hierarchisch geordnete Kirche und
ithre MeBfeier gebunden ist. Weithin zitiert Biel seine Quellen (unter denen
die Literatur des kanonischen Rechts stark vertreten ist), die von den
Herausgebern dankenswerterweise zum griof3ten Teil nachgewiesen werden.
Die Ausgabe reproduziert in einer Mischung den Text der ersten drei
Druckausgaben und hélt sich an deren Orthographie, generell auch an deren

2 W.M. Landeen in: Research Studies 28 (1960), S.61 A.



Rezenstonen 375

Interpunktion. Der Leser muB sich also auf die spatmittelalterliche Schreib-
weise des Lateinischen einstellen, er muB3 beriicksichtigen, dafl der Text
zuweilen dort Punkt mit folgender GroBschreibung hat, wo wir heute ein
Komma setzen und klein fortfahren wiirden (und umgekehrt!), und da@
Einschiibe nie durch Gedankenstriche und nur selten durch Klammern ein-
geschlossen sind. Es ist hier nicht der Ort, um philologische und historische
Anmerkungen anzubringen und die Probleme der Editionstechnik zu disku-
tieren. Der Dank an die Herausgeber, die im Begriff sind, uns ein wichtiges
Werk spatmittelalterlicher Theologie leicht zugéinglich zu machen, soll ver-
bunden werden mit dem Wunsche, daf3 die Edition abschlieBend mit einem
Bibelstellen- und einem Namenregister ausgestattet werden maoge.

Reinhard Schwarz, Tiibingen

KrAUSPETER BLASER, Geschichte — Kirchengeschichte — Dogmengeschichte in
Adolf von Harnacks Denken. Ein Beitrag zur Problematik der historisch-
theologischen Disziplinen. Diss. Mainz, 1964. Maschinenschriftlicher Druck.
1594 57 8.

Zweifellos ist das Thema dieser Arbeit fir die gegenwirtige Diskussion
von Belang. Die Studie bietet auch hilfreiche Informationen und ist voll
guter Beobachtungen. Anregend und z.T. neu sind die Abschnitte tuber
Harnacks doppeltes Verstandnis der geschichtlichen Wirklichkeit. Die
Seiten tiber «Harnacks Augustinbild» (S. 126-131) vermitteln keine vollige
Klarheit, zumal These 7 in der Zusammenfassung eine Kritik &ullert, die
im Abschnitt selbst nicht laut wurde. Ahnlich steht es mit der Bemerkung,
die theologische Problematik der Kirchengeschichte sei Harnack nicht we-
sentlich gewesen (S. 158), wihrend doch ein ganzes Kapitel dariiber handelt
(§ 3). Im Vorwort kiindigt der Verfasser an, er wolle sich nicht auf Harnacks
Theologie, sondern auf sein Geschichtsverstéandnis konzentrieren. Zum Gliick
hélt er sich aber nicht an diese selbst auferlegte Begrenzung. Die theologi-
schen Urteile folgen dann in raschem Ablauf, manchmal in erstaunlichen
Kombinationen: auf S.95 hiel es, A. Ritschls Theologie sei «auch die
seinige» (Harnacks), und auf S. 148 beginnt ein Abschnitt, in dem dargetan
wird, dafl Harnack mit Goethe eine «gemeinsame Religion» gehabt habe.

Leider ist die interessante Arbeit durch zahllose unvollstédndige Sitze,
unlogischen Wortgebrauch (z. B. S. 89, Z. 6 v. u. «also»), direkte Fehler
(z. B. 8.17, Z. 16—17 v. u.) und viele Paragraphen, die nur aus einem Satz
bestehen, verunziert. Aber der inzwischen verdiffentlichte Abschnitt tiber
Overbecks Kritik an Harnack hat fiir diese Schéden Siihne getant!. — Dal}
Harnack manchmal schlicht «Adolf» genannt wird, kommt dem in Amerika
lebenden Leser sehr heimelig vor. Dietrich Ritschl, Pittsburgh, Pa.

Karn Kurisca, Studenten entdecken die Bibel. Die Geschichte der Deutschen
Christlichen Studenten-Vereinigung (DCSV). Hamburg, Furche-Verlag,
1964. 304 S. DM 19.80.

Niemand war mehr berufen, die Geschichte der DCSV zu schreiben, als
der Berliner Historiker Karl Kupisch, der sich durch seine vielen ein-

1 Theol. Zeitschr. 21 (1965), S. 96-112.



376 Rezensionen

schlidgigen Publikationen liangst als profunder Kenner der politischen und
kirchlichen Geschichte Deutschlands im 19. und 20. Jahrhundert ausge-
wiesen hat und der zugleich selber die christliche Studentenbewegung und
ihr geistiges und geistliches Klima aus eigenem Erleben kennt. Daraus er-
gaben sich sowohl die rechte Vertrautheit wie die rechte Distanz, um den
Vorgédngen und Entwicklungen wirklich gerecht zu werden, denen Kupisch
hier nachgeht. Darstellung und Dokumentation runden sich zu einem Meister-
stiick kirchengeschichtlicher Monographie, wo das genau und liebevoll er-
forschte und entfaltete Detail hineingestellt ist in die gréBeren Zusammen-
hidnge und so erst Personen und Fakten Kontur und Farbe bekommen.
Kupischs neues Buch kann uns, weit iiber den scheinbar begrenzten Horizont
einer Vereinsgeschichte hinaus, helfen, die theologische, kulturelle, politische
Entwicklung Deutschlands neu zu sehen und zu verstehen. Auch iiber die
Anfinge der Skumenischen Bewegung, besonders uber John Motts Aus-
strahlung und seine Resonanz im deutschen Bereich, erfahren wir manch
Neues und AufschluBireiches.

Nach einer einleitenden Betrachtung iiber den deutschen Studenten des
19. Jahrhunderts werden die ersten, vom Erweckungschristentum geprigten
studentischen Zusammenschliisse geschildert, die dann zur Organisation von
Konferenzen und 1895 zur Griundung der «Christlichen Studentenvereinigung
in Deutschland» fithrten. Aus dem positiven und negativen Verhiltnis so-
wohl zur Gemeinschaftsfréommigkeit wie zur Jugendbewegung der Vor-
kriegsjahre ergaben sich Krisen, Klarungen und Neuansétze. Der erste Welt-
krieg war naturgeméil eine schwere Belastung fiir die zunéchst recht inten-
siven Kontakte mit dem angelsdchsischen Protestantismus. Interessant und
wichtig ist, was Kupisch aus den Akten der DCSV iiber die Haltung eng-
lischer und deutscher christlicher Akademiker zum Nationalismus des ersten
Weltkrieges berichtet (S. 94ff.). Kupischs Darstellung zeigt, wie der lang-
andauernde Groll vieler christlicher Deutscher gegen John Motts politisches
Engagement im Sinn des Prisidenten Wilson symptomatische Bedeutung
hat: er ist Ausdruck der tiefen seelischen Wunden, die der Zusammenbruch
des Kaiserreichs bei vielen hinterlassen hatte. Solche Emotionen nahrten
auch ganz wesentlich das von Kupisch festgestellte hartnackige Ressentiment
vieler unter den besten Reprisentanten des evangelischen Deutschland
gegen die westliche Demokratie und gegen Ideologie und Realitédt der Wei-
marer Republik (S. 1691f.). Die Geschichte der DCSV miindet denn auch ein
in die groe Bewahrungsprobe der Kirche nach 1933. Auch auf diesem Sek-
tor, der evangelischen Studentenarbeit, ist im Dritten Reich Riihmliches
und Unrithmliches zu verzeichnen. SchlieBlich erfolgte 1938 das endgiiltige
Verbot. Vom Neubeginn evangelischer Studentenarbeit nach dem zweiten
Weltkrieg ist in Kupischs Buch nicht mehr die Rede, da in innerer und
dulerer Struktur nun ganz neue Wege gesucht wurden und die alte DCSV
nicht mehr wieder erstand.

Eine wertvolle Erginzung zu Kupischs Darstellung bilden die beigefiigten
Dokumente. Hier findet sich z. B. ein so bemerkenswertes und sonst kaum
mehr zugingliches Stiick wie der Aufsatz im Centralblatt des Schweizeri-



Rezensionen 377

schen Zofingervereins vom Mérz 1911, in dem der junge Karl Barth seine
Eindriicke tiber John Motts Vortrige wiedergibt.

Kupischs Buch ist der Basler theologischen Fakultidt gewidmet als
Dankeszeichen fiir die ihm verliehene Ehrendoktorwiirde. Es zeigt erneut,
wie sehr sich in des Verfassers Forscherarbeit und Darstellungsgabe histo-
rische Sachkunde und theologisches Beteiligtsein gegenseitig befruchten.

Andreas Lindt, Basel

PavL HABERLIN, Zwischen Philosophie und Medizin. = Schriften der Paul-
Haéberlin-Gesellschaft, 1. Ziirich, Schweizer Spiegel Verlag, 1965. 192 S.
Fr. 13.70.

Die Paul-Héaberlin-Gesellschaft will dem Werk des 1960 verstorbenen
Philosophen, Piddagogen und Psychologen Paul Héberlin die seiner Bedeu-
tung entsprechende Verbreitung besorgen. In dieser Absicht sollen vor allem
die noch unverdsffentlichten Manuskripte aus Spétzeit und Nachla3 zusammen
mit verstreut erschienenen Abhandlungen in thematisch bestimmter Zu-
sammenordnung publiziert werden.

Der jetzt vorliegende 1. Band ist im wesentlichen dem Philosophen Héber-
lin als Gesprichspartner der Medizin gewidmet. Er enthilt 7 zerstreut publi-
zierte Abhandlungen und 1 unverdsffentlichtes Fragment des dlteren Héberlin
und zeichnet sich durch sorgfaltige Editionsarbeit (Text; Register) aus.

Héberlins Abhandlungen sind ein gewichtiger Briickenschlag zwischen
philosophischer Anthropologie und Medizin der Person.

Jiirgen Fangmerer, Riehen

WALTER SCHULTE, Studien zur heutigen Psychotherapie. 128 S.

Hewmur HARrscH, Das Schuldproblem in Theologie und Tiefenpsychologie.
208 8.

Hermur Harscu (Hrsg.), Seelsorge als Lebenshilfe. 289 S.
= Beitrdge zur Praktischen Theologie, 1; 3; 4. Heidelberg, Quelle und
Meyer, 1964; 1965; 1965. DM 10.80; 19.80; 23.50.

Band 1 dieser Reihe bringt verschiedene Artikel von W. Schulte, dem
Tiibinger Ordinarius fiir Psychiatrie und Vertreter einer personal-dialogisch
orientierten Psychotherapie. Fiir die Seelsorge wichtig sind seine Arbeiten
iiber «die Sucht als therapeutisches Problem» mit einer Ubersicht iiber Ur-
sachen und Hilfsmdéglichkeiten und iiber «psychotherapeutische Bemiihun-
gen bei der Melancholie», einer Krankheit, die von der Forschung im Ver-
héltnis zur Schizophrenie viel zu wenig beachtet wird und die von depressiven
Erlebnisreaktionen nicht nur quantitativ, sondern auch qualitativ verschie-
den ist. Ferner beachte man den Aufsatz tiber die «Wiedereingliederung
seelisch Kranker und Abnormer in Beruf und Familie», eine Aufgabe, die
immer wichtiger wird und bei der der Kliniker fiir die Unterstiitzung seiner
Bemiihungen durch den Gemeindepfarrer dankbar ist. Unmittelbar an die
Theologen richtet sich der Artikel iiber die «Entfremdung von Kirche und
Welt». Hier redet ein Arzt, der die Kirche liebt und ihre Botschaft versteht,
aber auch mit scharfem Blick ihre Krankheiten feststellt. Er kommt zum
SchluB: «Der Beitrag der Kirche zur Uberwindung der Entfremdung kénnte



378 Rezensionen

allein schon darin bestehen, daB sie die Welt nicht als gottlos, missions-, be-
treuungs- und psychotherapeutisch behandlungsbediirftig ansieht, sondern
als Welt Gottes versteht und bejaht» (S. 120). Zum Verhéltnis von Seelsorge
und Psychotherapie vertritt er die These: Sie sind kein Gegensatz. « Psycho-
therapie ist nicht mehr oder weniger, nicht tiefer oder oberflichlicher, sondern
etwas génzlich anderes als Seelsorge» (3. 113). Beide sind aufeinander ange-
wiesen, aber «nicht jede Psychotherapie mul} in Seelsorge ausmunden, und
nicht jedes seelsorgerliche Gesprich bedarf der Anwendung tiefenpsycholo-
gischer Maximen» (S. 114). Hervorzuheben an allen Artikeln sind die Niich-
ternheit und die Vorsicht der Urteile. Schizophrenie ist fiir ihn ein «nach wie
vor ungelostes Riétsel des Menschseins». Hier denkt und schreibt einer, der
sich von Schablonen frei halt und die Grenzen des Erkennens sehen will. Das
will viel heiflen.

In Band 2 interpretiert H. Harsch, Theologe und Psychotherapeut, nuan-
ciert das Verstdndnis von Schuld und Siinde bei den wichtigsten biblischen
Autoren und zeigt, mit vielen Quellenzitaten belegt, wie die drei Klassiker der
Tiefenpsychologie, jeder auf seine Weise, tiber das Phénomen der Schuld
gedacht haben und inwiefern die anthropologischen Tiefenpsychologen der
Gegenwart in dieser Frage weitergekommen sind. Nach seiner Auffassung
treffen sich Tiefenpsychologen und Theologen im Begriff der Existenzschuld,
auf den beide nicht verzichten kénnen, aber den sie anders deuten. Die Dis-
kussion zwischen ihnen wird nach seiner Meinung erst fruchtbar, wenn die
Theologie die bei Emil Brunner vorhandenen Ansétze einer biblischen
Anthropologie voll entfaltet und wenn die Tiefenpsychologie ihrerseits ein-
sieht, daB sie mit ihrer Reflexion iiber das Schuldproblem an die Grenze der
Transzendenz gelangt ist, an der sie ihre Aussagen iliber die Beziehungen
zum Du, zum Selbst und zu den Werten theologisch verantworten muf}. Die
Tiefenpsychologie muf3 darum ihre Vorurteile gegen den christlichen Glauben
endgiiltig aufgeben und bereit sein, von einer theologischen Anthropologie zu
lernen. — Das Buch beeindruckt durch das umfassende Wissen des Verfassers
auf zwei auseinanderliegenden Sachgebieten und durch die Klarheit seiner
Uberlegungen. Was er iiber die von L. Binswanger herkommende anthropo-
logische Schule und ihre Abhingigkeit von Heidegger und Kierkegaard
schreibt, ist eine ausgezeichnete Einfithrung in diese fir die Seelsorge so
wichtige Denkrichtung. Er ist allerdings wie viele Tiefenpsychologen geneigt,
schnellfertig tiber historische Sachverhalte zu urteilen. So Ubernimmt er
ohne Bedenken das Urteil Freuds iiber Judentum und Frithkatholizismus.
«Ebenso kann man auch nicht sagen, das Spatjudentum sei einfach eine Neu-
auflage der priesterlich-kultischen Tradition, denn es unterscheidet sich von
der urspriinglichen Lebendigkeit der priesterlichen Tradition ebensosehr wie
die Krankheitsform der Zwangsneurose von der normalen Entwicklung des
zweiten bis dritten Lebensjahres» (S. 100). Man vergleiche dazu die Auf-
fassung von W. Schulte: «Ich halte die Ubertragung der auf menschliches
Gestort- und Kranksein bezogenen Diagnose, wie Neurose oder gar Schizo-
phrenie, auf die Gesellschaft fiir falsch» (Bd. 1, S. 106). Es ist anzunehmen,
da H. Harsch als Diagnostiker vorsichtiger urteilt denn als Historiker.

Band 4 ist die von H. Harsch herausgegebene Festschrift zum 65. Ge-



Rezensionen 379

burtstag von W. Uhsadel. Der Titel ist zugleich ein Programm zur Entfal-
tung eines vernachlissigten Zweiges der Praktischen Theologie. Seelsorge soll
nicht bloB als Spezialfall der Verkiindigung verstanden werden, sondern
soll dem Christen helfen, christlich zu leben, indem sie dem Menschen hilft,
menschlich zu leben. Dazu mulB sie nach der Ansicht des Herausgebers bereit
sein, von den anthropologischen Wissenschaften zu lernen und muf3 neu
einen evangelisch-lutherischen Amtsbegriff mit der Dimension des Priester-
lichen finden. Aus der Fiille der Beitrige sei folgendes hervorgehoben:
H. Scheuerl analysiert den Begriff Lebenshilfe aus seinem Gebrauch in der
Padagogik. U. Mann postuliert einen dritten Weg fir die Hermeneutik zwi-
schen K. Barth und G. Ebeling-E. Fuchs mit einer klaren Trennung von
Dogmatik und Verkiindigung durch das Ausdrucksmittel des dialogischen
Paradoxons. J. D. Smart entwirft eine Seelsorgelehre nach dem Vorbild der
Seelsorge Jesu und warnt vor dem Abrutschen der Seelsorge in Beratung und
Amateurpsychologie. Dal3 aber Seelsorge durchaus auch in Form des Bera-
tungsdienstes geschehen kann, zeigen die Artikel von G. Groeger und
G. Hoppe. J. von Graevernitz untersucht die neuroseférdernden Faktoren im
evangelischen Pfarrhaus in dieser Zeit der Liquidation des pietistischen
Erbes: die Pfarrfamilie steht in der Gefahr der doppelten Verdrédngung.
«Man verstellt die Zeiger auf dem Zifferblatt der Uhr, aber bringt den Gang
des Werkes nicht in Ordnung» (S. 66). A. D. Miiller &ullert sich zur Reform
des Theologiestudiums und fordert eine Verléngerung mit verstérktem Philo-
sophiestudium und dialogisch gefithrtem Lehrgang uber «Psychologie fir
Theologen». W. Stéhlin ruft nach einer die Gemeindepredigt ergénzenden
meditativen Predigtart in kleinen gottesdienstlichen Réumen. H. Nyman
und W. D. Streng beschiftigen sich mit der seelsorgerlichen Bedeutung von
Gottesdienst und Sakramenten. H. J. Gamm referiert iiber die anthropologi-
schen Voraussetzungen und die aktuellen Bedirfnisse einer zeitgem#flen Er-
ziehung und fordert die Theologen auf, ihren Beitrag zum Leben in der plura-
listischen Gesellschaft zu leisten und «sich endgiiltig tiber das Stadium der
kontroverstheologischen Auseinandersetzungen und ihrer faktischen Riick-
standigkeit in vielen Bereichen der Menschenfithrung zu erheben» (S. 120).
E. Bochinger behandelt das Problem Wundergeschichten im Unterricht: Er
lehnt das Wunder als Mirakel und Beweis fiir den Glauben ab, glaubt aber,
daf3 die Relativierung der kausalen Denkweise in der modernen Physik uns
helfen sollte, fiir das nicht nach Naturgesetzen berechenbare Wirken Gottes
offen zu werden, und versteht die Wundergeschichten als fir den Glauben
unentbehrliches Zeichen und Bekenntnis zur Hoffnung auf die Hilfe Gottes
in den konkreten Néten des Leibes. K. Hauschildt fiuhrt aus, wie mit dem
Kleinen Katechismus trotz seiner Formulierungen aus dem 16.Jahrhundert
durch Glaubenshilfe Lebenshilfe geboten werden kann. F. Froboese dulert
sich zum Verhiltnis Seelsorge-Psychotherapie und erzdhlt von Féllen, in
denen Zwangsneurosen als Religionsersatz auftraten, und von Heilungsvor-
giangen und Prozessen der Selbstwerdung, die religiése Erneuerungen waren.
«Vocatus atque non vocatus Drus aderit!» Weitere Beitrige der Schrift
stammen von W. Jentsch, A. Kdéberle, O. Haendler, H. Jetter, K. Janssen
und Paul Luchtenberg. Wie iiblich findet man eine Bibliographie des Gefeier-



380 Rezenstonen

ten. Die Verfasser reden etwa einmal von einer Krise der evangelischen Seel-
sorge. Thre Beitrige machen jedoch den Eindruck, daB Krifte am Werk
sind, diese Krise vom Evangelium her und aus dem Kontakt mit der Tiefen-
psychologie zu iiberwinden. Walter Neidhart, Basel

Notizen und Glossen

ZEITSCHRIFTENSCHAU

Scawerz. The Ecumenical Review 18, 3 (1966): H. Stirnimann, «Catholic»
and «Ecumenical» (293-309); W. J. Hollenweger, The Pentecostal Movement
and the World Council of Churches (310-320); E. C. Parker, Christian Com-
munication and Secular Man (331-344). Internationale kirchliche Zeitschrift
56, 2 (1966): W. Kuppers, Das II. Vatikanische Konzil und die Lehre von der
Kirche, IV (65-74); W. Korstick, Beichte oder BuBe (89-109). Kirchenblatt
fiir die reformierte Schweiz 122, 13 (1966): K. Hutten, Die sexuelle Revolu-
tion, IT (196-199). 14: A. Lindt, Vom Beitrag der Kirchen zur politischen
Bildung (210-213). 15-16: G. W. Locher, Zur Vierhundertjahrfeier des
Zweiten Helvetischen Bekenntnisses, I-II (226-229). Neue Zewtschrift fiir
Missionswissenschaft 22, 2 (1966): J. Kraus, Ein hinterhéltiges Riickzugs-
gefecht des spiatantiken Heidentums (81-88); E. Burrus, Jesuits and Terra
Australis (89-97); P. Aoyama, Ist die Japanmission fiir immer hoffnungslos?,
I (109-125). Reformatio 15, 6/7 (1966): O. Eggenberger, Die Aufgabe der
Kirche im Blick auf die auBerkirchlichen Gemeinden und Bewegungen
(355-365); E. Lejeune, Der Christ in der Spannung zwischen Naturwissen-
schaft und Glauben (365-379). Revue de théologie et de philosophie 99, 3
(1966): U. Neuenschwander, Problémes d’eschatologie (145-162). R. Kasser,
Le Livre secret de Jean, IT (163-181). Schweizerische Zeitschrift fiir Geschichte
16, 2 (1966): B. Widmer, Die Schlacht bei Sempach in der Kirchengeschichte
(180-205); J.-Y. Mariotte, Frangois Ier et la Ligue de Smalkalde, 1538-1544
(206—242); R. Mandrou, Les protestants francais réfugiés a Genéve (243—-249).
Verbum caro 20 (1966): P. Brand, Notes sur le probleme de l'accés de la
femme au ministére pastoral (47-66); P.-Y. Emery, Luther et le monachisme
(82—-90). Zeitschrift fiir schweizerische Kirchengeschichte 60, 1/2 (1966): O. Va-
sella, Uber die Taufe totgeborener Kinder in der Schweiz (1-75); E. Miiller-
Biichi, Segesser nach dem I. Vatikanischen Konzil (76-102); V. Conzemius,
Der geistesgeschichtliche Hintergrund des Christkatholizismus (112-159);
P. Ladner, Reformbriefe des Cluniazenserabtes Jacques d’Amboise (171-
185). Zwingliana 12, 5 (1966): K. Spillmann, Zwingli und Ziirich nach dem
Ersten Landfrieden, IT (309-329); I. Schlégl, Die Beziehungen Heinrich
Bullingers zu Ungarn (330-370).

BELGIEN. Ephemerides theologicae lovanienses 42, 1 (1966): G. Philips, La
Constitution dogmatique sur I’Eglise «Lumen Gentium» (5-39); A. Petit-
jean, La mission de Zorobabel et la reconstruction du temple, Zach. I1I, 8-10



	Rezensionen

