
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 22 (1966)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Hans Waltee Wolfe, Oesammelte Studien zum Alten Testament.
Theologisohe Bücherei. Neudrucke und Berichte aus dem 20. Jahrhundert.
Altes Testament 22. München, Chr. Kaiser Verlag, 1964. 384 S. Kart.
DM 19.-.

Dieser Band faßt 12 Untersuchungen und Vorträge des Verfassers zusammen,

die, über 30 Jahre ausgedehnt, alle schon anderswo erschienen sind.
Es sind dies die Studien: Die Begründungen der prophetischen Heils- und
Unheilssprüche (1934); Das Zitat im Prophetenspruch (1937); Das Thema
«Umkehr» in der alttestamentlichen Prophétie (1951); Der große Jesreeltag,
Hos. 2, 1-3 (1952/53) ; «Wissen um Gott» bei Hosea als Urform von Theologie
(1952/53); Hauptprobleme alttestamentlicher Prophétie (1955); Hoseas
geistige Heimat (1956); Zur Hermeneutik des Alten Testaments (1956); Das
Geschichtsverständnis der alttestamentlichen Prophétie (1960); Das Keryg-
ma des deuteronomistischen Geschichtswerks (1961); Das Alte Testament
und das Problem der existentialen Interpretation (1963); Das Kerygma des
Jahwisten (1964). Die weitaus umfangreichste Arbeit der Sammlung, «Das
Zitat im Prophetenspruch» (103 S. gegenüber durchschnittlich 25 S. der
übrigen), ist diejenige, deren Neudruck sich vielleicht am wenigsten
aufdrängte, weil sie eine doch eher periphere Frage fast ermüdend weitschweifig
erörtert. Im übrigen hat Wolff alle Probleme äußerst sorgfältig und
umsichtig bearbeitet und ist dadurch oft zu Ergebnissen gelangt, die das
Wissen um das Alte Testament in wesentlichen Punkten fördern. Es ist
nicht möglich, hier auf alle Arbeiten einzugehen. Nur weniges sei
hervorgehoben. Für Wolff ist bezeichnend, daß er in seinen Untersuchungen stets
auch nach dem «Kerygma» für die heutige Predigt fragt. Zum «großen
Jesreeltag (Hos. 2, 1-3)» sagt er z. B.: «Dieser Aufsatz will als erste Anleitung
für Studenten eines alttestamentlichen Proseminars gelesen werden. Als
solcher möchte er aber auch die Brüder im Predigtamt erinnern an Freude
und Verheißung der Exegese» (S. 151). Gegenüber einer allegorisierenden
Auslegung bekennt er sich überzeugend zur typologischen Interpretation,
damit zugleich die existentiale ablehnend. Wohl zum Wertvollsten in diesem
Band gehört die Untersuchung der QViVn 1737 bei Hosea, die nicht psycho-
logisierend vom Lebenskreis der Ehe her (yr») als «vertraulicher Verkehr
mit Gott», sondern als «Kenntnis, Wissen um Gott» zu deuten ist. Sehr gut
wird in den «Hauptproblemen» das für Israels Propheten unbestreitbar
Einzigartige herausgearbeitet. Bestechend ist der Nachweis, daß «Hoseas
geistige Heimat» am ehesten in einer «Verbindimg prophetischer und levitischer
Kreise im Nordreich des 8. Jahrhunderts» zu suchen ist (S. 248). Im Beitrag
« G eschichtsVerständnis» wird angemerkt: «R. Bultmann hat uns das
Gespräch mit der alttestamentlichen Wissenschaft der letzten dreißig Jahre
vorenthalten» (S. 305). «Das Kerygma des Jahwisten» liegt in Gen. 12, 1-3
beschlossen und hier speziell in 12, 3" : «Alle Sippen der Erde gewinnen in
dir (Abraham) Segen.» Hans Bruppacher, Buchs, Kt. Zürich



Rezensionen 361

Edward Robertson, Catalogue of the Samaritan Manuscripts in the John
Rylands Library, Manchester. 2. The Gaster Manuscripts. Manchester,
John Rylands Library, 1962. XXI + 312 S., 12 Tafeln.

Erst seitdem man durch Tonbandaufnahmen bei der kleinen samaritani-
schen Gemeinde in Nablus, die einen aramäischen Dialekt spricht, in ihrem
Gottesdienst aber den hebräischen Pentateuch nach ihrer besonderen
Tradition verwendet, auch die Aussprache ihrer schon länger bekannten Thora-
handschriften kennt, ist die Bedeutimg dieses samaritanischen Hebräisch
mit seinen Abweichungen vom masoretischen Text der tiberiensischen
Überlieferung für unsere Kenntnis der alttestamentlichen Textgeschichte wie
auch der hebräischen Grammatik und des Wortschatzes klar geworden1. Da
kann man auch erst eine Publikation wie die vorliegende richtig würdigen.
Es handelt sich um einige hundert Handschriften, die aus dem Nachlaß
des Semitisten und jüdischen Volkskundlers Moses Gaster (1856-1939), der

enge Beziehungen zur samaritanischen Gemeinde hatte, 1954 in den Besitz
der John Rylands Bibliothek in Manchester übergingen. Ihrem Direktor,
selber Spezialist auf diesem Gebiet, verdankt man den mustergültig
angelegten Katalog, der es erst möglich macht, diese Schätze wissenschaftlich
auszuwerten. Außer Thorahandschriften sind es liturgische (Hymnen!),
historische, chronologische, astronomische Texte, Abhandlungen, Verträge,
Sammlungen von Sprichwörtern, Bräuchen, Personenlisten usw. Die Schrift
ist durchgängig die samaritanische ; die Sprache dagegen, weil Gebrauch der
samaritanischen nach der Eroberung des Landes durch die Araber verboten
wurde, oft die arabische. Einige Texte sind zweisprachig (samaritanisch-
arabisch), einer sogar dreisprachig (samaritanisch-arabisch-jüdischaramäisch).
Ein Thoratext ist auf Gasters Wunsch nach der heutigen Aussprache vokali-
siert. So läßt sich dem Katalog mancherlei Interessantes entnehmen.

Walter Baumgartner, Basel

Philon d'Alexandrie, De gigantibus. Quod Deus sit immutabilis. Introduction,

traduction et notes par A. Mosès. Les œuvres de Philon d'Alexandrie,

7-8. Paris, Editions du Cerf, 1963. 153 p.
De plantatione. Introduction, traduction et notes par Jean Pouilloux.
Les œuvres de Philon d'Alexandrie, 10. Paris, Editions du Cerf, 1963.
109 p.
De cherubim. Introduction, traduction et notes par Jean Gorez. Les
œuvres de Philon d'Alexandrie, 3. Paris, Editions du Cerf, 1963. 85 p.
De confusione linguarum. Introduction, traduction et notes par J. G. Kahn.

Les œuvres de Philon d'Alexandrie, 13. Paris, Editions du Cerf, 1963.
189 p.
De vita contemplativa. Introduction et notes de F. Daumas, traduction de
P. Miquel. Les œuvres de Philon d'Alexandrie, 29. Paris, Editions du
Cerf, 1963. 150 p.
De mutatione nominum. Introduction, traduction et notes par R. Arnaldez.

1 P. Kahle, The Cairo Geniza (1959), 8. 153ff.



362 Rezensionen

Les œuvres de Philon d'Alexandrie, 18. Paris, Editions du Cerf, 1964.
161 p.
La publication de la traduction française des œuvres de Philon se poursuit

à un rythme soutenu.
M. A. Mosès, dans un excellent volume a traduit avec précision le De

gigantibus et le Quod Deus sit immutabilis. Il souligne bien dans son
introduction l'unité profonde qui unit les deux traités que l'on a, à juste titre,
donnés dans un seul et même volume. - M. Jean Pouilloux, l'un des directeurs

de l'entreprise, s'est chargé du De plantatione. L'introduction met bien
en valeur la véritable grandeur épique à laquelle atteint Philon, lorsqu'il
décrit l'œuvre du grand Planteur. - La traduction du De cherubim est due à

M. Jean Gorez. On aurait souhaité une introduction moins sommaire, où
aurait été abordé, même brièvement, le thème typiquement philonien des

vertus «épouses de Dieu». - L'édition du De confusione linguarum se distingue
des autres volumes de la série par des notes très abondantes. M. J. G. Kahn
s'est efforcé de faire apparaître les points que Philon et la tradition rabbini-
que ont en commun. On s'étonne un peu de ne pas trouver dans la
bibliographie les ouvrages classiques de L. Ginzberg, The Legends of the Jews1",

Philadelphia, 1954 et E. Stein, Philo und Midrasch, Giessen, 1931. - Le De
vita contemplativa est un des plus importants traités de Philon. Les
découvertes de Qoumrân ont encore ravivé l'intérêt que les critiques ont
toujours porté aux fameux Thérapeutes1. La traduction, élégante, est l'œuvre
de P. Miquel. C'était une idée très heureuse que de confier l'introduction à

un égyptologue. M. F. Daumas, directeur de l'Institut Français d'Archéologie

du Caire, s'est acquitté de cette tâche avec bonheur et va même jusqu'à
proposer une localisation assez précise du couvent des ascètes juifs. - M. R.
Arnaldez introduit et traduit le De mutatione. L'introduction dégage clairement

le thème essentiel du traité: «Le changement de nom est le symbole
d'un changement radical de vie pour l'âme qui passe du monde du devenir
au monde de l'éternité. » Marc Philonenko, Strasbourg

F. M. Bbattn, Jean le Théologien. 2. Les grandes traditions d'Israël et l'accord
des Ecritures selon le quatrième évangile (Etudes Bibliques). Paris,
Gabalda, 1964, XII + 344 p.
Dans ce deuxième volume consacré à l'auteur du quatrième évangile, le

Père Braun veut chercher «quelle notion St Jean se faisait des Ecritures, et
comment il les a utilisées».

Une première partie est réservée à l'étude littéraire des citations:
Expresses elles sont rares, mais les allusions ou paraphrases ne se comptent pas
tant la liberté de l'auteur rend difficile la tâche du critique. L'hypothèse

1 Cf. B. Reicke, Remarques sur l'histoire de la forme (Formgeschichte)
des Textes de Qumran: Les manuscrits de la mer Morte. Colloque de

Strasbourg, 25-27 mai 1955 (1957), p. 37-44; M. Philonenko, Le «Testament de
Job» et les Thérapeutes: Semitica 8 (1958), p. 41-53; P. Geoltrain, Le traité
de la Vie Contemplative de Philon d'Alexandrie. Introduction, traduction et
notes: Semitica 10 (1960).



Rezensionen 363

d'une pré-histoire littéraire de quelques-uns de ces textes bibliques (Testi-
monia, etc.) n'a pas l'heur de plaire au P. Braun. Jean a puisé à la source
dont un autre ruisseau alimente la tradition synoptique, mais son originalité
est de retenir des textes nouveaux et d'en refuser d'autres (les textes
apocalyptiques par exemple).

La deuxième partie étudie les grands thèmes messianiques annoncés par
les prophètes ou les auteurs sapientiaux (Messie, agneau de Dieu, grand-
prêtre, Christ inconnu, Sagesse, Logos). Ces différents chapitres sont évidemment

bâtis sur un plan identique dont le premier paragraphe rappelle le

message des textes de l'Ancien Testament ou du bas-judaïsme. Ces états de
la question, pour indispensables qu'ils soient, n'en laissent pas moins
l'impression ou bien de redire longuement des résultats bien acquis depuis
longtemps, ou bien de passer trop vite sur de redoutables problèmes (cf. sur
la Sagesse). Le P. Braun trouve la messianité de Jésus affirmée avec une
insistance sur l'accomplissement d'Es. 11, 1—2. Jean ne retient pas la
prophétie de Deut. 18, 18-19: pour lui Jésus n'est pas Le Prophète.

Le titre d'agneau ne renvoie pas aux prophéties du Serviteur, il doit
plutôt être rattaché au symbolisme du messie royal, de la Pâque et peut
être aussi de l'agneau sacrificiel.

Jean n'attribue apparemment au messie aucun caractère sacerdotal.
Quand il affirme que Jésus est le temple, cela signifie seulement que Dieu est
présent en lui et qu'il est le lieu où doit se rassembler le peuple dispersé.
Cependant le rôle de médiation dévolu au Christ, la consécration qui lui
permet de consacrer les siens, et peut-être la symbolique de la robe sans
couture permettent de penser que la fonction sacerdotale n'est pas
totalement absente de la christologie johannique.

Le titre de fils de Dieu donne au P. Braun l'occasion d'une discussion
herméneutique sur l'interprétation théologique du mot.

Les spéculations sapientiales des textes de Qoumran et des écrits pseudo-
salomoniens sont fort proches de ce que nous lisons chez Jean. Cela ne fait
que témoigner d'une forte influence hellénistique sur le judaïsme sans exclure
le judaïsme palestinien. Ainsi peut-on expliquer le Prologue où Jean s'est
certainement servi d'un hymne isolé de provenance palestinienne en l'intégrant

étroitement au corps de son évangile.
En tant que Logos, Jésus est la sagesse de Dieu, sa parole - ce qu'il

faudrait comprendre dans un sens ontologique et non purement fonctionnel
(polémique contre O. Cullmann) - sa loi. Voilà pourquoi le prologue transfère
au Logos les attributs que le judaïsme réservait à la Torah.

La troisième partie s'intitule: Eschatologie et Histoire. Après avoir
distingué les deux grandes conceptions du temps qui se trouvent dans la
Bible: celle des prophètes à laquelle la théologie d'O. Cullmann rend justice,
et celle de la lignée sapientiale à laquelle R. Bultmann est plus attentif, le
P. Braun trouve chez Jean un incontestable sens de la durée et de l'eschatologie.

Mais cette eschatologie est messianique et donc dans un certain sens
réalisée ou mieux: inaugurée; le jugement est, dès aujourd'hui, anticipé, la
résurrection a commencé, etc..., même si l'achèvement n'est pas encore là.
C'est que, pour Jean, la frontière entre ce monde-ci et le monde qui vient



364 Rezensionen

n'existe plus; c'est l'irruption, avec le Christ, de l'éternité dans le temps.
Ainsi s'explique également l'intérêt soutenu que le quatrième évangéliste
porte aux patriarches : dès les origines le grand dessein de Dieu était en voie
d'exécution. La typologie johannique témoigne également dans ce sens.
C'est pourquoi il faut suivre Kierkegaard dans ses réflexions sur la notion
de contemporanéité qui rend bien compte de la pensée johannique, et
emprunter à O. Cullmann sa conception de l'histoire du salut dont le centre
est en Christ.

Trois longs appendices terminent le livre. Le premier est consacré aux
Testaments des XII patriarches et à leurs rapports avec le bas-judaïsme. Le
texte actuel serait une adaptation judéo-chrétienne d'un original juif qu'on
ne peut sans doute pas ranger tout simplement parmi les écrits esséniens :

malgré des affinités trop de divergences séparent les affirmations de la Règle
et celles des Testaments.

Le deuxième appendice s'intitule: «Essénisme et hermétisme. Contribution

à l'étude de l'hellénisme en Palestine.» Le P. Braun commence par
rappeler la diversité de tout se qui se cache sous le nom d'hermétisme, qu'il
soit populaire ou savant. Sur bien des points importants les croyances
esséniennes, telles que Josèphe les décrit, s'en montrent dépendantes
(anthropologie, spiritualisme, prière au soleil, botanique médicinale, astrologie).
Il n'est pas jusqu'à la doctrine des deux voies et des deux démons qui ne
puisse trouver des parallèles dans l'hermétisme. Encore faut-il ajouter que,
s'il convient de recevoir avec confiance le témoignage de Josèphe, on doit
se garder d'y chercher la peinture d'un essénisme contemporain de celui de la
Règle; Josèphe a connu un essénisme tardif et évolué.

Le dernier appendice traite des relations entre St Jean et les grecs. Le
P. Braun est enclin à les envisager réciproques: On peut trouver dans des
écrits grecs, en particulier dans plusieurs traités hermétistes, des réminiscences

johanniques. Quant à ce que Jean emprunte à l'hellénisme, c'est
essentiellement un choix de thèmes et de locutions, une koinè spirituelle de
l'époque, ce qu'il fallait pour se faire entendre des païens les mieux disposés.

Sans doute seront-ce les appendices qui retiendront d'abord l'attention
des critiques : les vues qui s'y expriment ont une netteté et une hardiesse
qui encouragent et stimulent la discussion. Mais le corps de l'étude mérite
assurément qu'on s'y arrête: malgré quelques lenteurs on y trouvera de

quoi nourrir longtemps les recherches johanniques. Pierre Prigent, Strasbourg

Aelked Cody, Heavenly Sanctuary and Liturgy in the Epistle to the Hebrews.
St. Meinrad, Indiania, Grail Publications, 1960. XIII -|- 227 S.

Cody möchte mit seiner Studie über die Liturgie im himmlischen Heiligtum

eine Lücke in der Erforschung des Hebräerbriefs ausfüllen und
nachweisen, daß der Hebräerbrief das christliche Kerygma durch Aufnahme von
Typen aus der levitischen Sühneliturgie entfaltet hat, indem der Verfasser
des Briefes die innere Bedeutung dieser Liturgie für das Verständnis des
Verhältnisses zwischen Gott und Gottes Volk ausnützte, und weiter daß der
Brief die Vorstellung des Heiligtums aufnimmt, um mit seiner Hilfe ein axio-
logisches Heilsverständnis hellenistisch-dualistischer Prägung abzuwehren.



Rezensionen 365

DerVerfasser untersucht im ersten Hauptteil seiner Arbeit den historischen
Hintergrund und im zweiten Hauptteil die dem Hebräerbrief eigentümlichen

Vorstellungsgehalte des himmlischen Heiligtums und der himmlischen
Liturgie. Methodisch geht er nacheinander folgende drei Probleme an: 1. Die
historische Entwicklung der beiden Vorstellungsgehalte in vorneutestament-
licher Zeit, ihr Vorkommen im übrigen Neuen Testament und ihre Bedeutung

im Hebräerbrief. 2. Der Dualismus zwischen irdischer und himmlischer
Welt, zwischen Zeitlichkeit und Ewigkeit und die Überwindung der dualistischen

Antithetik in dem Christus des Hebräerbriefs. 3. Der Einbau des typo-
logisch verstandenen alttestamentlichen Sühneritus in das alexandrinisch-
dualistische Rahmenwerk und die Gewinnung der Erlösungstheologie des

Hebräerbriefs, welche im Erlösungswerk des himmlischen Hohenpriesters,
Jesus Christus, ihren Ursprung hat.

Sachlich führt der Verfasser etwa Folgendes aus: Unter dem Einfluß
östlicher Religionen hat das Alte Testament die Vorstellung von einem irdischen
Heiligtum mit himmlischem Ursprung entwickelt, welches als Ort der Gegenwart

Gottes und der Begegnung zwischen Gott und Mensch gedacht ist.
Unter dem späteren Einfluß des Hellenismus gelangt etwa das Buch der
Weisheit zu der Vorstellung, daß das irdische Heiligtum gegenüber dem
vollkommenen himmlischen Vorbild ein unvollkommenes Abbild sei. An diese
Tradition knüpft Philo von Alexandrien mit seiner allegorischen Deutung des

Heiligtums an. Der Hebräerbrief dagegen verwendet die Tradition typologisch
in der Weise, daß die alttestamentliche Einteilung in ein äußeres und inneres
Heiligtum zu einem zeitlichen Nacheinander von früherem und neuem
Heiligtum in doppelter Sicht umgeprägt wird. Die eine Sicht, in welcher der
alexandrinische Dualismus eine wichtige Rolle spielt, läßt auf die irdische
Heilsordnung die zweite, himmlische Heilsordnung folgen. In der anderen
Sicht stellt sich das erste Heiligtum in der Gott-Menschheit Christi als der
unio zwischen Himmel und Erde dar. Dabei ist der Tempel der Leib Christi
wie auch in der johanneischen Theologie. Dieser Tempel wird im Kreuz und
in der Auferstehung vollendet, wie auch Paulus sagt. Dagegen ist unter dem
zweiten Heiligtum der himmlische Bereich der Herrlichkeit Gottes als der
ewige Punkt der gottmenschlichen Vereinigung, der Erlösung und der
Erfüllung messianischer Weissagung zu verstehen. Von dieser Differenzierung
aus ist mm auch die besondere Stellung Christi in der himmlischen Liturgie
zu begreifen. In der Apk. umfaßt die himmlische Liturgie den Lobpreis und
die Fürbitte der Engel und Gerechten. Durch die Aufnahme der Gerechten
in die Liturgie geht die Apk. über den ihr sonst nahestehenden Traditionsstrom

des Alten Testaments und der außerkanonischen Bücher hinaus.
Hebräer überträgt darüber hinaus den liturgischen Akt auf Christus, den Diener
am himmlischen Heiligtum, indem Christus nicht nur für die Seinen in der
Fürbitte eintritt, sondern sie auch zur Heiligung und Vollendung leitet.
Deshalb ist der himmlische Akt der Liturgie mit der Heilsordnung, welche
ihren Anfang im irdischen Christus hat, im Hebräer zusammengesehen.

Zusammenfassend sagt Cody: «Das Heiligtum ist der Brennpunkt der
Beziehungen zwischen Gott und seinem Volk; das Heiligtum ist ebenfalls
der Ort der Korrespondenz zwischen der himmlischen und irdischen Sphäre



366 Rezensionen

des Daseins in der Heilsgeschichte. Die Liturgie Christi, welche auf der
Ebene der historischen Existenz begann, ist als eine dynamische Einheit im
Allerheiligen begrenzt, welches der Brennpunkt der Beziehungen zwischen
Gott und den Menschen in der himmlischen - und darum wirklichen, gültigen
und objektiv unbegrenzten - Ordnung ist. Der Schnittpunkt zwischen
Himmlischem und Irdischem, zwischen Ewigkeit und Zeitlichkeit ist das
Sitzen Christi zur Rechten des Vaters; die Vollendung und Spezifizierung
der Liturgie Christi aber ist, sobald als der Erlösungsakt einmal und für
alles, soweit Geschichte reicht, beendet ist, der ewigen Macht Gottes
gegenübergestellt, dessen rettendes Handeln zusammen mit dem Hilfsmittel der
Menschheit Christi durch alle übrigen Handlungen hindurchwirkt, um Sünde
aufzuheben und viele Söhne zur Herrlichkeit zu führen» (S. 203).

Klaus Otte, Serneus, Kt. Graubünden

A. B. du Toit, Der Aspekt der Freude im urchristlichen Abendmahl. Winter-
thur, Verlag P. G. Keller, 1965. IX + 187 S.

Diese Untersuchung lag 1959 der Theologischen Fakultät der Universität
Basel als Dissertation vor und ist mit einigen Änderungen gedruckt worden.
Der Verfasser, der in Transvaal, Südafrika, wohnhaft ist, hat dem Aspekt
der Freude des neutestamentlichen Zeugnisses vom Abendmahl nachgehen
wollen, und er hat dies unter Heranziehung eines recht bedeutenden Teils
der zur Frage aktuellen Literatur durchgeführt. Das Literaturverzeichnis
weist nur ganz wenige Lücken auf.

Der eigentlichen Untersuchung schickt du Toit zuerst eine lange
Einleitung über die Freude ganz allgemein im Alten und im Neuen Testament
voraus. Diese scheint weder notwendig noch sehr nützlich gewesen zu sein.
Die Ausführungen über das Hauptthema bleiben ziemlich summarisch,
indem der Verfasser so viele Fragen aufnimmt, daß eine tiefgehende Arbeit
den angelegten Rahmen sprengen würde. Du Toit behandelt das Freudenmahl

in der Botschaft Jesu (das Mahlmotiv in den Gleichnissen wurde schon
von Jesus auf das eschatologische Messiasmahl bezogen, ist nicht erst eine
allegorische Gemeindebildung), das letzte Mahl Jesu (unter anderem die
ursprüngliche Gestalt der Einsetzungsworte und ihre Bedeutimg: der
Stellvertretergedanke und der Bundesgedanke beide ursprünglich), die
Freudenmahlzeiten in der Urgemeinde, bei Paulus und bei Johannes. Der eschatologische

Charakter der Mahlzeitsfreude wird besonders stark betont.
Trotz gewisser methodischer Schwächen bietet das Buch gute Einzelheiten,

besonders in dem Abschnitt: «Der Inhalt des Frohlockens beim
Brotbrechen »; hier baut der Verfasser wohl besonders auf den Arbeiten von
O. Cullmann. Warum er der doch allgemein als überholt betrachteten Zwei-
Quellen-These Lietzmanns eine so große Aufmerksamkeit erweist, bleibt
aber unerklärt.

Neues Material bietet diese Abhandlung kaum, sie kann aber als ein sehr
nützlicher Querschnitt durch die neutestamentliche Abendmahlsproblematik
dienen, auch für diejenigen, die den einzelnen Ergebnissen des Verfassers
nicht zustimmen können. Björn Sandvik, Oslo, z. Z. Basel



Rezensionen 367

Werker Bieder, Das Mysterium Christi und die Mission. Ein Beitrag zur
missionarischen Sakramentalgestalt der Kirche. Zürich, EVZ-Verlag, 1964.
115 S.

Bieder geht in seiner Studie den neutestamentlichen Mysterion-Stellen
nach. Er findet dabei folgenden Grundton, der bei aller Verschiedenheit
durch das ganze Neue Testament geht : «Da ist eine große Grenze aufgerichtet,
die Gott in seiner Barmherzigkeit in die Juden- und Heidenwelt hinein niedergelegt

hat und bei deren Niederlegung er die Kirche aktiv dabeihaben will»
(S. 76). Wenn das biblische Mysterium letztlich der Mission dienen muß, so

liegt darin der große Unterschied zu den heidnischen Mysterienreligionen mit
ihrem Schweigegebot.

Zu Mark. 4, 11 sagt Bieder, daß Christus das Geheimnis der
Königsherrschaft Gottes ist. An ihm scheiden sich Glaubende und Nichtglaubende,
wobei der Glaube Sache göttlicher Gnade ist. Nicht die Gemeinde, sondern
der erhöhte Herr selber erklärte die Gleichnisse in die Heidenwelt hinein.
Auch Rom. 11, 25 steht in direktem Zusammenahng mit der Mission: Die
Blindheit Israels muß der Mission dienen und will von der Kirche respektiert
sein. Auch durch die Propheten gibt Gott Einblick in das Geheimnis Jesu
zuhanden der Heiden (zu Rom. 16, 25f.). In 2. Thess. 2, 7 versteht Bieder
wie Berkhof unter der aufhaltenden Macht die missionarische Wirksamkeit
des Hl. Geistes. Die fünf Mysterionstellen im ersten Korintherbrief weisen
ebenfalls auf Christus und die Mission. Weil das Wort vom Kreuz ein
Geheimnis bleibt, hat Paulus die Verständigung mit dem Hörer nicht in der
Hand. Diese bleibt ein Wunder der göttlichen Liebe. Den Sinn des Geheimnisses

im Kolosserbrief faßt Bieder so zusammen: «Christus das Haupt der
Gemeinde in der Welt und für die Welt» 53. Im Epheserbrief werden diese

Aussagen dann in einen heils- und universalgeschichtlichen Zusammenhang
gestellt. In Eph. 5 will Bieder mysterion als Einheit von Eros und Agape im
Dienst der Mission Gottes verstehen. Es folgen dann Ausführungen zu
1. Tim. 3, 9. 16 und zu den Stellen in der Offenbarung.

Im 3. Teil seiner Arbeit geht Bieder der Bedeutung von mysterion in der
alten Kirche nach. Die Übersetzung mit sacramentum, Fahneneid beurteilt
er m. E. mit Recht kritischer als Bornkamm im Theol. Wörterbuch. Wennschon,

so kann Bieder den das sacramentum tragenden Eid nur auf Gottes
Seite und nicht beim Täufling sehen.

Im 4. Teil über Mysterium Christi und Mission fällt die nüchterne
Unterscheidung von Mission und Kirche auf. Mission ist besondere Funktion in der
Kirche und für die Welt. Das der Kirche aufgetragene Missionsgebet wird
mit Recht betont. Hoffentlich wird man es auch begrüßen, daß Bieder dem
Unfug, den man heute mit den Worten Gespräch und Begegnung treibt,
entgegentritt, gilt es doch nach wie vor einen Kampf zu bestehen, den man
nicht in Begegnung auflösen kann.

Alles in allem: Man könnte Prof. Bieder dafür beneiden, daß er an einem
so fruchtbaren Ort der Begegnung von Mission und Theologie arbeiten darf.
Seine Studie ist ein schönes Zeugnis dafür, wie lebendig Theologie angesichts
praktischer Missionsarbeit wird. So ist die Mission auch der rechte Prüfstein



368 Rezensionen

für jede Theologie. Da werden Intellektualismus, Existentialismus, falscher
Pietismus und Liberalismus in ihrer Sterilität offenbar und abgetan.

Bieder hat in seinem Buch die große Bedeutung des Geheimnisses für
urchristliche und heutige Mission überzeugend dargelegt. Man darf sicher

sagen, daß die entscheidenden Mysterionstellen im Neuen Testament
eindeutig auf die Mission weisen. Diese Entdeckung hat Bieder dazu geführt,
Mysterion - und teilweise tut er es mit Hilfe der Allegorese - ganz generell
für die Mission zu beanspruchen. Es würde dem Gewicht seiner Aussage
keinen Abbruch tun, wenn er Stellen wie I. Kor. 15, 51 weggelassen hätte.
Vielleicht hätte man auch noch kräftiger herausstellen können, wie unerhört
die paradoxe Tatsache ist : Ausgerechnet mysterion, das doch von myein
das, was die Wahrnehmung wie die Mitteilung verschließt, verhindert,
ausschließt (Cremer, S. 741), herkommt, hat so eminent mit Mission zu tun.
Auch werden m. E. die Verstockungsworte in den Gleichnissen in ein zu
mildes Licht getaucht. Da sind doch unbegreifliche Härten, die wir Theologen
nicht mildern, sondern nur mit Zittern dem anheimgeben können, der als
der Herr solche Worte gesprochen hat. Diese Anmerkungen wollen und
können nichts ändern an der Hilfe, Freude und Ermutigung, welche von
diesem Büchlein ausgehen auf jeden, der es liest, sei es hier daheim oder
draußen auf dem Missionsfeld.

Johann Heinrich Schmidt, Hauptwil, Kt. Thurgau

Otto Enoch, Eigenart und Bedeutung der Eschatologie im theologischen Aufriß
des ersten Clemensbriefes. Theophaneia, 17, Bonn, Peter Hanstein Verlag,

481 S. DM 42.-.
Es gehört vielleicht zu den Ergebnissen des deutschen Wunders, daß man

jetzt wie in der guten alten Zeit Mittel hat, dicke Bücher herzustellen. Ist es

wirklich möglich, fast 500 Seiten über den ersten Klemensbrief zu schreiben?
Dr. Knoch hat es gemacht.

Viel Neues ist in diesem Buche nicht zu finden. Die Klemens-Forschung
hat auch lange Zeit damit gearbeitet, das Material sorgfältig durchzusichten.
Bei seiner Untersuchung der Eschatologie Klemens' untersucht Dr. Knoch
sorgfältig alle Begriffe des Briefes und beleuchtet dabei die Eschatologie.

Zuerst bekommt man den Eindruck, daß Knoch sich der Abfallstheorie
ansehließt, wenn er bezeugt, wie Klemens die apostolische Tradition
abgeändert hat. Man wird doch den Verfasser besser verstehen, wenn man liest :

«In diesen Prozeß des Hinaustretens des Christentums in die neuen geistigen
Räume der hellenistischen Umwelt, seiner Ausgestaltung zur Weltreligion,
wobei einerseits noch verbindlicher ntl. Kanon fehlt, andererseits aber
Brücke und maßgebliche Stütze in diesem Prozeß das hellenistische, welt-
offene Diasporajudentum wurde, ist auch Clemens einzureihen» (S. 315f.).

Das Wesentliche des Buches ist schon S. 134f. gesagt: Clemens vertritt
die urchristliche Naherwartung, ist Zeuge der erfahrenen Parusieverzögerung
und bedient sich einer fest ausgebildeten Naherwartungsapologetik. Dabei
wird der Schwerpunkt von der Bälde auf die Plötzlichkeit verschoben.
Durch den starken Einfluß der alttestamentlich-jüdischen Eschatologie tritt
eine Verschiebung von der allgemeinen auf die individuelle Eschatologie ein.



Rezensionen 369

Das Eschaton ist der Vollendungszustand der Schöpfung, der die jetzige
Schöpfungsordnung ablösen und nach dem Plane des Schöpfers notwendig,
sicher und genau eintreten wird.

Die Einzelexegese ist oft an der Harnackschen Tradition gebunden, z. B.
bei der Rechtfertigungslehre in Kap. 32. Ich bin der Meinung, daß die pau-
linische Tradition zwar nicht in ihrer Tiefe gefaßt ist, von Klemens aber
doch für die Situation in Korinth gut benutzt wird. Es ist auch gut paulinisch
zu sagen, daß man gute Werke tun soll, gerade im Gegensatz zu einem falschen
Rechtfertigungsglauben.

Auch zu 1. Clem. 49, 5 bin ich von anderer Meinung. «Die Liebe deckt
eine Menge von Sünden zu», wird meistens als eine moralistische Aussage
gedeutet. Aber wenn die Liebe bei Klemens die Gemeinschaft in Christus ist,
ist es diese Gemeinschaft, die eine Menge von Sünden zudeckt.

Dr. Knoch hat ein Klemensbuch gegeben, das die meisten Probleme
berührt und dabei fast ein Kompendium über die bisherige Forschung bietet.
Man bekommt kein neues Bild von dem Petrusnachfolger, aber man faßt
besser, wie unendlich viele Möglichkeiten für die spätere Entwicklung in
diesem kleinen Schreiben bezeugt sind. Das Buch kann gut als eine erweiterte

Einführung in die Kirchengeschichte bezeichnet werden.
Olof Andren, Gävle

A. Luneau, L'Histoire du salut chez les Pères de l'Eglise. La doctrine des âges
du monde. Théologie historique, 2. Paris, Editions Beauchesne, 1964.
448 S. Fr. 30.-.

Ein erstaunliches Buch! Man weiß nicht, soll man mehr den gelehrten
Fleiß des Autors bewundern, der in diesem Werk von enzyklopädischem Ausmaß

steckt, oder seinen Scharfsinn, der das ganze Material ordnet, sichtet
und strukturiert. Jedenfalls ist die Lektüre des Buches von Luneau
außerordentlich anregend und gewinnbringend; es verdiente, in die deutsche
Sprache übersetzt zu werden.

Die Frage nach der Geschichte und ihrem Sinn ist heute besonders lebendig,

findet allerdings sehr verschiedene Antworten (Ablehnung jedes Sinnes
der Geschichte bei Sartre etwa ; Skeptik bei einem W. Dilthey ; positive
Einstellung, freilich in z. T. diametral entgegengesetztem Sinn, bei Hegel, Marx,
Bergson). Das Christentum hat seit seinen Ursprüngen eine mehr oder
minder klare Vorstellung von der Zielrichtung der Geschichte, die
heilsgeschichtlich konzipiert ist. Luneau hat sich vorgenommen, die Entwicklung
dieser Geschichtstheologie bei den Kirchenvätern bis zu Joh. Chrysostomus
im Osten und bis zu Augustin im Westen zu verfolgen. Eine gigantische
Aufgabe! Er hat sie sich — m. E. methodisch durchaus legitim — dadurch
ermöglicht, daß er (wie der Untertitel seines Buches sagt) die Lehre von den
«Weltaltern» als Einstieg benützt. Daß er mit dieser Fragestellung nicht
auf ein Nebengeleise gerückt ist, sondern geradezu einen Schlüssel zum
Geschichtsverständnis der Väter gefunden hat, beweist sein ganzes Buch.

Ein einführendes Kapitel «Von Hesiod zu Paulus» zeigt die Voraussetzungen

der Weltalterlehre bei den Griechen, Persern und Römern, bei den Juden
(Altes Testament, hellenistisches Judentum, Apokalyptik) und bei Paulus.

24



370 Rezensionen

Auf wenigen, aber ausgezeichneten Seiten wird das vielgesichtige Gemisch
von optimistischer Geschichtsgläubigkeit und pessimistischer Geschichtsverneinung

in der Alten Welt dargestellt. Man hätte sich nur noch eine Skizze
des Geschichtsverständnisses der Gnosis und Mysterienreligionen erhofft, die
das Bild abgerundet hätte. Bereits zeichnen sich die 3 Hauptstränge der
Weltalterlehre ab, die das Thema der nachfolgenden Untersuchung abgeben :

1. Das Schema der 7 Weltalter, das aus dem jüdisch-iranischen Raum
herkommt (innerhalb dieses Schemas gibt es zwei « Richtungen » : entweder wird
alles Gewicht auf die Endzeit gelegt, so daß neben ihr die Jetztzeit verblaßt;
oder man interessiert sich auch für die zur Endzeit führenden 6 Weltalter) ;
2. das Schema der 4 Weltalter, das bei Griechen und Römern schon eine
Rolle spielt, von Paulus aber mit theologischer Begründung auf die
Heilsgeschichte angewendet wird (auch hier sind verschiedene Möglichkeiten
gegeben: entweder überwiegt, wie bei Paulus, die negative Bewertung der
alttestamentlichen «Gesetzesperiode»; oder man würdigt den positiven
heilsgeschichtlichen Fortschritt vom Alten Testament, evtl. auch von der
Philosophie, zum Neuen Testament); 3. schließlich kommt auch immer wieder
das zyklische Geschichtsdenken im kirchlichen Raum zu seinem Recht, in
der Form der Annahme, daß sich Urzeit und Endzeit mehr oder weniger
entsprechen.

Der Autor entfaltet dieses Thema in 4 Hauptteilen, deren reichhaltigen
Inhalt wir hier unmöglich wiedergeben können; einige Hinweise müssen
genügen. - 1. Teil. Die Periode der Apostolischen Väter und der Apologeten
nennt Luneau ein «Treten an Ort», weil die einzelnen Konzeptionen sich
noch nicht voll entfalten. Erst bei Irenaus, dem «traditionellen Neuerer»,
schließen sich die einzelnen Stränge zu einer ersten, vorläufigen Synthese
zusammen. (Bei Tertullian, Hippolyt und Cyprian teilen sie sich z. T. wieder,
wie Luneau im 3. Teil zu zeigen versucht. Was die millenaristische Hoffnung
angeht, würde ich ihm allerdings widersprechen: er scheint mir Irenaus zu
sehr von seinen Vorgängern und Nachfolgern abzuheben.) — Der 2. Teil
befaßt sich mit der Entwicklung im Orient. Die Geschichtstheologie der
Alexandriner Clemens und Origenes weiß er sehr schön je in ihrer Eigenart
herauszuarbeiten (Clemens unterstreicht in nie wiederholter Kühnheit das

«griechische Testament»; Origenes in nicht nachvollziehbarer Weise den
Wiederkehrgedanken, verbunden mit der Annahme der ewigen Schöpfung
und der Apokatastasis). Nach einer Darstellung der Position Eusebs von
Caesarea (man fragt sich, warum Luneau ihn mit den Alexandrinern
zusammen behandelt?) wendet sich der Verfasser den «großen Kappadoziern»
zu, wobei ihm — wohl mit Recht — Gregor von Nyssa als die «griechische
Synthese» erscheint; interessant ist aber auch die «ökonomische» Trinitäts-
lehre Gregors von Nazianz und die Betrachtung der Geschichte unter dem
Gesichtspunkt der «Liebe Gottes» bei Joh. Chrysostomus. - 3. Teil. Während
im Osten das Siebenerschema dem Viererschema weichen muß, erfreut sich
im Westen das Siebenerschema großer Beliebtheit (man vermißt in diesem
Zusammenhang einzig Viktorin von Pettau bei Luneau), bis der Einfluß des
Ostens sich bei Hilarius von Poitiers, Ambrosius und Hieronymus bemerkbar
macht. — Der 4. Teil (über 120 Seiten!) ist ganz der «augustinischen Syn-



Rezensionen 371

these» gewidmet. Luneau versteht es meisterhaft zu zeigen, wie bei ihm die
3 Hauptstränge des Siebener- und Viererschemas sowie das zyklische Denken
zu einer Einheit verbunden sind.

Diese Monographie über die Heilsgeschichte bei den Vätern besticht nicht
nur durch ihre Sachkenntnis im einzelnen (in jedem Abschnitt sind die
Schriften der betreffenden Kirchenväter und die einschlägige Literatur reichlich

benützt), sondern sie überzeugt auch durch ihre klare, fundierte
Linienführung. Stellen-, Autoren- und Sachregister sowie eine breitangelegte
Bibliographie sind dem Buch beigegeben. Man hätte sich nur eine genaue
Überprüfung aller griechischen und deutschen Zitate erwünscht.

Willy Rordorf, Neuchâtel

Wilhelm de Vries, Rom und die Patriarchate des Ostens. Freiburg-München,
Verlag Karl Alber, 1963. VIII + 452 S. DM 39.80.

In seinem Buche «Rom und die Patriarchate des Ostens» erfaßt de Vries
das Thema in weitgespanntem, sowohl historischem wie systematischem
Überblick, und so darf es in seiner Art als Standardwerk gelten. Der
Verfasser, seit bald drei Jahrzehnten Professor am päpstlichen Orientalischen
Institut in Rom, breitet uns seine eigenen Forschungsergebnisse aus,
verbindet sich mit gelehrten Mitarbeitern O. Bârlea, J. Gill und M. Lacko und
greift ebenso auf bedeutende Vorarbeiter wie besonders G. Hofmann, so daß
sich eine Fülle von Gesichtspunkten und konkretem Stoff zusammenfinden.

Der erste, geschichtliche Teil führt vom Schisma 1054 bis zur Gegenwart.
Was ihn vor allem auszeichnet, ist der strenge Wille zur Unparteilichkeit,
der die Schuld an Zwist, Trennung und Mißverständnis zwischen Rom und
der östlichen Christenheit oft dem Westen zuschreibt, sei es den Päpsten,
der Kongregation de propaganda fide oder dem missionarischen Eifer der
apostolischen Legaten und der römischen Ordensleute. So kritisiert de Vries
etwa die intransigente Orientpolitik der avignonesischen Päpste, nämlich
ihre Intention, jede militärische Hilfe für den orthodoxen Osten in der
steigenden Türkennot als ein Druckmittel zu brauchen und von vorneherein
ein gemeinsames Konzil abzulehnen. Daß diese Härte nachließ und in
Florenz ein Unionskonzil im Zeichen wahrer Okumenizität — also mit offener
Diskussion — zustande kam, beruht, nach dem Autor, wesentlich auf der
hochgespielten Konziliarbewegung jener Tage. Mit der Gegenreformation
setzt erneut ein Opportunismus der Kurie ein, wird z. B. die türkische
Staatsgewalt eingespannt für das katholische Patriarchat in Aleppo, wird
das Patriarchat von Antiochia im 17. Jahrhundert gespalten, werden üble
Streitigkeiten um den Vorsitz der Chaldäer entfacht und die Kopten je und
je gedemütigt. Ausführlich kommt die Union der Karpatho-Ruthenen von
Uzhorod 1646 zur Darstellung, ebenso, fast disproportioniert im Umfang,
die Union der Rumänen, eine spannungsreiche Auseinandersetzung zwischen
dem vorwiegend kalvinistischen Landtag von Siebenbürgen, dessen
rumänischen Untertanen, dem Wiener Kaiserhofe und Rom. Dagegen steht
die historisch wichtigere Kircheneinigung von Brest-Litowsk etwas zurück.

Wenn die erste Hälfte des Werkes vielfach zum Nachschlagen dienen mag,
so weckt und befriedigt die zweite, thematisch gegliederte Hälfte um so



372 Rezensionen

stärker das aktuelle Interesse an der west-östlichen Begegnung der Kirchen.
Eine Geschichte der Ritenfrage «läßt sich schreiben», wie der Verfasser
betont, und so führt er uns in spannendem Zuge von der mittelalterlichen
Duldung, ausgesprochen in den Jahren 1215 und 1438, zu den Renaissancepäpsten

Pius II. und Leo X., die schützend für den griechischen Ritus
eintraten, von der vehementen Latinisierungstendenz eines Benedict XIV. -
übrigens in Europa, nicht aber im Orient - bis zum Höhepunkt der
Anerkennungsbereitschaft in der Bulle «Orientalium dignitas» Leos XIII. Auf
dem Gebiet der Kirchendisziplin gestattete sich Rom ein viel intensiveres
Eingreifen, etwa bei den Wahlen östlicher Bischöfe oder der Billigung und
Verwerfung östlicher Synoden. Unabdingbar beharrten alle Päpste, selbst
Leo XIII., auf der Forderung des Zölibats. Ein Hauptkapitel befaßt sich
mit der Frage der Autonomie der Patriarchen, der fundamentalen Streitfrage

überhaupt. Die bedeutende Studie von Fr. Dvornik über den römischen
Primat und die östlichen Patriarchate bleibt unerwähnt, da de Vries erst
mit dem 2. Jahrtausend einsetzt, der Epoche also, wo de facto Antiochia
und Jerusalem seit dem 1. Kreuzzug und Konstantinopel seit dem vierten
unter Lateinerherrschaft standen, deshalb denn auch mit dem Konzil von
Lyon die «unhistorische » These aufkam, alle östlichen Privilegien seien einst
von Rom gewährt worden. Im Gegensatz zu dieser Auffassung traten die
Griechen in Florenz auf und errangen die Zusage, Roms Primat könne die

Befugnisse und Würden der östlichen Hochthrone keineswegs beeinträchtigen.

De Vries führt aus, wie in den folgenden Jahrhunderten, als Rom
trotzdem die Patriarchenrechte weiter und weiter einschränkte, Enttäuschung

und Groll in der östlichen Kirchenwelt anwuchs bis zur leidenschaftlichen

Anklage des melkitischen Patriarchen auf dem Vaticanum I, Rom
habe immerzu das in Florenz gegebene Wort gebrochen. Unumwunden nennt
der Autor den Gegensatz in der Autonomiefrage das bis zur Stunde größte
Unionshindernis. Wie aber entwickelte sich die Glaubensdifferenz? Die
römische Formel über den Ausgang des Heiligen Geistes, das fllioque, das
das Lyoner Konzil der Ostkirche auferlegt hatte, setzte das Florentiner mit
dem griechischen Bekenntnis «a patre per filium» gleich. Doch ließen die
Päpste der Gegenreformation diese Konzession einfach wieder fallen,
verschärfte das Tridentinum die Bekenntnisformel und fixierte Urban VIII.
das Credo. So schien es bis in unser Jahrhundert, als ob die römische Kirche
die Möglichkeit einer eigenständigen östlichen Theologie nicht beachten
wollte. Dazu kam, daß Rom bei den von ihm «Getrennten» westliche
Andachtsübungen wie Rosenkranz und Fronleichnamsprozession einführte,
ihnen vielfach auch lateinische Ordensregeln und Unterrichtsweisen
auferlegte, dabei ihrer Kirche die legitime Jurisdiktionsgewalt — oder selbst den
Namen Kirche - absprach. Demgemäß hielt es das Verbot der
Abendmahlsgemeinschaft aufrecht zum Zeichen, daß die altüberlieferte östliche Kirchengewalt

überhaupt erst bei einer Wiederaufnahme in die Primatskirche
aufleben könnte.

Man spürt es dem Verfasser an, wie schmerzlich ihn alle diese Degradierungen

berühren, wie sehr er darauf hofft, daß das Zugeständnis des Floren-
tinums, der Unionswille eines Leo XIII. durch den Verständigungswillen



Rezensionen 373

unserer Tage noch überboten werde. Gerade diese mitleidende und
mitstreitende Sympathie ist es, die dem Buche zu seinem hohen geschichtlichen
Gehalt noch einen ganz spezifischen Wert gibt. Julia Gauss, Basel

Gabbiel Biel, Canonis Misse Exposilio, ed. Heiko A. Oberman et William
J. Courtenay, 1. Veröffentlichungen des Instituts für Europäische
Geschichte Mainz, 31. Wiesbaden, Franz Steiner Verlag, 1963. XXVI + 363 S.

Heiko A. Obebman, Spätscholastik und Reformation, 1: Der Herbst der
mittelalterlichen Theologie. Aus dem Englischen übers, von M. Rumscheid
und H. Kampen. Zürich, EVZ-Verlag, 1965. XVI + 423 S. Fr. 45.-.

Heiko A. Oberman, Schüler des niederländischen Kirchenhistorikers
M. van Rhijn, zuletzt Professor an der Harvard University und jetzt an der
Tübinger Universität, hat es sich zur Aufgabe gemacht, die im Spätmittelalter

vorherrschende, auf verschiedene «Schulen» verteilte Strömung des
Nominalismus in unser Bild vom 15. und 16. Jahrhundert einzuzeichnen. In
dieser Bewegung sollen wir, indem ihr letzter großer Vertreter Gabriel Biel
in die Mitte unseres Blickfeldes gerückt wird, eine vollgültige, durchaus
intakte Gestalt katholischer Theologie erkennen, welche nicht nur die
Reformation (Biel - Luther), sondern auch die Gegenreformation und die
religiöse Stimmung der Renaissance nördlich der Alpen weitgehend beeinflußt

hat. Diesem großen Vorhaben dient einmal die Ausgabe von Biels
umfangreicher Auslegung des Meßkanons, zum andern Obermans auf drei
Bände angelegte theologiegeschichtliche Darstellung « Spätscholastik und
Reformation», deren 1. Band mit dem Untertitel «Der Herbst der
mittelalterlichen Theologie» jetzt in deutscher Übersetzung vorliegt. Da das
amerikanische Original «The Harvest of Medieval Theology» (auf dem Titelblatt
noch nicht als 1. Band eines mehrbändigen Werkes bezeichnet) im vorigen
Jahrgang dieser Zeitschrift ausführlich besprochen worden ist1, braucht jetzt
nur in Kürze auf die deutsche Fassung hingewiesen zu werden. Außer einigen
Korrekturen deckt sich die deutsche Übersetzung mit ihrer amerikanischen
Vorlage, nur daß das Glossar theologischer Begriffe des Nominalismus und
das Sachregister, die beim Original besonders zu begrüßen waren, nicht in
die deutsche Fassung übernommen worden sind. Trotz einiger Sachfehler
ist es anerkennenswert, welch flüssiges Deutsch die beiden Übersetzer
schreiben, weil sie sich nicht von den englischen Stilgesetzen beeinflussen
lassen und doch nicht die Denk- und Redeweise des Verfassers
verwischen. Durch die Gesamtschau wie durch Einzelbeobachtungen wird
Obermans Werk die Diskussion noch vielfältig anregen, erst recht wenn die
beiden anderen Bände gefolgt sein werden. Zugleich wird das Opus, da es in
Englisch und Deutsch vorliegt, den interkontinentalen Gedankenaustausch
fördern. Dem Wunsch des Verfassers, mit seinem Buch auch «konfessionelle
Hindernisse zu überwinden» (S. XI), haben auf ihre Weise schon Hubert
Jedin und Ernst Wolf entsprochen, indem sie beide der deutschen Ausgabe
ein Geleitwort mit auf den Weg gegeben haben.

Mit ihrer vierbändigen Ausgabe von Biels Meßauslegung erleichtern Ober-
1 Theol. Zeitschr. 21 (1965), S. 147-151.



374 Rezensionen

man und sein amerikanischer Kollege Courtenay unseren Zugang zu einem
theologischen Werk der Spätscholastik, das bisher unverdient geringe Beachtung

gefunden hat, weil sich unsere Kenntnis der spätscholastischen Theologie

meist einseitig auf die rein systematischen Werke (Sentenzenkommentare)

gestützt hat. Da jedoch die Messe, das Kernstück des kirchlichen
Lebens, seit jeher in der geistlichen Bildung des Klerus und der Gläubigen
einen zentralen Platz eingenommen hat, ist es um so bedauerlicher, wenn die
Werke der Meßauslegung in ihrem Wert für die Frömmigkeits- und
Theologiegeschichte gering geschätzt werden. Für das ausgehende Mittelalter ist Biels
Meßauslegung in dieser Literaturgattung gewiß das bedeutendste Werk.
Es bietet Vorlesungen, die Gabriel Biel zwischen 1484 und 1488 an der
Universität Tübingen gehalten hat, wobei er wiederum auf Vorlesungen
zurückgriff, die sein Freund Eggeling Becker (aus Braunschweig) um 1460

vor dem Mainzer Domkapitel vorgetragen hatte. Ohne Biels Wissen wurden
seine Vorlesungen von seinem Schüler Wendelin Steinbach sofort in den
Druck gegeben und nach Biels Tod (1495) bis ins 17. Jahrhundert noch gut
ein dutzendmal gedruckt2. Mehrmals erschien im Druck eine ebenfalls von
Biel angefertigte Epitome expositionis canonis missae sowie eine Expositio
brevis et interlinearis sacri canonis missae. In den 89 Lektionen seiner
Expositio canonis missae, von denen der 1. Band der Neuausgabe 33 enthält,
behandelt Biel zwar in der Hauptsache den Canon Missae (die Opferhandlung
mit der Wandlung der Elemente), doch befaßt er sich einleitend in 14
Lektionen recht ausführlich auch mit den Bedingungen, unter denen der
zelebrierende Priester steht, und den äußeren Umständen der Meßhandlung.
In den fünf folgenden Lektionen (15-19) erläutert er die Bezeichnungen
Missa und Canon Missae und deutet kurz die der Opferhandlung vorauf-
gehenden Teile der Messe. Die Interpretation des Canon Missae zieht sich
nicht zuletzt deshalb so in die Länge, weil immer wieder scholastische
Erörterungen einzelner Probleme eingeschoben werden (in Bd. 1 die beiden
größten Digressionen in Lectio 26-28 über die applicatio fructus sacrificii
und in Lectio 30-31 über die intercessio der Heiligen). Die Hauptfragen des
Altarsakramentes kommen in diesem ersten Bande, der nur bis zur Wandlung

hinführt, noch nicht zur Sprache. Dafür finden wir Darlegungen zur
Ekklesiologie (Lect. 22), zur Lehre von geistlicher und weltlicher Gewalt
(Lect. 23), zur Mariologie und zur Lehre von den Heiligen (Lect. 30-32), auch
über die priesterlichen Amtsvollmachten (Lect. 1-6), über die rechte
Vorbereitung auf die Meßzelebration und den Sakramentsempfang (Lect. 7-10);
des öfteren wird vom Sinn und Nutzen der Messe gesprochen (aber nicht
von der Predigt), der Opfergedanke berührt und ein Glaube erwähnt, der
um Christi willen ganz an die sichtbare, hierarchisch geordnete Kirche und
ihre Meßfeier gebunden ist. Weithin zitiert Biel seine Quellen (unter denen
die Literatur des kanonischen Rechts stark vertreten ist), die von den
Herausgebern dankenswerterweise zum größten Teil nachgewiesen werden.

Die Ausgabe reproduziert in einer Mischung den Text der ersten drei
Druckausgaben und hält sich an deren Orthographie, generell auch an deren

2 W. M. Landeen in : Research Studies 28 (1960), S. 61 A.



Rezensionen 375

Interpunktion. Der Leser muß sieh also auf die spätmittelalterliche Schreibweise

des Lateinischen einstellen, er muß berücksichtigen, daß der Text
zuweilen dort Punkt mit folgender Großschreibung hat, wo wir heute ein
Komma setzen und klein fortfahren würden (und umgekehrt!), und daß
Einschübe nie durch Gedankenstriche und nur selten durch Klammern
eingeschlossen sind. Es ist hier nicht der Ort, um philologische und historische
Anmerkungen anzubringen und die Probleme der Editionstechnik zu
diskutieren. Der Dank an die Herausgeber, die im Begriff sind, uns ein wichtiges
Werk spätmittelalterlicher Theologie leicht zugänglich zu machen, soll
verbunden werden mit dem Wunsche, daß die Edition abschließend mit einem
Bibelstellen- und einem Namenregister ausgestattet werden möge.

Reinhard Schwarz, Tübingen

Klauspeter Blaser, Geschichte — Kirchengeschichte - Dogmengeschichte in
Adolf von Harnachs Denken. Ein Beitrag zur Problematik der
historischtheologischen Disziplinen. Diss.Mainz, 1964. Maschinenschriftlicher Druck.
159+57 S.

Zweifellos ist das Thema dieser Arbeit für die gegenwärtige Diskussion
von Belang. Die Studie bietet auch hilfreiche Informationen und ist voll
guter Beobachtungen. Anregend und z. T. neu sind die Abschnitte über
Harnacks doppeltes Verständnis der geschichtlichen Wirklichkeit. Die
Seiten über «Harnacks Augustinbild» (S. 126—131) vermitteln keine völlige
Klarheit, zumal These 7 in der Zusammenfassung eine Kritik äußert, die
im Abschnitt selbst nicht laut wurde. Ähnlich steht es mit der Bemerkung,
die theologische Problematik der Kirchengeschichte sei Harnack nicht
wesentlich gewesen (S. 158), während doch ein ganzes Kapitel darüber handelt
(§3). Im Vorwort kündigt der Verfasser an, er wolle sich nicht auf Harnacks
Theologie, sondern auf sein Geschichtsverständnis konzentrieren. Zum Glück
hält er sich aber nicht an diese selbst auferlegte Begrenzung. Die theologischen

Urteile folgen dann in raschem Ablauf, manchmal in erstaunlichen
Kombinationen: auf S. 95 hieß es, A. Ritschis Theologie sei «auch die
seinige» (Harnacks), und auf S. 148 beginnt ein Abschnitt, in dem dargetan
wird, daß Harnack mit Goethe eine «gemeinsame Religion» gehabt habe.

Leider ist die interessante Arbeit durch zahllose unvollständige Sätze,
unlogischen Wortgebrauch (z. B. S. 89, Z. 6 v. u. «also»), direkte Fehler
(z. B. S. 17, Z. 16-17 v. u.) und viele Paragraphen, die nur aus einem Satz
bestehen, verunziert. Aber der inzwischen veröffentlichte Abschnitt über
Overbecks Kritik an Harnack hat für diese Schäden Sühne getan1. — Daß
Harnack manchmal schlicht «Adolf» genannt wird, kommt dem in Amerika
lebenden Leser sehr heimelig vor. Dietrich Ritsehl, Pittsburgh, Pa.

Karl Kttpisch, Studenten entdecken die Bibel. Die Geschichte der Deutschen
Christlichen Studenten-Vereinigung (DCSV). Hamburg, Furche-Verlag,
1964. 304 S. DM 19.80.

Niemand war mehr berufen, die Geschichte der DCSV zu schreiben, als
der Berliner Historiker Karl Kupisch, der sich durch seine vielen ein-

1 Theol. Zeitschr. 21 (1965), S. 96-112.



376 Rezensionen

schlägigen Publikationen längst als profunder Kenner der politischen und
kirchlichen Geschichte Deutschlands im 19. und 20. Jahrhundert
ausgewiesen hat und der zugleich selber die christliche Studentenbewegung und
ihr geistiges und geistliches Klima aus eigenem Erleben kennt. Daraus
ergaben sich sowohl die rechte Vertrautheit wie die rechte Distanz, um den
Vorgängen und Entwicklungen wirklich gerecht zu werden, denen Kupisch
hier nachgeht. Darstellung und Dokumentation runden sich zu einem Meisterstück

kirchengeschichtlicher Monographie, wo das genau und liebevoll
erforschte und entfaltete Detail hineingestellt ist in die größeren Zusammenhänge

und so erst Personen und Fakten Kontur und Farbe bekommen.
Kupischs neues Buch kann uns, weit über den scheinbar begrenzten Horizont
einer Vereinsgeschichte hinaus, helfen, die theologische, kulturelle, politische
Entwicklung Deutschlands neu zu sehen und zu verstehen. Auch über die
Anfänge der ökumenischen Bewegung, besonders über John Motts
Ausstrahlung und seine Resonanz im deutschen Bereich, erfahren wir manch
Neues und Aufschlußreiches.

Nach einer einleitenden Betrachtung über den deutschen Studenten des
19. Jahrhunderts werden die ersten, vom Erweckungschristentum geprägten
studentischen Zusammenschlüsse geschildert, die dann zur Organisation von
Konferenzen und 1895 zur Gründung der «Christlichen Studentenvereinigung
in Deutschland» führten. Aus dem positiven und negativen Verhältnis
sowohl zur Gemeinschaftsfrömmigkeit wie zur Jugendbewegung der
Vorkriegsjahre ergaben sich Krisen, Klärungen und Neuansätze. Der erste Weltkrieg

war naturgemäß eine schwere Belastung für die zunächst recht intensiven

Kontakte mit dem angelsächsischen Protestantismus. Interessant und
wichtig ist, was Kupisch aus den Akten der DC SV über die Haltung
englischer und deutscher christlicher Akademiker zum Nationalismus des ersten
Weltkrieges berichtet (S. 94ff.). Kupischs Darstellung zeigt, wie der
langandauernde Groll vieler christlicher Deutscher gegen John Motts politisches
Engagement im Sinn des Präsidenten Wilson symptomatische Bedeutimg
hat : er ist Ausdruck der tiefen seelischen Wunden, die der Zusammenbruch
des Kaiserreichs bei vielen hinterlassen hatte. Solche Emotionen nährten
auch ganz wesentlich das von Kupisch festgestellte hartnäckige Ressentiment
vieler unter den besten Repräsentanten des evangelischen Deutschland
gegen die westliche Demokratie und gegen Ideologie und Realität der
Weimarer Republik (S. 169ff.). Die Geschichte der DCSV mündet denn auch ein
in die große Bewährungsprobe der Kirche nach 1933. Auch auf diesem Sektor,

der evangelischen Studentenarbeit, ist im Dritten Reich Rühmliches
und Unrühmliches zu verzeichnen. Schließlich erfolgte 1938 das endgültige
Verbot. Vom Neubeginn evangelischer Studentenarbeit nach dem zweiten
Weltkrieg ist in Kupischs Buch nicht mehr die Rede, da in innerer und
äußerer Struktur nun ganz neue Wege gesucht wurden und die alte DCSV
nicht mehr wieder erstand.

Eine wertvolle Ergänzung zu Kupischs Darstellung bilden die beigefügten
Dokumente. Hier findet sich z. B. ein so bemerkenswertes und sonst kaum
mehr zugängliches Stück wie der Aufsatz im Centralblatt des Schweizeri-



Rezensionen 377

sehen Zofingervereins vom März 1911, in dem der junge Karl Barth seine
Eindrücke über John Motts Vorträge wiedergibt.

Kupischs Buch ist der Basler theologischen Fakultät gewidmet als
Dankeszeichen für die ihm verliehene Ehrendoktorwürde. Es zeigt erneut,
wie sehr sich in des Verfassers Forscherarbeit und Darstellungsgabe
historische Sachkunde und theologisches Beteiligtsein gegenseitig befruchten.

Andreas Lindt, Basel

Paul Häberlin, Zwischen Philosophie und Medizin. Schriften der Paul-
Häberlin-Gesellschaft, 1. Zürich, Schweizer Spiegel Verlag, 1965. 192 S.

Fr. 13.70.

Die Paul-Häberlin-Gesellschaft will dem Werk des 1960 verstorbenen
Philosophen, Pädagogen und Psychologen Paul Häberlin die seiner Bedeutung

entsprechende Verbreitung besorgen. In dieser Absicht sollen vor allem
die noch unveröffentlichtenManuskripte aus Spätzeit und Mach [aß zusammen
mit verstreut erschienenen Abhandlungen in thematisch bestimmter
Zusammenordnung publiziert werden.

Der jetzt vorliegende 1. Band ist im wesentlichen dem Philosophen Häberlin

als Gesprächspartner der Medizin gewidmet. Er enthält 7 zerstreut publizierte

Abhandlungen und 1 unveröffentlichtes Fragment des älteren Häberlin
und zeichnet sich durch sorgfältige Editionsarbeit (Text; Register) aus.

Häberlins Abhandlungen sind ein gewichtiger Brückenschlag zwischen
philosophischer Anthropologie und Medizin der Person.

Jürgen Fangmeier, Riehen

Walter Schulte, Studien zur heutigen Psychotherapie. 128 S.

Helmut Harsch, Das Schuldproblem in Theologie und Tiefenpsychologie.
208 S.

Helmut Harsch (Hrsg.), Seelsorge als Lebenshilfe. 289 S.

Beiträge zur Praktischen Theologie, 1 ; 3 ; 4. Heidelberg, Quelle und
Meyer, 1964; 1965; 1965. DM 10.80; 19.80; 23.50.

Band 1 dieser Reihe bringt verschiedene Artikel von W. Schulte, dem
Tübinger Ordinarius für Psychiatrie und Vertreter einer personal-dialogisch
orientierten Psychotherapie. Für die Seelsorge wichtig sind seine Arbeiten
über «die Sucht als therapeutisches Problem» mit einer Übersicht über
Ursachen und Hilfsmöglichkeiten und über «psychotherapeutische Bemühungen

bei der Melancholie», einer Krankheit, die von der Forschung im
Verhältnis zur Schizophrenie viel zu wenig beachtet wird und die von depressiven
Erlebnisreaktionen nicht nur quantitativ, sondern auch qualitativ verschieden

ist. Ferner beachte man den Aufsatz über die «Wiedereingliederung
seelisch Kranker und Abnormer in Beruf und Familie», eine Aufgabe, die
immer wichtiger wird und bei der der Kliniker für die Unterstützung seiner
Bemühungen durch den Gemeindepfarrer dankbar ist. Unmittelbar an die
Theologen richtet sich der Artikel über die «Entfremdung von Kirche und
Welt». Hier redet ein Arzt, der die Kirche liebt und ihre Botschaft versteht,
aber auch mit scharfem Blick ihre Krankheiten feststellt. Er kommt zum
Schluß: «Der Beitrag der Kirche zur Überwindung der Entfremdung könnte



378 Rezensionen

allein schon darin bestehen, daß sie die Welt nicht als gottlos, missions-, be-

treuungs- und psychotherapeutisch behandlungsbedürftig ansieht, sondern
als Welt Gottes versteht und bejaht» (S. 120). Zum Verhältnis von Seelsorge
und Psychotherapie vertritt er die These: Sie sind kein Gegensatz. «Psychotherapie

ist nicht mehr oder weniger, nicht tiefer oder oberflächlicher, sondern
etwas gänzlich anderes als Seelsorge» (S. 113). Beide sind aufeinander
angewiesen, aber «nicht jede Psychotherapie muß in Seelsorge ausmünden, und
nicht jedes seelsorgerliche Gespräch bedarf der Anwendung tiefenpsychologischer

Maximen» (S. 114). Hervorzuheben an allen Artikeln sind die
Nüchternheit und die Vorsicht der Urteile. Schizophrenie ist für ihn ein «nach wie
vor ungelöstes Rätsel des Menschseins». Hier denkt und schreibt einer, der
sich von Schablonen frei hält und die Grenzen des Erkennens sehen will. Das
will viel heißen.

In Band 2 interpretiert H. Harsch, Theologe und Psychotherapeut, nuanciert

das Verständnis von Schuld und Sünde bei den wichtigsten biblischen
Autoren und zeigt, mit vielen Quellenzitaten belegt, wie die drei Klassiker der
Tiefenpsychologie, jeder auf seine Weise, über das Phänomen der Schuld
gedacht haben und inwiefern die anthropologischen Tiefenpsychologen der
Gegenwart in dieser Frage weitergekommen sind. Nach seiner Auffassung
treffen sich Tiefenpsychologen und Theologen im Begriff der Existenzschuld,
auf den beide nicht verzichten können, aber den sie anders deuten. Die
Diskussion zwischen ihnen wird nach seiner Meinung erst fruchtbar, wenn die
Theologie die bei Emil Brunner vorhandenen Ansätze einer biblischen
Anthropologie voll entfaltet und wenn die Tiefenpsychologie ihrerseits
einsieht, daß sie mit ihrer Reflexion über das Schuldproblem an die Grenze der
Transzendenz gelangt ist, an der sie ihre Aussagen über die Beziehungen
zum Du, zum Selbst und zu den Werten theologisch verantworten muß. Die
Tiefenpsychologie muß darum ihre Vorurteile gegen den christlichen Glauben
endgültig aufgeben und bereit sein, von einer theologischen Anthropologie zu
lernen. - Das Buch beeindruckt durch das umfassende Wissen des Verfassers
auf zwei auseinanderliegenden Sachgebieten und durch die Klarheit seiner
Überlegungen. Was er über die von L. Binswanger herkommende anthropologische

Schule und ihre Abhängigkeit von Heidegger und Kierkegaard
schreibt, ist eine ausgezeichnete Einführung in diese für die Seelsorge so

wichtige Denkrichtung. Er ist allerdings wie viele Tiefenpsychologen geneigt,
schnellfertig über historische Sachverhalte zu urteilen. So übernimmt er
ohne Bedenken das Urteil Freuds über Judentum und Frühkatholizismus.
«Ebenso kann man auch nicht sagen, das Spätjudentum sei einfach eine
Neuauflage der priesterlich-kultischen Tradition, denn es unterscheidet sich von
der ursprünglichen Lebendigkeit der priesterlichen Tradition ebensosehr wie
die Krankheitsform der Zwangsneurose von der normalen Entwicklung des
zweiten bis dritten Lebensjahres» (S. 100). Man vergleiche dazu die
Auffassung von W. Schulte: «Ich halte die Übertragung der auf menschliches
Gestört- und Kranksein bezogenen Diagnose, wie Neurose oder gar
Schizophrenie, auf die Gesellschaft für falsch» (Bd. 1, S. 106). Es ist anzunehmen,
daß H. Harsch als Diagnostiker vorsichtiger urteilt denn als Historiker.

Band 4 ist die von H. Harsch herausgegebene Festschrift zum 65. Ge-



Rezensionen 379

burtstag von W. Uhsadel. Der Titel ist zugleich ein Programm zur Entfaltung

eines vernachlässigten Zweiges der Praktischen Theologie. Seelsorge soll
nicht bloß als Spezialfall der Verkündigung verstanden werden, sondern
soll dem Christen helfen, christlich zu leben, indem sie dem Menschen hilft,
menschlich zu leben. Dazu muß sie nach der Ansicht des Herausgebers bereit
sein, von den anthropologischen Wissenschaften zu lernen und muß neu
einen evangelisch-lutherischen Amtsbegriff mit der Dimension des Priesterlichen

finden. Aus der Fülle der Beiträge sei folgendes hervorgehoben:
H. Scheuerl analysiert den Begriff Lebenshilfe aus seinem Gebrauch in der
Pädagogik. TT. Mann postuliert einen dritten Weg für die Hermeneutik
zwischen K. Barth und G. Ebeling-E. Fuchs mit einer klaren Trennung von
Dogmatik und Verkündigung durch das Ausdrucksmittel des dialogischen
Paradoxons. J. D. Smart entwirft eine Seelsorgelehre nach dem Vorbild der
Seelsorge Jesu und warnt vor dem Abrutschen der Seelsorge in Beratung und
Amateurpsychologie. Daß aber Seelsorge durchaus auch in Form des

Beratungsdienstes geschehen kann, zeigen die Artikel von G. Groeger und
G. Hoppe. J. von Graevernitz untersucht die neurosefördernden Faktoren im
evangelischen Pfarrhaus in dieser Zeit der Liquidation des pietistischen
Erbes: die Pfarrfamilie steht in der Gefahr der doppelten Verdrängung.
«Man verstellt die Zeiger auf dem Zifferblatt der Uhr, aber bringt den Gang
des Werkes nicht in Ordnung» (S. 66). A. D. Müller äußert sich zur Reform
des Theologiestudiums und fordert eine Verlängerung mit verstärktem
Philosophiestudium und dialogisch geführtem Lehrgang über «Psychologie für
Theologen». W. Stählin ruft nach einer die Gemeindepredigt ergänzenden
meditativen Predigtart in kleinen gottesdienstlichen Räumen. H. Nyman
und W. D. Streng beschäftigen sich mit der seelsorgerliehen Bedeutung von
Gottesdienst und Sakramenten. H. J. Gamm referiert über die anthropologischen

Voraussetzungen und die aktuellen Bedürfnisse einer zeitgemäßen
Erziehung und fordert die Theologen auf, ihren Beitrag zum Leben in der
pluralistischen Gesellschaft zu leisten und «sich endgültig über das Stadium der
kontroverstheologischen Auseinandersetzungen und ihrer faktischen
Rückständigkeit in vielen Bereichen der Menschenführung zu erheben» (S. 120).
E. Bochinger behandelt das Problem Wundergeschichten im Unterricht: Er
lehnt das Wunder als Mirakel und Beweis für den Glauben ab, glaubt aber,
daß die Relativierung der kausalen Denkweise in der modernen Physik uns
helfen sollte, für das nicht nach Naturgesetzen berechenbare Wirken Gottes
offen zu werden, und versteht die Wundergeschichten als für den Glauben
unentbehrliches Zeichen und Bekenntnis zur Hoffnung auf die Hilfe Gottes
in den konkreten Nöten des Leibes. K. Hauschildt führt aus, wie mit dem
Kleinen Katechismus trotz seiner Formulierungen aus dem 16. Jahrhundert
durch Glaubenshilfe Lebenshilfe geboten werden kann. F. Froboese äußert
sich zum Verhältnis Seelsorge-Psychotherapie und erzählt von Fällen, in
denen Zwangsneurosen als Religionsersatz auftraten, und von Heilungsvorgängen

und Prozessen der Selbstwerdung, die religiöse Erneuerungen waren.
«Vocatus atque non vocatus Deus aderit!» Weitere Beiträge der Schrift
stammen von W. Jentsch, A. Köberle, O. Haendler, H. Jetter, K. Janssen
und Paul Luchtenberg. Wie üblich findet man eine Bibliographie des Gefeier-



380 Rezensionen

ten. Die Verfasser reden etwa einmal von einer Krise der evangelischen
Seelsorge. Ihre Beiträge machen jedoch den Eindruck, daß Kräfte am Werk
sind, diese Krise vom Evangelium her und aus dem Kontakt mit der
Tiefenpsychologie zu überwinden. Walter Neidhart, Basel

Notizen und Glossen

Zeitschriftenschau
Schweiz. The Ecumenical Review 18, 3 (1966): H. Stirnimann, «Catholic»

and «Ecumenical» (293-309); W. J. Hollenweger, The Pentecostal Movement
and the World Council of Churches (310-320); E. C. Parker, Christian
Communication and Secular Man (331-344). Internationale kirchliche Zeitschrift
56, 2 (1966) : W. Küppers, Das II. Vatikanische Konzil und die Lehre von der
Kirche, IV (65-74); W. Korstick, Beichte oder Buße (89-109). Kirchenblatt
für die reformierte Schweiz 122, 13 (1966): K. Hutten, Die sexuelle Revolution,

II (196-199). 14: A. Lindt, Vom Beitrag der Kirchen zur politischen
Bildung (210-213). 15-16: G. W. Locher, Zur Vierhundertjahrfeier des
Zweiten Helvetischen Bekenntnisses, I-II (226-229). Neue Zeitschrift für
Missionswissenschaft 22, 2 (1966): J. Kraus, Ein hinterhältiges Rückzugsgefecht

des spätantiken Heidentums (81-88); E. Burrus, Jesuits and Terra
Australis (89-97) ; P. Aoyama, Ist die Japanmission für immer hoffnungslos?,
I (109-125). Reformatio 15, 6/7 (1966): O. Eggenberger, Die Aufgabe der
Kirche im Blick auf die außerkirchlichen Gemeinden und Bewegungen
(355-365); E. Lejeune, Der Christ in der Spannung zwischen Naturwissenschaft

und Glauben (365-379). Revue de théologie et de philosophie 99, 3

(1966): U. Neuenschwander, Problèmes d'eschatologie (145-162). R. Kasser,
Le Livre secret de Jean, II (163-181). Schweizerische Zeitschrift für Geschichte

16, 2 (1966) : B. Widmer, Die Schlacht bei Sempach in der Kirchengeschichte
(180-205); J.-Y. Mariotte, François I«r et la Ligue de Smalkalde, 1538-1544
(206-242) ; R. Mandrou, Les protestants français réfugiés à Genève (243-249).
Verbum caro 20 (1966): P. Brand, Notes sur le problème de l'accès de la
femme au ministère pastoral (47-66); P.-Y. Emery, Luther et le monachisme
(82-90). Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte 60, 1/2 (1966): O.
Vasella, Über die Taufe totgeborener Kinder in der Schweiz (1-75); E. Miiller-
Büchi, Segesser nach dem I. Vatikanischen Konzil (76-102); V. Conzemius,
Der geistesgeschichtliche Hintergrund des Christkatholizismus (112-159);
P. Ladner, Reformbriefe des Cluniazenserabtes Jacques d'Amboise (171—

185). Zwingliana 12, 5 (1966): K. Spillmann, Zwingli und Zürich nach dem
Ersten Landfrieden, II (309-329); I. Schlégl, Die Beziehungen Heinrich
Bullingers zu Ungarn (330-370).

Belgien. Ephemerides theologicae lovanienses 42, 1 (1966): G. Philips, La
Constitution dogmatique sur l'Eglise «Lumen Gentium» (5—39); A. Petitjean,

La mission de Zorobabel et la reconstruction du temple, Zach. III, 8-10


	Rezensionen

