Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 22 (1966)

Heft: 5

Artikel: Die Selbstauflosung der Dogmatik bei Ernst Troeltsch
Autor: Muller, Gotthold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878822

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878822
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Selbstauflésung der Dogmatik
bei Ernst Troeltsch

Man darf das Verhéltnis Ernst Troeltschs (1865-1923) zur Dog-
matik keineswegs in jeder Hinsicht als ein negatives betrachten?.
Dagegen stehen schon rein duBere Fakten. Er war immerhin 25
Jahre hindurch (rund 50 Semester) Privatdozent und Professor fiir
systematische Theologie und hat sich einmal selbst explizit als den
«Systematiker und Dogmatiker» der religionsgeschichtlichen Schu-
le? bezeichnet3. Und schlieflich ist (wenn auch erst nach seinem
Tode) eine im wesentlichen aus Nachschriften seiner dogmatischen
Vorlesungen bestehende «Glaubenslehre» von ihm erschienen, die
uns viele interessante Einblicke in die Werkstatt seines dogmaiti-
schen Denkens gewihrt.

Dadurch, daB3 Troeltsch innerhalb der neueren Geschichte der
Dogmatik einen Punkt markiert, an dem Wesen und Aufgabe dieser
theologischen Disziplin fragwiirdiger geworden waren als wohl je
zuvor, erhilt unser Thema einen hohen Grad von sachlicher Rele-
vanz. Denn die Dogmatik ist heute — ganz dhnlich wie bei ihm —
erneut zu einem heiBumstrittenen theologischen Arbeitsgebiet ge-
worden?, so daf} es sich zweifelsohne lohnt, ihre Grundlagenkrise bei

1 Uber sein Verhiiltnis zur Dogmaitik ist bisher im deutschen Schrifttum
nirgends zusammenhéngend und eingehend genug gehandelt worden. Die
Ausfithrungen W. Koéhlers, Ernst Troeltsch (1941), S. 161-192, lassen jede
kritische Distanz zur Problematik des Dogmatik-Begriffs bei Troeltsch ver-
missen. Die Darstellung von W. F. Kasch, Die Sozialphilosophie von Ernst
Troeltsch (1963), S. 176-210 («Glaubenslehre als Entfaltung der Gedanken
des religiésen BewufBltseins»), erschopft sich fast ausschlieBlich in einer ledig-
lich referierenden Inhaltsangabe der «Glaubenslehre», hrsg. von Maria
Troeltsch (1925). Das beste Werk iiber Troeltsch diirfte immer noch B. B.
Keet, De Theologie van Ernst Troeltsch (1913) sein (Hinweis von Prof. Dr.
H.van Oyen). Uber seine Ethik cf. neuerdings H. E. Tédt, Ernst Troeltschs
Bedeutung fiir die evangelische Sozialethik: Zeitschr. f. ev. Ethik 10 (1966),
S. 227-236.

2 Uber die Dogmatik der religionsgeschichtlichen Schule cf. O. Kirn,
Grundrifl der evangelischen Dogmatik, 9. Aufl. (1936), S. 5f.; O. Weber,
Grundlagen der Dogmatik, 1 (1955), S. 168f. Eine Monographie steht noch
aus.

3 E. Troeltsch, Gesammelte Schriften, 2. Zur religiésen Lage, Religions-
philosophie und Ethik, 2. Aufl. (1922), S. 500 [fortan zitiert als «II»].

4 H. Diem, Dogmatik. Thr Weg zwischen Historismus und Existentialis-



Q. Miiller, Die Selbstauflisung der Dogmatik bei Ernst Troeltsch 335

Troeltsch — soweit es im Rahmen dieser halbstiindigen Probevor-
lesung iiberhaupt méglich ist — zum Gegenstand der Uberlegungen
zu machen.

Wir gehen dabei methodisch so vor, dal wir die in unserem
Thema angedeutete Stellung von Ernst Troeltsch zur Dogmatik im
Sinne eines Argumentum e contrario behandeln, d.h. uns zu ver-
gegenwiartigen suchen, in welcher Form und aus welchen Griinden
es bei ihm zur Auflésung der Dogmatik kam 5.

Begreift man die Theologie Troeltschs in ihrer Gesamtheit als
SchluBpunkt hinter das Kapitel der klassischen neuprotestantischen
Dogmatik®, so bedarf es zu einer Auseinandersetzung mit ihm einer
vorgangigen positiven Definition dessen, was wir unter « Dogmatik»
verstehen. Auf dem Hintergrund dieser Definition gilt es dann,
Troeltschs Dogmatik-Begriff moglichst scharf in seinen Umrissen
und Eigenarten zu erfassen und die Voraussetzungen aufzuzeigen,
die bei ihm zur inneren Zersetzung dieser theologischen Disziplin
fithrten. So besehen, erscheint unser Thema nicht nur sinnvoll,
sondern auch durchaus sachgeméil}, ja brennend aktuell.

Beginnen wir also — im Bilde gesprochen — mit dem Aufhingen
einer Projektionswand, auf die wir im folgenden das Bild der Dog-
matik, wie es sich uns bei Troeltsch darstellt, werfen werden, und
umschreiben wir dazu in einer thesenartigen Begriffsbestimmung
die drei «Grundprobleme der Dogmatik», wie sie sich aus unserem
Verstindnis von Dogmatik ergeben, um anschliefend Punkt fir
Punkt den Gehalt dieser Thesen mit den entsprechenden Aussagen
und Losungen bei Troeltsch zu konfrontieren.

1. Der theologische Ort der Dogmatik liegt in der Mitte zwischen dem in
der Vergangenheit geschehenen Wort Gottes, wie es in der Heiligen Schrift
Alten und Neuen Testaments konstitutiv niedergelegt ist und in der Ge-
schichte der christlichen Kirche seine fortgehende Bezeugung gefunden hat,
und der heute der Kirche gestellten Aufgabe, dieses Wort jetzt und hier
sachgeméf weiterzusagen.

mus, 3. Aufl. (1960), S. 7: «Damit ist aber die Dogmatik... heute wohl die
fragwiirdigste aller theologischen Disziplinen geworden.»

5 E. Brunner, Dogmatik, 1 (1946), S. 102, Anm.: «Vgl. E. Troeltsch:
,Wesen der Religion und der Religionswissenschaft® in P. Hinnebergs Sam-
melwerk ,Kultur der Gegenwart’ I, IV, 2, S. 1-36: eine Schrift, die man als
Selbstauflosung der protestantischen Dogmatik bezeichnen kann; sie ist
1909 erschienen.»

¢ Diem (A. 4), S. 9ff.: «a) Das Ende der Dogmatik bei Ernst Troeltsch.»



336  G. Mdller, Die Selbstauflosung der Dogmatik betr Ernst Troeltsch

2. Die Norm der Dogmatik kann darum keine von aullerhalb dieses Zeug-
nisses her gewonnene sein (historischer, philosophischer oder psychologischer
Art), sondern mul} in strenger Sachbezogenheit aus dem Wesen jener Bot-
schaft erhoben werden, fir deren rechte Erfassung und Proklamation die
Dogmatik mitverantwortlich ist.

3. Der Inhalt der Dogmatik ist weder ein weltanschauliches Prinzip noch
eine philosophische Idee noch ein menschliches Selbstverstindnis, sondern
allein das in Schépfung, Erlosung und Vollendung sich vollziehende eine
Werk des Dreieinigen Gottes.

1. Der theologische Ort™ der Dogmalik bei Ernst Troeltsch

Troeltschs Versténdnis von «Dogmatik» als einer Disziplin der
wissenschaftlichen Theologie hat seine stédrksten Wurzeln bei
Schleiermacher, auf den er sich immer wieder beruft® und den er
als das grofle Vorbild verehrt?. Die «Glaubenslehre» des Berliner
Theologen ist ihm «die innerlichste und tiefste klassische Glaubens-
lehre»1?, das «einzige ungefdhre Beispiel»!! einer wirklich modernen
Dogmatik. An Schleiermacher rithmt Troeltsch besonders, dafl die-
ser seine «Glaubenslehrey «sowohl auf eine allgemeine Religions-
philosophie vergleichenden Charakters als auf eine historisch-kriti-
sche und darum religionsgeschichtliche Erforschung des Christen-
tums aufgebaut» habe2.

Doch spiirt man, dall Troeltschs Zeit nicht mehr die Schleier-
machers ist. Beide sind voneinander nicht nur durch Jahrzehnte,
sondern auch durch eine verinderte theologische und philosophische
Gesamtsituation innerhalb des neuzeitlichen Geisteslebens ge-
trennt 3. An die Stelle von Schleiermachers ebenso genialem wie
anfechtbarem Versuch, das altkirchliche und reformatorische
Dogma in seinen Hauptziigen mit der romantisch-idealistischen
Weltanschauung zu amalgamieren, ist bei Troeltsch das tiefe Mil3-
trauen des spiten 19.Jahrhunderts gegen jegliche Form von

? Zur Frage nach dem «Ort» der Dogmatik cf. allgemein Brunner (A. 5),
S. 3-6.

8 So z. B. II, 8. 225f.; Glaubenslehre, S. 8ff., 19, 55f., 68 u. 6.

9 Cf. Glaubenslehre, S. 19: «Auch hier wird Schleiermacher vorbildlich
sein. Viel Ballast muf3 mit kithner Entschlossenheit abgetan werden.»

10 Ebd., S. 56.

T, S. 524.

12 Ebd., S. 505. 13 Cf. dazu II, S. 507, 202, 209, 225f.



G. Miiller, Die Selbstauflosung der Dogmatik bei Ernst Troeltsch 337

«Dogma» getreten!?, das er — darin besonders mit A.v. Harnack
iibereinstimmend® — nur als autoritidr-katholisch (und damit als
seinem Wesen nach «mittelalterlich» und durch die neuere geistige
Entwicklung iiberholt) zu fassen vermag und deswegen rundweg
ablehnt. Dem reformatorischen Protestantismus macht Troeltsch
den Vorwurf, er habe zwar einen mutigen Schritt zuriick zur Bibel
getan, aber «nicht das vorkirchliche und vordogmatische Christen-
tum des Neuen Testamentes wiederhergestellt»'6. Unter dem «Kin-
flu des modernen Lebens und Denkens» sei es aber nun dazu ge-
kommen, dall «die heutige protestantische Christenheit... in unge-
heuren Massen mit dem alten Dogma schlechterdings nichts [mehr]
anzufangen weill»'?. Dariiber hinaus arbeite selbst die wissenschaft-
liche Theologie mit einer «starken Unbekiimmertheit um die prak-
tische und dogmatische Tragweite ihrer Resultate»®.

Auch die Dogmatik gerdt ganz in das Wirkungsfeld dieser Ab-
lehnung des Dogmas. Weiten Kreisen innerhalb des Protestantis-
mus, so konstatiert Troeltsch, ist «alle Dogmatik und Apologetik
gleichgiiltigr geworden?®, so dafl man sich fragen miisse, «ob es
nicht schlieflich am. besten wére, den Glauben ganz sich selbst zu
iiberlassen»??, d.h. aber: auf alle Dogmatik prinzipiell zu verzich-
ten?!, dies um so mehr, als die Dogmatik und das dogmatische
Denken iiberhaupt einer vergangenen Epoche der Geschichte des
Christentums entspreche 2%, «die durch seine kirchlich-autoritative,
auf eine streng dualistisch-supranaturale Offenbarungslehre aufge-
baute Formation bedingt ist»?%. Die neue Situation sei aber da-

14 Aus der Fiille der Literatur iiber das «undogmatische» Christentum sei
hier nur das innerhalb kurzer Zeit viermal aufgelegte Werk des Gothaer
Superintendenten O. Dreyer genannt: Undogmatisches Christentum (1. Aufl.
1888, 4. Aufl. 1890).

15 A. v. Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte, 1, 5. Aufl. (1920),
S. 18: «Das dogmatische Christentum ist... eine bestimmte Stufe in der Ent-
wicklungsgeschichte des Christentums.»

1% IT, 8. 170: 17 Ebd., 8. 139.

18 Ebd., S. 136.

1 Ebd., S. 46.

20 Glaubenslehre, S. 54.

21 T1, 8. 122.

22 Dogmatik:Die Rel. in Gesch. u. Geg., 1. Aufl., 2 (1910), Sp. 106f.

23 Thd. — Cf. den programmatischen Aufsatz von 1898, Uber historische
und dogmatische Methode in der Theologie: IT, S. 729-753, sowie die Ab-
handlung, Die Dogmatik der «religionsgeschichtlichen Schule»: IT, S. 500-524.

22



338  G. Mdiller, Die Selbstauflésung der Dogmatik bei Ernst Troeltsch

durch charakterisiert, daf} jeder einzelne fiir sich in der Bibel «seine
eigene Dogmatik sucht und findet»?t. «Man kann alledem gegeniiber
fragen, ob eine Glaubenslehre iiberhaupt nétig sei, und ob es nicht
vielmehr geniige, wenn jeder auf eigene Hand schopfte»?®, zumal
die offizielle Dogmatik gegeniiber den Problemen einer verénderten
Zeit vollig versagt habe26.

Doch halten Troeltsch Erwigungen rein pastoraler Art davon
zuriick, das Fach «Dogmatik» fiir nutzlos zu erkldren. Denn die
Frommigkeit bedart nach seiner Meinung insofern der Dogmatik,
als sie sonst gar zu leicht verwildern wiirde. Darum weist er ihr
u.a.?? die Aufgabe zu: «Zum Zweck der Verkiindigung bedarf es der
Kontrolle solcher wild zusammengesetzten Formulierungen.»28

Man ist nicht wenig tiberrascht, ausgerechnet bei Troeltsch auf
den Zusammenhang von Dogmatik und Verkindigung zu stoBen.
Liest man jedoch den Kontext, in dem diese Forderung steht, so
wird schnell deutlich, daB es sich dabei nicht um eine grundsétzliche,
im Wesen der Sache beschlossene Relation zwischen Dogmatik und
Verkiindigung handelt, sondern um eine durchaus periphere. Die
Forderung bezieht sich ndmlich konkret auf den sog. «Fall Jatho»,
d.h. auf einen durch ein Lehrzuchtverfahren amtsenthobenen Pfar-
rer, dem man eine unzuldssige Vermischung von Pantheismus und
Theismus vorgworfen hatte. Solche und dhnliche «wild zusammen-
gesetzten Formulierungen» soll nach Troeltsch die Dogmatik
«kontrollieren ».

Damit kommt der «Ort» der Dogmatik innerhalb seiner Theologie
in Sicht: «Dogmatik» ist ihm - darin fiihrt er die von Schleier-
macher inaugurierte Entwicklung 2® zu Ende — eine «praktische» An-

24 (Glaubenslehre, S. 46.

% Ebd., S. 18.

26 TI, S. 143: «Die ersteren [sc. die Dogmatiker] kénnen in diesem Elend
nicht viel Neues mehr finden. Sie mégen sich entschlielen, etwas offener auf
die wirklichen Probleme des Lebens einzugehen und ihre religiésen Ideen
etwas weniger unter alten Formeln zu verstecken und zu knicken. Aber mehr
konnen sie nicht.»

27 Uber weitere Aufgaben der «Glaubenslehre» cf. Glaubenslehre, S. 55.

28 Ebd.

2 Cf. dazu F. Schleiermacher, Kurze Darstellung des theologischen Stu-
diums zum Behuf einleitender Vorlesungen, ed. H. Scholz, 4. Aufl. (Darm-
stadt o0.J.), §§ 69-256, wo die Dogmatik als Teil der «historischen Theologie»
abgehandelt wird (§§ 196—231).



Q. Miiller, Die Selbstauflosung der Dogmatik bei Ernst Troeltsch 339

gelegenheit. Wir sagen bewullt «Angelegenheit», denn dafl Dogmatik
«Wissenschaft» sein soll, das lehnt Troeltsch mit Nachdruck ab:
«Es handelt sich in der Glaubenslehre zwar nicht um wissenschaft-
liche, sondern um spezifisch religiose Sitze, um die Gewalt der
Personlichkeit, nicht um die der Wissenschaft.»3°

Was tritt dann aber — so mufl man sich spontan fragen — an die
Stelle, die bisher der Dogmatik als theologisch-wissenschaftlicher
Disziplin zukam? Sie hat ihren Ort zwischen Exegese und Verkiin-
digung verloren und ihn an die «Gewalt der Personlichkeit» abge-
treten. Nun heilt es, die «grundlegende Autoritat des Christen-
tums» auf neue Weise zu «begriinden». Dies geschieht anhand einer
«allgemeinen religionsphilosophischen und religionsvergleichenden
Untersuchung»®!. Mit anderen Worten: die Dogmatik (im eigent-
lichen Sinne) wird durch eine Religionsphilosophie als neue «Zen-
tralwissenschaft» ersetzt. Diese geht nicht mehr von den biblischen
Urkunden und ihrer Fortbezeugung in der Geschichte der Kirche
aus, sondern sie beginnt «mit der geschichtsphilosophischen Be-
stimmung von Wesen und Bedeutung des Christentums» und folgt
dabei einem «Gesamtplan», der «von unserer idealistischen Philoso-
phie in den Hauptpunkten bereits entworfen ist»32. Gegeniiber dieser
neuen «Zentralwissenschaft» werden dann «Dogmatik und Moral-
theologie... zu Zweigen der praktischen Theologie im engeren
Sinne »33.

Somit ist der «Ort» der Dogmatik bei E. Troeltsch eindeutig be-
stimmbar. Er liegt nicht in der Mitte zwischen vollzogener und zu
vollziehender Verkiindigung des Wortes Gottes, fiir dessen sach-
gemille Erfassung und Proklamation sie mitverantwortlich wire,
sondern die Dogmatik dient als «ein Stiick der praktischen Theolo-
gie»’? lediglich der «Darlegung der Glaubensgedanken», die ihrer-
seits (und zwar in weitgehender Unabhingigkeit von der biblischen
Botschaft) «auf wissenschaftlich-religionsphilosophischer Basis und
unter Anerkennung des modernen wissenschaftlichen Denkens»35
gewonnen wurden. H. Stephan hat diesen Sachverhalt sehr klar ge-

30 Glaubenslehre, S. 18.

31 Dogmatik (A. 22), Sp. 108.
32 1T, S. 7617.

33 Ebd.

34 HEbd., S. 515.

35 Dogmatik (A. 22), Sp. 109.



340 . Muiller, Die Selbstauflosung der Dogmatik bei Ernst Troeltsch

sehen und in den Satz gefallt: bei Troeltsch ist die Religionsphilo-
sophie die eigentlich wissenschaftliche Grundlage fiir die Dogmatik;
«dieser bleibt nur die Stellung als eine Art Pufferstaat, als Ver-
mittelung zwischen den Ergebnissen der Religionsphilosophie und
der kirchlichen Praxis»3®.

2. Die Norm der Dogmatik bei Ernst Troeltsch

Hat bei Troeltsch die Dogmatik ihren Platz in der beschriebenen
Weise an eine Religionsphilosophie als neue «Zentralwissenschaft»
abgetreten und — indem sie das angebliche «Joch» der Bindung an
die Heilige Schrift meinte abschiitteln zu kénnen - sich damit in
eine heterogene Bindung begeben, so mufl angesichts dieser ver-
dnderten Situation die Frage nach der Norm der Dogmatik ganz neu
gestellt werden.

Dies tut Troeltsch denn auch in dem 1913 im American Journal
of Theology erschienenen Aufsatz tiber «Die Dogmatik der ‘religions-
geschichtlichen Schule’»?”. «Die erste Aufgabe einer religions-
geschichtlich orientierten Dogmatiky, so lesen wir dort, «mufl darin
bestehen, zunidchst von der Religionsvergleichung her geschichts-
philosophisch die prinzipielle und allgemeine Hochstgeltung des
Christentums fiir unseren Kultur- und Lebenskreis zu erweisen.»®®
Versuchen wir, den Inhalt dieser Forderung etwas naher zu analy-
sieren.

Die prinzipielle Hochstgeltung des Christentums soll «geschichts-
philosophischy» «erwiesen» werden. Wie geschieht das? Troeltsch
geht davon aus, dafl die im 19.Jahrhundert machtvoll zur Wirkung
gekommene «historische Methode» «Alles und Jedes» relativiert
habe?®®. «Nicht blof die Geltung und Wahrheit des Christentums,
sondern auch die der Religion iiberhaupt als eines selbstdndigen und
eigentiimlichen Lebensgebietes wird von diesem Strudel geschicht-
licher Mannigfaltigkeit fortgerissen.»*® Daher stehe man jetzt vor

36 H. Stephan in: F.A.B. Nitzsch, Lehrbuch der evangelischen Dogmatik,
3. Aufl., bearbeitet von H. Stephan (1912), S. 9.

37 Jetzt in: 11, S. 500-524.

38 Ebd., S. 509.

39 Hbd., S. 737.

4 7, S. 337.



G. Miiller, Die Selbstauflosung der Dogmaiik bei Ernst Troeltsch 341

der Aufgabe, mitten in dem Strom totaler Relativierung einen festen
Punkt zu finden, an dem sich Theologie und Dogmatik orientieren
und so gleichzeitig normieren konnen. Diesen Punkt entdeckt
Troeltsch in der religionsphilosophischen Priamisse, die «Religion»
sei «eine eigentiimliche qualitative Anlage des menschlichen Gei-
steslebens...»*!. Innerhalb des weiten Feldes der Religionen gelte es
darum, das «Wesen des Christentums» durch Religionsvergleichung
zu ermitteln; anders ausgedriickt: nach einem «iiber den Fluf} der
Dinge hinausgehenden Lebensgehalt» zu suchen. «Wer einen solchen
will und ihn zu wollen sich verpflichtet fiihlt, fiir den gibt es nur
eine Religion des Personalismus.»*? Als die Zentralfrage seiner Zeit
bezeichnet Troeltsch angesichts der zunehmenden Technisierung
und Mammonisierung des Lebens das «Rette deine Seele/». Es «ist
der eigentliche Schrei unserer Tage»43.

Riickt so die Seele in das Zentrum des theologisch-dogmatischen
Denkens und wird das «Wesen des Christentums» darin gefunden,
dal} es in seinem Kern «Personlichkeits-Religion»#* ist, so 1dBt es
sich kaum vermeiden, dal} diese «Personlichkeit» nicht nur zum
Gegenstand, sondern auch zur Norm der Dogmatik wird, nachdem
Bibel und Bekenntnis dafiir nicht mehr verbindlich in Frage kom-
men?®’, Eine solche, am Personlichkeits-Ideal ausgerichtete «Dog-
matik» verliert nichts Unaufgebbares, wenn gleichzeitig «die Per-
sonlichkeiten und Tatsachen der biblischen Geschichte, insbeson-
dere die Person Jesu, in die Relativitdten des Geschehens und der
Uberlieferung» hineingezogen und dadurch fiir unfihig erklirt wer-
den, «das eigentliche und unmittelbare Objekt des Glaubens zu

41 'Wesen der Religion und der Religionswissenschaft (A. 5), S. 5.

12 TI, S. 845.

13 Glaubenslehre, S. 298.

4 Cf. Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte,
3. Aufl. (1929), S. 70: «Das Christentum ist in der Tat unter den groflen
Religionen die stérkste und gesammeltste Offenbarung der personalistischen
Religiositét.»

45 Cf. Glaubenslehre, S. 24: «Woraus schopfen wir den in der Glaubens-
lehre zu formulierenden Besitz der Gemeinden ?... Wir haben vor uns: Bibel,
Tradition und persénliches Erleben» — wobei (angesichts der alles in Frage
stellenden historischen Kritik und der Abwertung fritherer Epochen der
Kirchengeschichte) von selbst der Hauptakzent auf das «persénliche Erleben»
gesetzt wird.

46 Cf. II, 8. 511: «Aber dieses Wesen ist gerade die subjektiv-personliche
Deutung und Synthese...»



342  @. Miiller, Die Selbstauflésung der Dogmatik bet Krnst Troeltsch

sein...»?, denn der «Glaubende» hat ja seine «Norm» an der Per-
sonlichkeit, die er selbst ist bzw. zu werden sich bemiiht.

Zu dieser personalistischen Norm gesellt sich eine philosophische.
Die christliche Geschichtsanschauung von der in Jesus gegenwérti-
gen «Mitte der Zeit» mul} einer neuen Geschichtsbetrachtung wei-
chen, die «auf unsere klassische Literatur und Philosophie zuriick-
gehty», vor allem auf die «Ideen Lessings, Goethes, Herders, Kants,
Hegels, Schleiermachers und anderer verwandter Denker»*8, Sie be-
sagt (im Sinne des entwicklungsgeschichtlichen Idealismus), dafl wir
nur «werdende Wahrheit» vor uns haben, «die immer nur etwas An-
niherndes darstellt und sich innerhalb menschlichen Lebens nie er-
schopft. Die Wahrheit liegt im Ziel und nicht im Ausgangspunkt!. ..
Nun aber gibt es nur eine immer erst zu gestaltende Wahrheit»*®.

Wir hatten in unserer 2. These jede rein psychologische Normie-
rung der Dogmatik als sachlich unangemessen abgelehnt. Vergegen-
wértigen wir uns daher kurz an einem bestimmten Lehrpunkt, zu
welchen Ergebnissen «dogmatischer» Art Troeltsch von seiner reli-
gionsphilosophischen Ausgangsbasis aus gelangt.

Seine phinomenologische Untersuchung der Religionen fithrt ihn
zu der Beobachtung, dafl sich fast iiberall in ihnen Stifter-Person-
lichkeiten nachweisen lassen, um deren Person ein Kult entsteht,
der erst eine religiose Gemeinschaft ermdglicht®0. Diesen aus der
allgemeinen Religionsgeschichte gewonnenen MaBstab legt Troeltsch
nun vollig unverdndert als Norm an die Probleme der Christologie
an. Gegeniiber der «allgemeinen historisch-relativistischen Stim-
mung der Gegenwart»5, die es als schlechthin unmoglich empfindet,
«die Menschheit an dieses eine historische Moment, das wir Jesus
nennen, zu binden und in alle Ewigkeit in ihm zusammengefallt zu
denken»?, bewahrt er eine merkwiirdige innere Ruhe und schein-
bare Sicherheit. Denn die Frage nach der «Norm» fiir die Klidrung
der christologischen Problematik hat sich ihm bereits von einer
nicht-theologischen Voraussetzung her beantwortet : Er weil} aus der
Religionsgeschichte, dal das Christentum zu keiner Zeit auf die

47 Ebd., S. 512.

18 REdb., S. 359.

49 (Glaubenslehre, S. 93.
50 Ehbd., S. 89.

51 Thbd.

52 Ebd., S. 90.



Q. Miiller, Die Selbstauflosung der Dogmatik bev Ernst Troeltsch 343

«kultische Zentralstellung Christi»®® wird verzichten kénnen. Die
Begriindung dafiir lautet: «Das beruht auf sozialpsychologischen
Gesetzen, die ganz die gleiche Erscheinung auch auf anderen Reli-
gionsgebieten hervorgebracht haben...»% Aber Troeltsch liflt es
nicht bei dieser Erkldrung und Auskunft bewenden, die dazu be-
stimmt sind, die zentrale Bedeutung der Person Jesu fiir den
christlichen Glauben psychologisch einsichtig zu machen und damit
gegen Angriffe zu schiitzen. Seine Normierung dogmatischer Fra-
gen an religionspsychologischen FKErkenntnissen will in Sachen
Christologie nicht nur abwehren und beschiitzen, sondern im letzten
auch be-griinden! Dafl Christus in den urchristlichen Dokumenten
eine beherrschende Rolle spiele, hat fiir ihn nicht etwa primar
theologisch-dogmatische, sondern religionspsychologische Griinde.
Nicht Jesus war zuerst da, und dann bildete sich eine Gemeinde um
Sein Leben und Werk. Vielmehr haben «die Notwendigkeit der Ge-
meinschaft und des Kultus... die Zentralstellung der Christusper-
sonlichkeit [erst] geschaffen»5®.

Mit dieser religionspsychologischen Verteidigung und Begriin-
dung der Christologie ist fiir Troeltsch jede Notigung dahingefallen,
sich im strengen Sinne dogmatisch (d.h. aber: im Horen auf die
biblischen Zeugnisse und ihre Geschichte innerhalb der christlichen
Kirche) um die Christologie miihen zu miissen. Denn die Christolo-
gie hat ja ihre «Norm» nicht in dem, was das Neue Testament als
ein vor 2000 Jahren geschehenes Faktum bezeugt, sondern in zeit-
los-giiltigen Gesetzen der allgemeinen Religionspsychologie. «Die
Begriindung» der «Gotteserkenntnis... in einem personlichen Er-
leben und Erfahren, in personlicher Eigengewiheit» unter bewul3-
tem Verzicht auf ein angestrengtes Horen und Erfassen der bibli-
schen Botschaft endet denn auch bei Troeltsch zwangsldufig und
mit innerer Notwendigkeit darin, dall seine «Dogmatik» «nicht
innerlich notwendig der Berufung auf eine geschichtliche Tatsache»
und auch «nicht von vornherein notwendig der geschichtlichen Per-
sonlichkeit Jesu und ihres Heilswerkes» bedarf 56.

53 Die Bedeutung der Geschichtlichkeit Jesu fiir den Glauben (1911), S. 29.

54 Ebd., S. 29f.

5% Ebd., S. 44.

56 Ebd., S. 7. Hier wird es handgreiflich, daB3 Troeltschs «Theologie»
durchaus keine «moderne» ist, sondern ihre geschichtlichen Vorbilder eher
in der Gnosis und bei den sog. « Schwirmern» des 16.Jahrhunderts hat, die



344  {. Miiller, Die Selbstauflosung der Dogmatik bei Ernst Troeltsch
3. Der Inhalt der Dogmatik ber Ernst Troeltsch

Was, so werden wir nun fragen, kann angesichts der Tatsache,
daB bei Troeltsch die Dogmatik ihre Position zwischen Exegese und
Verkiindigung an eine Religionsphilosophie abgetreten hat und ihre
Norm aus Historie, Philosophie und Psychologie bezieht, noch ihr
Inhalt sein?

Troeltschs Analyse der Hochstgeltung des Christentums ergab ja,
daf3 sie auf der Idee der «personalistischen Erlosungsreligion» be-
ruhe?”. Diese «Idee» ist «die hochste und folgerichtigst entfaltete
religiose Lebenswelt, die wir kennen»%8. Inhalt der Dogmatik darf
darum nur sein, was der so beschriebenen Idee gemal} ist.

In dem bereits genannten Aufsatz tiber «Die Dogmatik der ‘reli-
gionsgeschichtlichen Schule’» heifit es in Entfaltung dieser Voraus-
setzung : «Auf die Wahrheiten vom unendlichen Wert der Seele, von
der Rettung des inneren Wertes und der Hoffnung der Zukunft ist
heute die Frage und die Antwort eingestellt. So gestaltet sich das
Christentum als das Evangelium von der Gewinnung und Behaup-
tung der gotterfiillten Seele. Jesus wird zum Deuter und Wegweiser
in den Geheimnissen der Seele.»®® Jesus vollbringt also kein — wie
auch immer geartetes — «Werk» fiir uns, sondern hinterld3t uns
lediglich einen «Eindruck» seiner Personlichkeit und Verkiindigung:
«seine religios-ethische Predigt vom Wert der Seele und dem Gottes-
reich der Bruderliebe»®. Die Wertschitzung der Seele durch Jesus
— so erldutert Troeltsch — beruhe auf ihrer «prinzipiellen Gottver-
wandtschaft»6l. Um diese Gottverwandtschaft kreist das dogmati-
sche Denken. Sie besteht zwar an sich, aber Jesus kommt das Ver-
dienst zu, sie erstmalig ins Bewulltsein der Menschheit gehoben zu
haben. Darin liegt seine «Grofle», aber auch seine Grenze. Denn als
an-sich-seiende Tatsache wire sie ja der Menschheit im Laufe einer
langen Entwicklung auch unabhingig von ihm bewullt geworden.

mit der angeblichen Un-mattel-barkeit des religidsen Hrlebnisses in Gestalt
des «inneren Lichtes» lingst vor Troeltsch (und auch vor heutigen Stimmen,
die — wenn auch in véllig verandertem Gewand! — dhnliches anpreisen) jedes
geschichtliche Heilswerk meinten preisgeben zu kénnen.

57 Die Absolutheit des Christentums... (Anm. 44), S. 74.

% Ebd., S. 75.

8 TI, S. 522.

80 (Glaubenslehre, S. 102.

81 Khd., S. 281; cf. auch S. 296.



G. Miiller, Die Selbstauflosung der Dogmatik bei Ernst T'roeltsch 345

Darum darf nach Troeltsch die christliche Predigt auch «nicht alles
in Jesus konzentrieren»®2. Denn «der Versuch, alle Zukunftsent-
wicklung des religiosen Lebens» von der Behauptung abhingig zu
machen, «dall Kraft und Gewillheit des religiosen Lebens niemals
ohne Selbstunterstellung unter die Wirkung Christi gewonnen wer-
den konne, ist das dem ganzen heutigen Denken Unertrigliche»®3.
Weshalb ist es ihm unertriglich? Weil es (und offensichtlich
Troeltsch mit ihm) von der identitatsphilosophischen Voraussetzung
ausgeht, daB es eine «Immanenz des gottlichen Geistes im Endlichen
oder (eine) Gottesverwandtschaft der menschlichen Seele» gebe %4.

Der christliche «Dualismus und Pessimismus» im Blick auf
Anthropologie und Soteriologie miissen aus diesem Grunde elimi-
niert und durch den «alles beherrschenden Gedanken einer organi-
schen Entwicklung»% ersetzt werden. Denn alles «Geistesleben ist
ein Prinzip unendlicher Entwicklung»®¢. Die prophetische Botschaft
des Alten (und Neuen) Testaments schrumpft hinter einem solchen
philosophischen Vorzeichen fiir Troeltsch zusammen in die Formel:
«Hoffnung auf das groBe Besserwerden der Welt.»®? Aber dieses
Besserwerden vollzieht sich auch in fremden Kulturen und Religio-
nen und ist somit nichts spezifisch Christliches. Uberall in der Welt
dringt es nach «einer stufenweisen Léiuterung und Emporhebung
des menschlichen Geistes bis zur volligen Einswerdung mit Gott»%s.
So verwundert es uns nicht, daf3 der inhaltlich abschlieBende Satz
der Troeltschschen «Dogmatik» dem Vokabular der pantheistischen
Identitéts-Mystik entnommen ist : die «letzte Erfiillung» der Seele(n)
«muB also zum Untergang in Gott fithren».

&

Anhand dreier Thesen versuchten wir die Grundprobleme der
Dogmatik, ndmlich die Fragen nach ihrem Ort, ihrer Norm und
ihrem Inhalt, innerhalb der Theologie von Ernst Troeltsch zu be-

52 Die Bedeutung der Geschichtlichkeit Jesu... (Anm. 53), S. 39.
63 Ebd., S. 22f.

84 (Glaubenslehre, S. 296.

6 Ebd., S. 191.

% Kbd., S. 296.

67 Ebd., S. 324.

68 Kbd., S. 362.

6 Ebd.



346  G. Miiller, Die Selbstauflésung der Dogmatik bei Ernst Troeltsch

stimmen. Dabei hat sich gezeigt, wie und auf Grund welcher Vor-
aussetzungen sich bei ihm die Selbstzersetzung der Dogmatik als
theologischer Disziplin vollzog. Wir wollten nur von jenen Grund-
problemen sprechen, mit denen es auch die heutige dogmatische Be-
miithung zu tun hat und an der unsere und kommende Generationen
von Theologen stets neu werden arbeiten miissen, solange es ein
Evangelium, eine Kirche und darum auch immer «Dogmatik» geben
wird.

Troeltsch hat fiir seine Person die Konsequenzen aus seiner «dog-
matischen» Position gezogen, die keine theologische mehr war, son-
dern ein immer tieferes Hineingleiten in die Philosophie, und ist
1915 in die philosophische Fakultéit iibergewechselt, dies zu einer
Zeit, in der die angeblich «prophetische Botschaft» vom «Besser-
werden der Welt» einer unheimlich erniichternden Entlarvung ent-
gegenging. Wir wissen heute, dal3 diese «Botschaft» ein Pseudo-
Evangelium war, zu dem es nie mehr ein Zuriick geben darf.

In unserer eigenen dogmatischen Arbeit nehmen wir getrost «das
skandalon des christlichen Glaubens»” auf uns und gehen als
«Dogmatiker von einer Offenbarungswahrheit als einem gottlichen
Ereignis» aus 7. Vor, inmitten und nach aller verantwortlichen, sich
keine denkerische Anstrengung ersparenden dogmatischen Bemii-
hung folgen wir jener Wegweisung, die der Erneuerer der prote-
stantischen Dogmatik im 20.Jahrhundert, der vor kurzem in dieser
Stadt altehrwiirdiger theologischer Tradition seinen 80. Geburtstag
feierte, einmal so formulierte, dall sie Ort, Norm wund Inhalt der
Dogmatik zugleich enthélt:

«Die ganze Dogmatik hat nichts Hoheres noch Tieferes, sie hat
nichts wesentlich Anderes zu sagen als dies: dal ,Gott war in
Christo und versohnte die Welt mit sich selber’ (2. Kor. 5, 19).»72

Gotthold Miiller, Basel

0 H. van Oyen, Theologische Erkenntnislehre. Versuch dogmatischer
Prolegomena (1955), Vorwort.

1 Ebd., S. 67.

72 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik II, 2, 3. Aufl. (1948), S. 95.



	Die Selbstauflösung der Dogmatik bei Ernst Troeltsch

