
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 22 (1966)

Heft: 5

Artikel: Die Selbstauflösung der Dogmatik bei Ernst Troeltsch

Autor: Müller, Gotthold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878822

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878822
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Selbstauflösung der Dogmatik
bei Ernst Troeltsch

Man darf das Verhältnis Ernst Troeltschs (1865-1923) zur
Dogmatik keineswegs in jeder Hinsicht als ein negatives betrachten1.
Dagegen stehen schon rein äußere Fakten. Er war immerhin 25
Jahre hindurch (rund 50 Semester) Privatdozent und Professor für
systematische Theologie und hat sich einmal selbst explizit als den

«Systematiker und Dogmatiker» der religionsgeschichtlichen Schule2

bezeichnet3. Und schließlich ist (wenn auch erst nach seinem

Tode) eine im wesentlichen aus Nachschriften seiner dogmatischen
Vorlesungen bestehende «Glaubenslehre» von ihm erschienen, die

uns viele interessante Einblicke in die Werkstatt seines dogmatischen

Denkens gewährt.
Dadurch, daß Troeltsch innerhalb der neueren Geschichte der

Dogmatik einen Punkt markiert, an dem Wesen und Aufgabe dieser

theologischen Disziplin fragwürdiger geworden waren als wohl je
zuvor, erhält unser Thema einen hohen Grad von sachlicher
Relevanz. Denn die Dogmatik ist heute - ganz ähnlich wie bei ihm -
erneut zu einem heißumstrittenen theologischen Arbeitsgebiet
geworden4, so daß es sich zweifelsohne lohnt, ihre Grundlagenkrise bei

1 Über sein Verhältnis zur Dogmatik ist bisher im deutsehen Schrifttum
nirgends zusammenhängend und eingehend genug gehandelt worden. Die
Ausführungen W. Köhlers, Ernst Troeltsch (1941), S. 161-192, lassen jede
kritische Distanz zur Problematik des Dogmatik-Begriffs bei Troeltsch
vermissen. Die Darstellung von W. F. Kasch, Die Sozialphilosophie von Ernst
Troeltsch (1963), S. 176-210 («Glaubenslehre als Entfaltung der Gedanken
des religiösen Bewußtseins»), erschöpft sich fast ausschließlich in einer lediglich

referierenden Inhaltsangabe der «Glaubenslehre», hrsg. von Maria
Troeltsch (1925). Das beste Werk über Troeltsch dürfte immer noch B. B.
Keet, De Theologie van Ernst Troeltsch (1913) sein (Hinweis von Prof. Dr.
H. van Oyen). Über seine Ethik cf. neuerdings H. E. Tödt, Ernst Troeltschs
Bedeutung für die evangelische Sozialethik: Zeitschr. f. ev. Ethik 10 (1966),
S. 227-236.

2 Über die Dogmatik der religionsgeschichtlichen Schule cf. O. Kirn,
Grundriß der evangelischen Dogmatik, 9. Aufl. (1936), S. 5f. ; O. Weber,
Grundlagen der Dogmatik, 1 (1955), S. 168f. Eine Monographie steht noch
aus.

3 E. Troeltsch, Gesammelte Schriften, 2. Zur religiösen Lage,
Religionsphilosophie und Ethik, 2. Aufl. (1922), S. 500 [fortan zitiert als «II»].

4 H. Diem, Dogmatik. Ihr Weg zwischen Historismus und Existentialis-



O. Müller, Die Selbstauflösung der Dogmatik bei Ernst Troeltsch 335

Troeltsch - soweit es im Rahmen dieser halbstündigen Probevorlesung

überhaupt möglich ist - zum Gegenstand der Überlegungen
zu machen.

Wir gehen dabei methodisch so vor, daß wir die in unserem
Thema angedeutete Stellung von Ernst Troeltsch zur Dogmatik im
Sinne eines Argumentum e contrario behandeln, d. h. uns zu
vergegenwärtigen suchen, in welcher Form und aus welchen Gründen
es bei ihm zur Auflösung der Dogmatik kam5.

Begreift man die Theologie Troeltschs in ihrer Gesamtheit als

Schlußpunkt hinter das Kapitel der klassischen neuprotestantischen
Dogmatik6, so bedarf es zu einer Auseinandersetzung mit ihm einer
vorgängigen positiven Dehnition dessen, was wir unter «Dogmatik»
verstehen. Auf dem Hintergrund dieser Definition gilt es dann,
Troeltschs Dogmatik-Begriff möglichst scharf in seinen Umrissen
und Eigenarten zu erfassen und die Voraussetzungen aufzuzeigen,
die bei ihm zur inneren Zersetzung dieser theologischen Disziplin
führten. So besehen, erscheint unser Thema nicht nur sinnvoll,
sondern auch durchaus sachgemäß, ja brennend aktuell.

Beginnen wir also - im Bilde gesprochen - mit dem Aufhängen
einer Projektionswand, auf die wir im folgenden das Bild der
Dogmatik, wie es sich uns bei Troeltsch darstellt, werfen werden, und
umschreiben wir dazu in einer thesenartigen Begriffsbestimmung
die drei «Grundprobleme der Dogmatik», wie sie sich aus unserem
Verständnis von Dogmatik ergeben, um anschließend Punkt für
Punkt den Gehalt dieser Thesen mit den entsprechenden Aussagen
und Lösungen bei Troeltsch zu konfrontieren.

1. Der theologische Ort der Dogmatik liegt in der Mitte zwischen dem in
der Vergangenheit geschehenen Wort Gottes, wie es in der Heiligen Schrift
Alten und Neuen Testaments konstitutiv niedergelegt ist und in der
Geschichte der christlichen Kirche seine fortgehende Bezeugung gefunden hat,
und der heute der Kirche gestellten Aufgabe, dieses Wort jetzt und hier
sachgemäß weiterzusagen.

mus, 3. Aufl. (1960), S. 7: «Damit ist aber die Dogmatik... heute wohl die
fragwürdigste aller theologischen Disziplinen geworden.»

5 E. Brunner, Dogmatik, 1 (1946), S. 102, Anm. : «Vgl. E. Troeltsch:
,Wesen der Religion und der Religionswissenschaft' in P. Hinnebergs
Sammelwerk ,Kultur der Gegenwart' I, IV, 2, S. 1—36: eine Schrift, die man als
Selbstauflösung der protestantischen Dogmatik bezeichnen kann; sie ist
1909 erschienen.»

6 Diem (A. 4), S. 9ff. : «a) Das Ende der Dogmatik bei Ernst Troeltsch.»



336 G. Müller, Die Selbstauflösung der Dogmatik bei Ernst Troeltsch

2. Die Norm der Dogmatik kann darum keine von außerhalb dieses
Zeugnisses her gewonnene sein (historischer, philosophischer oder psychologischer
Art), sondern muß in strenger Sachbezogenheit aus dem Wesen jener
Botschaft erhoben werden, für deren rechte Erfassung und Proklamation die
Dogmatik mitverantwortlich ist.

3. Der Inhalt der Dogmatilc ist weder ein weltanschauliches Prinzip noch
eine philosophische Idee noch ein menschliches Selbstverständnis, sondern
allein das in Schöpfung, Erlösung und Vollendung sich vollziehende eine
Werk des Dreieinigen Gottes.

1. Der theologische Ort1 der Dogmatik hei Ernst Troeltsch

Troeltschs Verständnis von «Dogmatik» als einer Disziplin der
wissenschaftlichen Theologie hat seine stärksten Wurzeln bei
Schleiermacher, auf den er sich immer wieder beruft8 und den er
als das große Vorbild verehrt9. Die «Glaubenslehre» des Berliner
Theologen ist ihm «die innerlichste und tiefste klassische Glaubenslehre»10,

das «einzige ungefähre Beispiel»11 einer wirklich modernen
Dogmatik. An Schleiermacher rühmt Troeltsch besonders, daß dieser

seine «Glaubenslehre» «sowohl auf eine allgemeine
Religionsphilosophie vergleichenden Charakters als auf eine historisch-kritische

und darum religionsgeschichtliche Erforschung des Christentums

aufgebaut» habe12.

Doch spürt man, daß Troeltschs Zeit nicht mehr die Schleiermachers

ist. Beide sind voneinander nicht nur durch Jahrzehnte,
sondern auch durch eine veränderte theologische und philosophische
Gesamtsituation innerhalb des neuzeitlichen Geisteslebens
getrennt13. An die Stelle von Schleiermachers ebenso genialem wie
anfechtbarem Versuch, das altkirchliche und reformatorische
Dogma in seinen Hauptzügen mit der romantisch-idealistischen
Weltanschauung zu amalgamieren, ist bei Troeltsch das tiefe
Mißtrauen des späten 19. Jahrhunderts gegen jegliche Form von

7 Zur Frage nach dem «Ort» der Dogmatik cf. allgemein Brunner (A. 5),
S. 3-6.

8 So z. B. II, S. 225f. ; Glaubenslehre, S. 8ff., 19, 55f., 68 u. ö.
9 Cf. Glaubenslehre, S. 19: «Auch hier wird Schleiermacher vorbildlich

sein. Viel Ballast muß mit kühner Entschlossenheit abgetan werden.»
10 Ebd., S. 56.
11 II, S. 524.
12 Ebd., S. 505. 13 Cf. dazu II, S. 507, 202, 209, 225f.



G. Müller, Die Selbstauflösung der Dogmatik bei Ernst Troeltsch 337

«Dogma» getreten14, das er - darin besonders mit A. v. Harnack
übereinstimmend15 - nur als autoritär-katholisch (und damit als
seinem Wesen nach «mittelalterlich» und durch die neuere geistige
Entwicklung überholt) zu fassen vermag und deswegen rundweg
ablehnt. Dem reformatorischen Protestantismus macht Troeltsch
den Vorwurf, er habe zwar einen mutigen Schritt zurück zur Bibel
getan, aber «nicht das vorkirchliche und vordogmatische Christentum

des Neuen Testamentes wiederhergestellt»16. Unter dem «Einfluß

des modernen Lebens und Denkens» sei es aber nun dazu
gekommen, daß « die heutige protestantische Christenheit... in
ungeheuren Massen mit dem alten Dogma schlechterdings nichts [mehr]
anzufangen weiß»17. Darüber hinaus arbeite selbst die wissenschaftliche

Theologie mit einer «starken Unbekümmertheit um die
praktische und dogmatische Tragweite ihrer Resultate»18.

Auch die Dogmatik gerät ganz in das Wirkungsfeld dieser
Ablehnung des Dogmas. Weiten Kreisen innerhalb des Protestantismus,

so konstatiert Troeltsch, ist «alle Dogmatik und Apologetik
gleichgültig» geworden19, so daß man sich fragen müsse, «ob es

nicht schließlich am besten wäre, den Glauben ganz sich selbst zu
überlassen»20, d.h. aber: auf alle Dogmatik prinzipiell zu verzichten21,

dies um so mehr, als die Dogmatik und das dogmatische
Denken überhaupt einer vergangenen Epoche der Geschichte des

Christentums entspreche22, «die durch seine kirchlich-autoritative,
auf eine streng dualistisch-supranaturale Offenbarungslehre aufgebaute

Formation bedingt ist»23. Die neue Situation sei aber da-

14 Aus der Fülle der Literatur über das «undogmatische» Christentum sei
hier nur das innerhalb kurzer Zeit viermal aufgelegte Werk des Gothaer
Superintendenten O. Dreyer genannt: Undogmatisches Christentum (1. Aufl.
1888, 4. Aufl. 1890).

15 A. v. Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte, 1, 5. Aufl. (1920),
S. 18: «Das dogmatische Christentum ist... eine bestimmte Stufe in der
Entwicklungsgeschichte des Christentums.»

16 II, S. 170. 17 Ebd., S. 139.
18 Ebd., S. 136.
19 Ebd., S. 46.
20 Glaubenslehre, S. 54.
21 II, S. 122.
22 Dogmatik:Die Rel. in Gesch. u. Geg., 1. Aufl., 2 (1910), Sp. 106f.
23 Ebd. - Cf. den programmatischen Aufsatz von 1898, Über historische

und dogmatische Methode in der Theologie: II, S. 729-753, sowie die
Abhandlung, Die Dogmatik der «religionsgeschichtlichen Schule» : II, S. 500-524.

22



338 G. Müller, Die Selbstauflösung der Dogmatik bei Ernst Troeltsch

durch charakterisiert, daß jeder einzelne für sich in der Bibel «seine

eigene Dogmatik sucht und findet»24. «Man kann alledem gegenüber
fragen, ob eine Glaubenslehre überhaupt nötig sei, und ob es nicht
vielmehr genüge, wenn jeder auf eigene Hand schöpfte»25, zumal
die offizielle Dogmatik gegenüber den Problemen einer veränderten
Zeit völlig versagt habe26.

Doch halten Troeltsch Erwägungen rein pastoraler Art davon
zurück, das Each «Dogmatik» für nutzlos zu erklären. Denn die
Frömmigkeit bedarf nach seiner Meinung insofern der Dogmatik,
als sie sonst gar zu leicht verwildern würde. Darum weist er ihr
u.a.27 die Aufgabe zu: «Zum Zweck der Verkündigung bedarf es der
Kontrolle solcher wild zusammengesetzten Formulierungen.»28

Man ist nicht wenig überrascht, ausgerechnet bei Troeltsch auf
den Zusammenhang von Dogmatik und Verkündigung zu stoßen.
Liest man jedoch den Kontext, in dem diese Forderung steht, so
wird schnell deutlich, daß es sich dabei nicht um eine grundsätzliche,
im Wesen der Sache beschlossene Relation zwischen Dogmatik und
Verkündigung handelt, sondern um eine durchaus periphere. Die
Forderung bezieht sich nämlich konkret auf den sog. «Fall Jatho»,
d.h. auf einen durch ein Lehrzuchtverfahren amtsenthobenen Pfarrer,

dem man eine unzulässige Vermischung von Pantheismus und
Theismus vorgworfen hatte. Solche und ähnliche «wild zusammengesetzten

Formulierungen» soll nach Troeltsch die Dogmatik
«kontrollieren».

Damit kommt der « Ort » der Dogmatik innerhalb seiner Theologie
in Sicht: «Dogmatik» ist ihm - darin führt er die von Schleiermacher

inaugurierte Entwicklung29 zu Ende - eine «praktische» An-

24 Glaubenslehre, S. 46.
25 Ebd., S. 18.
26 II, S. 143: «Die ersteren [sc. die Dogmatiker] können in diesem Elend

nicht viel Neues mehr finden. Sie mögen sieh entschließen, etwas offener auf
die wirklichen Probleme des Lebens einzugehen und ihre religiösen Ideen
etwas weniger un tor alten Formeln zu verstecken und zu knicken. Aber mehr
können sie nicht.»

27 Über weitere Aufgaben der «Glaubenslehre» cf. Glaubenslehre, S. 55.
28 Ebd.
29 Cf. dazu F. Schleiermacher, Kurze Darstellung des theologischen

Studiums zum Behuf einleitender Vorlesungen, ed. H. Scholz, 4. Aufl. (Darmstadt

o. J.), §§ 69-256, wo die Dogmatik als Teil der «historischen Theologie»
abgehandelt wird (§§ 196-231).



G. Müller, Die Selbstauflösung der Dogmatik bei Ernst Troeltsch 339

gelegenheit. Wir sagen bewußt «Angelegenheit», denn daß Dogmatik
«Wissenschaft» sein soll, das lehnt Troeltsch mit Nachdruck ab:
«Es handelt sich in der Glaubenslehre zwar nicht um wissenschaftliche,

sondern um spezifisch religiöse Sätze, um die Gewalt der
Persönlichkeit, nicht um die der Wissenschaft.»30

Was tritt dann aber - so muß man sich spontan fragen - an die
Stelle, die bisher der Dogmatik als theologisch-wissenschaftlicher
Disziplin zukam? Sie hat ihren Ort zwischen Exegese und Verkündigung

verloren und ihn an die «Gewalt der Persönlichkeit»
abgetreten. Nun heißt es, die «grundlegende Autorität des Christentums»

auf neue Weise zu «begründen». Dies geschieht anhand einer
«allgemeinen religionsphilosophischen und religionsvergleichenden
Untersuchung»31. Mit anderen Worten: die Dogmatik (im eigentlichen

Sinne) wird durch eine Religionsphilosophie als neue
«Zentralwissenschaft» ersetzt. Diese geht nicht mehr von den biblischen
Urkunden und ihrer Fortbezeugung in der Geschichte der Kirche
aus, sondern sie beginnt «mit der geschichtsphilosophischen
Bestimmung von Wesen und Bedeutung des Christentums» und folgt
dabei einem «Gesamtplan», der «von unserer idealistischen Philosophie

in den Hauptpunkten bereits entworfen ist»32. Gegenüber dieser

neuen «ZentralWissenschaft» werden dann «Dogmatik und
Moraltheologie... zu Zweigen der praktischen Theologie im engeren
Sinne»33.

Somit ist der «Ort» der Dogmatik bei E. Troeltsch eindeutig
bestimmbar. Er hegt nicht in der Mitte zwischen vollzogener und zu
vollziehender Verkündigung des Wortes Gottes, für dessen

sachgemäße Erfassung und Proklamation sie mitverantwortlich wäre,
sondern die Dogmatik dient als «ein Stück der praktischen Theologie»34

lediglich der «Darlegung der Glaubensgedanken», die ihrerseits

(und zwar in weitgehender Unabhängigkeit von der biblischen
Botschaft) «auf wissenschaftlich-religionsphilosophischer Basis und
unter Anerkennung des modernen wissenschaftlichen Denkens»35

gewonnen wurden. H. Stephan hat diesen Sachverhalt sehr klar ge-

30 Glaubenslehre, S. 18.
31 Dogmatik (A. 22), Sp. 108.
32 II, S. 767.
33 Ebd.
34 Ebd., S. 515.
35 Dogmatik (A. 22), Sp. 109.



340 G. Müller, Die Selbstauflösung der Dogmatik bei Ernst Troeltsch

sehen und in den Satz gefaßt : bei Troeltsch ist die Religionsphilosophie

die eigentlich wissenschaftliche Grundlage für die Dogmatik ;

«dieser bleibt nur die Stellung als eine Art Pufferstaat, als Ver-
mittelung zwischen den Ergebnissen der Religionsphilosophie und
der kirchlichen Praxis»36.

2. Die Norm der Dogmatik bei Ernst Troeltsch

Hat bei Troeltsch die Dogmatik ihren Platz in der beschriebenen
Weise an eine Religionsphilosophie als neue «Zentralwissenschaft»
abgetreten und - indem sie das angebliche «Joch» der Bindung an
die Heilige Schrift meinte abschütteln zu können - sich damit in
eine heterogene Bindung begehen, so muß angesichts dieser
veränderten Situation die Frage nach der Norm der Dogmatik ganz neu
gestellt werden.

Dies tut Troeltsch denn auch in dem 1913 im American Journal
of Theology erschienenen Aufsatz über «Die Dogmatik der '

religionsgeschichtlichen Schule'»37. «Die erste Aufgabe einer
religionsgeschichtlich orientierten Dogmatik», so lesen wir dort, «muß darin
bestehen, zunächst von der Religionsvergleichung her geschichts-
philosophisch die prinzipielle und allgemeine Höchstgeltung des

Christentums für unseren Kultur- und Lebenskreis zu erweisen.»38

Versuchen wir, den Inhalt dieser Forderung etwas näher zu
analysieren.

Die prinzipielle Höchstgeltung des Christentums soll « geschichts-
philosophisch» «erwiesen» werden. Wie geschieht das? Troeltsch
geht davon aus, daß die im 19. Jahrhundert machtvoll zur Wirkung
gekommene «historische Methode» «Alles und Jedes» relativiert
habe39. «Nicht bloß die Geltung und Wahrheit des Christentums,
sondern auch die der Religion überhaupt als eines selbständigen und
eigentümlichen Lebensgebietes wird von diesem Strudel geschichtlicher

Mannigfaltigkeit fortgerissen.»40 Daher stehe man jetzt vor

36 H. Stephan in: F.A.B. Nitzsch, Lehrbuch der evangelischen Dogmatik,
3. Aufl., bearbeitet von H. Stephan (1912), S. 9.

37 Jetzt in: II, S. 500-524.
38 Ebd., S. 509.
39 Ebd., S. 737.
40 II, S. 337.



6. Müller, Die Selbstauflösung der Dogmatik bei Ernst Troeltsch 341

der Aufgabe, mitten in dem Strom totaler Relativierung einen festen
Punkt zu finden, an dem sich Theologie und Dogmatik orientieren
und so gleichzeitig normieren können. Diesen Punkt entdeckt
Troeltsch in der religionsphilosophischen Prämisse, die «Religion»
sei «eine eigentümliche qualitative Anlage des menschlichen
Geisteslebens »41. Innerhalb des weiten Feldes der Religionen gelte es

darum, das «Wesen des Christentums» durch Religionsvergleichung
zu ermitteln; anders ausgedrückt: nach einem «über den Fluß der
Dinge hinausgehenden Lebensgehalt» zu suchen. «Wer einen solchen
will und ihn zu wollen sich verpflichtet fühlt, für den gibt es nur
eine Religion des Personalismus.»42 Als die Zentralfrage seiner Zeit
bezeichnet Troeltsch angesichts der zunehmenden Technisierung
und Mammonisierung des Lebens das «Rette deine Seele!». Es «ist
der eigentliche Schrei unserer Tage»43.

Rückt so die Seele in das Zentrum des theologisch-dogmatischen
Denkens und wird das «Wesen des Christentums» darin gefunden,
daß es in seinem Kern «Persönlichkeits-Religion»44 ist, so läßt es

sich kaum vermeiden, daß diese «Persönlichkeit» nicht nur zum
Gegenstand, sondern auch zur Norm der Dogmatik wird, nachdem
Bibel und Bekenntnis dafür nicht mehr verbindlich in Frage
kommen45. Eine solche, am Persönlichkeits-Ideal ausgerichtete
«Dogmatik» verliert nichts Unaufgebbares, wenn gleichzeitig «die
Persönlichkeiten und Tatsachen der biblischen Geschichte, insbesondere

die Person Jesu, in die Relativitäten des Geschehens und der
Uberlieferung» hineingezogen und dadurch für unfähig erklärt werden,

«das eigentliche und unmittelbare Objekt des Glaubens zu
41 Wesen der Religion und der Religionswissenschaft (A. 5), S. 5.
42 II, S. 845.
43 Glaubenslehre, S. 298.
44 Cf. Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte,

3. Aufl. (1929), S. 70: «Das Christentum ist in der Tat unter den großen
Religionen die stärkste und gesammeltste Offenbarung der personalistischen
Religiosität.»

45 Cf. Glaubenslehre, S. 24: «Woraus schöpfen wir den in der Glaubenslehre

zu formulierenden Besitz der Gemeinden Wir haben vor uns : Bibel,
Tradition und persönliches Erleben» - wobei (angesichts der alles in Frage
stellenden historischen Kritik und der Abwertung früherer Epochen der
Kirchengeschichte) von selbst der Hauptakzent auf das «persönliche Erleben»
gesetzt wird.

46 Cf. II, S. 511: «Aber dieses Wesen ist gerade die subjektiv-persönliche
Deutung und Synthese... »



342 G. Müller, Die Selbstauflösung der Dogmatilc bei Ernst Troeltsch

sein...»47, denn der «Glaubende» hat ja seine «Norm» an der
Persönlichkeit, die er selbst ist bzw. zu werden sich bemüht.

Zu dieser personalistischen Norm gesellt sich eine philosophische.
Die christliche Geschichtsanschauung von der in Jesus gegenwärtigen

«Mitte der Zeit» muß einer neuen Geschichtsbetrachtung
weichen, die «auf unsere klassische Literatur und Philosophie zurückgeht»,

vor allem auf die «Ideen Lessings, Goethes, Herders, Kants,
Hegels, Schleiermachers und anderer verwandter Denker»48. Sie

besagt (im Sinne des entwicklungsgeschichtlichen Idealismus), daß wir
nur «werdende Wahrheit» vor uns haben, «die immer nur etwas
Annäherndes darstellt und sich innerhalb menschlichen Lebens nie
erschöpft. Die Wahrheit liegt im Ziel und nicht im Ausgangspunkt
Nun aber gibt es nur eine immer erst zu gestaltende Wahrheit»49.

Wir hatten in unserer 2. These jede rein psychologische Normierung

der Dogmatik als sachlich unangemessen abgelehnt. Vergegenwärtigen

wir uns daher kurz an einem bestimmten Lehrpunkt, zu
welchen Ergebnissen «dogmatischer» Art Troeltsch von seiner
religionsphilosophischen Ausgangsbasis aus gelangt.

Seine phänomenologische Untersuchung der Religionen führt ihn
zu der Beobachtung, daß sich fast überall in ihnen Stifter-Persönlichkeiten

nachweisen lassen, um deren Person ein Kult entsteht,
der erst eine religiöse Gemeinschaft ermöglicht50. Diesen aus der
allgemeinen Religionsgeschichte gewonnenen Maßstab legt Troeltsch
nun völlig unverändert als Norm an die Probleme der Christologie
an. Gegenüber der «allgemeinen historisch-relativistischen
Stimmung der Gegenwart »51, die es als schlechthin unmöglich empfindet,
«die Menschheit an dieses eine historische Moment, das wir Jesus

nennen, zu binden und in alle Ewigkeit in ihm zusammengefaßt zu
denken»52, bewahrt er eine merkwürdige innere Ruhe und scheinbare

Sicherheit. Denn die Frage nach der «Norm» für die Klärung
der christologischen Problematik hat sich ihm bereits von einer
nicht-theologischen Voraussetzung her beantwortet: Er weiß aus der
Religionsgeschichte, daß das Christentum zu keiner Zeit auf die

47 Ebd., S. 512.
48 Edb., S. 359.
49 Glaubenslehre, S. 93.
50 Ebd., S. 89.
51 Ebd.
52 Ebd., S. 90.



G. Müller, Die Selbstauflösung der Dogmatik bei Ernst Troeltsch 343

«kultische Zentralstellung Christi»53 wird verzichten können. Die
Begründung dafür lautet: «Das beruht auf sozialpsychologischen
Gesetzen, die ganz die gleiche Erscheinung auch auf anderen
Religionsgebieten hervorgebracht haben...»54 Aber Troeltsch läßt es

nicht bei dieser Erklärung und Auskunft bewenden, die dazu
bestimmt sind, die zentrale Bedeutung der Person Jesu für den
christlichen Glauben psychologisch einsichtig zu machen und damit
gegen Angriffe zu schützen. Seine Normierung dogmatischer Prägen

an religionspsychologischen Erkenntnissen will in Sachen

Christologie nicht nur abwehren und beschützen, sondern im letzten
auch be-gründen! Daß Christus in den urchristlichen Dokumenten
eine beherrschende Rolle spiele, hat für ihn nicht etwa primär
theologisch-dogmatische, sondern religionspsychologische Gründe.
Nicht Jesus war zuerst da, und dann bildete sich eine Gemeinde um
Sein Leben und Werk. Vielmehr haben «die Notwendigkeit der
Gemeinschaft und des Kultus... die Zentralstellung der Christuspersönlichkeit

[erst] geschaffen»55.
Mit dieser religionspsychologischen Verteidigung und Begründung

der Christologie ist für Troeltsch jede Nötigung dahingefallen,
sich im strengen Sinne dogmatisch (d.h. aber: im Hören auf die
biblischen Zeugnisse und ihre Geschichte innerhalb der christlichen
Kirche) um die Christologie mühen zu müssen. Denn die Christologie

hat ja ihre «Norm» nicht in dem, was das Neue Testament als

ein vor 2000 Jahren geschehenes Faktum bezeugt, sondern in
zeitlos-gültigen Gesetzen der allgemeinen Religionspsychologie. «Die

Begründung» der «Gotteserkenntnis... in einem persönlichen
Erleben und Erfahren, in persönlicher Eigengewißheit» unter bewußtem

Verzicht auf ein angestrengtes Hören und Erfassen der
biblischen Botschaft endet denn auch bei Troeltsch zwangsläufig und
mit innerer Notwendigkeit darin, daß seine «Dogmatik» «nicht
innerlich notwendig der Berufung auf eine geschichtliche Tatsache»
und auch «nicht von vornherein notwendig der geschichtlichen
Persönlichkeit Jesu und ihres Heilswerkes» bedarf56.

53 Die Bedeutung der Geschichtlichkeit Jesu für den Glauben (1911), S. 29.
54 Ebd., S. 29f.
55 Ebd., S. 44.
56 Ebd., S. 7. Hier wird es handgreiflich, daß Troeltschs «Theologie»

durchaus keine «moderne» ist, sondern ihre geschichtlichen Vorbilder eher
in der Gnosis und bei den sog. «Schwärmern» des 16. Jahrhunderts hat, die



344 G. Müller, Die Selbstauflösung der Dogmatik bei Ernst Troeltsch

3. Der Inhalt der Dogmatil bei Ernst Troeltsch

Was, so werden wir nun fragen, kann angesichts der Tatsache,
daß bei Troeltsch die Dogmatik ihre Position zwischen Exegese und
Verkündigung an eine Religionsphilosophie abgetreten hat und ihre
Norm aus Historie, Philosophie und Psychologie bezieht, noch ihr
Inhalt sein?

Troeltschs Analyse der Höchstgeltung des Christentums ergab ja,
daß sie auf der Idee der «personalistischen Erlösungsreligion»
beruhe87. Diese «Idee» ist «die höchste und folgerichtigst entfaltete
religiöse Lebenswelt, die wir kennen»58. Inhalt der Dogmatik darf
darum nur sein, was der so beschriebenen Idee gemäß ist.

In dem bereits genannten Aufsatz über «Die Dogmatik der
'religionsgeschichtlichen Schule'» heißt es in Entfaltung dieser Voraussetzung

: «Auf die Wahrheiten vom unendlichen Wert der Seele, von
der Rettung des inneren Wertes und der Hoffnung der Zukunft ist
heute die Frage und die Antwort eingestellt. So gestaltet sich das
Christentum als das Evangelium von der Gewinnung und Behauptung

der gotterfüllten Seele. Jesus wird zum Deuter und Wegweiser
in den Geheimnissen der Seele.»59 Jesus vollbringt also kein - wie
auch immer geartetes - «Werk» für uns, sondern hinterläßt uns
lediglich einen «Eindruck» seiner Persönlichkeit und Verkündigung:
«seine religiös-ethische Predigt vom Wert der Seele und dem Gottesreich

der Bruderliebe»60. Die Wertschätzung der Seele durch Jesus

- so erläutert Troeltsch - beruhe auf ihrer «prinzipiellen Gottver-
wandtschaft»61. Um diese Gottverwandtschaft kreist das dogmatische

Denken. Sie besteht zwar an sich, aber Jesus kommt das
Verdienst zu, sie erstmalig ins Bewußtsein der Menschheit gehoben zu
haben. Darin liegt seine «Größe», aber auch seine Grenze. Denn als
an-sich-seiende Tatsache wäre sie ja der Menschheit im Laufe einer
langen Entwicklung auch unabhängig von ihm bewußt geworden.

mit der angeblichen Un-mÄei-barkeit des religiösen Erlebnisses in Gestalt
des «inneren Lichtes» längst vor Troeltsch (und auch vor heutigen Stimmen,
die - wenn auch in völlig verändertem Gewand! - ähnliches anpreisen) jedes
geschichtliche Heilswerk meinten preisgeben zu können.

57 Die Absolutheit des Christentums... (Anm. 44), S. 74.
58 Ebd., S. 75.
89 II, S. 522.
60 Glaubenslehre, S. 102.
61 Ebd., S. 281 ; cf. auch S. 296.



G. Müller, Die Selbstauflösung der Dogmatik bei Ernst Troeltsch 345

Darum darf nach Troeltsch die christliche Predigt auch «nicht alles
in Jesus konzentrieren»62. Denn «der Versuch, alle Zukunftsentwicklung

des religiösen Lebens» von der Behauptung abhängig zu
machen, «daß Kraft und Gewißheit des religiösen Lebens niemals
ohne Selbstunterstellung unter die Wirkung Christi gewonnen werden

könne, ist das dem ganzen heutigen Denken Unerträgliche»63.
Weshalb ist es ihm unerträglich? Weil es (und offensichtlich
Troeltsch mit ihm) von der identitätsphilosophischen Voraussetzung
ausgeht, daß es eine «Immanenz des göttlichen Geistes im Endlichen
oder (eine) Gottesverwandtschaft der menschlichen Seele» gebe64.

Der christliche «Dualismus und Pessimismus» im Blick auf
Anthropologie und Soteriologie müssen aus diesem Grunde eliminiert

und durch den «alles beherrschenden Gedanken einer organischen

Entwicklung»68 ersetzt werden. Denn alles «Geistesleben ist
ein Prinzip unendlicher Entwicklung»66. Die prophetische Botschaft
des Alten (und Neuen) Testaments schrumpft hinter einem solchen

philosophischen Vorzeichen für Troeltsch zusammen in die Eormel:
«Hoffnung auf das große Besserwerden der Welt.»67 Aber dieses
Besserwerden vollzieht sich auch in fremden Kulturen und Religionen

und ist somit nichts spezifisch Christliches. Überall in der Welt
drängt es nach «einer stufenweisen Läuterung und Emporhebung
des menschlichen Geistes bis zur völligen Einswerdung mit Gott»68.
So verwundert es uns nicht, daß der inhaltlich abschließende Satz
der Troeltschschen «Dogmatik» dem Vokabular der pantheistischen
Identitäts-Mystik entnommen ist : die «letzte Erfüllung» der Seele(n)
«muß also zum Untergang in Gott führen»69.

*

Anhand dreier Thesen versuchten wir die Grundprobleme der
Dogmatik, nämlich die Fragen nach ihrem Ort, ihrer Norm und
ihrem Inhalt, innerhalb der Theologie von Ernst Troeltsch zu be-

62 Die Bedeutung der Geschichtlichkeit Jesu... (Anm. 53), S. 39.
63 Ebd., S. 22f.
64 Glaubenslehre, S. 296.
65 Ebd., S. 191.
66 Ebd., S. 296.
67 Ebd., S. 324.
68 Ebd., S. 362.
69 Ebd.



346 G. Müller, Die Selbstauflösung der Dogmatik bei Ernst Troeltsch

stimmen. Dabei hat sich gezeigt, wie und auf Grund welcher
Voraussetzungen sich bei ihm die Selbstzersetzung der Dogmatik als

theologischer Disziplin vollzog. Wir wollten nur von jenen
Grundproblemen sprechen, mit denen es auch die heutige dogmatische
Bemühung zu tun hat und an der unsere und kommende Generationen

von Theologen stets neu werden arbeiten müssen, solange es ein

Evangelium, eine Kirche und darum auch immer «Dogmatik» geben
wird.

Troeltsch hat für seine Person die Konsequenzen aus seiner
«dogmatischen» Position gezogen, die keine theologische mehr war,
sondern ein immer tieferes Hineingleiten in die Philosophie, und ist
1915 in die philosophische Fakultät übergewechselt, dies zu einer
Zeit, in der die angeblich «prophetische Botschaft» vom «Besserwerden

der Welt» einer unheimlich ernüchternden Entlarvung
entgegenging. Wir wissen heute, daß diese «Botschaft» ein
PseudoEvangelium war, zu dem es nie mehr ein Zurück geben darf.

In unserer eigenen dogmatischen Arbeit nehmen wir getrost «das

skandalon des christlichen Glaubens»70 auf uns und gehen als

«Dogmatiker von einer Offenbarungswahrheit als einem göttlichen
Ereignis» aus71. Vor, inmitten und nach aller verantwortlichen, sich
keine denkerische Anstrengung ersparenden dogmatischen Bemühung

folgen wir jener Wegweisung, die der Erneuerer der
protestantischen Dogmatik im 20. Jahrhundert, der vor kurzem in dieser
Stadt altehrwürdiger theologischer Tradition seinen 80. Geburtstag
feierte, einmal so formuüerte, daß sie Ort, Norm und Inhalt der

Dogmatik zugleich enthält:
«Die ganze Dogmatik hat nichts Höheres noch Tieferes, sie hat

nichts wesentlich Anderes zu sagen als dies: daß ,Gott war in
Christo und versöhnte die Welt mit sich selber' (2. Kor. 5, 19).»72

Gotthold Müller, Basel

70 H. van Oyen, Theologische Erkenntnislehre. Versuch dogmatischer
Prolegomena (1955), Vorwort.

71 Ebd., S. 67.
72 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik II, 2, 3. Aufl. (1948), 8. 95.


	Die Selbstauflösung der Dogmatik bei Ernst Troeltsch

