
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 22 (1966)

Heft: 4

Artikel: Verheissung der Lehre von der Rechtfertigung in der Gegenwart

Autor: Dantine, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878819

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878819
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Verheißung der Lehre von der Rechtfertigung
in der Gegenwart

Gastvorlesung an der Universität Oslo, 24. 2. 1966

Das etwas düstere Bild, das wir in der Darstellung der Krise
zeigen mußten1, kann nicht etwa durch freundlichere Züge übermalt
werden, wenn wir uns jetzt positiven Ansätzen einer neuen Möglichkeit

des Rechtfei'tigungsdenkens zuwenden. Gefälle und Konsequenz
des bisherigen Verfalles dauern noch an und Neues ist erst
bruchstückhaft da, beginnt sich erst auszuwirken, reißt wohl den Horizont
zu neuen Durchblicken auf, färbt aber noch nicht die Landschaft. Es
ist aber keineswegs bedeutungslos, sondern verspricht einiges für die
Zukunft.

1.

Es liegt mir daran, aufzuzeigen, daß seit geraumer Zeit so etwas
wie eine Gegenbewegung zur geschilderten Verfallserscheinung im
Gange ist, eine Gegenbewegung, die gerade dadurch charakterisiert
werden kann, daß sie nicht bewußt, nicht programmatisch auftritt,
gerade nicht in der Art einer Rettungsaktion für die bedrohte
Rechtfertigungslehre sich gebärdet, ja überhaupt nicht als
geschlossene Strömung, Schule oder dergleichen angesprochen werden
kann. Im Gegenteil ist zu sagen, daß solche Rettungsaktionen immer
schief gehen - theologische Wahrheiten lassen sich eben nicht wie

gefährdete Währungen durch einige Maßnahmen wieder auf solide

Grundlagen stellen. Es handelt sich vielmehr darum, daß im
Verlaufe recht verschiedener geistiger Vorgänge, die in der Regel die

protestantische Rechtfertigungslehre gar nicht im Blickfeld haben,
dies vielfach wegen Unkenntnis oder Uninteressiertheit auch gar
nicht haben können, Dimensionen eingesehen und eröffnet werden,
die weithin ungewollt die Sache der «iustificatio» in ein neues Licht
stellen.

Wenn wir nun einige dieser allgemeinen geistigen und theologischen

Bewegungsmomente nennen, so liegt es nicht in unserer Ab-

1 Krise der Lehre von der Rechtfertigung in der Gegenwart: Theol.
Zeitschr. 22, 3 (1966), S. 184-195.



280 W. Dantine, Verheißung der Lehre von der

sieht, eine genaue und vollständige Übersicht zu geben, sondern wir
markieren nur einige Ansatzpunkte, die weiter zu entwickeln für
unsere theologische Reflexion lohnen wird.

a) Ausgehen möchte ich davon, daß Wesen und Begriff der
Geschichte in unserer Zeit sowohl einen kosmischen Horizont als auch
eine besondere anthropologische Akzentuierung bekommen hat ; beides

zusammen bewirkt ein Betroffensein von Geschichte, das den
Menschen zwar aus den bisherigen religiösen Bereichen auswandern
läßt, ihm aber eine WeltVerantwortung zu erkennen gibt, die sich
ihm unausweichlich stellt. Die Ablösung des ontologisierenden Denkens

im Sinne jener «schlechten» Metaphysik, wie Hegel sie genannt
hat, ist zwar schon lange im Gange, hat jedoch neue Konturen
gewonnen. Wir können dies Besondere u. a. durch eine Erinnerung an
das uns eben beschäftigende Problem der «Weltanschauung» in
Augenschein nehmen. Um die Jahrhundertwende hat Wilhelm Dil-
they, den man den philosophischen Propheten der Weltanschauung
nennen könnte, weil er uns ihre Struktur meisterhaft aufdeckte und
ihre zunehmende Bedeutung vorbereitete, deren innere Notwendigkeit

mit der begonnenen und durch nichts mehr aufzuhaltenden
Herrschaft des geschichtlichen Denkens begründet. Er erkannte das
absolute Absterben der überlieferten Metaphysik, verwies aber darauf,

wie die früher von dieser Metaphysik gestützten «Werte» und
«Ideen» in den Formen von Weltanschauungsüberzeugungen erneut
von Bedeutung wurden. Damals befand man sich am Höhepunkt
des sogenannten «Historismus», für den Dilthey selbst ein
eindrucksvoller Kronzeuge war. Damit hatte sich gleichzeitig die

Grundüberzeugung durchgesetzt, daß die Geschichte, weil vom Handeln

des Menschen mitbestimmt, von allen kosmischen Kategorien,
von aller bloßen «Natur» abzuheben und zu trennen sei - was sich

allerdings für uns heute merkwürdig ausnimmt, hat doch gerade der

vom Historismus geprägte Positivismus der Geschichtswissenschaft
seine Methoden weitgehend vom naturwissenschaftlichen Denken
bezogen. Für viele Menschen sind heute noch Natur und Geschichte
zwei unvergleichbare, unverbunden nebeneinander herlaufende
Größen.

Dasselbe geschichtliche Denken hat aber heute nicht nur die alte
Metaphysik zerbrochen, sondern auch die Weltanschauung
durchschaut und mit Hilfe der modernen Ideologienkritik überwunden.
Auf dem vom Nihilismus und durch die Umwertung aller Werte ab-



Rechtfertigung in der Gegenwart 281

geräumten Felde haben Philosophie und Theologie der Existenz
jedenfalls den Dienst geleistet, daß sie unter dem Stichwort der
«Situation» die Geschichte als ein zum Handeln zwingendes
Geschehen ins Bewußtseins gebracht hat. Wenn auch die sogenannte
«Geschichtlichkeit» bislang von einem abstrakten Personalismus
bedroht ist, so kann es doch auch nicht ausbleiben, daß in diese
«Situation» das in der Natur und Geschichte Vorgegebene so

hineingenommen wird, daß beide Größen nicht mehr unverbunden
nebeneinander bestehen können. Die «Situationsgerechtigkeit»
fordert ein «Interesse» nicht nur «an der Geschichte» (Ernst Wittram),
sondern auch am Kosmos, an der Natur, ohne daß die Struktur der
Geschichtlichkeit als Charakteristikum menschlich-personaler
Verantwortung aufgehoben würde. Im Gegenteil, die existentielle
Bedeutsamkeit der Geschichtlichkeit wird noch intensiviert.

b) Wir verlassen keineswegs und noch lange nicht den Bereich
der Geschichte, wenn wir uns jetzt in besonderer Weise dem Begriff
der Schöpfung zuwenden. Auch hier haben sich einige weitreichende
Veränderungen ergeben. Solange der christliche Schöpfungsgedanlte
mit dem Natur-Begriff gekoppelt war, mußte notwendig die
Geschichte von diesem abgehoben und streng isoliert werden. Bekanntlich

war dies in einer zweifachen, sich gegensätzlich bestimmenden,
Weise der Fall: die traditionelle Metaphysik hatte ihre, letztlich
naturphilosophisch gewonnene, Einsicht in den übernatürlichen
Ursprung der Natur mit dem christlichen Denkmodell von Schöpfer
und Geschöpf verschmolzen und dadurch bewirkt, daß bis heute
unter «Schöpfung» ein statischer Raum verstanden wird, der als

vorgegebene Wirklichkeit seine eigenen gleichbleibenden Gesetze

und Strukturen besitzt, die gewissermaßen durch die jenseitigen
Ursprünge geheiligt und starr erhalten werden; hier liegt das
klassische Feld jenes «Ordo»-Denkens vor, auf dem sich die Gebilde des

Naturrechtes oder auch einer «Theologie der Ordnung» erheben können.

Hier liegt auch der Ermöglichungsgrund einer mit der «Theolo-

gia naturalis» verbundenen «Theologie des Ersten Artikels», innerhalb

deren es z. B. zur Lehre vom «Nomos des Volkes» kommen
konnte. Aber auch die gegensätzlich dazu angelegte naturalistische
und materialistische Konzeption blieb diesen Denkstrukturen
verhaftet. Wenn auch der metaphysische Hintergrund, der «unbewegte
Beweger» und ein theistisch konzipierter Schöpfer wegamputiert
wurde, so blieb jenes andere, für unsere Problematik Entscheidende,



282 W. Dantine, Verheißung der Lehre von der

bestehen: die Natur als eigengesetzliches Ordo-Gefüge verharrt in
statischer Unbeweglichkeit. Selbst wenn eine starre Mechanistik
überwunden wird und eine Dynamik des Lebendigen ins Blickfeld
rückt, wird im günstigsten Fall eine «Evolution» im Sinne einer
Auswicklung von Keimen und Anlagen daraus, die mit lebendiger,
den Menschen unberechenbar treffender, von ihm zu wagenden und
zu verantwortenden Geschichte nichts zu tun haben kann.
Geschichte kann hier nur als naturhafter Prozeß verstanden werden,
der ebensosehr wie das Ordo-Denken an seine besondere ontologi-
schen Grundlagen gebunden bleibt.

Nun hat aber die Theologie in den letzten Jahrzehnten vor allem
durch die exegetische Arbeit an der Bibel die Besonderheit und
Eigentümlichkeit des dort bezeugten Schöpfungsdenkens
herausgearbeitet, wobei erkennbar wurde, wie dieses doch schon immer
auch von der systematischen Erkenntnis anvisiert worden war,
insbesondere in der Reformationszeit - ich erinnere nur an das Werk
von David Löfgren über Luthers Schöpfungstheologie. Kennzeichnend

jedenfalls ist, daß der Begriff der Schöpfung nicht durch
Hinterfragung der Natur konstituiert wird, ja überhaupt nicht ein
schlechthin Vorgegebenes darstellt, auf das sich Erlösung und
Vollendung erst anschließend aufbauen kann, sondern daß die Qualität
der creatio sich überhaupt erst von der «neuen Kreatur», also von
der neuen Schöpfung, her erschließen läßt. Das bedeutet aber: die
creatio wird theologisch durch die Soteriologie und Eschatologie
konstituiert, fundiert und im Zuge der Glaubenserkenntnis
einsichtig.

In der von der Eschatologie aufgerollten Schöpfung ist nun aber
die Geschichte miteingeschlossen. Der im Glauben seiner Wiedergeburt

und Rechtfertigung ansichtig werdende Mensch lebt immer
schon in der Geschichte; im Zuspruch und Anspruch seiner
Geschichtlichkeit erkennt sich der Mensch schon angewiesen auf die
Gnade Gottes des Schöpfers, der «dem Nichtseiendem ruft, daß
es sei» (Rom. 4, 17). Der Glaube an den Schöpfer meint nicht die
Aufsuche eines Ursprunges, der in jenseitiger Geschichtslosigkeit als

Prinzip der Ableitung und Herkunft dienen kann, sondern drückt
die durch Christus vermittelte und im Vollzugsgeschehen des Heiligen

Geistes sich verwirklichende Gewißheit des Menschen aus, als

geschichtliche Existenz von Anfang an geschaffen, d. h. aber
gewollt, geliebt und zur Geschöpflichkeit erwählt zu sein. Geschöpf-



Rechtfertigung in der Gegenwart 283

lichkeit im Sinne christlichen Glaubens ist Heilsgewißheit, die von
der Rechtfertigung ausgeht, der Vollendung ebenso gewiß ist wie
der Begründung der Existenz im Willen und in der durchhaltenden
Treue Gottes. Unter den Drangsalen wie unter den Herausforderungen

der mitgestalteten und mitverantworteten Geschichte, die vom
Menschen niemals ohne Schuld gelebt werden kann, so daß er der
Vergebung bedürftig ist, dieser auch als «neue Kreatur» in Christus
teilhaftig wird, wird die Gesamtdimension des Kosmos als Schöpfung

erkannt. Erkannt sola fide also, nicht eingesehen als statisch
vorgegebener Weltraum, in dem ewige Ordo-Strukturen in stetem
Gleichmaß walten, sondern als dynamisch bewegte Wirklichkeit, in
der Gott seinen «Mummenschanz» treibt (Martin Luther), voll der
abgründigen Geheimnisse und eines ganz und gar verborgenen Sinnes,

der von der Offenbarung in Christus sein Licht empfängt. Den
geschichtlichen Zeitraum als creatio zu begreifen, bedeutet
glaubende Bejahung des Willens Gottes in dieser und für diese Welt.
Der Schöpferglaube bewirkt gerade deshalb, weil er unter den

Zwängen und Notwendigkeiten des «Gesetzes» erwächst, die wesentliche

und entscheidende Kategorie der «Freiheit». Christliches
Kreaturgefühl ist nicht in erster Linie Abhängigkeitsgefühl, sondern
Freiheitsbewußtsein durch die Erkenntnis Gottes des Vaters. Die
traditionelle und auch heute (G. Wingren) gerne herausgestellte
Betonung der Relation von «Gesetz» und «Schöpfung» hat zwar ein
besonderes und unbestreitbares Recht, wie wir noch sehen werden,
aber «Schöpfung» wird nicht vom «Gesetz», sondern wie Soteriolo-
gie und Eschatologie durch das Evangelium konstituiert und
qualifiziert.

Daß diese Erkenntnis für die Lehre von der Rechtfertigung von
größter Bedeutung sein muß, dürfte schnell klarzumachen sein.
Wenn wir nochmals auf die «Krise» der Rechtfertigung
zurückblicken, dann hängt diese ja nicht zuletzt mit der Geschichtslosig-
keit, Jenseitigkeit oder «Weltunbezüglichkeit» (Hans Schmidt)
zusammen, die sich als Folge des geschilderten Verfalles eingestellt
hatte. Begegnen sich aber Schöpfung und Geschichte so eng, wie wir
darzutun versuchen, und sie beide Größen in unmittelbarer Be-
zogenheit zum Rettungs- und Vollendungsgedanken des Evangeliums

zu sehen, dann muß die iustificatio - und mit ihr auch regenerate,

sanctificatio und renovatio - in den Horizont der von Natur
und Geschichte gekennzeichneten «Welt» integriert gedacht werden.



284 W. Dantine, Verheißung der Lehre von der

Genauer müßte man sagen : die Welt ist das Beziehungsfeld für die

Rechtfertigung, wie sie ja auch das Experimentierfeld des neuen
Gehorsams ist. Durch den Schöpfungsglauben ist die Welt zum
«Großforum» geworden, innerhalb dessen der Mensch seinen

Existenzvollzug verantwortet.
c) Die enge Zusammenschau von Geschöpflichkeit und Geschichtlichkeit

unter der eschatologischen Kategorie bringt notwendig und
sinnvoll ein Verlassen ontologischer wie naturalistischer
Denkmodelle mit sich. Der Mensch hat geschichtlich existierend die Welt
zu verantworten, weil sie nicht weniger «seine» Welt ist als die
Gottes. Dieser Verantwortungsbezug ist als Relationsbegriff weder

ontologisch noch naturalistisch einsichtig zu machen, auch wenn
selbstverständlich die ontische Realität von Gott, Welt und
Mensch nicht bestritten wird. Worauf aber alles ankommt, hat
schon Martin Luther mit seiner Beschreibung des Menschen als

einer Existenz «coram dei» zwingend herausgestellt. Des Menschen
Existieren «in foro dei» wie auch «in foro hominum» betrifft gerade
das Eigentümliche des Menschseins, man könnte geradezu sagen, die
humanitas hominis. Nicht als ein irgendwie «Seiender», «Wesender»,
für sich Existierender ist der Mensch Mensch, sondern in seiner

Verantwortlichkeit, in seinem Gerufensein zur Verantwortung, im
forensischen Felde von Schuld und Vergebung, Gericht und Gnade.
Wenn wir gesehen haben, daß hier jede Individualisierung und Ver-
jenseitigung, wie sie bereits bei der Imputationslehre Melanchthons
ansetzt, verboten ist, wird klar, daß der Titel «forensisch» für die

Rechtfertigungslehre Melanchthons eine irreführende Bezeichnung
war, weil damit der Begriff des Forensischen unzureichend beschrieben

wurde. Es gilt: der Schöpfer ist der Richter, beziehungsweise
die Geschöpflichkeit des Menschen enthält von Anfang an eine
forensische Struktur. Der Mensch ist «gerufene» und darum
«antwortende» - «verantwortende» Kreatur, im entscheidenden Unterschied

zu Tier und Pflanze. Darum steht er in seiner geschichtlichen
WeltVerantwortung stets zugleich in foro dei wie in foro hominum,
und beides vollzieht sich innerhalb von Natur und Geschichte, als
dem bestimmenden Horizont dieses Forums. Kein abstrakter
Himmelssaal, kein theoretisch erdachtes jenseitig-geistiges Beziehungssystem,

sondern der kosmische Raum und die unmittelbar erfahrene

Geschichte sind der Gerichtshof, in dem der Gerichtsherr waltet

und Christus gemäß den verschiedenen Bildern des Neuen



Rechtfertigung in der Gegenwart 285

Testamentes einmal selbst als «gnädiger Richter», dann aber wieder
als «Anwalt», «Fürsprecher», «treuer Zeuge», vor allem aber als
«Stellvertreter» in Funktion tritt, damit der Mensch seine verlorene
Gerechtigkeit findet.

Wir dürfen kurz vermerken, daß wir mit diesen Einsichten uns
nicht nur auf die große Literatur der abendländischen Geschichte,
sondern insbesondere auch auf die der Gegenwart berufen können.
Ob wir an die Österreicher Hermann Broch, Karl Kafka und Robert
Musil oder an Albert Camus und an Arthur Miller (Zwischenfall in
Vichy) denken, bei ihnen allen wird Geschichtlichkeit wie Ge-

schöpflichkeit des Menschen als sein forensisches Gefordertsein
qualifiziert und wahrgenommen, wobei das ostentative Fehlen der
«iustitia aliéna Christi», ja ihre demonstrative Bestreitung, nur ein
Hinweis mehr ist für die geschichtslose Verfremdung, der in ihrer
Verfallsgeschichte die christliche Rechtfertigungslehre anheimfiel.
Daß über Sein und Nichtsein des Menschen der Vollzug des Forums
entscheidet, ist klarer und schmerzlicher denn je unserer, den
Nihilismus durchschreitenden, Generation deutlich geworden. Ähnliches
ließe sich durch die zeitgenössische Philosophie belegen. Auf den
Gedanken, der forensische Grundcharakter der Rechtfertigung sei

heute unaktuell, können in der Tat, wie es scheint, nur Kirchenleute
und Theologen kommen, denen sich die Wirklichkeit des Menschen

völlig verfremdet hat, weil sie sich zu gerne in den von tradierten
Institutionen geschützten Räumen religiöser Nicht-Geschichte
eingeschlossen haben.

2.

Wir tun einen Schritt weiter auf derselben Linie, wenn wir in
unseren Überlegungen miteinbeziehen, was heute unter den
verschiedensten Aspekten von den verschiedensten Seiten mit sehr
unterschiedlichen Akzenten, aber doch wieder in eigentümlicher
Einmütigkeit unter dem Stichwort der «Gerechtigkeit» bedacht und
empfunden wird. Ein sehr weiter Spannungsbogen wird schon
angedeutet, wenn wir z. B. die Begriffe der «Situationsgerechtigkeit»
oder auch der «Funktionsgerechtigkeit» aussprechen, oder wenn wir
daran denken, welche ungeheuren Gewichte sich an die theoretischen

und praktischen Fragen der «sozialen Gerechtigkeit» hängen.
Ist doch der gesamte Fragenkomplex des «Rechtes», seiner Begrün-



286 W. Dantine, Verheißung der Lehre von der

dung und Verwirklichung, in Fluß geraten. Es ist das unleugbare
Verdienst von Karl Barth, daß er mit seiner Schrift «Rechtfertigung
und Recht» uns ein Problem vor Augen geführt hat, das auch
denjenigen, der Barth selbst nicht folgen kann, nicht aus der
Verantwortung entläßt, sich dieser Frage zu stellen. Liest man Barths
Schrift im Zusammenhang seiner Ausarbeitung der Rechtfertigungslehre

in der «Kirchlichen Dogmatik», dann wird jedenfalls
deutlich, daß hier unmittelbar theologisch-dogmatische Fragen
ebenso zur Diskussion gestellt werden wie solche der politischen
Ethik im weitesten Sinne dieses Wortes.

Vielleicht müssen wir für einen Augenblick auch einer Entwicklung

das Augenmerk schenken, die sich seit einiger Zeit abzuzeichnen
beginnt. Gemeint ist der sich durchsetzende Vorrang der Ethik vor
der Dogmatik. Das ist freilich insoferne nichts Neues, als schon im
18. und 19. Jahrhundert ähnliches zu beobachten war - man denke

nur an die Bedeutung und den Einfluß von Albrecht Ritsehl oder

überhaupt an die Neigung des liberalen Bürgertums, die christliche
Ethik, nicht aber die christliche Dogmatik für relevant zu halten.
Heute allerdings scheint die Problematik etwas anders zu liegen:
wohl weitet sich das ethische Arbeitsfeld ungewöhnlich aus und die
ethischen Fragestellungen spitzen sich zu besonderer Härte, aber
gerade dadurch tritt, gleichsam im Rückspiegel, die Frage dogmatischer

Wahrheit wieder erneut zutage, und dann mit hartnäckiger,
unnachgiebiger Gewalt. Nur scheinbar überläßt die Wahrheitssuche
der Frage nach dem rechten Handeln das Feld, denn nun beginnt
sich die Erkenntnis durchzusetzen, daß vom rechten Handeln nur
gesprochen werden kann, wenn eine Antwort darauf gewagt wird,
was oder wer «richtig» ist, bzw. was die «Gerechtigkeit» überhaupt
sei.

Die These von Karl Barth, im Rechtfertigungsgeschehen bekomme

Gott «recht», dürfte von weittragender Bedeutung sein. Denn
hier wird nicht nur das uralte Theodizeproblem aufgenommen und
in neuartiger Weise zu beantworten versucht, sondern es wird
dadurch die Frage nach der Gerechtigkeit Gottes so gestellt, daß sie

identisch wird mit der Frage nach seiner «Güte», seiner «Verläßlichkeit»

und seiner «Treue». So richtig es ist, wenn die Rechtfertigungslehre

in traditioneller Weise im Rahmen der soteriologischen Pneu-
matologie, etwa unter dem Stichwort der «gratia applicatrix Spiritus

Sancti», abgehandelt worden ist, weil es ja um die «neue Gerech-



Rechtfertigung in der Gegenwart 287

tigkeit» des Menschen im Vollzuge von Gerechtsprechung und
Gerechtmachung des Gottlosen geht, so ist eben diese anthropologische

Zuspitzung untrennbar mit der unmittelbaren Lehre von
Gott selbst verbunden. Das hat mich seinerzeit in meinem Buche zu
der Forderung geführt, die iustificatio impii als einen «Kanon
göttlichen Handelns» in die Prolegomena der Dogmatik aufzunehmen,
welches Postulat neuerdings im Rahmen exegetischer Arbeit am
Neuen Testament positiv aufgegriffen worden ist (Peter
Stuhlmacher, Gottes Gerechtigkeit, S. 237/1). Damit wird eine entscheidende

Korrektur der Barthschen Konzeption angemeldet, der diesen

Rang der «Erwählung» zubilligt, zugleich aber dessen Problemstellung

akzeptiert. In der Tat beglaubigt Gott seine Gottheit in der
iustificatio impii, wie er sie ebenso durch seine Selbstidentifizierung
mit dem sterbenden Christus am Kreuz beglaubigt. Am Kreuz wird
die Gerechtigkeit Gottes offenbar ; damit ist das antike Konzept von
der iustitia distributativa prinzipiell zerbrochen und ein neues Denken

von göttlicher Gerechtigkeit eingeleitet.
Zugleich aber ist diese unmittelbare theologische Erkenntnis von

der Frage nach irdischer Gerechtigkeit unter den Menschen nicht
abtrennbar. Die Gewißheit, im Glauben durch Christus gerechtfertigt

zu werden, kann einer naturrechtlich oder ordnungstheologisch

begründeten iustitia distributativa nicht das ethische Feld
überlassen. Wird im Glauben an die rechtfertigende Gnade Gottes die

zurechtbringende Annahme des Gottlosen bejaht und damit die
Gewißheit Gottes als eines gnädigen Richters gewonnen, dann kann
dieser Heilsgewißheit nur ein Bemühen entsprechen, im Raum der
als Schöpfung geglaubten Geschichte diese selbe Gerechtigkeit zum
«telos» des politischen Handelns im weitesten Sinne dieses Begriffes
zu machen. Insbesondere müßte eine Theologie des Rechtes die
Suche nach «richtigem Recht», die Rechtsdogmatik wie aber auch
die praktische Rechtslehre und Rechtsprechung unter das Signum
der «Gottesgerechtigkeit» bzw. der «iustitia aliéna Christi» stellen.

Wenn wir dabei unsere früheren Ausführungen über die
Geschichte, Schöpfung und den forensischen Aspekt wieder aufnehmen,

dann müßte das bedeuten, daß die in Natur und Geschichte
erkennbaren Ordnungsstrukturen sowohl positiv aufgenommen als
auch radikal entmythologisiert werden. Daß in unserer Sicht das

Ordo-Denken radikal zerbricht, ist wohl klar geworden, und damit
sind auch die Ordnungsbezüge mit theologischer Verbrämung un-



288 W. Dantine, Verheißung der Lehre von der

haltbar geworden. Weder von Schöpfungsordnnngen noch von Er-
haltungsordnnngen kann im strengen Sinne geredet werden, anch
nicht mehr von naturrechtlichen Kategorien in der überlieferten
Weise. Hingegen könnte beispielsweise die spätscholastische und
von Luther aufgenommene Rede von «ordinationes dei», etwa im
Blick auf Staat, Ehe, Eamilie usw., noch immer gute Dienste leisten,
insoferne gewährleistet wird, daß in sie nicht wieder heimlich ge-
schichtslose Ordo-Strukturen eingebracht werden. Die Begrifflichkeit

der «Mandate» im Sinne Dietrich Bonhoeffers könnte ebenfalls

positiv aufgenommen werden, wenn damit auch nicht alles Nötige
ausgesagt ist. Auch die Verwendung eines praktisch und faktisch
akzeptierten Naturrechtes im Sinne der Bemühungen von Ernst
Wolf wäre liier eine ernstzunehmende, brauchbare Hilfe.

Entscheidend müßte für all diese Bemühungen um eine
dynamische, geschichtsbezogene Neufassung der Zwei-Reiche-Lehre werden,

daß die Rechtfertigungsgewißheit von der Gottesgerechtigkeit
als kritisches und zugleich initiativ-aktivierendes Prinzip angesetzt
würde, und zwar so, daß der eschatologische Charakter im Sinne
einer «Theologie der Hoffnung» (Jürgen Moltmann) als Fluchtpunkt
stets anvisiert bliebe. Anders gesprochen : die Einsicht in die
Gesetzmäßigkeiten naturhafter wie geschichtlicher Prozesse im sozialen
Bereich der Menschen dürfte niemals die Kapitulation jener Initiativen

erzwingen, welche die Gewißheit von der Gegenwärtigkeit des

regnum Christi erzeugt und erzeugen muß, soferne die iustificatio
impii wirklich durch das sola fide beantwortet wird. Wieder anders
formuliert könnte gesagt werden, daß im Rahmen der Lehre von
der Vorsehung mit ihrem Dreiklang von conservatio, concursus und
gubernatio dem, Schöpfung und Geschichte erhellenden, Moment
der Herrschaft Christi zu umformenden, ja revolutionären Aktivitäten

der nötige Raum gewährt bleiben muß, soll nicht wieder die
Statik einer metaphysisch-dualistisch gefaßten Zwei-Reiche-Lehre
eine christlich-lutherische Weltanschauung zu einem sterilen,
ethischen Quietismus verführen.

Diese knappen Hinweise wollen in unserem Rahmen nicht mehr
als bekräftigen, daß vom Ringen und Sorgen um «Gerechtigkeit»

- und käme sie zunächst aus rein humanistischer, ja atheistischer
Motivisation - stets die Frage zurückschlägt nach dem eigentlichen
Sinn der Rechtfertigung, nach ihrem «Sitz im Leben», mehr noch,
nach ihrer wirklichen Begründung im Heilsereignis.



Rechtfertigung in der Gegenwart 289

3.

Wir haben bisher absichtlich die Lehre von der Rechtfertigung
von ihren Grundlagen und Folgen her zu betrachten versucht, um
die Horizonte und Dimensionen aufzuzeigen, innerhalb deren sie

gesehen werden muß, soll sie ihrerseits funktionsgerecht für die

gesamte christliche Glaubenserkenntnis werden. Jetzt soll nur kurz
davon die Rede sein, daß diese dogmatisch-ethischen Überlegungen
keineswegs nur auf dogmatischen Prämissen aufruhen, sondern ihren
Rückhalt in verläßlicher exegetischer Arbeit im Neuen Testament
haben. Aufs Ganze gesehen könnte eine große «Wolke von Zeugen» aus
der Reihe alttestamentlieher und neutestamentlicher Exegeten
aufgeboten werden. Nicht zuletzt ist es die Erforschung der apokalyptischen

Traditionen gewesen und die vergleichende Arbeit an den

Qurnran-Texten, die die Bedeutung der Rechtfertigungslehre nicht
nur für Paulus, sondern für das Neue Testament überhaupt neu
unter Beweis gestellt hat und die lange Zeit herrschende Doktrin,
die Rechtfertigung sei ein belangloser «Nebenkrater» (Albert
Schweitzer), widerlegte. Insbesondere sei auf die Arbeiten von
Ernst Käsemann, Peter Stuhlmacher und Christian Müller verwiesen.

Das darf nicht so verstanden werden, daß ich diese Theologen
als Kronzeugen für meine Gedanken aufführen wollte oder ich mich
umgekehrt auf diese Arbeiten festlegen möchte. Es gibt aber
einzelne wesentliche Gesichtspunkte, die es rechtfertigen, wenn hier an
diese Arbeiten erinnert wird.

Käsemann hat vor allem darauf aufmerksam gemacht, es ginge
nicht an, den Begriff der «Gottesgerechtigkeit» bloß bei Paulus zu
erheben und sich damit zu begnügen, auf bestimmte Entsprechungen

im Rechtsdenken alttestamentlieher Propheten hinzuweisen.
Er hat nachgewiesen, daß der Begriff seinen festen Platz in jenem
apokalyptischen Denken gehabt hat, das dem Neuen Testament
vorausläuft und seine Denkmodelle weithin bestimmt. Er verwies
ferner auf den Machtcharakter dieser Gottesgerechtigkeit, der es

verbietet, sie als «Gabe» vom «Geber» zu lösen, wie es in der späteren
dogmengeschichtlichen Tradition immer wieder geschah. Vor allem
aber wird der Bezug der Gottesgerechtigkeit für die Schöpfung, und
zwar im Sinne von Neuschöpfung, klar herausgestellt. Käsemann
kann von ihr sagen, sie bezeichne die Gemeinschaftstreue Gottes,
nicht mehr Israel, sondern der Schöpfung gegenüber, da Christus für

19



290 W. Dantine, Verheißung der Lehre von der

Paulus kein zweiter Moses, sondern der zweite Adam sei, der den

neuen Bund und die neue Schöpfung heraufführt. Dabei wird in
seiner Sicht wesentlich, daß Paulus gegenüber den Qumran-Texten
eine unerhörte Radikalisierung und Universalisierung der Verheißung

durch die Lehre von der iustificatio impii durchführte. Damit
aber verbindet sich die Einsicht, daß der «Dienst der Gerechtigkeit»
als christlicher Gottesdienst im Alltag der Welt den heidnischen und
jüdischen Kult ablöst (E. Käsemann, Exegetische Versuche und
Besinnungen, 2, S. 183, 190).

Wenn P. Stuhlmacher in Auslegung von Rom. 10, 3 sagen kann,
die Gottesgerechtigkeit sei «das die Äone überspannende, schöpferische,

im Anbruch befindliche, als Wort sich heute ereignende und
in Christus personifizierte befreiende Recht des Schöpfers an und
über seine Schöpfung» (Gottesgerechtigkeit bei Paulus, S. 98), dann

bringt er damit zum Ausdruck, daß eben das Neue Testament selbst
der kräftigste Widerspruch gegen jene Entwicklung darstellt, die

jene Krise auslöste, von der wir zu sprechen hatten. Es zeigt sich,
wie stets in der Geschichte der Kirche, daß eine Neubesinnung auf
die Verheißung für eine christliche Glaubenserkenntnis im Rückgang

auf die Schrift vor sich gehen kann. Die evangelische Theologie
hat allen Anlaß, jeweils neu sich an die exegetische Arbeit zu
machen, denn gerade dies erlaubt ihr auch, mit offenen Augen die

geistigen Bewegungen der Gegenwart zu sichten.

*

Hier wurden viele Einzelfragen der überlieferten evangelischen
Rechtfertigungslehre nicht behandelt. Doch aufs Ganze gesehen darf
man urteilen: die einzelnen Bestimmungen sind so gut, daß sie

keineswegs verändert werden müssen. Was die lutherische Orthodoxie

in der Auseinandersetzung mit römischer und schwärmerisch-
perfektionistischer Werkgerechtigkeit geleistet hat, ist dankbar zu
übernehmen und darf nicht vergessen werden. Nur muß gelten : die

Wiederholung der einzelnen Aussagen eröffnet keinen Weg aus der
Sackgasse, es geht um eine neue Ausrichtung der Einzelerkenntnisse.
Wir dürfen es mit folgenden kurzen Thesen :

1. Die Rechtfertigung ist nicht der Besitz religiöser Perfektionisten,
sondern das alle Welt betreffende Heilshandeln Gottes. Am Ka-



Rechtfertigung in der Gegenwart 291

non der iustificatio impii wird Gott als Gott erkannt, also an der
Gemeinschaftstreue, die er selbst den Gottlosen aus allen Völkern
hält, Rom. 3, 29.

2. Das sola fide bedeutet gerade: Glaube an diesen Kanon im Handeln

Gottes, Rechnen mit diesem Gott, der jeden Selbstruhm,
auch seinen eigenen, vernichtet.

3. Die « fides experimentalis» vollzieht sich in der als Schöpfung
geglaubten geschichtlichen Welt. Die Anfechtung und ihre
sieghafte Überwindung ereignet sich im Weltberuf des Christen, und
nicht in einer autonomen Scheinwirklichkeit des Religiösen.

4. Die «Gerechtigkeit Gottes» schafft durch den Glauben den homo
iustus, den «gerechten» Menschen. Seine «iustitia» ist die
geschenkte «iustititia aliéna Christi» - sie wirkt in der Nachfolge,
d. h. in der Anwendung des Kanons göttlichen Handelns, und
sucht darum in dieser Welt «Recht» für diejenigen, denen dieses

Recht in der geschichtlichen Gesellschaft versagt wurde.

Wilhelm Dantine, Wien


	Verheissung der Lehre von der Rechtfertigung in der Gegenwart

