Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 22 (1966)

Heft: 4

Artikel: Verheissung der Lehre von der Rechtfertigung in der Gegenwart
Autor: Dantine, Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878819

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878819
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Verheibung der L.ehre von der Rechtfertigung
in der Gegenwart

Gastvorlesung an der Universitédt Oslo, 24. 2. 1966

Das etwas diistere Bild, das wir in der Darstellung der Krise
zeigen mubBten?, kann nicht etwa durch freundlichere Ziige iibermalt
werden, wenn wir uns jetzt positiven Ansiitzen einer neuen Méglich-
keit des Rechtfertigungsdenkens zuwenden. Gefille und Konsequenz
des bisherigen Verfalles dauern noch an und Neues ist erst bruch-
stlickhaft da, beginnt sich erst auszuwirken, rei3t wohl den Horizont
zu newen Durchblicken auf, firbt aber noch nicht die Landschaft. Es
ist aber keineswegs bedeutungslos, sondern verspricht einiges fiir die
Zukunftt.

Es liegt mir daran, aufzuzeigen, dal seit geraumer Zeit so etwas
wie eine Gegenbewegung zur geschilderten Verfallserscheinung im
Gange ist, eine Gegenbewegung, die gerade dadurch charakterisiert
werden kann, daB sie nicht bewuBt, nicht programmatisch auftritt,
gerade nicht in der Art einer Rettungsaktion fiir die bedrohte
Rechtfertigungslehre sich gebirdet, ja iiberhaupt nicht als ge-
schlossene Strémung, Schule oder dergleichen angesprochen werden
kann. Im Gegenteil ist zu sagen, dal} solche Rettungsaktionen immer
schief gehen — theologische Wahrheiten lassen sich eben nicht wie
gefdhrdete Wihrungen durch einige Manahmen wieder auf solide
Grundlagen stellen. Es handelt sich vielmehr darum, dafl im Ver-
laufe recht verschiedener geistiger Vorginge, die in der Regel die
protestantische Rechtfertigungslehre gar nicht im Blickfeld haben,
dies vielfach wegen Unkenntnis oder Uninteressiertheit auch gar
nicht haben kénnen, Dimensionen eingesehen und ersffnet werden,
die weithin ungewollt die Sache der «iustificatio» in ein neues Licht
stellen.

Wenn wir nun einige dieser allgemeinen geistigen und theologi-
schen Bewegungsmomente nennen, so liegt es nicht in unserer Ab-

1 Krise der Lehre von der Rechtfertigung in der Gegenwart: Theol.
Zeitschr. 22, 3 (1966), S. 184-195.



280 W. Dantine, Verheifung der Lehre von der

sicht, eine genaue und vollstindige Ubersicht zu geben, sondern wir
markieren nur einige Ansatzpunkte, die weiter zu entwickeln fiir
unsere theologische Reflexion lohnen wird.

a) Ausgehen mochte ich davon, dafl Wesen und Begriff der Ge-
schichte in unserer Zeit sowohl einen kosmischen Horizont als auch
eine besondere anthropologische Akzentuierung bekommen hat ; bei-
des zusammen bewirkt ein Betroffensein von Geschichte, das den
Menschen zwar aus den bisherigen religiosen Bereichen auswandern
1af3t, ihm aber eine Weltverantwortung zu erkennen gibt, die sich
ihm unausweichlich stellt. Die Ablésung des ontologisierenden Den-
kens im Sinne jener «schlechten» Metaphysik, wie Hegel sie genannt
hat, ist zwar schon lange im Gange, hat jedoch neue Konturen ge-
wonnen. Wir kénnen dies Besondere u. a. durch eine Erinnerung an
das uns eben beschiftigende Problem der «Weltanschauung» in
Augenschein nehmen. Um die Jahrhundertwende hat Wilhelm Dil-
they, den man den philosophischen Propheten der Weltanschauung
nennen konnte, weil er uns ihre Struktur meisterhaft aufdeckte und
ihre zunehmende Bedeutung vorbereitete, deren innere Notwendig-
keit mit der begonnenen und durch nichts mehr aufzuhaltenden
Herrschaft des geschichtlichen Denkens begriindet. Er erkannte das
absolute Absterben der iiberlieferten Metaphysik, verwies aber dar-
auf, wie die frither von dieser Metaphysik gestiitzten «Werte» und
«Ideen» in den Formen von Weltanschauungsiiberzeugungen erneut
von Bedeutung wurden. Damals befand man sich am Hohepunkt
des sogenannten «Historismus», fiir den Dilthey selbst ein ein-
drucksvoller Kronzeuge war. Damit hatte sich gleichzeitig die
Grundiiberzeugung durchgesetzt, dafl die Geschichte, weil vom Han-
deln des Menschen mitbestimmt, von allen kosmischen Kategorien,
von aller bloBen «Natur» abzuheben und zu trennen sei — was sich
allerdings fiir uns heute merkwiirdig ausnimmt, hat doch gerade der
vom Historismus geprigte Positivismus der Geschichtswissenschaft
seine Methoden weitgehend vom naturwissenschaftlichen Denken
bezogen. Fiir viele Menschen sind heute noch Natur und Geschichte
zwei unvergleichbare, unverbunden nebeneinander herlaufende
Grélen.

Dasselbe geschichtliche Denken hat aber heute nicht nur die alte
Metaphysik zerbrochen, sondern auch die Weltanschauung durch-
schaut und mit Hilfe der modernen Ideologienkritik iiberwunden.
Auf dem vom Nihilismus und durch die Umwertung aller Werte ab-



Rechtfertigung in der Gegenwart 281

gerdumten Felde haben Philosophie und Theologie der Existenz
jedenfalls den Dienst geleistet, dal} sie unter dem Stichwort der
«Situation» die Geschichte als ein zum Handeln zwingendes Ge-
schehen ins Bewul3tseins gebracht hat. Wenn auch die sogenannte
«Geschichtlichkeit» bislang von einem abstrakten Personalismus be-
droht ist, so kann es doch auch nicht ausbleiben, dall in diese
«Situation» das in der Natur und Geschichte Vorgegebene so hin-
eingenommen wird, dafl beide GréBlen nicht mehr unverbunden
nebeneinander bestehen konnen. Die «Situationsgerechtigkeit» for-
dert ein «Interesse» nicht nur «an der Geschichte» (Ernst Wittram),
sondern auch am Kosmos, an der Natur, ohne daf3 die Struktur der
Geschichtlichkeit als Charakteristikum menschlich-personaler Ver-
antwortung aufgehoben wiirde. Im Gegenteil, die existentielle Be-
deutsamkeit der Geschichtlichkeit wird noch intensiviert.

b) Wir verlassen keineswegs und noch lange nicht den Bereich
der Geschichte, wenn wir uns jetzt in besonderer Weise dem Begriff
der Schopfung zuwenden. Auch hier haben sich einige weitreichende
Verdnderungen ergeben. Solange der christliche Schépfungsgedanke
mit dem Natur-Begriff gekoppelt war, mufite notwendig die Ge-
schichte von diesem abgehoben und streng isoliert werden. Bekannt-
lich war dies in einer zweifachen, sich gegensétzlich bestimmenden,
Weise der Fall: die traditionelle Metaphysik hatte ihre, letztlich
naturphilosophisch gewonnene, Einsicht in den tibernatiirlichen Ur-
sprung der Natur mit dem christlichen Denkmodell von Schopfer
und Geschépt verschmolzen und dadurch bewirkt, daf bis heute
unter «Schopfung» ein statischer Raum verstanden wird, der als
vorgegebene Wirklichkeit seine eigenen gleichbleibenden Gesetze
und Strukturen besitzt, die gewissermaflen durch die jenseitigen
Urspriinge geheiligt und starr erhalten werden; hier liegt das klas-
sische Feld jenes «Ordo»-Denkens vor, auf dem sich die Gebilde des
Naturrechtes oder auch einer «Theologie der Ordnung» erheben kon-
nen. Hier liegt auch der Ermoglichungsgrund einer mit der «Theolo-
gia naturalis» verbundenen «Theologie des Ersten Artikels», inner-
halb deren es z. B. zur Lehre vom «Nomos des Volkes» kommen
konnte. Aber auch die gegensitzlich dazu angelegte naturalistische
und materialistische Konzeption blieb diesen Denkstrukturen ver-
haftet. Wenn auch der metaphysische Hintergrund, der «unbewegte
Beweger» und ein theistisch konzipierter Schopfer wegamputiert
wurde, so blieb jenes andere, fiir unsere Problematik Entscheidende,



282 W. Dantine, Verheiffung der Lehre von der

bestehen: die Natur als eigengesetzliches Ordo-Gefiige verharrt in
statischer Unbeweglichkeit. Selbst wenn eine starre Mechanistik
iiberwunden wird und eine Dynamik des Lebendigen ins Blickfeld
riickt, wird im giinstigsten Fall eine «Evolution» im Sinne einer
Auswicklung von Keimen und Anlagen daraus, die mit lebendiger,
den Menschen unberechenbar treffender, von ihm zu wagenden und
zu verantwortenden Geschichte nichts zu tun haben kann. Ge-
schichte kann hier nur als naturhafter Prozel} verstanden werden,
der ebensosehr wie das Ordo-Denken an seine besondere ontologi-
schen Grundlagen gebunden bleibt.

Nun hat aber die Theologie in den letzten Jahrzehnten vor allem
durch die exegetische Arbeit an der Bibel die Besonderheit und
Eigentiimlichkeit des dort bezeugten Schopfungsdenkens heraus-
gearbeitet, wobei erkennbar wurde, wie dieses doch schon immer
auch von der systematischen Erkenntnis anvisiert worden war, ins-
besondere in der Reformationszeit — ich erinnere nur an das Werk
von David Lofgren iiber Luthers Schopfungstheologie. Kennzeich-
nend jedenfalls ist, dal der Begriff der Schopfung nicht durch
Hinterfragung der Natur konstituiert wird, ja iberhaupt nicht ein
schlechthin Vorgegebenes darstellt, auf das sich Erlosung und Voll-
endung erst anschliefend aufbauen kann, sondern daBl die Qualitit
der creatio sich iiberhaupt erst von der «neuen Kreatur», also von
der neuen Schopfung, her erschliefen laB3t. Das bedeutet aber: die
creatio wird theologisch durch die Soteriologie und Eschatologie
konstituiert, fundiert und im Zuge der Glaubenserkenntnis ein-
sichtig.

In der von der Eschatologie aufgerollten Schopfung ist nun aber
die Geschichte miteingeschlossen. Der im Glauben seiner Wieder-
geburt und Rechtfertigung ansichtig werdende Mensch lebt immer
schon in der Geschichte; im Zuspruch und Anspruch seiner Ge-
schichtlichkeit erkennt sich der Mensch schon angewiesen auf die
Gnade Gottes des Schopfers, der «dem Nichtseiendem ruft, dal3
es sei» (Rom. 4, 17). Der Glaube an den Schépfer meint nicht die
Aufsuche eines Ursprunges, der in jenseitiger Geschichtslosigkeit als
Prinzip der Ableitung und Herkunft dienen kann, sondern driickt
die durch Christus vermittelte und im Vollzugsgeschehen des Heili-
gen Geistes sich verwirklichende Gewif3heit des Menschen aus, als
geschichtliche Existenz von Anfang an geschaffen, d. h. aber ge-
wollt, geliebt und zur Geschopflichkeit erwihlt zu sein. Geschopt-



Rechtfertigung in der Gegenwart 283

lichkeit im Sinne christlichen Glaubens ist HeilsgewiBheit, die von
der Rechtfertigung ausgeht, der Vollendung ebenso gewill ist wie
der Begriindung der Existenz im Willen und in der durchhaltenden
Treue Gottes. Unter den Drangsalen wie unter den Herausforderun-
gen der mitgestalteten und mitverantworteten Geschichte, die vom
Menschen niemals ohne Schuld gelebt werden kann, so daB er der
Vergebung bediirftig ist, dieser auch als ¢neue Kreatur» in Christus
teilhaftig wird, wird die Gesamtdimension des Kosmos als Schop-
fung erkannt. Erkannt sola fide also, nicht eingesehen als statisch
vorgegebener Weltraum, in dem ewige Ordo-Strukturen in stetem
Gleichmalf} walten, sondern als dynamisch bewegte Wirklichkeit, in
der Gott seinen « Mummenschanz» treibt (Martin Luther), voll der
abgriindigen Geheimnisse und eines ganz und gar verborgenen Sin-
nes, der von der Offenbarung in Christus sein Licht empfiangt. Den
geschichtlichen Zeitraum als creatio zu begreifen, bedeutet glau-
bende Bejahung des Willens Gottes in dieser und fiir diese Welt.
Der Schoépferglaube bewirkt gerade deshalb, weil er unter den
Zwingen und Notwendigkeiten des «Gesetzes» erwichst, die wesent-
liche und entscheidende Kategorie der «Freiheit». Christliches Krea-
turgefiihl ist nicht in erster Linie Abhéngigkeitsgefiihl, sondern
FreiheitsbewuBtsein durch die Erkenntnis Gottes des Vaters. Die
traditionelle und auch heute (G. Wingren) gerne herausgestellte Be-
tonung der Relation von «Gesetz» und «Schopfung» hat zwar ein
besonderes und unbestreitbares Recht, wie wir noch sehen werden,
aber «Schépfung» wird nicht vom «Gesetz», sondern wie Soteriolo-
gie und Eschatologie durch das Evangelium konstituiert und quali-
fiziert.

Dafl} diese Erkenntnis fiir die Lehre von der Rechtfertigung von
grobter Bedeutung sein mull, diirfte schnell klarzumachen sein.
Wenn wir nochmals auf die «Krise» der Rechtfertigung zuriick-
blicken, dann héngt diese ja nicht zuletzt mit der Geschichtslosig-
keit, Jenseitigkeit oder «Weltunbeziiglichkeit» (Hans Schmidt) zu-
sammen, die sich als Folge des geschilderten Verfalles eingestellt
hatte. Begegnen sich aber Schopfung und Geschichte so eng, wie wir
darzutun versuchen, und sie beide Groflen in unmittelbarer Be-
zogenheit zum Rettungs- und Vollendungsgedanken des Evange-
liums zu sehen, dann muf die iustificatio — und mit ihr auch regene-
ratio, sanctificatio und renovatio — in den Horizont der von Natur
und Geschichte gekennzeichneten «Welt» integriert gedacht werden.



284 W. Dantine, Verheifung der Lehre von der

Genauer miilte man sagen: die Welt ist das Beziehungsfeld fiir die
Rechtfertigung, wie sie ja auch das Experimentierfeld des neuen
Gehorsams ist. Durch den Schopfungsglauben ist die Welt zum
«Grofiforum» geworden, innerhalb dessen der Mensch seinen Exi-
stenzvollzug verantwortet.

¢) Die enge Zusammenschau von Geschopflichkeit und Geschicht-
lichkeit unter der eschatologischen Kategorie bringt notwendig und
sinnvoll ein Verlassen ontologischer wie naturalistischer Denk-
modelle mit sich. Der Mensch hat geschichtlich existierend die Welt
zu verantworten, weil sie nicht weniger «seine» Welt ist als die
Gottes. Dieser Verantwortungsbezug ist als Relationsbegriff weder
ontologisch noch naturalistisch einsichtig zu machen, auch wenn
selbstverstandlich die ontische Realitit von Gott, Welt und
Mensch nicht bestritten wird. Worauf aber alles ankommt, hat
schon Martin Luther mit seiner Beschreibung des Menschen als
einer Existenz «coram dei» zwingend herausgestellt. Des Menschen
Existieren «in foro dei» wie auch «in foro hominum» betrifft gerade
das Eigentiimliche des Menschseins, man kénnte geradezu sagen, die
humanitas hominis. Nicht als ein irgendwie «Seiender», «Wesender»,
fiir sich Existierender ist der Mensch Mensch, sondern in seiner
Verantwortlichkeit, in seinem Gerufensein zur Verantwortung, im
forensischen Felde von Schuld und Vergebung, Gericht und Gnade.
Wenn wir gesehen haben, dafl hier jede Individualisierung und Ver-
jenseitigung, wie sie bereits bei der Imputationslehre Melanchthons
ansetzt, verboten ist, wird klar, dafl der Titel «forensisch» fiir die
Rechtfertigungslehre Melanchthons eine irrefithrende Bezeichnung
war, weil damit der Begriff des Forensischen unzureichend beschrie-
ben wurde. Es gilt: der Schopfer ist der Richter, beziehungsweise
die Geschopflichkeit des Menschen enthilt von Anfang an eine
forensische Struktur. Der Mensch ist «gerufene» und darum «ant-
wortende» — «verantwortende» Kreatur, im entscheidenden Unter-
schied zu Tier und Pflanze. Darum steht er in seiner geschichtlichen
Weltverantwortung stets zugleich in foro dei wie in foro hominum,
und beides vollzieht sich innerhalb von Natur und Geschichte, als
dem bestimmenden Horizont dieses Forums. Kein abstrakter Him-
melssaal, kein theoretisch erdachtes jenseitig-geistiges Beziehungs-
system, sondern der kosmische Raum und die unmittelbar erfah-
rene Geschichte sind der Gerichtshof, in dem der Gerichtsherr wal-
tet und Christus gemdfl den verschiedenen Bildern des Neuen



Rechtfertigung in der Gegenwart 285

Testamentes einmal selbst als «gnédiger Richter», dann aber wieder
als «Anwalt», «Firsprecher», «treuer Zeuge», vor allem aber als
«Stellvertreter» in Funktion tritt, damit der Mensch seine verlorene
Gerechtigkeit findet.

Wir diirfen kurz vermerken, dafl wir mit diesen Einsichten uns
nicht nur auf die groe Literatur der abendléindischen Geschichte,
sondern insbesondere auch auf die der Gegenwart berufen kénnen.
Ob wir an die Osterreicher Hermann Broch, Karl Kafka und Robert
Musil oder an Albert Camus und an Arthur Miller (Zwischenfall in
Vichy) denken, bei ihnen allen wird Geschichtlichkeit wie Ge-
schopflichkeit des Menschen als sein forensisches Gefordertsein qua-
lifiziert und wahrgenommen, wobei das ostentative Fehlen der
«iustitia aliena Christi», ja ihre demonstrative Bestreitung, nur ein
Hinweis mehr ist fiir die geschichtslose Verfremdung, der in ihrer
Verfallsgeschichte die christliche Rechtfertigungslehre anheimfiel.
Daf} tiber Sein und Nichtsein des Menschen der Vollzug des Forums
entscheidet, ist klarer und schmerzlicher denn je unserer, den Nihi-
lismus durchschreitenden, Generation deutlich geworden. Ahnliches
lieBe sich durch die zeitgenossische Philosophie belegen. Auf den
Gedanken, der forensische Grundcharakter der Rechtfertigung sei
heute unaktuell, kénnen in der Tat, wie es scheint, nur Kirchenleute
und Theologen kommen, denen sich die Wirklichkeit des Menschen
vollig verfremdet hat, weil sie sich zu gerne in den von tradierten
Institutionen geschiitzten Ridumen religioser Nicht-Geschichte ein-
geschlossen haben.

Wir tun einen Schritt weiter auf derselben Linie, wenn wir in
unseren Uberlegungen miteinbeziehen, was heute unter den ver-
schiedensten Aspekten von den verschiedensten Seiten mit sehr
unterschiedlichen Akzenten, aber doch wieder in eigentiimlicher
Einmiitigkeit unter dem Stichwort der «Gerechtigkeit» bedacht und
empfunden wird. Ein sehr weiter Spannungsbogen wird schon ange-
deutet, wenn wir z. B. die Begriffe der «Situationsgerechtigkeit»
oder auch der « Funktionsgerechtigkeit» aussprechen, oder wenn wir
daran denken, welche ungeheuren Gewichte sich an die theoreti-
schen und praktischen Fragen der «sozialen Gerechtigkeit» hingen.
Ist doch der gesamte Fragenkomplex des «Rechtes», seiner Begriin-



286 W. Dantine, Verheiffung der Lehre von der

dung und Verwirklichung, in Flull geraten. Es ist das unleugbare
Verdienst von Karl Barth, daf} er mit seiner Schrift « Rechtfertigung
und Recht» uns ein Problem vor Augen gefiihrt hat, das auch den-
jenigen, der Barth selbst nicht folgen kann, nicht aus der Verant-
wortung entlaflt, sich dieser Frage zu stellen. Liest man Barths
Schrift im Zusammenhang seiner Ausarbeitung der Rechtferti-
gungslehre in der «Kirchlichen Dogmatik», dann wird jedenfalls
deutlich, daf hier unmittelbar theologisch-dogmatische Fragen
ebenso zur Diskussion gestellt werden wie solche der politischen
Ethik im weitesten Sinne dieses Wortes.

Vielleicht miissen wir fiir einen Augenblick auch einer Entwick-
lung das Augenmerk schenken, die sich seit einiger Zeit abzuzeichnen
beginnt. Gemeint ist der sich durchsetzende Vorrang der Ethik vor
der Dogmatik. Das ist freilich insoferne nichts Neues, als schon im
18. und 19.Jahrhundert dhnliches zu beobachten war — man denke
nur an die Bedeutung und den EinfluB von Albrecht Ritschl oder
iiberhaupt an die Neigung des liberalen Biirgertums, die christliche
Ethik, nicht aber die christliche Dogmatik fiir relevant zu halten.
Heute allerdings scheint die Problematik etwas anders zu liegen:
wohl weitet sich das ethische Arbeitsfeld ungewdhnlich aus und die
ethischen Fragestellungen spitzen sich zu besonderer Hirte, aber
gerade dadurch tritt, gleichsam im Riickspiegel, die Frage dogmati-
scher Wahrheit wieder erneut zutage, und dann mit hartnéckiger,
unnachgiebiger Gewalt. Nur scheinbar iiberldt die Wahrheitssuche
der Frage nach dem rechten Handeln das Feld, denn nun beginnt
sich die Erkenntnis durchzusetzen, dafl vom rechten Handeln nur
gesprochen werden kann, wenn eine Antwort darauf gewagt wird,
was oder wer «richtig» ist, bzw. was die «Gerechtigkeit» tiberhaupt
sei.

Die These von Karl Barth, im Rechtfertigungsgeschehen bekom-
me Goit «recht», diirfte von weittragender Bedeutung sein. Denn
hier wird nicht nur das uralte Theodizeproblem aufgenommen und
in neuartiger Weise zu beantworten versucht, sondern es wird da-
durch die Frage nach der Gerechtigkeit Gottes so gestellt, dal sie
identisch wird mit der Frage nach seiner «Giite», seiner «Verldflich-
keit» und seiner «Treue». So richtig es ist, wenn die Rechtfertigungs-
lehre in traditioneller Weise im Rahmen der soteriologischen Pneu-
matologie, etwa unter dem Stichwort der «gratia applicatrix Spiri-
tus Sancti», abgehandelt worden ist, weil es ja um die «neue Gerech-



Rechtfertigung in der Gegenwart 287

tigkeit» des Menschen im Vollzuge von Gerechtsprechung und
Gerechtmachung des Gottlosen geht, so ist eben diese anthropolo-
gische Zuspitzung untrennbar mit der unmittelbaren Lehre von
Gott selbst verbunden. Das hat mich seinerzeit in meinem Buche zu
der Forderung gefiihrt, die iustificatio impii als einen «Kanon gott-
lichen Handelns» in die Prolegomena der Dogmatik aufzunehmen,
welches Postulat neuerdings im Rahmen exegetischer Arbeit am
Neuen Testament positiv aufgegriffen worden ist (Peter Stuhl-
macher, Gottes Gerechtigkeit, S. 237/1). Damit wird eine entschei-
dende Korrektur der Barthschen Konzeption angemeldet, der die-
sen Rang der «Erwahlung» zubilligt, zugleich aber dessen Problem-
stellung akzeptiert. In der Tat beglaubigt Gott seine Gottheit in der
iustificatio impii, wie er sie ebenso durch seine Selbstidentifizierung
mit dem sterbenden Christus am Kreuz beglaubigt. Am Kreuz wird
die Gerechtigkeit Gottes offenbar; damit ist das antike Konzept von
der iustitia distributativa prinzipiell zerbrochen und ein neues Den-
ken von gottlicher Gerechtigkeit eingeleitet.

Zugleich aber ist diese unmittelbare theologische Erkenntnis von
der Frage nach irdischer Gerechtigkeit unter den Menschen nicht
abtrennbar. Die Gewilheit, im Glauben durch Christus gerecht-
fertigt zu werden, kann einer naturrechtlich oder ordnungstheolo-
gisch begriindeten iustitia distributativa nicht das ethische Feld
iiberlassen. Wird im Glauben an die rechtfertigende Gnade Gottes die
zurechtbringende Annahme des Gottlosen bejaht und damit die
GewibBheit Gottes als eines gniddigen Richters gewonnen, dann kann
dieser Heilsgewillheit nur ein Bemiihen entsprechen, im Raum der
als Schopfung geglaubten Geschichte diese selbe Gerechtigkeit zum
«telos» des politischen Handelns im weitesten Sinne dieses Begriffes
zu machen. Insbesondere miilte eine Theologie des Rechtes die
Suche nach «richtigem Recht», die Rechtsdogmatik wie aber auch
die praktische Rechtslehre und Rechtsprechung unter das Signum
der «Gottesgerechtigkeit» bzw. der «iustitia aliena Christi» stellen.

Wenn wir dabei unsere fritheren Ausfiihrungen tiber die Ge-
schichte, Schopfung und den forensischen Aspekt wieder aufneh-
men, dann miilite das bedeuten, dall die in Natur und Geschichte
erkennbaren Ordnungsstrukturen sowohl positiv aufgenommen als
auch radikal entmythologisiert werden. Daf} in unserer Sicht das
Ordo-Denken radikal zerbricht, ist wohl klar geworden, und damit
sind auch die Ordnungsbeziige mit theologischer Verbriamung un-



288 W. Dantine, Verheiflung der Lehre von der

haltbar geworden. Weder von Schépfungsordnungen noch von Er-
haltungsordnungen kann im strengen Sinne geredet werden, auch
nicht mehr von naturrechtlichen Kategorien in der iiberlieferten
Weise. Hingegen konnte beispielsweise die spétscholastische und
von Luther aufgenommene Rede von «ordinationes dei», etwa im
Blick auf Staat, Ehe, Familie usw., noch immer gute Dienste leisten,
insoferne gewéihrleistet wird, dafl in sie nicht wieder heimlich ge-
schichtslose Ordo-Strukturen eingebracht werden. Die Begrifflich-
keit der «Mandate» im Sinne Dietrich Bonhoeffers konnte ebenfalls
positiv aufgenommen werden, wenn damit auch nicht alles Notige
ausgesagt ist. Auch die Verwendung eines praktisch und faktisch
akzeptierten Naturrechtes im Sinne der Bemiihungen von Ernst
Wolf ware hier eine ernstzunehmende, brauchbare Hilfe.

Entscheidend miite fiir all diese Bemiithungen um eine dyna-
mische, geschichtsbezogene Neufassung der Zwei-Reiche-Lehre wer-
den, dafl die Rechtfertigungsgewilheit von der Gottesgerechtigkeit
als kritisches und zugleich initiativ-aktivierendes Prinzip angesetzt
wiirde, und zwar so, daf3 der eschatologische Charakter im Sinne
einer «Theologie der Hoffnung» (Jiirgen Moltmann) als Fluchtpunkt
stets anvisiert bliebe. Anders gesprochen: die Einsicht in die Gesetz-
méaBigkeiten naturhafter wie geschichtlicher Prozesse im sozialen
Bereich der Menschen diirfte niemals die Kapitulation jener Initia-
tiven erzwingen, welche die Gewillheit von der Gegenwartigkeit des
regnum Christi erzeugt und erzeugen mul, soferne die iustificatio
impii wirklich durch das sola fide beantwortet wird. Wieder anders
formuliert konnte gesagt werden, dafl im Rahmen der Lehre von
der Vorsehung mit ihrem Dreiklang von conservatio, concursus und
gubernatio dem, Schopfung und Geschichte erhellenden, Moment
der Herrschaft Christi zu umformenden, ja revolutiondren Aktivi-
tdten der notige Raum gewéhrt bleiben muB, soll nicht wieder die
Statik einer metaphysisch-dualistisch gefaliten Zwei-Reiche-Lehre
eine christlich-lutherische Weltanschauung zu einem sterilen, ethi-
schen Quietismus verfiihren.

Diese knappen Hinweise wollen in unserem Rahmen nicht mehr
als bekriftigen, dal vom Ringen und Sorgen um «Gerechtigkeit»
— und kéime sie zunédchst aus rein humanistischer, ja atheistischer
Motivisation — stets die Frage zuriickschldgt nach dem eigentlichen
Sinn der Rechtfertigung, nach ihrem «Sitz im Leben», mehr noch,
nach ihrer wirklichen Begriindung im Heilsereignis.



Rechtfertiguny in der Gegenwart 289

3.

Wir haben bisher absichtlich die Lehre von der Rechtfertigung
von ihren Grundlagen und Folgen her zu betrachten versucht, um
die Horizonte und Dimensionen aufzuzeigen, innerhalb deren sie
gesehen werden muf, soll sie ihrerseits funktionsgerecht fiir die
gesamte christliche Glaubenserkenntnis werden. Jetzt soll nur kurz
davon die Rede sein, daB diese dogmatisch-ethischen Uberlegungen
keineswegs nur auf dogmatischen Priamissen aufruhen, sondern ihren
Riickhalt in verldfllicher exegetischer Arbeit im Neuen Testament
haben. Aufs Ganze gesehen konnte eine grole «Wolke von Z=ugen» aus
der Reihe alttestamentlicher und neutestamentlicher Exegeten auf-
geboten werden. Nicht zuletzt ist es die Erforschung der apokalyp-
tischen Traditionen gewesen und die vergleichende Arbeit an den
Qumran-Texten, die die Bedeutung der Rechtfertigungslehre nicht
nur fiir Paulus, sondern fiir das Neue Testament iiberhaupt neu
unter Beweis gestellt hat und die lange Zeit herrschende Doktrin,
die Rechtfertigung sei ein belangloser «Nebenkrater» (Albert
Schweitzer), widerlegte. Insbesondere sei auf die Arbeiten von
Ernst Kdsemann, Peter Stuhlmacher und Christian Miiller verwie-
sen. Das darf nicht so verstanden werden, daf} ich diese Theologen
als Kronzeugen fiir meine Gedanken auffithren wollte oder ich mich
umgekehrt auf diese Arbeiten festlegen mdochte. Es gibt aber ein-
zelne wesentliche Gesichtspunkte, die es rechtfertigen, wenn hier an
diese Arbeiten erinnert wird.

Kiésemann hat vor allem darauf aufmerksam gemacht, es ginge
nicht an, den Begriff der «Gottesgerechtigkeit» bloB bei Paulus zu
erheben und sich damit zu begniigen, auf bestimmte Entsprechun-
gen im Rechtsdenken alttestamentlicher Propheten hinzuweisen.
Er hat nachgewiesen, dafl3 der Begriff seinen festen Platz in jenem
apokalyptischen Denken gehabt hat, das dem Neuen Testament
vorauslduft und seine Denkmodelle weithin bestimmt. Er verwies
ferner auf den Machtcharakter dieser Gottesgerechtigkeit, der es
verbietet, sie als « Gabe» vom «Geber» zu 16sen, wie es in der spéiteren
dogmengeschichtlichen Tradition immer wieder geschah. Vor allem
aber wird der Bezug der Gottesgerechtigkeit fiir die Schopfung, und
zwar im Sinne von Neuschopfung, klar herausgestellt. Kédsemann
kann von ihr sagen, sie bezeichne die Gemeinschaftstreue Gottes,
nicht mehr Israel, sondern der Schopfung gegeniiber, da Christus fiir

19



290 W. Dantine, Verheifung der Lehre von der

Paulus kein zweiter Moses, sondern der zweite Adam sei, der den
neuen Bund und die neue Schopfung herauffiihrt. Dabei wird in
seiner Sicht wesentlich, dal Paulus gegeniiber den Qumran-Texten
eine unerhérte Radikalisierung und Universalisierung der Verhei-
Bung durch die Lehre von der iustificatio impii durchfiihrte. Damit
aber verbindet sich die Einsicht, dal der «Dienst der Gerechtigkeit»
als christlicher Gottesdienst im Alltag der Welt den heidnischen und
judischen Kult ablost (E. Kdsemann, Exegetische Versuche und
Besinnungen, 2, S. 183, 190).

Wenn P. Stuhlmacher in Auslegung von Roém. 10, 3 sagen kann,
die Gottesgerechtigkeit sei «das die Aone iiberspannende, schopferi-
sche, im Anbruch befindliche, als Wort sich heute ereignende und
in Christus personifizierte befreiende Recht des Schopfers an und
iiber seine Schopfung» (Gottesgerechtigkeit bei Paulus, S. 98), dann
bringt er damit zum Ausdruck, dal eben das Neue Testament selbst
der kriftigste Widerspruch gegen jene Entwicklung darstellt, die
jene Krise ausléste, von der wir zu sprechen hatten. Es zeigt sich,
wie stets in der Geschichte der Kirche, dafl eine Neubesinnung auf
die VerheiBung fiir eine christliche Glaubenserkenntnis im Riick-
gang auf die Schrift vor sich gehen kann. Die evangelische Theologie
hat allen AnlaB, jeweils neu sich an die exegetische Arbeit zu ma-
chen, denn gerade dies erlaubt ihr auch, mit offenen Augen die
geistigen Bewegungen der Gegenwart zu sichten.

*

Hier wurden viele Einzelfragen der iiberlieferten evangelischen
Rechtfertigungslehre nicht behandelt. Doch aufs Ganze gesehen darf
man urteilen: die einzelnen Bestimmungen sind so gut, dal} sie
keineswegs verindert werden miissen. Was die lutherische Ortho-
doxie in der Auseinandersetzung mit rémischer und schwérmerisch-
perfektionistischer Werkgerechtigkeit geleistet hat, ist dankbar zu
iibernehmen und darf nicht vergessen werden. Nur muB} gelten: die
Wiederholung der einzelnen Aussagen erdffnet keinen Weg aus der
Sackgasse, es geht um eine neue Ausrichtung der Einzelerkenntnisse.
Wir diirfen es mit folgenden kurzen Thesen:

1. Die Rechtfertigung ist nicht der Besitz religioser Perfektionisten,
sondern das alle Welt betreffende Heilshandeln Gottes. Am Ka-



Rechtfertigung in der Gegenwart 291

non der iustificatio impii wird Gott als Gott erkannt, also an der
Gemeinschaftstreue, die er selbst den Gottlosen aus allen Voélkern
hilt, Rom. 3, 29.

. Das sola fide bedeutet gerade: Glaube an diesen Kanon im Han-
deln Gottes, Rechnen mit diesem Gott, der jeden Selbstruhm,
auch seinen eigenen, vernichtet.

. Die «fides experimentalis» vollzieht sich in der als Schopfung ge-
glaubten geschichtlichen Welt. Die Anfechtung und ihre sieg-
hafte Uberwindung ereignet sich im Weltberuf des Christen, und
nicht in einer autonomen Scheinwirklichkeit des Religidsen.

. Die «Gerechtigkeit Gottes» schafft durch den Glauben den homo
iustus, den «gerechten» Menschen. Seine «iustitia» ist die ge-
schenkte «iustititia aliena Christi» — sie wirkt in der Nachfolge,
d. h. in der Anwendung des Kanons géttlichen Handelns, und
sucht darum in dieser Welt «Recht» fiir diejenigen, denen dieses
Recht in der geschichtlichen Gesellschaft versagt wurde.

Wilhelm Dantine, Wien



	Verheissung der Lehre von der Rechtfertigung in der Gegenwart

