
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 22 (1966)

Heft: 4

Artikel: Das Bedrängen des Endes : Reflexionen zu Martin Bubers Chronik
"Gog und Magog"

Autor: Hedinger, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878818

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878818
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Bedrängen des Endes

Reflexionen zu Martin Bubers Chronik «Gog und Magog»

Die von Martin Buber edierte und bearbeitete Chronik Gog und
Magog erzählt vom Ringen um das Kommen des messianischen
Reiches, welches zur Zeit Napoleons des Ersten die chassidischen
Gemeinden des polnischen Judentums erregte. Es ist dogmatisch
nicht nur reizvoll, sondern auch fruchtbar, die in dieser «Chronik»
auftauchenden Fragen und Horizonte mit der Beziehung des christlichen

Glaubens zur Eschatologie zu vergleichen, sich gegenseitig
erhellen zu lassen.

1.

Zwei Geistes- und Glaubenshaltungen treten sich in der erwähnten
Chronik gegenüber: Rabbi Jaakob Jizchak, der «Seher» von Lublin,
mit seiner Gefolgschaft und der gleichnamige, jüngere, kurz und
charakteristisch einfach der «Jude» genannte Rabbi mit seinem
Freundeskreis. Der zuletzt genannte Jaakob Jizchak ist lange Zeit
Schüler des «Sehers» und bleibt ihm in Ehrfurcht zugetan, auch
nachdem er hinsichtlich der messianischen Erwartung und
Erwartungsweise einen andern Standpunkt als sein Meister bezogen hat.
Die Geschichte ihrer zuerst kaum sichtbaren, zu gegenseitigem,
tiefem Schmerz, aber nicht zu Haß führenden Gegnerschaft durchzieht
wie ein roter Faden die vielerlei Erzählungen aus dem osteuropäischen

Chassidismus an der Wende vom achtzehnten zum
neunzehnten Jahrhundert. Sie verleiht der Lektüre der Chronik etwas
im wirklichen Sinn des Wortes Atemraubendes.

Das Herz des Sehers von Lublin glüht, zweifelsohne erfüllt von
der Not der Judenschaft und der Völker, vor Sehnsucht nach der

Erlösung. Er meint, auf dem Weg zur Erlösung zunächst den Weg
zur magischen Stärkung des Bösen1, zur Anfachung des «dunklen»,

1 Vgl. die nächtliche Szene mit dem Beschreiben und Verbrennen zweier
Blätter und dem Zerstreuen der Asche im Freien : M. Buber, Gog und Magog
(1949), S. 309ff. ; s. auch S. 94.



U. Hedinger, Das Bedrängen des Endes 267

das «lichte» herausfordernden Feuers gehen zu müssen; nach der

von ihm bejahten apokalyptischen Uberlieferung müssen die Kämpfe
«Gogs» aus dem Lande Magog dem Kommen des messianischen

Reiches vorangehen. Er versteht es zwar, in seiner am Wochenfest
an die sechzig weißgekleideten Jünger gerichteten Rede diese

apokalyptischen Vorstellungen zu aktualisieren und, theologisch
bedeutsam, den erlösenden Gott von einem Deus ex machina
abzugrenzen :

«... erst wenn die Welt in Krämpfen aufbricht, beginnen die Wehen des
Messias. Die Erlösung ist nicht ein fertiges Geschenk Gottes, das vom Himmel

auf die Erde niedergelassen wird. In großen Schmerzen muß der Weltleib

kreißen, an den Rand des Todes muß er kommen, ehe sie geboren werden
kann. Aber noch ist auf keiner Tafel im Himmel verschrieben, wann das

Ringen zwischen Licht und Finsternis in den großen letzten Kampf
übergeht» (S. 141).

Aber die Zaddikim, die Führer der Frommen, haben von Gott die
Macht erhalten, den Übergang zum letzten, großen Kampf zu
beschleunigen.G erade in dieser Hinsicht soll das Wort in Erfüllung
gehen : «Der Zaddik beschließt und Gott erfüllt.»2 Freilich soll nicht
willkürlich gehandelt, sondern der Stunde gewartet werden, «da uns
das Zeichen gegeben wird, in der Tiefe des Geheimnisses auf sie

(sc. das Kommen der messianischen Wehen) einzuwirken». Der Deus

ex machina ist hier doch nur durch eine auf magische, theurgisch-
apokalyptische Weise zu beeinflußende Potenz ersetzt. Die Steigerung

des Bösen impliziert in der Gedanken- und Visionswelt des

«Sehers» keinen Antinomismus, wie er in der Anhängerschaft des

zum Islam abgefallenen Messiasprätendenten Sabbatai Zwi3
vertreten wurde, er bleibt im Feld apokalyptischer Magie, berührt die
ethische Dimension überhaupt nicht. Dennoch wird zu Recht von
der Gegenseite diese vom Menschen gehandhabte Dialektik der

Steigerung der dämonischen Bosheit, damit das bonum und
optimum der Erlösung daraus entstehe, abgelehnt. Dem Ruchlosen darf
nicht noch mehr Gewalt verliehen werden, als er ohnehin schon hat.
Es hieße das Werk des Baal-Schern, des ersten chassidischen Zaddik,
verleugnen, seine Sendung der Überwindung des Bösen in den See-

2 Ebd., S. 141.
3 G. Scholens, Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen (1957),

S. 340ff.



268 U. Hedinger, Das Bedrängen des Endes

len höhnen, wollte man dem Ruchlosen noch Kraft einflößen. Die
Versuche der Juden, das Ende des Völker verderbenden Kaisers
aufzuhalten, müssen deshalb eingestellt werden, mahnt der Maggid
von Kosnitz. Er befürchtet, daß das apokalyptische Bedrängen der
Erlösung faktisch doch den (ethischen) Kampf in der eigenen Seele

zurücktreten lasse4. Der junge Mendel bemerkt gegenüber dem

Unterfangen apokalyptischer Theurgik, daß der Messias gerade dann
komme, wenn man sich nicht mit ihm befasse5. Wenn wir das Heil
bewirken wollen, so lautet ein Einwand des «Juden», dann haben
wir es schon verfehlt6. Dieser Einwand läuft nun freilich nicht auf
die Empfehlung quietistischer Passivität hinaus. Er hält gegenüber
der magischen Theurgik gleichsam die Transzendenz der Erlösung
fest. Im Nein zur apokalyptischen Theurgik kann aber auch das
ethische Tun des Menschen betont werden ; dadurch tritt freilich die
Transzendenz der Erlösung in ihrem umfassenden, auch die menschliche

Ethik beschränkenden Simi wieder in den Hintergrund. Die
einander eher disparaten transzendenten und ethischen Motive sind
in der Theologie des «Juden» auf den einen Nenner der Abwehr
theurgischer, messianischer Magie gebracht.

Allerdings bewegt den Seher von Lublin nicht einfach eine mysteriöse

Vorliebe für apokalyptische Magie. Er weiß sich zu seinem Tim
durch die schmerzvolle, prophetische Einsicht vom Versagen des

ethischen Gehorsams, von der Nicht-Umkehr Israels getrieben. Der
«Jude» erachtet aber die gemeinsame Umkehr von ganz Israel als

möglich, ja als den entscheidenden Schritt zur Erlösung. In einem

denkwürdigen Treffen hört zwar der «Seher» diesen Gedanken des

Juden an, legt dann aber zornig seine Rechte auf die Schläft und
spricht, beinahe schwörend: «Die von Israel werden nicht umkehren.»

Trotzdem aber - es markiert die Größe der Sicht des « Sehers »,

daß sie faktisch dieses Trotzdem auszudrücken vermag - wird der
Erlöser kommen7. Der «Jude» seinerseits scheint die ungeheure
Schwierigkeit der Umkehr zuzugeben. In der Zeit der
«Gottesfinsternis», zu der die jetzige Zeit geworden ist, da es kalt und finster
ist, als ob es Gott nicht gäbe, als ob Gott sich nicht mit dem Men-

4 Buber (A. 1), S. 336. 316.
6 S. 292; vgl. auch S. 372.
6 S. 131.
7 S. 148. 143; unausgesprochen bleibt vorausgesetzt, daß er als Erlöser

und nicht etwa als Richter kommen wird.



U. Hedinger, Das Bedrängen des Endes 269

sehen befassen würde, scheint es sinnlos nnd hoffnungslos, zu ihm
umzukehren. Geschieht das Ungeheure dennoch, dann ist es die
«große Umkehr», die Umkehr an der Schwelle zur messianischen

Zeit, welche Gott erwartet. Solch «verzweifelte» Umkehr sprengt
nach dem «Juden» das «Verlies der heimlichen Kräfte. Die Quellen
der Urtiefe brechen auf»8. Wie der «Seher» im apokalyptischen Feld
der Dialektik der Paradoxie (die Verstärkung des Bösen wird gerade
die Erlösung bringen) anheimgefallen war, so hat sich der «Jude»
im Bereich der Ethik und Umkehr in eine ähnliche Dialektik
eingelassen: die Schwierigkeit der Umkehr, die Gottesfinsternis wird -
sofern nun eben die Umkehr sich doch vollzieht - die Erlösung
ermöglichen. Ein entscheidender Faktor der Erlösung ist das Tun
des Menschen und vor allem die Umkehr von ganz Israel in der Zeit
der «Gottesfinsternis».

Das ethische Tun vollzieht sich im Bezug zur «Schechina», welche

gleichsam als die göttliche Hypostase des verbannten Israels bzw.
die schon vor der Erlösung, noch im Exil und in der Ohnmacht
bestehende und geschehende Identität Gottes mit Israel bestimmt
werden kann. Der dem «Juden» nahestehende Maggid von Kosnitz
warnt davor, die Umkehr bloß auf die eigene Seele und ihre Heil-
machung zu richten. «Der wahre Dienst ist, um des Exils der
Schechina und der Gemeinschaft Israels im besonderen willen zu Gott
umzukehren9.» Da die Schechina wirklich im Bereich der Armut,
Verbannung10 und Erlösungsbedürftigkeit steht, kann man kaum
sagen, daß von ihr eine mystische Kraft ausgehe, welche die
Umkehr erleichtere11. Der Bezug zur Schechina hebt deshalb den vom

8 S. 151.
9 S. 317. Vgl. auch das Wort des «Juden» : «Wenn ich allein vor dem Herrn

stehe, meine ich nicht mich und meinen Gott, sondern die Gemeinschaft
Israels und den Gott Israels» (S. 133). Obwohl der «Jude» von der
ausgesprochenen messianischen Bewegung des «Sehers» Abstand nimmt,
konzentriert er sich nicht bloß auf das individuelle Heil. Im allgemeinen freilich
läßt sich sagen, daß das Hauptinteresse des Chassidismus im Gegensatz zur
lurianischen Kabbala und zum Sabbatianismus auf die individuelle Erlösung
gerichtet war (Scholem [A. 3], S. 361).

10 Vor seiner Schwiegermutter rechtfertigt der «Jude» seine vielen
Wanderungen mit dem Hinweis auf die als Verbannte wandernde Schechina,
Buber (A. 1), S. 114. In vorkabbalistischer Zeit trug die Schechina noch
keine weiblichen Züge (Scholem [A. 3], S. 249).

11 Vgl. immerhin den schönen Trost des Rabbi Bunan vor einer Menge



270 V. Hedinger, Das Bedrängen des Endes

«Juden» vertretenen ethisch-eschatologischen Synergismus nicht
eigentlich auf.

Trotz vieler Gegenstimmen schreitet der Seher von Lublin in
seinem Vorhaben unbeirrbar weiter. In «großer Weihe» feiert er das

Passafest, welches die messianischen Wehen gleichsam entbinden
soll. Die ferner und näher liegenden chassidischen Gemeinden sollen
die Feier mit denselben geistlichen Intentionen begehen, damit die
Macht und Vollmacht des Tuns des «Sehers» gestärkt werde, zur
Wirkung komme. Wie in den Tagen des Exodus aus Ägypten, so sei

jetzt, lehrt der «Seher», die Rechte Gottes erhoben, Furchtbares zu
tun. Aber dann fährt er jäh zusammen; er hat erkannt, daß in
Pzysha die Intention seiner gewaltigen Liturgie und Theurgie gestört
worden ist. Sein ganzes Vorhaben ist gescheitert12. In Pzysha, am
Wohnort des «Juden», ist ein unschöner Streit zwischen der Mutter
und der Frau des Rabbi Jaakob Jizchak ausgebrochen, welcher der
vereinten geistlichen Macht der Zaddikim einen entscheidenden
Schlag versetzt hat. Letztlich freilich, das geht aus dem Ductus der
Chronik doch einigermaßen deutlich hervor, ist es nicht diese

Störung des Gottesdienstes, welche das Werk des Lubliners zerbricht.
Letztlich ist es hier - im Unterschied zu der Legende vom «Rabbi
und seinem Sohn», wo der Satan die Erscheinung des Messias
verhindert hat13 - das Umkehr- und Gottesverständnis des «Juden»,
welche das «Bedrängen des Endes» verhinderten. Denn dieses hat
ein Gefälle zu einer dämonischen Beschwörung ,wie integer und
bewundernswert auch immer die Größe dessen erscheint, der das Kommen

des messianischen Reiches beschleunigen und herbeiführen
wollte.

2.

Sei es, daß die alten Erzählungen schon eine der eschatologischen
Auffassung ihres Editors ähnliche vertreten, sei es, daß dieser seinen

Standpunkt in der Chronik zum Ausdruck zu bringen versteht,
zwischen der Chronik und dem Schrifttum Martin Bubers besteht

leidender und das Wunder des «Juden» suchender Menschen: Mit euch ist
die Schechina «lahm und gebresthaft, mit euch klagt sie die Klage», Buber
(A. 1), S. 198.

12 Ebd., S. 347.
13 M. Buber, Die Geschichten des Rabbi Nachman (1955), S. 63.



U. Hedinger, Das Bedrängen des Endes 271

eine wesentliche Übereinstimmung. Theurgische Magie bedeutet
auch für Buber eine dämonische Möglichkeit, welche der gott-
menschlichen Partnerschaft ins Gesicht schlägt. Darauf weist
indirekt schon die Tatsache, daß Buber - nach G. Scholem zu
Unrecht14 - es nicht wahr sein läßt, daß der Baal-Schem, das Haupt
des Chassidismus, nicht nur ein Mystiker, sondern auch ein Meister
der Kabbala, der Magie war. Das «transzendente» Motiv einerseits,
das «ethische» andererseits, welche die Abwehr des «Juden» gegen
das «Bedrängen des Endes» bestimmten, lassen sich auch in Bubers
Denken nachweisen. Der Mensch kann nach Buber die Erlösung der
Welt nicht beschleunigen; dennoch ist der «umkehrende» Mensch
ein in der Erlösung der Welt Mit-Wirkender15. Da die Handlung des

Menschen in Gottes Handeln eingeschlossen ist, kann keine Grenzlinie

zwischen seinem Tun und Gottes Gnade eruiert werden ; Buber
verwahrt sich deshalb gegen die Verwendung des Begriffes
«Synergismus» (collaboration) zur Charakterisierung seiner eben erwähnten
These16. Der Gesichtspunkt, daß Gottes und des Menschen Handeln
sich nicht gegenseitig konkurrenzieren oder auch nur begrenzen17,
dürfte allerdings noch nicht das volle Recht zur Abweisung des

Synergismus im problematischen Sinn des Wortes hergeben. Buber
skizziert in derselben Studie den messianischen Charakter des
jüdischen Glaubens, wobei zwischen Deskription und eigener Konfession

nicht getrennt werden darf : die jüdische Hoffnung ist nicht
«lediglich» Glaube an ein einziges, endgültiges Ereignis, an einen
einzigen Menschen als den Mittelpunkt dieses Ereignisses. Der mes-
sianische Charakter des jüdischen Glaubens konzentriert sich auf

14 Scholem (A. 3), S. 383.
15 «It is not as if man has to do this or that to hasten the redemption of

the world... and yet those who turn co-operate in the redemption of the
world»: M. Buber, Mamre (1946), S. 28.

16 Ebd., S. 114.
17 An einem Punkt der Rechtfertigungslehre der römisch-katholischen

Dogmatik erscheint allerdings ein solcher Gottes und des Menschen Tun
abgrenzender, typischer Synergismus. Es ist der Begriff der gratia vere et mere
sufficiens, aber (durch den Widerstand des freien Willens des Menschen)
inefficax. Dieser Begriff kann geradezu als konstruierter Grenzpunkt
zwischen Gottes Gnade und des Menschen Handeln, bzw. seiner Verdammnis
aufgefaßt werden; faktisch hebt er sowohl das Wesen der Gnade wie des
menschlichen Handelns auf (s. Pohle, Lehrbuch der Dogmatik, 1956, S.

517ff.); vgl. oben sogleich!



272 U. Hedinger, Das Bedrängen des Endes

das Mit-Gott-Wirken des Menschen, sei es des Einzelnen, sei es sogar
der Menschheit18. Gott wartet durch die Generationen der Menschen
auf den, in welchem die messianische Kraft im «Exil» der unerlösten
Welt entscheidende Mächtigkeit gewinnt. In diesem Menschen
kulminiert gleichsam die messianische Kraft der vielen; Buber spricht
sogleich wieder von einer Pluralität von Menschen, welche nicht
bloß Vorboten der messianischen Gestalt sind - in ihnen ist vielmehr
die endzeitliche Messianität in einer überzeitlichen vorweggenommen.

Zwar bemerkt Buber in einer subtilen Differenzierung
zwischen den beiden Modi der Messianität, das Tun dieser Menschen
bleibe kreatürlich, sie blieben Vorboten, dennoch wirke eben die
messianische Kraft in ihnen19. Buber kann hier das für sein Denken
zentrale Geheimnis der Partnerschaft zwischen Gott und Mensch
deutlich zum Ausdruck bringen. Aber verzeichnet er nicht das Wesen

und Tun des einen dieser Partner, die Majestät, Überlegenheit
und Unbedingtheit des Liebens Gottes? Diese ist zweifelsohne
gefährdet, wenn Gott das Kommen der Erlösung von der rein kreatür-
lich-messianischen Bewegung abhängig sein läßt. Das in den
erwähnten Sätzen anklingende Motiv der Transzendenz Gottes auch

gegenüber der messianisch-kreatürlichen Bewegung kann nicht als

Aussage der unbedingten Liebe Gottes verstanden werden. Das
Reich Gottes herbeizuführen, das ist an sich das «Werk des Himmels»
die «Bereitung der Welt für das Reich» aber stellt Buber dem
Menschen und dem Menschenvolk anheim20. Die Transzendenz Gottes
besagt hier nur, daß das (messianische) Tun der Menschen nicht
schon das Reich Gottes ausmacht ; es hat aber gleichsam die Würde
einer conditio sine qua non für das Kommen des Reiches. Dabei ist
diese conditio, im Sinne Bubers, keine rigoros «gesetzliche», sondern
eine heilsam fordernde.

18 Buber, Mamre (A. 16), S. 116.
19 Ebd., S. 117. Daß Buber hier vor allem die chassidische Tradition

beschreiben und relevant machen will, geht aus der wörtlich fast gleichlautenden
Stelle in: Die chassidische Botschaft (1952), S. 28, hervor.

20 M. Buber, An der Wende (1952), S. 23. Immerhin ist diese Definition
auch auf der Linie einer stärkeren Betonung der Unabhängigleit der
Wirklichkeit Gottes vom Menschen zu sehen; vgl. dazu die interessante, in
Abgrenzung gegen Schelers Begriff der « Gottwerdung » gemachte Bemerkung,
er habe früher, von der deutschen Mystik und der späteren Kabbala beeinflußt,

den Gedanken einer Verwirklichung Gottes durch den Menschen
vertreten (Dialogisches Leben, 1947, S. 426).



U. Hedinger, Das Bedrängen des Endes 273

Muß diese Verhältnisbestimmung zwischen menschlichem Tun
und Kommen des Reiches nicht dennoch als synergistisch bezeichnet

werden? Sensu strictissimo freilich nicht, wenn wir den Begriff
«Synergismus» aus der evangelisch-katholischen Kontroverstheologie

übernehmen. Dort ist er im Problemfeld der Soteriologie, nicht
aber der Eschatologie, im Problemfeld der Versöhnungs- und
Rechtfertigungslehre, nicht aber der Neuschöpfung und der Erlösung der
Kreatur beheimatet. Dort sagt er ein positives, faktisch den
Ausschlag gebendes Handeln des Menschen in der Geschichte und im
Geschehen der Versetzung des Sünders aus der fluchhaften Gottesferne

in das Kindschafts- und Sohnschaftsverhältnis des Glaubens
aus. Buber aber geht es um das menschliche Mitwirken hinsichtlich
des Kommens oder doch der Vorbereitung der Erlösung. Sowenig
die Versöhnung des Menschen mit Gott und die Erlösimg der Kreatur

zu verwechseln sind, sowenig darf Bubers Position als Synergismus

im traditionellen, kontrovers-theologischen Sinn des Wortes
verstanden werden. Wirkt der Mensch mit Gottes Macht nicht
zusammen, so verbleibt er nicht der ewigen Verdammnis und
Verwerfung (über diese Probleme reflektiert Buber gar nicht), sondern,
nach Buber, der Unerlöstheit ; vergrößert und verstärkt er das

«Exil» der Welt.

3.

Das evangelische Glaubensverständnis schließt allerdings nicht
nur die Unbedingtheit der göttlichen Liebe in dem zum Glauben
bestimmenden und bittenden Versöhnungsgeschehen, sondern auch in
der von der Not und vom Tod befreienden Erlösung ein. Während
die römisch-katholische Dogmatik in soteriologischer, in Hinsicht
auf die Versöhnung und Rechtfertigung, den Synergismus vertritt,
kann sie hinsichtlich des Kommens des Eschaton die Unbedingtheit
des göttlichen Tuns lehren21. Rührt das davon her, daß das christliche

Glaubensverständnis (beider Konfessionen) einer deformativen

21 Vgl. etwa R. Schnackenburg, Gottes Herrschaft und Reich (1959),
S. 125. Allerdings sieht Schnackenburg die Wiederkunft wesentlich nur als
Gericht, die Zeit vor der Parusie ist Gnadenfrist. Oft freilich wird die
Geschichte der Kirche als Geschichte der die Kulturen der Völker einholenden
Mission zur conditio der Parusie gemacht (so etwa von J. Daniélou, Vom
Geheimnis der Geschichte, 1955, S. 2100).

18



274 U. Hedinger, Das Bedrängen des Endes

Spätphase des jüdischen Messianismus entstammt, wo die Geschichte

nicht mehr «errungen», sondern ihr in eine «reinere Sphäre»
entronnen wird?22 Nein, die Ablehnung des Synergismus in Hinsicht
auf die Heraufführung des Eschaton rührt von der Größe des

verkündigten und verheißenen Liebeserweises Gottes in Versöhnung
und Erlösung her. So wie der Gott, die Welt, die Nächsten und sich
selbst entstellende Sünder weder mit der Liebe Gottes zusammenwirken

mußte noch konnte, um seine Annahme in die Gotteskind-
schaft zu erlangen, so kann der vergängliche Mensch auch nicht
«zusammenwirken», um in die forma, in das Bild des «himmlischen
Menschen»23 gestaltet zu werden. Denn der Mensch kann in der
«Auferstehung der Toten» nicht mitwirken, hält er sich doch nicht
in einer Sphäre, in einem Bezirk auf, in der er schon von den Toten
auferstanden wäre. In der Auferstehung der Toten wird die Kreatur
zur neuen Schöpfung erneuert, welche ihr Licht nicht mehr im
Wechsel von Tag und Nacht, Geburt und Tod empfängt und
verliert, sondern im Angesicht des ewigen lebendigen Gottes behält24.
Sich auf diese Erneuerung ausrichten, heißt nicht, in eine «reinere
Sphäre» flüchten, sondern sich tatkräftig und hoffend der Verheißung

für die ganze Geschichte, für das ganze Sein der Kreatur
zuwenden. Die Liebe Gottes in dem im Kreuz Jesu Christi konzentrierten

Versöhnungsgeschehen und dem im Advent seines Reiches
verheißenen Erlösungsgeschehen verunmöglicht freilich jeglichen
Synergismus, welcher die Verkündigung oder Verheißung bzw.
Erfüllung seiner Liebe von der Willigkeit, Gesinnung, Aktivität oder
Passivität des Menschen abhängig machte. (Allerdings muß der
Glaubende in diesem «Allein» der Liebe Gottes auch das Gericht
und den Schmerz des auf die Menschen hin lebenden Gottes erkennen;

die Geschichte des Kreuzes, nicht die religionsphilosophische
Einsicht, daß Gott in einem neutrischen Sinn das Unbedingte sei,

verunmöglicht den Synergismus.) In solch radikaler Abkein- vom
Synergismus darf der Mensch jetzt schon Gottes kleiner Partner

22 S. dazu M. Buber, An der Wende (A. 20), S. 53. Eine ausführlichere
Beschäftigung mit dem Verhältnis des christlichen Glaubens zur Gestaltung
der Geschichte müßte Bubers These freilich mehr Gerechtigkeit widerfahren
lassen, als es in dieser knappen Skizze geschehen kann.

23 Vgl. 1. Kor. 15, 49 (mit B, d. h. mit dem eschatologischen Futurum,
nicht mit dem paränetischen Kohortativ

24 Vgl. Apk. 21, 23.



U. Hedinger, Das Bedrängen des Endes 275

werden, darf er in seinem Glauben nnd Tnn Gottes unbedingte Liebe
bezeugen, Zeichen dieser Liebe aufrichten. Er weiß, daß diese
Zeichen die Erfüllung der verheißenen, will sagen, der erlösenden Liebe
keineswegs bedingen. Zwar begreift das Kommen des Reiches auch
die «Ernte» und «Sichtung» der menschlichen Zeichen und Frucht
des Glaubens bzw. der Nicht-Zeichen und der Nicht-Frucht in sich;
das Eschaton geht aber niemals in der Ernte gewesener menschlicher

bzw. christlicher Existenz auf. Niemals ließe sich die zweite
Bitte des Herrengebetes durch das Wort ersetzen: «Laß mich
Frucht bringen »

Der Mensch kann sich hinsichtlich der Erfüllung dieser Bitte nur
als ein harrender verstehen. Weit mehr noch als der «Jude» in der
erwähnten Chronik scheint der Christ vom «Bedrängen des Endes»
abrücken zu können, zu müssen. Denn er verabschiedet sich im
Lobpreis und Erharren der erlösenden Liebe nicht nur von jedem
theurgischen, Gott erst als Gott heraufbeschwörenden, sondern auch

von jeglichem ethischen, die Eschatologie unter den Primat der
Ethik stellenden Synergismus. Im reinen Harren wahrt die christliche

Hoffnung die Distanz zum Synergismus. Der denkbar weiteste
Abstand vom «Bedrängen des Endes» scheint erreicht zu sein.

Wir stellen aber hier gerade die Gegenthese auf: das christliche
Harren und Hoffen nimmt den denkbar minimsten Abstand zum
«Bedrängen des Endes» ein, koinzidiert mit dem Drängen um das
Kommen des Gottesreiches. Denn Drängen heißt noch keineswegs,
den Synergismus auf den Weg und an das Tor zur Eschatologie
setzen. Der Glaubende, der weiß, daß sich Gottes Liebe in Jesus
Christus in keiner Weise vom menschlichen Tun abhängig macht,
verhält sich zum Kommen des Eschaton niemals indifferent. So daß
sich etwa seine Hoffnung im Satz erschöpfte, welchen kirchliche
Religiosität jeweils sektiererischen Parusieberechnungen entgegensetzt:

«Gott weiß die Stunde.» Erschöpfte sich seine Hoffnung in
diesem Satz, so hätte er, zwar nicht seinen Vorstellungen, aber
faktisch, seinem Existenz- und Glaubensbezug nach, das Eschaton
enteschatologisiert, d. h. ohne das Programm der Entmythologisie-
rung bzw. Vergegenwärtigung und Individualisierung als solches zu
akzeptieren2S, hätte er dann die verheißene Zukunft des Reiches in
die Präsenz seines Glaubens und Tuns vorweggenommen. Oder er

25 Vgl. dazu R. Bultmann, Geschichte und Eschatologie (1958), S. 184.



276 U. Hedinger, Das Bedrängen des Endes

hätte, wenn ihm mehr am «objektiven Glaubensgrund» läge, die
Differenz zwischen Erlösung und Versöhnung, zwischen Parusie Jesu
Christi und Osterereignis bzw. Kreuzesgeschehen nivelliert, die

Eschatologie faktisch in eine mit Kreuz und Auferstehung als
abgeschlossen betrachtete Christologie aufgehen lassen. Der Abstand
christlicher Existenz von Synergismus und apokalyptischer
Geschichtsbetrachtung bedeutet keineswegs, daß sie sich nicht aufs
höchste interessiert zum verheißenen Reich verhalten müßte.
Gerade auf Grund der versöhnenden Liebe Gottes im gekreuzigten und
auferstandenen Jesus Christus empfängt sich die christliche Hoffnung

als Freimut, als TTappr|cha, welche um das Kommen der
Erlösung bittet, ja drängt. Denn wenn Glaube und Hoffnung im Bezug
stehen zum erhöhten Jesus Christus, dann sind sie ja die Entsprechung

zu dem, der für die unerlöste Kreatur eintritt, zu dem, der
nicht ohne die Ktisis vollendet sein will, zu dem, der seine eigene
Zukunft in der Erlösung und Neuschöpfung hat26. Ist es nicht dieser
für uns bittende, für uns eintretende und für uns (hier geben die
neutestamentlichen Christologien allerdings keine Termini mehr
her) drängende Jesus Christus, der im Gleichnis vom «ungerechten
Richter» (Luk. 18, l-8a) die Hoffenden zum drängenden Bitten um
die Erlösung ermächtigt, ja aufbietet? Wenn schon ein ungerechter
Richter dem Drängen einer Recht suchenden Witwe nachgibt, um
wieviel mehr wird der seine Gerechtigkeit in Jesus Christus als Heil
und Verheißung erweisende Gott den ihn Bittenden nicht nur
«nachgeben», sie nicht nur hören, sondern solche Bitte fordern?
Solch drängendes Bitten geschieht im Namen, in der Vollmacht
Jesu Christi27, in dem Bezug zu ihm, welchen er nicht Knechtschafts-
sondern Freundschaftsverhältnis nennt2S. In diesem Freundschaftsverhältnis,

welches nun alle apokalyptische Magie und Gott erst
zum Gott der Erlösung machen wollende Theurgie überholt und

verunmöglicht, kann jenes Wort des großen Sehers von Lublin:
«Der Zaddik beschließt und Gott erfüllt»29 durchaus als Parallele
der johanneischen Verheißung der Gebetserfüllung gehört werden.

26 S. Rom. 8, 34. - J. Moltmann betont profiliert die Unabgeschlossenheit
und (noch ausstehende) Zukunft der Gegenwart des auferstandenen Jesus
Christus, Theologie der Hoffnung (1964), S. 74ff.

27 Vgl. Joh. 14, 13.
28 Joh. 15, 15.
29 S. bei A. 2.



U. Hedinger, Das Bedrängen des Endes 277

Solches Bitten und Drängen stellt nur auf Gottes Verheißung ab.
Weder der Mut noch die Demut, weder die Kühnheit noch die
Selbstverständlichkeit des Bittens können sich hier in irgendeinem
Sinne als causa efficiens der Erfüllung und Erlösung verstehen.
Denn so wäre ja die christliche Parrhesia zum Motiv des sublimsten
Synergismus geworden.

Wo christliches Hoffen nicht je und je zu solch drängendem Bitten
um das Kommen des Reiches und um vorläufige Erfüllungen der
Verheißung Gottes würde, da nähme, wenigstens den innersten
Bezirk des Glaubens, das Kreuz und allein das Kreuz ein. Da stünde
nicht mehr das Kreuz Jesu Christi in seinem Bezug zur Parusie
Christi und zum Reich Gottes im Zentrum des Glaubens, sondern
das von der Zukunft, der Verheißung des Reiches gelöste Kreuz.
Der Glaube geriete dann in Gefahr, zur Häresie der Staurolatrie zu
werden, sich in der Vergötzung des Kreuzes, in der Verherrlichung
der Leiden, der Paradoxien und Unerlöstheit des Daseins aufzulösen.

Das Kreuz Jesu Christi, gewiß, ist der Bruch zwischen
Geschichte und Eschaton, bedeutet Gottes Nein zu einem Eschaton,
welches sich in die kosmische Ontologie und ihre Evolution, in die

Progression menschlicher Geschichte und ihrer Revolution oder
auch in das Telos menschlicher Ethik stellte. Dieser Bruch, dieses

Nein, geschah und erging jedoch um des Ja Gottes willen, welches
mehr als nur Heilung, welches die Neuschöpfung verheißen hat. Auf
daß das Bekennen zum Sein in der ganzen erneuerten Schöpfung
werde, das Sein der gewandelten Schöpfung zum Bekennen und
Loben Gottes in der Macht und Herrlichkeit seiner Liebe.

*

Wir haben uns zunächst des Abstandes der Hoffnung von theur-
gischer Praxis vergewissert, welche gar noch mit der Dialektik der
Paradoxie das Ende herbeiführen wollte. Von der in Jesus Christus
vollzogenen Versöhnung und verheißenen Erlösung her haben wir
das Nein der christlichen Hoffnung auch zum ethisch geprägten, auf
das Kommen des Eschaton gerichteten Synergismus vernommen.
Schließlich wurde bedacht, daß das reine Harren des Glaubens sich
im Bezug auf das Kommen des Reiches Gottes keineswegs
indifferent oder neutral verhalte. Das Harren der spes Christiana muß
übergehen zur drängenden Bitte: «Dein Reich komme!» Ansonst



278 U. Hedinger, Das Bedrängen des Endes

würde der christliche Glaube einer staurolatrisclien Religiosität des

«Puritanismus» und der Paradoxien anheimfallen, welche Gott nur in
der Verneinung des Kreatürlichen und seiner Sehnsucht nach
Erlösung zu erkennen meint. Die Verheißung des Eschaton würde
dann faktisch im Ja zu diesem Gott als erfüllt angesehen, das Kreuz
wäre dann zur Chiffre oder zum Imperativ der Hinnahme und
Ergebung in die Unerlöstheit des Daseins und Seins geworden. Der
für uns eintretende erhöhte Jesus Christus gebietet uns aber nicht
solche Hinnahme, sondern die drängende Bitte um das Kommen des

Gottesreiches und seiner Vorzeichen.
So wurde uns das spannungsvolle, schöne Dokument des chassi-

dischen Judentums zum Anlaß, zu bedenken, daß christliche
Hoffnung, im Abstand von allen theurgischem und ethischen Synergismus,

um das Kommen des Reiches drängen muß und darf.

Ulrich Hedinger, Basel


	Das Bedrängen des Endes : Reflexionen zu Martin Bubers Chronik "Gog und Magog"

