
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 22 (1966)

Heft: 4

Artikel: Erasmus und die neutestamentliche Textgeschichte

Autor: Reicke, Bo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878817

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878817
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erasmus und die neutestamentliche
Textgeschichte

Anläßlich der Erasmus-Ausstellung in der Universitätsbibliothek zu Basel
im Februar-März 1966

Beim 450jährigen Jubiläum des von Erasmus in Basel
herausgegebenen Neuen Testaments 1516 sei hier an die Bedeutung des

berühmten Humanisten für das Studium des griechischen
Bibeltextes erinnert.

1.

Der griechische Urtext des Neuen Testaments ist nicht mehr im
Sinne einer absoluten Authentizität feststellbar. Hinter den Evangelien

ist eine mündliche Überlieferung auf Aramäisch zu denken,
und diese hat auch deren weitere Ausgestaltung auf Griechisch
beeinflußt. Sogar nachdem die Evangelien und andere Schriften des

Neuen Testaments auf Griechisch niedergeschrieben wurden, was
oft durch Sekretäre geschah (Rom. 16, 22), konnte die mündliche
Überlieferung nachträglich zu gewissen Änderungen führen, weil
man die Texte manchmal frei memorierte und über sie reflektierte.
Die neutestamentlichen Verfasser selber können nach der Niederschrift

ihrer Bücher dazu beigetragen haben, daß Anomalien ausgetilgt

und Analogien oder Alternativen eingefügt wurden. Aus diesen
Gründen hat ein Urtext des Neuen Testaments wohl in einzelnen
Fällen für einen Moment existiert, aber der Großteil war ziemlich
vom Anfang an dem Prozeß der Entwicklung ausgesetzt.
Textkritiker können sich nur bemühen, einen verhältnismäßig
altertümlichen und repräsentativen Text wiederherzustellen. Hier haben
Theologen des Altertums, des Mittelalters, der Renaissance und der
Neuzeit schon viel geleistet, und die riesengroße Arbeit geht weiter1.

Immerhin ist die Textgeschichte des Neuen Testaments auch in
anderer Hinsicht ein interessanter Gegenstand des Forschens und
Wissens: die geschichtliche Entwicklung der Textgestalt auf Grie-

1 C. R. Gregory, Textkritik des N.T., 1-3 (1900-09); B. M. Metzger,
Chapters in N.T. Textual Criticism (1963) ; ders., The Text of the N.T. (1964) ;

B. Reicke, Überlieferung, C: Lexikon der Alten Welt (1965), Sp. 3150-52.



Bo Reiche, Erasmus und die neutestamentliche Textgeschichte 255

chisch und in Übersetzungen ist nämlich überhaupt ein wichtiger
Aspekt der Geistes- und Kulturgeschichte. Es geht um den
Wachstumsprozeß selber, um die Bibel im Leben der Völker, wie Ernst
von Dobschütz sein klassisches Volksbuch über die biblische
Textgeschichte nannte2.

Schriftmaterial war in den ersten christlichen Jahrhunderten der
Papyrus, seit etwa 300 n.Chr. das Pergament, nach etwa 1200
teilweise und seit 1500 allgemein das Papier. Die neutestamentlichen
Verfasser und ihre Sekretäre schrieben vielleicht kursive Majuskeln
(die großen Buchstaben des Alphabets). Aber schon die älteste
Handschrift des Neuen Testaments, ein Fragment eines um 120 in
Ägypten geschriebenen Papyrus mit einigen Versen aus Joh. 18,

Pap. 52 in Manchester (J. Rylands Library, Gr. P. 457), hat
freistehende, inschriftähnliche Majuskeln. Dieser monumentale Bibelstil

kennzeichnet in verschiedenen Entwicklungsstadien die ganze
christliche Antike und darüber hinaus die Periode bis um 800 n.Chr.
Er ist vor allem durch prächtige Pergamente der konstantinischen
und nachkonstantinischen Zeit vertreten, wie Codex B (Vaticanus),
die Codices S und A (Sinaiticus und Alexandrinus in London), C

(Ephraemi in Paris), D 1 und 2 (Cantabrigiensis in Cambridge,
Claromontanus in Paris). Basel hat einen aus dem 8. Jahrhundert
stammenden, noch typischen Vertreter dieser Majuskelschrift,
Codex E (Universitäts-Bibliothek A.N. III. 12). Nach etwa 800 ging
man zu den byzantinischen Minuskeln über (den kleinen
Buchstaben des Alphabets), und diese wurden die Grundlage des griechischen

Buchdrucks, der im 15. Jahrhundert einsetzte.
Schon im l.und 2. Jahrhundert sind zahlreiche Variantlesarten

entstanden. Gerade die älteste Überlieferung, die von einem Dutzend
oder mehr Papyrusfragmenten des 2. und 3. Jahrhunderts beleuchtet

wird, scheint eine recht wildwachsende gewesen zu sein. Von den
kirchlichen Zentren ging aber ein Streben nach Einheit aus, wobei
regionalkirchliche Eigentümlichkeiten mit ökumenischen
Einheitsbestrebungen konkurrierten. Dadurch entstanden eine Anzahl von
Texttypen, die langsam in- und nebeneinander aufgewachsen und
großgeworden, später wieder zusammengeschrumpft sind.

2 E. von Dobschütz, Die Bibel im Leben der Völker, 3. Aufl. hrsg. von
A. Adam (1962); S. L. Greenslade (Hrsg.), The Cambridge History of the
Bible (1963).



256 Bo Reicke, Erasmus und die neutestamentliche Textgeschichte

Mit einer von F. Kenyon (Direktor des British Museum)
eingeführten, neutralen und praktischen Nomenklatur spricht man in der
angelsächsischen Forschung von folgenden Texttypen, die sich etwa
150-500 n.Chr. entwickelt, ausgebreitet und dann zurückgezogen
haben3 :

Beta (in mißverständlicherWeise «neutral» genannt; Hauptvertreter

Codices B und S) ;

Gamma (teilweise bei Origenes und Euseb in Cäsarea, später in
Armenien und Georgien zu finden) ;

Delta (früher «westlich» genannt, jedoch im Westen wie im Osten
verbreitet, mit eigenartigen Zusätzen; Hauptvertreter Codices D 1

und 2).

Alpha kam dann wie aus einem Kuckucksei als der mächtigste
Konkurrent auf. Er ist als Embryo schon um 200 n.Chr. spürbar,
begann aber nach etwa 300 deutlich zu wachsen. Für seine Entwicklung

wurde vermutlich die Arbeit des berühmten antiochenischen
Theologen und Philologen Lukian (312 gestorben) entscheidend.

Texttyp Alpha strebt in anerkennenswerter Weise einer sachlichen
und sprachlichen Harmonie oder Präzision nach. Er läßt sich in
byzantinischer Umgebung bei Wulfila und Chrysostomus spüren,
ebenso im 5. Jahrhundert in den Codices A (Alexandrinus) und C

(Ephraemi), noch deutlicher aber in Handschriften des 6.

Jahrhunderts, wie in der prächtigen Purpurhandschrift N (Leningrad
und anderswo). So hat Alpha in der Spätantike die übrigen
Texttypen verdrängt und ist noch lange weitergewachsen. Der in Basel
aufbewahrte Codex E von ca. 750 vertritt diesen Texttyp in reifer
Gestalt. Als byzantinischer Reichstext ging der Alpha-Text nach
800 in den Koine-Text der ostkirchlichen Minuskelhandschriften
über und beherrschte im ganzen Mittelalter die griechische und
slawische Welt. Auf den Westen wirkte der altkirchliche Alpha- und
der mittelalterliche Koine-Text seit der Renaissance ein, weil die
Erstdrucke des griechischen Neuen Testaments in Alcalâ 1514 und
Basel 1516 auf Minuskelhandschriften des Mittelalters beruhten.
Man konnte damals ältere und jüngere Handschriften nicht
unterscheiden, hatte auch keine Ahnimg von der Existenz verschiedener

3 F. C. Kenyon, The Text of the Greek Bible (1937, 2. Aufl. 1961); E. C.

Colwell, The Significance and Grouping of N.T. Manuscripts: New Test.
Stud. 4 (1958), S. 73-92.



Bo Reiche, Erasmus und die neutestamentliche Textgeschichte 257

Texttypen in der Alten Kirche. Wegen der schnellen und weiten
Verbreitung der von Erasmus in Basel redigierten Ausgaben
beherrschte der Alpha- und Koine-Text die ganze Neuzeit bis ins
19. Jahrhundert hinein. Ja wegen der von Erasmus abhängigen
Luther-Bibel, der King James Version und anderer Übersetzungen
ist der Alpha- und Koine-Text noch heute in kirchlicher und
literarischer Hinsicht lebendig gebheben, indem nur die ganz modernen
Übersetzungen davon abweichen. War aber Alpha der Lieblingstext
der Orthodoxie und des Pietismus, so wurde er seit der Aufklärungszeit

das Ärgernis der Textkritiker. Erst in der jüngsten Zeit
bemühen sich einige Forscher um ein gerechteres Urteil. Man sieht ein:
dieser Texttyp war doch von allergrößter kirchen- und
geistesgeschichtlicher Bedeutung, obwohl die moderne Textkritik sich
meistens über ihn beklagte.

2.

Die römisch-katholische Kirche begnügte sich im Mittelalter mit
der von Hieronymus revidierten lateinischen Übersetzung, die an
der Sorbonne zu höchstem Ansehen gelangte und im Spätmittelalter
als die Editio vulgata anerkannt wurde.

Im 15. Jahrhundert begannen aber die Humanisten, sich auch für
die Ursprache des Neuen Testaments zu interessieren. Laurentius
Valla verglich 1444 in seiner Collatio Novi Testamenti den griechischen

und den lateinischen Text. Erasmus entdeckte diese Studie
in einem Kloster bei Brüssel und druckte sie 1505 in Paris unter
dem Titel In latinam Novi Testamenti interpretationem annota-
tiones und mit einer Widmung an Christof Fischer, den päpstlichen

Protonotarius4. Besonders stand Erasmus in seiner Begeisterung

für die Antike unter dem Einfluß des platonischen Theologen
und Humanisten John Colet in Oxford, der 1504-1519 Dean of
St. Paul in London war5.

Allerdings wurde eine gedruckte Veröffentlichung des griechischen

4 A. Bludau, Die beiden ersten Erasmus-Ausgaben des Neuen Testaments
und ihre Gegner (1902), S. 2f.

6 K. Bauer, John Colet und Erasmus von Rotterdam: Arch. f. Ref.gesch.,
Erg.bd. 5 (1929), S. 155—187; M. Welti, Der Basler Buchdruck und Britannien

(1964), S. 80-115 (Basel und England zur Zeit des Erasmus).

17



258 Bo Reicke, Erasmus und die neutestamentliche Textgeschichte

Neuen Testaments zuerst in Spanien in Angriff genommen. Der
strenge Kardinal Francisco Ximénes (1436-1517) gründete als Erz-
bischof von Toledo und Reichskanzler von Kastilien eine Universität
in Alcalâ de Henares, dem alten römischen Complutum östlich von
Madrid. Er beauftragte 1502 seine dortigen Professoren mit der
Ausgabe einer Polyglottenbibel, von der 1514 als Band 5 das Neue
Testament mit griechischem und lateinischem Text gedruckt wurde6.

Der auf Handschriften aus dem Vatikan beruhende griechische
Text wurde sorgfältig formuliert und wunderschön gedruckt,
ermöglichte auch durch kleine Siglen einen Vergleich mit dem inter-
foliierten Vulgatatext, ging aber selber nur auf den mittelalterlichen
Koinetext zurück. Weil die päpstliche Erlaubnis zurVeröffentlichung
der Biblia Complutensis erst 1520 gegeben wurde und die Verbreitung

erst 1522 begann, wurde die Wirkung des großartigen Werkes
verzögert, und inzwischen hatte Erasmus mit seinem Neuen Testament

1516 von Basel aus den Markt erobert.
Zu den geschäftstüchtigen Buchdruckern und Verlegern in Basel

gehörte der hier eingewanderte Deutsche Johannes Frohen (1460-
1527), und dieser hatte von dem Unternehmen in Alcalâ offenbar
Kenntnis genommen. Eroben war auch Verleger des Erasmus (1466-
1536) und forderte im April 1515 den berühmten Gelehrten auf, ein
griechisches Neues Testament herauszugeben. Erasmus kam im Juli
1515 von Cambridge nach Basel und nahm bei Froben im Toten -

gäßlein 1-37 die Arbeit auf8. Leider konnte er nur spät geschriebene
Manuskripte auftreiben, hauptsächlich aus der Bibliothek des
Johannes von Ragusa, der am Basler Konzil 1431—37[—48]) eine
führende Rolle gespielt und dem Predigerkloster in Basel seine
wertvollen Bücher vermacht hatte. Die zu dieser Sammlung gehörende
Majuskelhandschrift E blieb ungenützt, vielleicht weil man damals

von ihr nichts mehr wußte. Drei von den Erasmus zugänglichen
Minuskelhandschriften, die verschiedene Teile des Neuen Testa-

6 F. Delitzsch, Studien zur Entstehungsgeschichte der Polyglottenbibel
des Cardinais Ximénes, 1-3, Ref.-Progr. (1871-86); E. Nestle, Realencycl.
3 (1897), S. 4; 15 (1904), S. 530f.; M. Refilla Rico, La pollglota de Alcalâ
(1917).

7 P. Roth, Die Wohnstätten des Erasmus in Basel; Gedenkschrift zum
400. Todestage (1936), 270-281, S. 271-74.

8 Bludau (A. 4), S. 1-23, schildert eingehend die Arbeit mit der ersten
Auflage.



Bo Reiche, Erasmus und die neutestamentliche Textgeschichte 259

ments umfassen und heute Codices 2e, 2ap und lr heißen, wurden
rücksichtslos mit Korrekturen versehen und in die Druckerei gegeben;

Notizen des Erasmus und seiner Mitarbeiter sind in den
Handschriften noch deutlich zu sehen9. Jener dritte Codex, lr, jetzt auf
Schloß Harburg in der Nähe von Donauwörth in Bayern, enthielt
unglücklicherweise einen besonders schlechten Text der Johannes-

Apokalypse. Und da hier dieHclilußverse Off. 22, 16-21 sogar fehlten,

übersetzte sie Erasmus oder ein Mitarbeiter aus dem Vulgata-
text ins Griechische, wobei Schnitzer nicht vermieden werden konnten.

Neu war auch die interfoliierte, vollständige und selbständige
lateinische Übersetzung des griechischen Textes, allerdings ein sehr
verdienstvolles Werk des Erasmus10. Bei den Korrekturen sollten
Nikolaus Gerbel aus Pforzheim11 und Johannes Oekolampad aus
Weinsberg (Basels Reformator)12 mithelfen; sie wohnten seit dem
21. September 1515 auch bei Eroben. Oekolampad erschien Erasmus
besonders nützlich, weil er Hebräisch beherrschte, denn für die

hinzuzufügenden Annotationes13 hatte Eroben eben hebräische Zitate
verlangt, um Nachdrucke zu erschweren. Außerdem war das theologische

Urteil des Oekolampad für Erasmus wichtig, ging es doch um
ein kirchenpolitisch gar nicht ungefährliches Vorhaben. Oekolampad
dürfte überhaupt zu den Annotationes recht viel beigetragen haben
und verfaßte auch ein Nachwort14. Gerbel und Oekolampad waren
außerdem für gewisse Textverbesserungen verantwortlich, die sie

gegen die von Erasmus zunächst benutzten Codices 2e und 2ap auf
Grund anderer Handschriften durchführten, und zwar vor allem

wegen Codex leap. Erasmus war jedoch über den Gebrauch des an
sich besseren Codex 1 eap gar nicht erbaut, weil dieser nach seinem
Glauben von der Vulgata abhängig sei15. Er wollte später nicht
einmal Codex B (Vaticanus) berücksichtigen10. Jedenfalls ging das

9 K. W. Clark, Observations on the Erasmian Notes in Codex 2: Texte
u. Untersuch. 73 (1959), S. 749-756.

10 Bludau (A. 4), S. 33-48.
11 A. Büchle, Der Humanist Nikolaus Gerbel, Progr. Gymn. Durlach

(1886); J. Lefitz, Lex. f. Theol. u. Ki. 4 (1960), Sp. 710.
12 E. Staehelin, Das theologische Lebenswerk Johannes Oekolampads

(1939).
13 Bludau (A. 4), S. 48-58.
14 Staehelin (A. 12), S. 61-66.
15 Bludau (A. 4), S. 16. 18; Staehelin (A. 12), S. 62. 64. Vgl. u., S. 263.
16 Delitzsch (A. 6), 1, S. 13 f.



260 Bo Reiche, Erasmus und die neutestamentliche Textgeschichte

Werk erstaunlich rasch vorwärts ; der Druck begann am 2. Oktober
1515 und war am 1. März 1516 abgeschlossen. Erasmus hatte eine

am 1. Februar datierte Widmung an Leo X. beigefügt, die von
humanistischer Höflichkeit glänzt. Ursprünglich sollte das Werk
Erzbischof William Warham von Canterbury gewidmet werden, aber
der mußte sich mit der Hieronymus-Ausgabe begnügen, während
Erasmus das Neue Testament für den Papst reservierte17. Das hat
sich auch gelohnt, indem Leo X. am 10. September 1518 ein von
humanistischer Höflichkeit ebenso geprägtes Schreiben an Erasmus
richtete, das für die zweite Auflage des Neuen Testaments 1519
verwertet werden konnte18. So haben Froben und Erasmus von der

Verzögerung der Biblia Complutensis sehr profitiert. Verteidiger des

Vulgatatextes konnten allerdings mit Leichtigkeit auf die vielen
Fehler hinweisen, so der Brite Edward Lee in Löwen und der

Spanier Diego Lopez de Zuniga (Stunica) in Alcalä. Erasmus rettete
durch eine geniale Kombination von Giftigkeit und Freundlichkeit
sein Ansehen bei den Parteigenossen19. Trotz der Mängel ging das

Geschäft also sehr gut. Von den zwei ersten Auflagen wurden 3300

Exemplare verkauft, und schon 1522 wurde eine dritte Auflage
verbreitet. Für die 4. Auflage 1527 konnte die Biblia Complutensis
verglichen werden, und vor allem wurde der schlechte Text der
Apokalypse verbessert. Erasmus wohnte damals in Frobens Liegenschaft

am Nadelberg 15-19, gegenüber dem jetzigen Theologischen
Seminar20. Noch eine 5. Auflage durfte er 1535 in der Bäumlein-
gasse 18 erleben; sie weist aber kaum Änderungen auf.

In kurzer Zeit wurde das Neue Testament des Erasmus auch
durch Nachdrucke und Übersetzungen verbreitet. Die deutsche
Übersetzung Luthers war zunächst von der 2. Auflage des Erasmus-
Textes abhängig, zum Teil vom griechischen, zum Teil vom lateinischen

Text, unvermeidlich jedoch auch vom gewöhnlichen Vulgata-
Text, zumal Luther diesen fast auswendig konnte. Andere
protestantische Übersetzungen beruhen auf der verbesserten Textgestalt,
die Erasmus seit der 4. Auflage mit Hilfe der Biblia Complutensis

17 L. Gautier Vignet, Erasme 1466-1536 (1936), S. 161: «Rien n'est
possible à la plume d'Erasme.»

18 Bludau (A. 4), S. 23-33 über die zweite Auflage. Vgl. u., S. 265.
19 Bludau (A. 4), S. 86-140, mit köstlichen Zitaten.
20 E. Major, Erasmus von Rotterdam (1936), S. 21-26; Roth (A. 7),

S. 274-278.



Bo Reiche, Erasmus und die neutestamentliche Textgeschichte 261

aufweisen konnte, so vor allem die klassische englische Übersetzung,
die King James Version von 1611.

Durch zahlreiche weitere Ausgaben des griechischen Neuen Testaments

wurde der Erasmus-Text im 16., 17. und 18. Jahrhundert
befestigt und sogar kanonisiert. Am berühmtesten wurden die
Drucke der Firmen R. Estienne in Paris und L. Elzevier in Leyden.
Textkritik war damals gegen die vorherrschende Inspirationslehre
aussichtslos; im Gegenteil erklärten die Brüder Elzevier im
Vorwort ihrer 2. Auflage 1633: «Textum ergo habes, nunc ab omnibus
receptum.» Der skeptische Erasmus hätte keinen solchen
Fundamentalismus vertreten, aber er war tatsächlich der Urheber des

sogenannten Textus receptus, der von Orthodoxie und Pietismus als
sakrosankt betrachtet wurde. Indirekt stärkte diese Überzeugung
auch für das Alte Testament die protestantische Inspirationstheorie,

deren Hauptvertreter der Basler Hebraist Johannes II.
Buxtorf war (1599-1664).

3.

Die neuzeitliche Textkritik mußte sich also wesentlich gegen den

Texttyp des Erasmus richten, welcher die Alpha- und Koine-Tradi-
tion auf Grund weniger Handschriften konserviert hatte. Sie setzte

hauptsächlich in England ein, wo die Arbeit mit der Londoner
Polyglotte (1655-57) neue Gesichtspunkte ergab. Pioniere wurden
hier John Mill in Oxford (1645-1707) und Richard Bentley in
Cambridge (1662-1742)21; sie verlangten den Vergleich einer größeren
Anzahl von Handschriften.

Einen entscheidenden Beitrag zu diesem Studium und zur
unvermeidlichen Kritik des von Erasmus benutzten Koine-Textes
lieferte wieder ein mit Basel verbundener Gelehrter, der Diakon oder

Hilfspfarrer von St. Leonhard Johann Jakob Wettstein (1693-
17 54 22. Mit ganz heroischem Fleiß sammelte er während 40 Jahren,
nach seiner von den Altgläubigen verlangten Absetzung vom Pfarramt

im Jahre 1730 als Exulant in Holland, das Material zu einer in

21 A. Fox, John Mill and Richard Bentley (1954).
22 C. L. H. Powell, John James Wettstein, 1693-1754 (1938).



262 Bo Reiche, Erasmus und die neutestamentliche Textgeschichte

zwei Folianten gedruckten Ausgabe des Neuen Testaments, die
1751-52 in Amsterdam erschien. Er änderte zwar den klassischen
Text nicht viel, brachte aber im textkritischen Apparat ein
gigantisches Material zum Studium der Lesarten zusammen. Hier wurden
in vollem Ausmaß damals zugängliche Majuskelcodices und andere
Handschriften, zusammen über 200, systematisch kollationiert und
numeriert. Unsere modernen Bezeichnungen und Einsichten gehen
zum großen Teil auf Wettstein zurück, obwohl jetzt viel mehr
Handschriften zu berücksichtigen sind (über 75 Papyri, etwa 250

Majuskelpergamente, 2650 Minuskelhandschriften und 2000 Lektionarien)23.

Unter dem textkritischen Apparat teilte Wettstein einen
philologischen mit, in dem ein noch heute unübertroffener Reichtum

von sprachlichen Parallelen aus jüdischen und griechischen
Autoren geboten wird. Man hat seit 40 Jahren in Deutschland,
Schweden, England und Holland die Ausgabe eines neuen (Wettstein»

geplant, wo die jüdischen und hellenistischen Parallelen zum
Neuen Testament zu finden wären; aber solange diese noch
unvollständige Sammlung in Schachteln liegt, ist der alte Wettstein
unentbehrlich.24

Erasmus hätte sich wohl liber die ironische Wendung des Schicksals

gefreut, falls er gewußt hätte, daß seine Textausgabe zunächst
die biblische Orthodoxie und nachher die biblische Philologie in so

verschiedener Weise inspirieren sollte. Beides geschah bei führenden
Gelehrten in der Stadt, die Proben auf dem Titelblatt der griechischen

Ausgabe des Neuen Testaments 1516 die Inclyta Germaniae
Basilea genannt hatte.

4.

In der Öffentlichen Bibliothek der Universität Basel wurde im
Februar und März 1966 eine Ausstellung veranstaltet, welche die
oben geschilderte Entwicklung geistesgeschichtlich beleuchten sollte.
Für sachkundige Hilfe mit den Vorbereitungen danken wir Prof.
Dr. E. Staehelin, Dr. Chr. Vischer, Dr. M. Burckhardt und ihren
Mitarbeitern. Die ausgestellten Handschriften und Drucke stammten
aus der Bibliothek und waren mit folgenden Legenden versehen :

23 K. Aland, Kurzgefaßte Liste der griechischen Handschriften des N.T., 1

(1963).
21 Vgl. u., S. 265.



Bo Reicke, Erasmus und die neutestamentliche Textgeschichte 263

Majuskel-Codex E
Basel A.N. III. 12

8. Jahrhundert, Pergament, Evangelien

Aufgeschlagen Luk. 1, 1-6 (links Inhaltsangaben zu Mark.)

Unter den byzantinischen Handschriften zum Neuen Testament nimmt
diese einen der ersten Plätze ein. Kardinal Johannes von Ragusa (Dalmatien),
der 1431 das Basler Konzil eröffnete, hinterließ sie mit anderen hier
ausgestellten Handschriften dem Predigerkloster zu Basel. Erasmus benutzte sie
leider nicht, hingegen Johann Jakob Wettstein in seiner epochemachenden
Ausgabe des Neuen Testaments 1751-52 (von ihm Codex E genannt).

Minuskel-Codex 2e
Basel A.N. IV. 1

12. Jahrhundert Pergament, Evangelien

Aufgeschlagen Luk. 6, 13-29 (rechts die Bergpredigt)

Erasmus übernahm 1515 aus dem Predigerkloster zu Basel diese fehlerhafte

Handschrift, versah sie mit Korrekturen und gab sie für seine
Textausgabe 1516 direkt in die Druckerei. In der Handschrift fehlte Luk. 6, 28b
(rechts, Zeile 3 von unten), was Erasmus am unteren Rande ergänzte («bittet
für die, welche euch beleidigen»).

Minuskel-Codex 2ap
Basel A.N. IV. 4

12. Jahrhundert, Pergament, Apg. und Briefe

Aufgeschlagen 1. Kor. 12, 28-14, 6 (links, Zeile 3 von unten 13, 8:
«die Liebe vergeht nie»)

Eigentum des Basler Druckers Johannes Amerbach, wurde diese
Handschrift (wie 2e) von Erasmus mit Korrekturen versehen und in die Druckerei
gegeben. Die illuminierten Buchstaben sind abgeblaßt.

Minuskel-Codex leap
Basel A.N. IV. 2

12. Jahrhundert, Pergament, N.T. außer der Apk.

Aufgeschlagen links Bild des Johannes mit Sekretär, rechts
Joh. 1, 1-17

Aus dem Predigerkloster zu Basel hatte Johannes Reuchlin diese hübsche
und gute Handschrift geborgt und stellte sie Nikolaus Gerbel und Johannes
Oekolampad zur Verfügung, als diese Erasmus mit den Korrekturen für das
Neue Testament 1516 halfen. Nach dem Tode Reuchlins 1522 kam die
Handschrift wieder ins Basler Predigerklöster.



264 Bo Reicke, Erasmus und die neutestamentliche Textgeschichte

Minuskel-Codex 4ap
Basel A.N. IV. 5

15. Jahrhundert, Pergament, mehrere Schreiber, Ligaturen und viele
Abkürzungen; Apg. und Briefe

Aufgeschlagen Gal. 1, 1-14

Auch diese junge Handschrift aus der Bibliothek des Johannes von Ragusa
und im Besitz des Predigerklosters zu Basel wurde für Korrekturen des
Erasmus-Textes benutzt.

Bihlia Complutensis, 5 (gedruckt 1514)
Die an sich älteste, aber erst später zugängliche Ausgabe des griechi¬

schen Neuen Testaments

Aufgeschlagen Apk. 21, 10-22, 17

Der reiche Kardinal Francisco Ximénes von Toledo beauftragte 1502 die
Professoren von Complutum (Alcalâ de Henares östlich von Madrid) mit der
Herstellung einer Polyglottenbibel, und davon wurde das Neue Testament
im Januar 1514 gedruckt, aber nicht sofort veröffentlicht. Der sorgfältig
ausgestaltete griechische Text basiert auf mehreren Minuskelhandschriften und
enthält kleine Buchstaben, die auf entsprechende Worte der lateinischen
Vulgataübersetzung hinweisen. Erasmus konnte sein Neues Testament 1516

herausgeben, bevor 1520 die päpstliche Erlaubnis zur Verbreitung der Biblia
Complutensis gegeben wurde. Da in seiner Handschrift Apk. 22, 16-21 fehlte,
übersetzte er dieses Stück aus dem Vulgatatext (Anfang der Stelle hier
rechts, Zeile 4 von unten).

Erasmus, Novum Instrumentum omne (1516)

Aufgeschlagen das Titelblatt mit dem Firmazeichen des

Buchdruckers Johannes Froben

Erasmus wurde im April 1515 von Froben beauftragt, eine der Biblia
Complutensis entsprechende Ausgabe des Neuen Testaments zu veranstalten,
kam im Juli aus Cambridge nach Basel und wohnte bei Froben im Hause
zum Sessel (Totengäßlein 1-3). Mitarbeiter bei den Korrekturen waren
Johannes Oekolampad aus Weinsberg und Nikolaus Gerbel aus Pforzheim;
ersterer trug als Kenner des Hebräischen und der Theologie auch zu den
Annotationes bei. Am 2. Oktober 1515 begann der Druck und war schon am
1. März 1516 abgeschlossen.

Erasmus, Novum Instrumentum omne (1516)

Aufgeschlagen Luk. 6, 12-42 (Apostelwahl und Bergpredigt)

Die Form der griechischen Buchstaben entspricht dem Stil der späten



Bo Reicke, Erasmus und die neutestamentliche Textgeschichte 265

Minuskelschrift (vgl. Minuskel-Codex 4 ap). Erasmus hat Luk. 6, 28b (rechts,
Zeile 3 von oben) ergänzt (vgl. Minuskel-Codex 2e). Den lateinischen Text
hatte Erasmus aus dem griechischen übersetzt, also nicht der Yersio Yulgata
entnommen.

Erasmus, Novum Testamentum omne, 2. Auflage (1519)

Aufgeschlagen rechts Schreiben des Erasmus an den Papst vom
1. Februar 1516 (aus der 1. Aufl.), links Schreiben des Papstes an

Erasmus vom 10. September 1518

Die 2. Auflage 1519 wurde an etwa 400 Stellen korrigiert. In der 3. Auflage
1522 wurde das Komma Johanneum (1. Joh. 5, 7) aus taktischen Gründen
wieder eingefügt. Für die 4. Auflage 1527 wurde die Biblia Complutensis
herbeigezogen, was besonders zur Verbesserung des mangelhaften Erasmustextes

der Apk. führte (1516 hatte Erasmus Apk. 22, 16-21 aus dem Vulgata-
text übersetzt). Erasmus erlebte noch die 5. Auflage 1535. Außerdem wurde
sein Text durch zahlreiche Nachdrucke verbreitet. Im späteren 16.
Jahrhundert wurde durch die Firma R. Estienne in Paris und im 17. Jahrhundert
durch die Firma L. Elzevier in Leyden der auf Erasmus und der Complutensis
beruhende Text konserviert und seit der Elzevier-Ausgabe 1633 Textus
receptus genannt.

Johann Jakob Wettstein, Novum Testamentum graecum,
editionis receptae cum lectionibus variantibus...
nec non commentario pleniore... 1-2 (1751-52)

Aufgeschlagen aus Band 2, Apk. 1, 4-9, mit einem textkritischen
und einem philologischen Apparat

Wurde das Neue Testament des Erasmus seit der 2. Auflage 1519 eine

Hauptquelle der protestantischen Bibelübersetzungen (der Lutherbibel, der
King James Version usw.), so ist das Neue Testament des Basler Pfarrers
Johann Jakob Wettstein (1693—1754) als das Hauptwerk der modernen
Textkritik aufzufassen. Mit einer damals unübertroffenen Gründlichkeit stellte
er aus Handschriften und Versionen die verschiedenen Lesarten zusammen,
wobei die heute üblichen Siglen eingeführt wurden, und brachte dazu einen
noch immer unentbehrlichen Kommentar, der Parallelen aus jüdischen und
klassischen Autoren mitteilt. Wettstein war Hilfspfarrer zu St. Leonhard,
seine Kritik des Textus receptus galt aber als gefährlich, er wurde 1730
entlassen und setzte die Forschungen in Amsterdam fort, wo das Ergebnis der
40jährigen Arbeit gedruckt wurde.

Bo Reiche, Basel


	Erasmus und die neutestamentliche Textgeschichte

