
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 22 (1966)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Christopher R. North, The Second Isaiah. Introduction, Translation and
Commentary to Chapters XL-LV. Oxford, Clarendon Press, Oxford
University Press, 1964. XII, 290 p. 35 sh.

Christopher R. North, der jetzt emeritierter Professor in Hebräisch in
Bangor, North Wales, ist, hat früher ein viel gelesenes Buch über Deutero-
jesaja und den Knecht Jahwäs geschrieben, «The Suffering Servant in
Deutero-Isaiah» (London 1948). Er hat durch viele Jahre mit diesen
Problemen gearbeitet, und eine Frucht dieser Arbeit ist sein Kommentar über
Deuterojesaja, der am Ende des Jahres 1964 erschienen ist. Er nennt ihn
selbst einen «all-purposes commentary» und macht es klar, daß er auch für
Prediger und Lehrer berechnet ist, deren Kenntnis der hebräischen Sprache
begrenzt ist. Das bedeutet nicht, daß man hier kein Hebräisch findet. Im
Gegenteil, hier gibt es überall Hebräisch, sowohl in transscribierter Form als
in hebräischen Buchstaben geschrieben.

North unterstreicht, daß er objektiv und unpersönlich schreibt und daß

er das persönliche Pronomen im Singular nur am Ende der Einleitung benutzt
hat. In jenem Abschnitt begegnet man Christopher R. North in so persönlichpoetischen

Worten, daß man sich darüber nur freuen kann: «I remember,
as if it were yesterday, my first sight of the high Plimalayas, now fifty years
ago.» (Ich will aber dem Leser nicht die Freude nehmen, diesen Abschnitt
selbst zu lesen.) Sonst hat North vielleicht doch, wie er sagt, die erste Person
Singularis nicht benützt, aber das ganze Werk trägt seinen persönlichen
Stempel, nüchtern, wohl begründet, mit plötzlichen persönlichen
Bemerkungen, alles echter North, und man liest es gern.

In seiner Einleitung diskutiert er erst den historischen Hintergrund ganz
kurz, dann Zeit, Verfasser und literarische Struktur. Auf die eine Seite stellt
North Greßmann mit seinen 49 unabhängigen Sprüchen, in die er das Buch
aufteilt, Köhler mit seinen 70 und Mowinckel mit seinem Stichwortprinzip.
Auf die andere stellt er Torrey, Kissane und Muilenburg, die einen bewußten
Plan im Werke finden wollen. Norths eigene Auffassung neigt mehr zu dieser
Seite als zu jener, aber er drückt sich sehr vorsichtig aus: «The truth lies
somewhere between these extremes, it matters little where. It must be
sufficient to say that DI's theology may be one thing if his work is a reasonably
well ordered whole; it may be rather another if we have to deduce it from
a random assortment of small pieces arranged on a purely mechanical
principle. And as between these alternatives we need have no hesitation in opting
for the former» (S. 12).

North behandelt die Theologie Deuterojesajas unter den folgenden
Abschnitten: 1. Jahweh der Schöpfer der Welt. 2. Jahweh der einzige Gott.
3. Das neue Heil. 4. Die Restauration Sions. 5. Der leidende Knecht.

Uber den Knecht hat North wie schon erwähnt auch früher geschrieben,
und seine Behandlung ist hier ganz knapp. Er scheidet die Knecht-Abschnitte

aus, in derselben Weise wie Duhm, aber er sieht die Lieder nicht
als einen Fremdkörper an, sondern als später geschriebene Lieder von
Deuterojesaja selbst. Man hätte dann vielleicht eine kollektive (oder ange-



Rezensionen 213

nähert kollektive) Deutung erwarten können, aber es ist vermutlich die
Zeitspanne zwischen den anderen Abschnitten und den Liedern, die North
eine individuelle Deutung erlaubt.

Der letzte Abschnitt in der Einleitung (abgesehen von einer sehr kurzen
Behandlung der Textfrage) diskutiert die Frage, ob Deuterojesaja Poet oder
Prophet sei, und das Problem der Heilsgeschiehte. Er gibt hier einige
interessante Zitate und versucht eine persönlich betonte Lösung, die man gern
liest.

Seine Übersetzung ist gut und klar und eine schöne Leistung. Die
Begründung der Einzelheiten hat er in dem Kommentar gegeben. Der
Kommentar ist gründlich und gewissenhaft gemacht, mit charakteristischen
persönlichen Bemerkungen hier und dort. Er diskutiert willig die Auffassimgen
anderer Forscher und akzeptiert sie in den Fällen, wo sie ihm überzeugend sind.

North hat einen guten Kommentar geschrieben, und Forscher, Studenten,
Prediger und Lehrer können alle etwas daraus holen.

Arvid S. Kapelrud, Oslo

Georg Fohrer, Das Buch Jesaja, 3. Kapitel 40-66 ausgelegt. (Zürcher
Bibelkommentare.) Zürich-Stuttgart, Zwingli-Verlag, 1964. VIII + 285 S.

Im Jahr 1960 erschienen die ersten Bände von drei Auslegungen des

Buches Jesaja für die christliche Gemeinde1. Von diesen liegt nunmehr der
von Georg Fohrer verfaßte Kommentar abgeschlossen vor. Der 3. Band2
enthält die Erklärung der Kap. 40-66 des Jesajabuches, also des sog. Zweiten
Jesaja (Deuterojesaja) in Kap. 40-55 und des sog. Dritten Jesaja (Trito-
jesaja) in Kap. 56-66. Der Auslegung ist, wie schon bei Jes. 1-39, eine
«Einführung» vorangestellt, die nach ersten Bemerkungen über die beiden
Prophetenschriften und ihr Verhältnis zu dem Buch des «Ersten Jesaja» (Kap.
1-39; die deuterojesajanische Schrift vielleicht deshalb an jenes angeschlossen,

weil auch dieser Prophet den Namen «Jesaja» trug?) in eigenen
Abschnitten den Zweiten und den Dritten Jesaja sowie die «Erweiterungen der
Schrift des Zweiten Jesaja» behandelt.

Die uns überlieferten Worte des Deuterojesaja sind in der Zeit zwischen
550 v. Chr. (Beginn der Siegeslaufbahn des Perserkönigs Kyros) und 538

v. Chr. (Eroberung Babylons durch Kyros) entstanden. Der Prophet wendet
sich an die Deportierten in Babylonien; eine Fortsetzung seiner Wirksamkeit
in Jerusalem ist nicht festzustellen. Der wiederholt beobachtete Einschnitt
zwischen Kap. 40-48 und 49-55 gibt auch nicht die Möglichkeit, die
Botschaft des Propheten zeitlich auf zwei verschiedene Perioden aufzugliedern
oder eine Wandlung in seiner Verkündigung zu rekonstruieren; jener
Einschnitt resultiert vielmehr daraus, daß hier zwei Themen, nach denen seine

Prophetenworte zusammengestellt wurden, aneinandergrenzen. - Wichtiger
ist die Beobachtung der Redeformen bei Deuterojesaja, von denen das
Heils- oder Erhörungsorakel, der Hymnus (mit dem babylonischen
Götterhymnen nachgebildeten Selbstpreis Gottes) und das Diskussionswort gegenüber

den vorexilischen Propheten im Vordergrund stehen. - Die Botschaft
1 Vgl. Theol. Zeitschr. 17 (1961), S. 287-290.
2 Zu Band 2 vgl. Theol. Zeitschr. 19 (1963), S. 143.



214 Rezensionen

des Deuterojesaja ist bestimmt von einem eschatologischen Erlösungs-
glauben. Mit der Unterscheidung von zwei Zeitaltern, dem «Vergangenen»
und dem «Neuen» (z. B. 43, 18f.), hebt sich diese Eschatologie von der vor-
exilischen Prophétie ab, indem hier - unter dem Einfluß der frühen kultisch-
nationalen Heilspropheten - an die Stelle eines Entweder/Oder - Untergang
oder Umkehr zu Gott und Rettung (bzw. Erlösung durch Gott) - als
«täglicher und immer wiederkehrender Entscheidungsfrage» (S. 8) jetzt ein
Vorher/Nachher tritt: das einmal (587 in der Vernichtung Judas) vollzogene
Strafgericht wird abgelöst durch eine endgültige Heilszeit. Die hiermit
eingeleitete theologische und religiöse Entwicklung - das Ausbleiben der als
nahe bevorstehend erwarteten Heilszeit führt entweder «in die Fernerwartung
der Apokalyptik oder in die Gesetzesfrömmigkeit» (S. 9) - läßt in Deuterojesaja

«nicht den Höhepunkt der alttestamentlichen Prophétie, sondern
den Beginn des Abstiegs» sehen (ebda.).-Ein besonderes Problem innerhalb
der deuterojesajanischen Schrift (Jes. 40-55) bilden die sog. Gottesknechtslieder.

Außer 42, 1-4; 49, 1-6; 50, 4-9; 52, 13-53, 12 (Duhm) rechnet Fohrer
auch die Abschnitte 42, 5-7 und 50, 10-11 hierher. Unter Ablehnung der
Deutung des Gottesknechts auf ein Kollektiv (das tatsächliche oder das
ideale Israel oder die Exulantenschaft), aber auch auf eine die Gesamtheit
umfassende und darstellende Einzelgestalt sieht Fohrer wohl mit Recht in
dem Knecht Jahwes eine wirkliche Einzelperson, und zwar (mit Mowinckel
u. a.) den Propheten Deuterojesaja selbst. Das letzte der Gottesknechtslieder,
Jes. 52, 13 bis 53,12, setzt den Tod des Knechtes und damit des Propheten
voraus — er ist wohl auf eine Verurteilung des Knechtes durch die Babylonier
zurückzuführen3 - und stammt also von einem anderen Verfasser als die
übrigen Lieder.

Während die Einzelabschnitte in Jes. 40-55 mit wenigen Ausnahmen die
Herkunft von einem Verfasser erkennen lassen, gehen die Worte in Jes. 56-66
auf mehrere (unbekannte) Propheten zurück ; das älteste, 63,7 bis 64, 11, dürfte
zeitlich noch vor «Dtjes.» liegen, die jüngsten, Kap. 65 und 66, 5-24,
gehören vielleicht ins 4. Jh. v. Chr. Die in der «Tritojesaja»-Schrift gesammelten
Sprüche betreffen strittige Fragen des Gemeindelebens, die Sorge um das

tägliche Brot, die Abwehr von Götzendienst, das Problem der eschatologischen

Wende.
In der Erklärung der insgesamt 101 Sprucheinheiten in Jes. 40-66 wird

zunächst kurz die Gattung bestimmt und häufig der Inhalt knapp umrissen.
Dann folgt die Einzelauslegung, die die Texte auch ausgiebig in ihren
historischen und religionsgeschichtlichen Zusammenhang einordnet. Die
Auseinandersetzung mit anderen Auffassungen muß in einem solchen für die
Gemeinde bestimmten Kommentar notwendig zurücktreten, ist aber immer
wieder erkennbar. So wird dem Leser eine dem Umfang des Kommentars
entsprechende knappe, aber solide Unterrichtung darüber geboten, was die
Texte den zeitgenössischen Hörern zu sagen hatten; Erwägungen über ihre
Bedeutung für die heutige christliche Gemeinde werden nicht entfaltet.

Ernst Kutsch, Erlangen

3 Vgl. G. Fohrer in Theol. Rundschau N. F. 28 (1962/4), S. 245.



Rezensionen 215

Charles H. Scobie, John tlie Baptist. London, SCM Press, 1964. 224 S.

s.22/6.
Jean Daniélott, Jean-Baptiste, témoin de VAgneau. Paris, Aux Editions du

Seuil, 1964. 187 S.

It is perhaps fair to say that about no important person of history is so
little known as about him of whom Jesus said that "no man born of woman
is greater than he". This fact seemingly only increases the fascination of
John the Baptist, who is the subject of two new and quite disparate books.

The book by Scobie is a delight to read. He has no particular hobbyhorse

to ride, he evaluates the sources soberly and sensibly, and his sense
of proportion makes him also sceptical of too much scepticism. John is seen

primarily as a prophet, whose baptism is an act of prophetic symbolism
underlining his call to repentence in the face of the coming judgement. The
background of his proclamation is seen in J. Thomas's "baptist movement",
and while the close parallels to Qumran are duly noted, John is quite properly
evaluated as an original and independent figure. Unfortunately, the important
articles by N. A. Dahl (Mowinckel-Festschrift) and J. Gnilka (Revue de

Qumran 3), which would have buttressed the argument, escaped the author.
For all of his calm competence, Scobie is by no means an original thinker,

and his book is heavily dependent on C. H. Kraeling's John the Baptist
of 1951. However, his one excursion outside the well worn paths is a fascinating

one. Based only on the possibility that "Aenon near Salim" (John 3:23)
might be in Samaria, Scobie posits a Samaritan ministry for the Baptist and
succeeds in making a connection quite plausible. This could have suggested
quite a different approach from the usual Christianizing reading of the
sources — why for example is it always assumed that John's baptism was
unrepeatable? But since there seems to be little middle ground between
accepting the basic portrait of our primary sources and arbitrary speculation,
had Scobie followed up this approach he would have written no book at all.

Whereas Scobie's work is judiciously balanced, one would expect from
Daniélou a plethora of hypotheses and rich new insights. The present book
is disappointing. John is seen as "la charnière entre les deux étapes essentielles

de l'histoire du salut..., un mystère. Et chaque mystère est une source
inépuisable de contemplation" (p. 81 f.). Unfortunately, Père Daniélou
seems here to have isolated his contemplation from his usual fertile imagination

and critical sharpness. While his book may be of service in restoring
to the Western Church the position John the Baptist occupies in the East,
it will not say anything new to most readers of this journal.

Lloyd Gaston, Saint Paul, Minn.

Pierre Bonnard, UEvangile selon Saint Matthieu. Commentaire du Nouveau

Testament, l.Neuchâtel, Editions Delachaux &Niestlé, 1963. 428 S.

Paul Gaeohter, Das Matthäus Evangelium. Ein Kommentar. Innsbruck-
Wien-München, Tyrolia-Verlag, 1964. 980 S.

Für die Auslegung eines Evangeliums ist das vertretene Geschichtsbild
entscheidend. Der Lehrer für Neues Testament an der Fakultät in Lausanne,



216 Rezensionen

Pierre Bonnard, übernimmt seine Konzeption aus dem grundlegenden Werk
über das Christentum und Judentum im ersten und zweiten Jahrhundert
von L. Goppelt (1954). In der exegetischen Methode werden wir an die
Arbeiten von G. Bornkamm erinnert, dazu vertritt Bonnard die Vorstellung
einer Schule des Matthäus, wie sie K. Stendahl dargestellt hat. Damit ist
die moderne Einsicht in die traditionsgeschichtliche Gegebenheit, der
literarische Charakter und die redaktionstheologische Struktur des Evangeliums
erkannt und festgehalten. Die in den vergangenen Jahren erschienenen
größeren Beiträge zur Theologie des Matthäus von Trilling, Strecker,
Nepper-Christensen, Barth, Held und Hummel sind berücksichtigt. Freilich
differieren diese Arbeiten in der Beurteilung der exegetischen Einzelentscheidung

und in der Bestimmung der traditionsgeschichtlichen Zuordnung der
Einzelworte nicht unerheblich, so daß die Auseinandersetzungen des
Verfassers, mehr als es für einen Kommentar wünschenswert ist, sehr in die
Breite führen. Die Auslegung folgt nach einer allzu kurzen Einführung
(S. 5-12) der Kapiteleinteilung (S. 13-420), ohne in große, übersichtliche
Sinnabschnitte zusammenzufassen. Nur die einzelnen Kapitel werden in
Einzelperikopen zerlegt, und dazu wird thematisch eine allgemeine
Orientierung und Sacherklärung geboten, der sich dann von Vers zu Vers gehend
die Darlegung der exegetischen Einzelfragen anschließt. Einige Leser werden
es mit Recht bedauern, daß die selbständige Darlegung des exegetischen
Tatbestandes immer wieder durch die Auseinandersetzung mit der
exegetischen Sekundärliteratur unterbrochen wird und die Lektüre des
Kommentars sehr mühevoll und die Übersicht über die exegetische Aussage des
einzelnen Textbestandes sehr erschwert wird. Die an sich wertvollen,
ergänzenden und präzisierenden Bemerkungen wären besser auf die ebenfalls
vorhandenen Anmerkungen beschränkt worden, die sich im Kleindruck
jeweils unten auf der Seite befinden. Auch das Prinzip, den Bibeltext in
Übersetzung (in Kursivschrift) immer oben auf der Seite anzubringen, ist nicht
sehr glücklich, weil die darunter folgende Erklärung notgedrungen oft noch
zum Vorhergehenden gehört. Wer sich aber durch diese äußeren Eigentümlichkeiten

nicht abschrecken läßt, sondern die Anstrengung der geduldigen
Lektüre auf sich nimmt, wird reichlich belohnt werden durch die Einsicht
in das vom Verfasser betonte Anliegen, das Matthäusevangelium als ein
katechetisches Handbuch zu verstehen und dessen theologische Bedeutsamkeit

für einen Teil der ersten Christenheit, aber auch die kerygmatische
Verbindlichkeit für die heutige Kirche aufzuweisen.

Einen ganz andern Weg geht Paul Gaechter in seinem nun allzu umfangreich

geratenen Kommentar. Der Verfasser, Angehöriger der SJ, wirkt seit
Jahrzehnten als «originell-streitbarer» Ordinarius an der Katholischen
Fakultät in Innsbruck. Seine Auslegung wendet sich nicht nur an den
exegetisch interessierten Theologen, sondern an einen weitern Kreis gebildeter
Laien. Die kernige, beinahe volkstümliche Sprache, dazu bisweilen eine
handfeste Bissigkeit und vor allem ein immer wieder durchbrechender Humor
verraten einen erfolggewohnten und selbstsichern Autor. Im Unterschied
zur Arbeit von P. Bonnard besticht das Werk durch eine großartige
Übersichtlichkeit und durch die sehr flüssig geschriebene Darbietung der Exegese.



Rezensionen 217

Diese ist vorbildlich selbständig und in sich geschlossen. Ohne beständige,
die Darlegung unterbrechende Zwischenbemerkungen und Hinweise auf
Sekundärliteratur wird die Auslegung in größere und kleinere, klar gegliederte

Sinnabschnitte gefaßt. Gaechter weiß, was ein Kommentar zu leisten
hat und was, andererseits, in die exegetische Einzelstudie hineingehört. Das
enorme Wissen und eine umfassende Belesenheit verarbeitet der Verfasser
implizit. Der sachkundige Leser weiß trotzdem, um was es sich handelt.
Die dennoch als notwendig erachteten Hinweise auf die Auseinandersetzung
mit der exegetischen Diskussion sind vorbildlich knapp und gezielt im Kleindruck

unter dem Strich angeordnet. Ein besonderes Lieblingskind des
Kommentators ist die Betonung der rhythmischen Gliederung und gar des

strophischen Aufbaus des Textes. Wir werden dabei an die entsprechende
Vorliebe in den Kommentaren von Ernst Lohmeyer erinnert. Aus diesem Grunde
wird auch der griechische Text abgedruckt und dort, wo der Verfasser die
ursprüngliche strophische Form vermutet, auch in Verszeilen gegliedert.
Im Fettdruck folgt dann eine recht kernige, bereits interpretierende
Übersetzung. Gaechter versteht das Matthäusevangelium im ganzen als ein
literarisches Kunstwerk, dessen Mutterboden nicht die hellenistische, sondern
die altjüdisch-palästinische Welt war. So sucht der Kommentar nochmals
eine Lanze für einen hebräischen Urmatthäus zu brechen, während die
heutige Textgestalt auf eine Übersetzung durch einen hellenistischen
Judenchristen zurückgehen soll. Dieser habe das wohlgeordnete hebräische Original
bereits im griechischen Traditionsmaterial vorgefunden, in welchem durch
Gedächtnisschwächen Fehlformen entstanden wären. Durch eigene
stichwortmäßige Ergänzungen aufgefüllt soll dann dieser griechisch sprechende
Judenchrist die heutige, wenig geordnete griechische Textgestalt geformt
haben. Der Leser findet also genügend Gelegenheit, die große Vorstellungskraft

und überraschende Kombinationsgabe des Verfassers zu bewundern
und sich bisweilen auch über die fröhliche Mimterkeit zu verwundern, mit
welcher der Traditionsweg des Textes bis auf die Lippen des historischen
Jesus zurückgeführt wird. Liebhaber von psychologischen Erwägungen, mit
welchen die traditionsgeschicht.lichen Lücken kühn überbrückt werden,
kommen also ganz auf ihre Rechnung! Weil an der Traditionshypothese
festgehalten ist, wird man keinen Beitrag zur matthäischen Interpretation
der markinischen Stoffe erwarten dürfen. Entsprechende Beobachtungen
gehen einfach auf das Konto des griechischen Redaktors, ihre theologische
Relevanz ist darum nicht zu erheben. Der mit den Schlatterschen Kommentaren

vertraute Leser wird immer wieder eine gewisse Verwandtschaft
empfinden. Wer den damaligen Stand der exegetischen Einsicht auch heute noch
als verbindlich hält, wird im vorliegenden Kommentar manche Bestätigung
finden. Aber auch die übrigen Leser werden in Berücksichtigung seines
besonderen Standpunktes der imposanten Leistung eines originellen und auch
eigenwilligen Auslegers die Achtung nicht versagen können.

Victor Hasler, Solothurn



218 Rezensionen

Eduard Lohse, Die Geschichte des Leidens und Sterbens Jesu Christi. Gütersloh,

Gerd Mohn, 1964. VIII + 102 pp. DM 12.80.
This volume contains six lectures delivered by Professor Lohse in Berlin

and the USA during 1962-63. They make attractive reading, and are to be
commended to all students who wish to obtain a balanced and in places
original study, which admirably reviews other literature, and gives the
present state of scholarship.

The lectures deal with "the oldest passion story" (a study of 1. Cor. 15.

3-5, Isa. 53 and the Markan passion-sayings, taking Mark. 10. 45 as the
oldest tradition); the triumphal entry and the temple cleansing (both of
which as they stand are due to the need to fulfil Old Testament requirements,
rather than to strict historical fact) ; the institution of the Lord's Supper (the
differences in date between the Synoptics and John are due solely to
theological differences; while the words, "This is My Body" and "This is My
Blood" point also to the meals with Jesus during His lifetime); Gethsemane
(largely a construction to illustrate how Jesus was tempted); the trial of
Jesus (with a long discourse on the Sanhédrin) ; and the crucifixion (where the
whole intention, as throughout the passion story, is to fix attention on the
vicarious suffering of Jesus).

At several points, one could have wished that Lohse had allowed himself
more room to justify his judgements. He has some salutary criticisms of
Paul Winter and others whose radicalism is historically oriented, but one
wonders how far his main contention - that the passion narratives have
been determined by the early Church's belief in the vicarious death of
Christ - has in fact influenced his judgements at specific points. He had,
of course, in Märtyrer und Gottesknecht (1955), laid out his argument in this
connection. But there have been a number of studies since then which would
raise questions concerning the consistency of the early witness to the
vicarious death - at least as Lohse sees it; and also there are, surely, other
elements in the theological viewpoint of the first Christians, which Lohse
rightly emphasises, which need to be brought in, alongside it.

For example, one might question how far one comes anywhere near to an
understanding of Jesus by beginning, as is so often done, with the passion-
sayings or the Son of Man sayings. These are in the Gospels quite secondary
to the main purpose - the singularity, mystery and insistence of the person,
deeds and words of Jesus. On Lohse's theses, even, one could raise the
question, What was the basic fact (or belief), if the passion and death stories
were developed out of necessity to demonstrate the fulfilment of certain
Old Testament passages, or to "explain" the scandal of Jesus's death, or to
justify the practice or liturgy of the early Church? Lohse has little to say
about the resurrection, and it is at least arguable that the whole passion
story is told only because of the shadow of the resurrection. Paul and Acts
are obvious witnesses to the fact. The Gospels, in the main, are witnesses to
the life of Jesus, and it is arguable that the long passion narratives were felt
necessary to try to get out of the difficulties presented by the "death of the
righteous one" by elaborate historical detail, rather than, as Lohse argues,
to try to get over theological truths. The passion narratives are unnecessarily



Rezensionen 219

complex and detailed if theology is the main interest - as Paul Winter pointed
out for a quite different purpose. John J. Vincent, Rochdale

Max Wilcox, The Semitisms of Acts. Oxford, Clarendon Press, 1965. XIV
+ 206 8. s.50/-.

Dr. Wilcox, now Lecturer in the University of Newcastle, England, and
formerly a pupil of M. Black and K. G. Kuhn, has produced a work which
will no doubt take its place for many years as the definitive study of the
Semitisms in the Acts of the Apostles.

The subject is a complicated one, which will allow of no simple explanation.

The Semitisms in Acts are not all Aramaisms, as Prof. Torrey held
when he argued that the first fifteen chapters of the book were directly
translated into Greek from Aramaic1, nor are they all septuagintalisms,
introduced deliberately for stylistic purposes, as was suggested by Prof. Sparks2.
They include both Aramaisms and Hebraisms. Another complicating factor
is the presence of more Semitisms in the western text of Acts than in the
other text-types. The textual criticism as well as the source criticism of the
book is thus involved. A proper study of the subject must also take account
of the Old Testament quotations in Acts, and this too engages Dr. Wilcox's
attention.

Dr. Wilcox summarizes the course of research into the whole problem
down to the present time, and then proceeds to his own examination. He
examines Semitisms which can be explained in terms of Old Testament
influence, Semitisms of vocabulary and construction, and concludes by
considering the implications of his work for the composition of Acts.

In addition to the obvious influence of the Septuagint on Acts, the
influence of another version of the Old Testament in Greek is suggested by
evidence of what Dr. Wilcox calls an "aberrant" Old Testament text.
Traces of this "aberrant" text are found in the quotation of Deut. 18:15 (18)
in Acts 3:22a; 7: 37 ; of Exod. 3 : 6 in Acts 3:13 ; 7 : 32 ; of Deut. 21:22 in
Acts 5:30; 10:39b; and (rather doubtfully) of Deut. 33:3f. in Acts 20:32;
26:18. The question is raised whether the portions of a Greek version found
at Qumran and the vicinity bear any relation to this "aberrant" text;
unfortunately, enough of the latter had not been published to make the necessary
comparison possible. Traces of Targumic interpretation may also be detected
here and there in Acts.

Another kind of influence may be sought in the liturgical, kerygmatic and
apologetic forms of the primitive church, in some of which Semitic idiom is

present.
The question whether the author of Acts made use of Semitic source-

material, written or oral, over and above such influences as these is carefully
considered. Here the evidence of indubitable mistranslations becomes highly
important; unfortunately, the suggested mistranslations that Dr. Wilcox

1 C. C. Torrey, The Composition and Date of Acts (1916).
2 H. F. D. Sparks, The Semitisms of Acts : The Journ. of Theol. Stud. N. S.

1 (1950), p. 16ff.



220 Rezensionen

studies are not indubitable, and their evidence is pronounced to be "on the
whole, very unreliable" (p. 153). There is no evidence for the view that any
part of Acts is directly translated from one or more Aramaic documents.
All the material used has been thoroughly edited by the author, but there
remain in his finished work enough "protruding Semitisms" (p. 184) to show
the character and environment of some of his material. The implications of
this for the historical value of Acts are plain, not least with regard to the
speeches in the earlier chapters of Acts. Of these speeches Stephen's apologia
and Paul's synagogue address at Pisidian Antioch, which are specially full
of Old Testament allusion, receive detailed attention, and the conclusion is
reached that they are not the author's free composition but based on
material which had come to his knowledge.

Oral tradition rather than written documents is held to constitute the
main source-material of Acts, although here and there some evidence of
written documents may be recognized. Dr. Wilcox emphasizes that in such
a study as this all the relevant elements must be simultaneously borne in
mind; in particular, "textual criticism and judgement on Semitism must
proceed hand in hand" (p. 185). He does not set out to prove a case but to
examine the evidence, and if his conclusions are limited, that is because he
refuses to go beyond the evidence at his disposal. The work is a fine example
of sound biblical scholarship. F. F. Bruce, Manchester

Alois Dempf, Geistesgeschichte der altchristlichen Kultur. Stuttgart, W.
Kohlhammer-Verlag, 1964. 295 S.

«Geistesgeschichte» heißt, die Wechselwirkung von Glauben, Wissen und
Rechtsordnung durch den Blick auf die Schnittpunkte der Entwicklungslinien

aufzuzeigen. « Altchristliche Kultur» heißt für den Verfasser Ausgleich
der durch verschiedene nationale und kulturelle Herkunft bedingten
Unterschiede in Theorie und Praxis des Christentums. Hierbei spielen die
Philosophen, denen es «um das Verständnis der transzendental bestimmten gott-
gesetzten Welt- und Lebensordnung geht», die Hauptrolle: sie sind für den
Verfasser ökumenische Gestalten: Versöhner der verschiedenen Weisen, den
(vom Verfasser offenbar einheitlich verstandenen) «Geist des Christentums»
zu entfalten - Versöhner von Glauben und Wissen, von Freiheits- und
Gnadenlehre. Der «geistesgeschichtliche Fortschritt» wird dann davon abhängen,
ob ihr Universalismus die «autoritativen Sprecher der Theologie und der
Jurisprudenz», nämlich die Bischöfe imd Gesetzgeber, erreicht. Es wird also
der Versuch gemacht, «die Einheit der altchristlichen Kultur aus dem
Einheitsstreben der schöpferischen Persönlichkeiten» unter Mitwirkung der
«sinnreichen Institutionen der kirchlichen und reichsrechtlichen
Gesetzgebung» (S. 8) zu verstehen.

Der Verfasser, Philosophiehistoriker, will weder eine Geschichte der
Offenbarung noch eine christliche Dogmengeschichte schreiben. Er will
allerdings zu einem positiveren Ergebnis gelangen als die klassische evangelische
Dogmengeschichtsschreibung (Harnack, Loffs, Sohm), die nur eine Summe
von Fehlentwicklungen mit der Tendenz zum Byzantinismus und Papalis-
mus aufgewiesen hatte (vgl. S. 16). Er redet von einem «metaphysischen



Rezensionen 221

Kern des Versuchs» (S. 18). Dabei stellt er sieh auf das erkenntnistheore-
tisehe Fundament des Spätidealismus, der, wie er meint, «weit über Kant
hinaus alle erkenntniskritischen Methoden geschaffen (hat), die Glaubenswelten

des Orients, der Antike und des Christentums zu verstehen» (S. 18).
Die Untersuchung selbst ist in 12 Kapitel eingeteilt. In ihnen wird das

Thema chronologisch von den Apologeten als den ersten systematischen
Universalisten bis zur perfekten Selbstdarstellung des «Geistes des Christentums»

am Ende des ersten Jahrtausends entfaltet. Dem Theologen wird aus
einer ihm ungewohnten Sicht heraus eine Fülle interessanter neuer Einblicke
in bekannte Kapitel der Kirchen- und Dogmengeschichte vermittelt.
Besonders hervorgehoben seien: Kap. 2 (die alexandrinische Schule) mit seinen
Ausführungen über Origenes, den Personbegriff und die Bedeutung der
altchristlichen Schulen und ihrer Traditionen. Kap. 4 : die konstantinische
Religionspolitik im Rahmen der umfassenden Bemühungen um die Herstellung
und Darstellung der Reichseinheit ein geistesgeschichtlicher
Rechtfertigungsversuch Konstantins. Kap. 6: die Entstehimg der Orthodoxie durch
den christlichen Humanismus der großen Kappadokier, die Entstehung der
Reichskirche, die geistesgeschichtliche Einordnung Theodosius' des Großen,
die Würdigung des Codex Theodosianus. Kap. 7 : die Sicht Augustins innerhalb

der geistesgeschichtlich-politischen Koordinaten «Endstadium des
weströmischen Reiches» - «antikes Kulturerbe». Kap. 8: Dionysius Areopagita
und der in der Dogmengeschichtsschreibung kaum berücksichtigte Leontius
von Byzanz, der über Johannes Damascenus der geistige Vater des Aquinaten
wurde. Kap. 9: das (vom Verfasser umfassend aufgewertete!) Jahrhundert
Justinians. Kap. 10: die Gestalt des Johannes Damascenus in den verschiedenen

Strömungen seiner Zeit, sein Werk im kultur- und geistesgeschichtlichen

Zusammenhang, seine Kritik am Islam. Kap. 11: der Höhepunkt der
ostkirchlichen Mystik, die für den Verfasser die verschiedenen nationalitäten-
bedingten Formen des Christentums zu überbrücken vermochte, ihr Kampf
um religiöse und politische Freiheit, ihre eigentümliche «Entmythologisie-
rung» der Schrift, ihre Sicht der Menschenwürde auf dem Hintergrund einer
christologisch und theologisch gefaßten Geisterlehre, Eschatologie als
kirchenkritisches Leitmotiv einer Geschichtstheologie (von hieraus Einfluß auf
Joachim von Fiore) - all das rückt Maximus Confessor, den großen Mystiker
und Humanisten, in ein ganz neues Licht. Kap. 12: die griechische Reichskirche

und das Westreich — der Höhepunkt und die Zusammenfassung des

ganzen Buches. Besonders der in der Dogmengeschichte meist einseitig
kritisch gesehene Photios wird umfassend gewürdigt: Begründer des neuen
national-griechischen Humanismus (durch sein Myriobiblion), Schöpfer einer
Reichs- und Rechtsphilosophie und damit Schöpfer einer großen
geistigkulturellen Synthese. In den «Basiliken» schafft sich der zur Vollendung
gelangte christliche Staat dieser Zeit mit seiner Ämterhierarchie seine als
göttlich-menschlich verstandene Rechtsgrundlage, die jedes Glied der
Ämterhierarchie in Verbindung mit Christus, dem eigentlichen Kaiser und Gesetzgeber,

setzt (anders als die päpstliche Zwei-Schwerter-Theorie). Das
Zeremonienbuch Konstantins spiegelt das perfektionierte Ineinander des
staatlichen und kirchlichen Lebens, das dann in der Kunst seinen sichtbaren Aus-



222 Rezensionen

druck findet. Dieser «Byzantinismus» ist also nicht Ohnmacht und Erstarrung,

sondern vielmehr der in der Begegnung mit der Welt harmonisch
zur Selbstentfaltung gelangte, höchst zukunftsträchtige «Geist des Christentums»:

von hier aus lassen sich die verschiedenen Linien über das Mittelalter

zur Reformationszeit bis in unsere Zeit ausziehen. Die ganze
abendländische Kultur zweigt sich von der altchristlichen ab. Die Schrift, das

Evangelium, so wird im Schlußwort festgestellt, ist bei diesem Prozeß
Grundlage aller Interpretationen - ja aller Divergenzen - geblieben. Von
Fehlentwicklungen der Glaubens-, Rechts- und Geisteskultur kann nicht die
Rede sein (S. 248).

1. Gewürdigt sei vor allem, daß in unserer Zeit der unzähligen Detail-
Untersuchungen wieder einmal eine komplexe, vom universalhistorischen
Standpunkt aus gegebene Gesamtschau vorgelegt wird. Eine solche Sicht
dürfte am ehesten geeignet sein, weltanschaulich-konfessionell bedingte
Einseitigkeiten unserer Dogmengeschichtsschreibung zu überwinden. Daß man
sich in der Darstellung des Christentums der ersten Jahrhunderte vor jeder
Abstrahierung von politischen, kultur-, geistes- und rechtsgeschichtlichen
Einflüssen der Umwelt hüten muß, ja diese im Grunde nicht hoch genug
veranschlagen kann, wird hier eindrucksvoll vorgeführt. - 2. Auch sei
hervorgehoben die unausgesprochene, aber durchgehend spürbare ökumenische
Tendenz des Buches. Es scheint der heimliche Wunsch des Verfassers zu
sein, daß es zur Verständigung zwischen den Konfessionen, besonders
zwischen der Römisch-katholischen und der Evangelischen Kirche, beitragen
möge. Als Mittel hierfür erscheint die Orthodoxe Kirche mit ihren
mystischuniversalen Grundanliegen. - 3. Beachtlich ist schließlich der Versuch einer
neuen umfassenden Wertung der Phänomene «Staatskirche» und «christlicher

Staat», indem dauernd die Grenze zum Caesaropapismus hin sichtbar
gemacht und gezeigt wird, daß es der Einfluß des Christentruns war, der
Totalitätsbestrebungen in dieser Richtung immer wieder steuerte. - 4. Sehr
wertvoll erscheint im Anhang die Darstellung des Einflusses des hellenischen
Nationalismus, besonders Piatos, auf die altchristliche Kultur. Die Literaturangaben

zu den einzelnen Kapiteln sind zu einer kurzen literatur- und
problemgeschichtlichen Einleitung zusammengestellt. Ein sorgfältiges Personen-
und Sachregister erleichtert die Benutzung des Buches.

Kritisch sei jedoch gefragt: 1. Ist der Verfasser durch die Übernahme der

- heute recht problematisch gewordenen - kultur- und geistesgeschichtlichen
Erkenntnistheorie Hegels, Schellmgs und Schleiermachers einer einseitigen
und verengten Sicht streckenweise nicht doch erlegen? Wer so, wie der
Verfasser, die Kultur- und Geistesgeschichte als einen sich autonom entfaltenden
eigenständigen Bereich sieht, muß die Wirksamkeit etwa politischer und
besonders wirtschaftlicher Faktoren in diesen Bereich hinein grundsätzlich
unterschätzen. - 2. Mit diesem Denken hängt die supranaturalistische
Vermischung von weit- und heilsgeschichtlichen Fakten zusammen. Für den
Historiker darf die Frage, ob die Heilstatsachen wirklich geschehen sind,
oder ob es sich um «Mythen» einer gläubigen Gemeinde handelt, keine Rolle
spielen, denn sie kann von ihm niemals beantwortet werden. Der Verfasser
weiß zwar um diese Grenzen (S. 15/16), hält sich aber nicht an sie, sonst



Rezensionen 223

wäre sein Bild von der Entfaltung des «Geistes des Christentums» nicht so
harmonisch geraten (was heißt «transzendentale Methode», S. 20,
«Glaubenskultur, S. 25?; lassen sich aus clem tatsächlichen Wirrwarr der
Entwicklung je so differenzierte Gesetze ablesen?). - 3. Bestehen kultur- und
geistesgeschichtliche Leistung und Einfluß des Christentums in Synthesen
und Kombinationen? Sind hier nicht Leistung und Einfluß der Auseinandersetzungen

mit Häretikern, Politikern und Vertretern weltlicher Kultur
übersehen? Kann nicht gerade das Anliegen eines Häretikers, von einer späteren
Zeit aufgenommen, zu einem kultur- und geistesgeschichtlich prägenden
Faktor werden? Die auf dem philosophischen Vorverständnis des Verfassers
beruhende Meinung, daß alles, was Synthesen schafft, damit auch dem
geistesgeschichtlichen Fortschritt dient, dürfte objektiv falsch sein. Auf diese
Weise kann etwa das Phänomen der christlichen Intoleranz (z. B. die
Schließung der platonischen Akademie durch Justinian) gar nicht in Sicht
kommen. - 4. Die Bindung der jeweiligen Epochen an die Bibel wird oft
fast ganz übersehen (besonders bei Augustin). Die Bibel scheint dem
Verfasser im Grunde nur ein Durchgangsstadium für eine harmonische
Weiterentfaltung des «Geistes des Christentums» zu sein. - 5. Löst sich das vom
Verfasser einheitlich gewollte Ganze durch diese Kapiteleinteilung nicht in
eine Reihe von Monographien auf? Wäre nicht eine Gliederung nach
systematischen Gesichtspunkten zweckdienlicher gewesen (etwa: Entfaltung der
einzelnen Synthesen / Rolle der Bibel / Toleranz-Intoleranz / das Gegenüber
von Priester und Politiker)

Die Lektüre dieser Monographienreiho ist als solche streckenweise
ermüdend, auch angesichts einer oft schwer zu verkraftenden Terminologie
(Fideismus, Eschatologismus, Vermythisierung u. ä.).

Es überwiegt aber durchaus der Eindruck eines profunden, interessanten,
für den Theologen neuartigen Werkes, das ihm zum Uberdenken der eigenen
dogmengeschichtlichen und vielleicht auch dogmatischen Konzeption manchen

Anstoß geben kann. Helmut Opitz, Potsdam

Josef Siegwakt O. P., Die Chorherren- und Chorfrauengemeinschaften in der
deutschsprachigen Schweiz vom 6. Jahrhundert bis 1160. Studia Fri-
burgensia, N. F. 30. Freiburg, Univ.-Verlag, 1962. xxxviii-364 S.

Idem, Die Consuetudines des Augustiner-Chorherrenstiftes Marbach im Elsaß
(12. Jahrhundert). Spicilegium Friburgense, 10. Freiburg, Univ.-Verlag,
1965. XXI+ 418 S.

L'ouvrage du P. Siegwart sur les Chapitres, qui lui a valu le titre de Dr.
theol. de l'université de Fribourg, est une contribution de valeur, qui fait
honneur non seulement à son auteur, mais encore aux maîtres qui l'ont
formé et à la collection dans laquelle il est publié. C'est une thèse au plein
sens du mot, et cet éloge n'est pas mince. Au terme d'une enquête
approfondie, menée à travers les documents des siècles les plus mal connus du
Moyen-âge, l'auteur a réussi à poser des jalons solides, qu'il va utiliser de

façon originale et valable. La vue d'ensemble qu'il nous offre des chapitres
de chanoines et chanoinesses en Suisse allemande du Vie au Xlle siècle,
renouvelle en effet sur des points essentiels l'idée qu'on s'en faisait. Philologue



224 Rezensionen

averti, très informé de l'histoire des mots, le P. Siegwart sait utiliser à bon
escient les indications d'ordre généalogique, qui permettent de préciser les
relations entre une famille seigneuriale et le monastère voisin, sans oublier
le témoignage des nécrologes et des «coutumiers». La liste bibliographique
(p. xiii à xxxvii) où les études les plus récentes parues en français ou en
italien voisinent avec les travaux sans nombre des savants allemands,
témoigne d'une information très étendue, qui sera mise à profit tout au long
de l'ouvrage, comme le montrent les références au bas des pages.

Le résultat de cette enquête est de renverser l'opinion courante selon
laquelle les chapitres de chanoines auraient connu une décadence généralisée
du IXe au Xle siècle, dont ils ne se seraient relevés qu'avec l'adoption de la
règle de saint Augustin, à partir de la réforme grégorienne. On constate
non sans étonnement que cette affirmation traditionnelle, acceptée sans
autre par des historiens aussi sérieux que Hauck, et tout récemment encore
Feine, ne repose à peu près sur rien, car ce n'est pas une assertion de Tri-
themius, cet abbé bénédictin de la fin du XVe siècle, qui peut faire le poids.
En réalité, l'histoire de ces chapitres cathédraux et collégiaux du Saint
Empire est infiniment plus variée ; la vie commune, attestée entre autres par
le réfectoire, connaît des hauts et des bas, il y a des temps de réforme et des

temps de relâchement, selon le tempérament et la vocation de leur prévôt
ou de leur évêque. Suivant l'exemple donné par le P. Dereine, dans son
grand article de la Revue d'histoire ecclésiastique de 1946: «Vie commune,
règle de saint Augustin et chanoines réguliers au Xle s.», le P. Siegwart a
réuni en une longue liste, munie de numéros, tous les textes qui attestent
cet état de choses, fournis par les chroniques ou les diplômes contemporains.
Tandis que l'enquête du P. Dereine avait porté presque exclusivement sur la
France, l'Italie et l'Espagne, la sienne envisage avant tout les évêchés de

langue allemande de l'Empire. Si variés que soient les termes employés,
«Fratres canonice militantes, fratres in coenobio, régula canonica, canonica
institutio», il s'en dégage une impression d'ensemble singulièrement
frappante. Et qui vient corroborer ce que nous avaient appris les travaux récents
sur les lettres et les arts au siècle des Ottons1.

Mais il y a plus : les recherches patientes de l'auteur, et les identifications
qu'il propose (Hartpert, doyen de Zurich, identifié avec l'évêque de Coire
du même nom, p. 211), font voir qu'il n'y a pas de cloison étanche entre les

mouvements de réforme canonique et de réforme monastique, mais bien
parenté, parfois même, si j'ose dire, bons offices réciproques (voir, par ex.
à p. 120, ce qui concerne Zurich et Einsiedeln).

Et ce n'est pas tout. Recherchant les origines de la règle de saint Augustin,
disons mieux de cet ensemble de textes d'âge différent, qui deviendra, en
face de la règle de saint Benoit, le drapeau des chanoines, puis de l'ordre de

Prémontré, enfin des frères de saint Dominique dont il porte l'habit, le P.
Siegwart a fixé son attention sur le thème de la «vita apostolica»; et cela
nous vaut un autre chapitre, très attachant, lui aussi, où l'auteur reprend,

1 Témoin le très beau livre de M. Louis Grodecki, paru dans la Collection
Henri Focillon, L'architecture ottonienne (1958).



Rezensionen 225

complète, rectifie les travaux de ses devanciers, le P. Vicaire dans le « Saint
Dominique, l'homme et l'œuvre» (1937), et le P. Dereine dans ses nombreux
articles de revue.

Est-il besoin de dire que l'exécution typographique est excellente et les

textes latins imprimés de façon impeccable (à peine si l'on peut relever,
p. 137, 1. 5, un «controversio» qui détonne, ou p. 159, un Fiaul pour Friaul).

Je n'ai qu'un seul regret à formuler, c'est que l'enquête n'ait pas été
étendue aux chapitres cathédraux de la Suisse romande, Saint-Pierre de
Genève, Notre-Dame de Lausanne, sans oublier Saint-Maurice d'Agaune,
car l'appartenance de nos évêchés au Saint Empire n'est pas contestée. Et
la frontière des langues n'a guère d'importance, en pareil cas. Mais l'auteur
répondra, sans doute, que cela eût considérablement accru le champ de ses

recherches, et partant leur durée. Ajoutons que, si la plupart des textes ont
été analysés ou transcrits, au siècle dernier, dans la collection des «Mémoires
et Documents publiés par la Société d'histoire de la Suisse romande», les
travaux préliminaires font le plus souvent défaut. Il faut souhaiter donc

que l'exemple donné par le P. Siegwart soit suivi de ce côté de la Sarine.

Le retard, dont je m'excuse, avec lequel est présentée dans cette Revue
la thèse du P. Siegwart, a du moins un avantage, c'est qu'il me permet de

signaler une publication toute récente du même auteur, qui en est le complément

naturel: le Coutumier du Chapitre augustin de Marbach en Alsace.
Cette édition de texte, qui forme le t. X du Spicilegium Friburgense, dirigé
par les professeurs Meersseman et Hänggi, répond aux exigences les plus
poussées de l'érudition. Une ample introduction d'une centaine de pages
élucide les questions de date, d'origine, de sources et d'influences. Le P. Sieg-
wart établit que le fond de ce coutumier est tiré de celui des chanoines de
Saint-Ruf, près d'Avignon, avec des emprunts aux coutumes de Cluny.
Seul un petit noyau d'articles peut être attribué au fondateur de Marbach,
qui n'est autre que le grégorien Manegold de Lautenbach.

Mais l'érudition pure n'est pas seule à tirer profit de cette belle édition;
rien qu'à feuilleter ces textes, on se fait une idée précise, disons mieux une
vue concrète de la vie quotidienne de la communauté, des usages liturgiques,
de la formation des novices, des sanctions prévues contre les manquements
à la règle, etc.

A la table des textes bibliques et des ineipit liturgiques, s'ajoute un
volumineux glossaire latin, qui fera les délices des philologues.

C'est donc un magnifique instrument de travail qui est mis de la sorte
entre les mains des chercheurs. Ceux-ci ne marchanderont pas leur
reconnaissance. Henri Meylan, Lausanne

J. Guy Bougerol, O. F. M., Introduction to the Works of Bonaventure.
Übersetzt aus dem Französischen von José de Vinck. Paterson, N. J.,
St. Anthony Guild Press, 1964. XIV + 240 S. $ 6.-.

Etienne Gilson, The Philosophy of St. Bonaventure. Übersetzt (1938) aus
dem Französischen (1924) von Dom Illtyd Trethowan und Frank J. Sheed.

15



226 Rezensionen

Neue Ausg. Paterson, N. J., St. Anthony Guild Press, 1965. XV + 499 S.

$ 8.-.

Ein Jahr vor der Neuausgabe der englischen Übersetzung (von 1938) des
bekannten Bonaventura-Buches von Etienne Gilson veröffentlichte die
St. Antony Guild Press die Übersetzung einer erstaunlichen Einleitung in
das Werk Bonaventuras. Erstaunlich, weil der Verfasser, J. Guy Bougerol,
O. F. M., sich in mühseliger Arbeit einen völligen Überblick über die
Bonaventura-Texte und ihre Geschichte sowie über die gesamte Sekundärliteratur
verschafft hat, ohne jedoch an irgendeinem Punkt für die Theologie dieses

großen Mannes Feuer gefangen zu haben. Solch ein Buch kann nur ein
Mönch schreiben, denn es ist ungewöhnlich, daß sich ein Autor auf der
Basis eingehender Kenntnis der Einflüsse, Gedanken und späteren Wirkungen

des Theologen, über den er schreibt, bis ganz nahe an die zentralen
Probleme und möglichen Kritiken heranwagt, um dann bescheiden zwar die
Urteile anderer zu zitieren, aber in jedem Fall die Autorität des Helden
unangetastet zu lassen.

Es handelt sich bei Bougerols Buch also um eine historische, textlich und
stilanalytisch technische, chronologische und auch psychologische Studie,
die ungleich viel mehr Material bietet, als dem Dogmengeschichtler im
allgemeinen bekannt ist. Die kleinsten Einzelheiten werden angeführt, um
teilweise schon früher bekannte Einsichten zu erklären: daß Bonaventura
Irenaeus und Tertullian überhaupt nicht, und die vornicaenischen Väter im
allgemeinen wenig zitierte (obwohl er Griechisch konnte), aber Augustin
über 3000mal; daß Anselms Gottesbegriff ihm näher stand als Augustins;
welchen Einfluß die Viktoriner auf ihn hatten, und wann am meisten; wie
er die Bibel zitierte (nämlich oft aus dem Gedächtnis), und weshalb man
sagen kann, daß der Prolog zum Breviloquium die «vollständigste
Hermeneutik des Mittelalters» sei; weshalb er einen Sentenzenkommentar
schrieb, und welche Methoden ihn überhaupt beim Schreiben leiteten, etc.
Besondere Aufmerksamkeit wird dem Einfluß Augustins und des Pseudo-
Dionysius geschenkt. Die areopagitische Mystik sei hauptsächlich durch
Bonaventura (außer durch Albertus Magnus und Thomas) dem Westen
übermittelt worden. Eine sechseinhalbseitige Tabelle erklärt, welche der vier
Dionysius-Übersetzungen Bonaventura in seinen verschiedenen Werken
benutzt habe.

Bougerol betont den Einfluß des Pseudo-Dionysius auf Bonaventura am
stärksten und häufigsten, aber ohne kritische Obertöne. An zweiter Stelle
steht die augustinische Tradition, die Bougerol aber gar zu ungebrochen
durch die frühe franziskanische Tradition und Bonaventuras unmittelbare
Lehrer vermittelt sieht; die Theorien über die Veritas exprimens, die Ra-
tiones seminales und das Licht seien die wahre Vollendung des Augustinismus.

Die Illumination als theologische Hauptkategorie von Bonaventuras
Erkenntnislehre wird - im Vergleich zu Gilson — fast ausschließlich als
Verlängerung und Vervollkommnung von Piatos Dialogen und Augustins Con-
fessiones beschrieben. Aber auch hier gebührt das höchste Lob Bonaventura,
dessen «dialektische Präzision und theologische Glut» weder von Plato und



Rezensionen 227

Avioenna, noch von Augustin oder dem Areopagiten erreicht worden sei
(S. 123).

Bougerols Analyse von Bonaventuras Schriftgebrauch und die Erklärung
des Breviloquiums und des Sentenzenkommentars sind teilweise stark
abhängig von George H. Tavard (in Pittsburgh) und Miß B. Smalley. Ein
ausführliches Verzeichnis der Sekundärliteratur führt deutschsprachige
Arbeiten auf (mit etlichen Druckfehlern, den einzigen im Buch), die aber im
Text kaum berücksichtigt sind. Eine alle bekannten Daten und Ereignisse
im Leben des Bonaventura (er wurde 1217, nicht 1221 geboren) zusammenfassende

Chronologie gibt einen guten Überblick über das Gelesene. Das
NamensVerzeichnis ist nicht ganz vollständig und darum nicht zuverlässig.

Man wird diese hervorragend detaillierte Arbeit trotz ihres fast ängstlichen
- oder eben demütigen - Fehlens eigener theologischer Urteile dankbar
aufnehmen, weil dem NichtSpezialisten dadurch verläßlicher Zugang in das
imponierende Werk des großen Franziskaners verschafft wird. Dank gebührt
auch dem Übersetzer, José de Vinck, dem man es mit Humor nachsehen
sollte, daß er teilweise noch minuziöser als der Autor war, indem er diesen
in Fußnoten verbesserte.

Aus ganz anderen Gründen anspruchsvoll und nur langsam zu lesen ist
das wieder neu in alter Übersetzung der ersten Auflage erschienene Werk
von Etienne Oilson, «La philosophie de Saint Bonaventure» (1924), das in
jedem Abschnitt die souveräne Sicht des Meisters der Interpretation
mittelalterlicher Philosophie zeigt. Daß der bekannte Thomist schon zwei Jahre
nach dem Erscheinen des 2. Bandes seiner «Philosophie au Moyen-Age» mit
einer großen Arbeit über den Franziskaner Bonaventura, den angeblichen
Gegenpol von Thomas, fertig war, ist interessant genug. Man ist darum auch
nicht überrascht, am Ende jedes Kapitels Vergleiche zwischen Thomas und
Bonaventura zu finden, die höchstens heimlich, aber wohl nicht absichtlich,
die Gedanken Bonaventuras mit dem System des Thomas in Einklang bringen,

sie jedenfalls an diesem messen, ähnlich wie es Gilson dann auch später
in seinem Augustin-Buch tat.

José de Vinck, Bourgerols Übersetzer, schrieb eine merkwürdige
Einleitung zu Gilsons Buch, in der er nicht nur Kritik an Bonaventura
durchscheinen läßt, sondern auch offen zugibt, der Verlag sei über Gilsons Wunsch
hinweggegangen, in der Übersetzung des Buches von 1924 die inzwischen
beträchtlich fortgeschrittene Forschung zu berücksichtigen ; Bougerols Buch
sei genügend Ersatz für diese Mühe. Das aber gereicht der Neuausgabe nun
völlig zum Nachteil. Gilsons Fußnoten im französischen Original waren schon
in der Übersetzung von 1938 erheblich gekürzt, und nach weiteren dreißig
Jahren hängt mm Gilsons Interpretation arg im leeren Raum. Das umfangreiche,

schöne Buch hat auch nur einen Namens-, aber keinen Sachindex,
und die zitierte Literatur stammt aus den Jahren von vor 1920, läßt also die
Arbeiten von P. L. Landsberg, P. I. Squadrani, D. Phillips, Bonnefoy, R.
Lazzarini, F. Imle, G. H. Tavard etc. vermissen.

Das erste und längste der fünfzehn Kapitel bietet eine achtzigseitige,
glänzend geschriebene Biographie Bonaventuras, die auch die problematischen

Seiten des großen Mannes nicht verschweigt, z. B. die von ihm be-



228 Rezensionen

triebene Verurteilung seines Vorgängers im Amt des Ordensgenerals,
Johannes von Parma sowie die damit zusammenhängende theologisch frisierte
Abfassung einer autoritativen Biographie des heiligen Franziskus. Gilson
schildert die Umwandlung des franziskanischen Gedankens vom ursprünglich
«primitiv Ekstatischen» zum «gelehrt Spekulativen», indem er den
Gedankenketten und Konzepten Bonaventuras bis in die kleinsten Distink-
tionen folgt. Dabei werden die geistesgeschichtlichen Linien weit ausgezogen,
bis hin zu Descartes (dem Thema von Gilsons erstem Buch) und A. Comte,
aber jeder Hinweis auf die Reformatoren fehlt. Trotz der ständigen
Gegenüberstellungen mit Thomas zeigt Gilson eine gewisse Sympathie für
Bonaventuras Auffassung von der begrenzten Funktion der Philosophie in ihrer
Unterordnung unter die mystische, aber christozentrische Theologie. Trotzdem

hat man den Eindruck, daß Gilson die Lichtspekulationen und die
zentrale Idee der Illumination bei Bonaventura zu stark mit dem thomisti-
schen Instrumentarium analysiert hat. Dies ist besonders im 12. und 13.

Kapitel der Fall, in denen man lieber Exzerpte von Bonaventuras Werken
als eine in allen Punkten aufgehende Rechnung, d. h. keine Probleme
stehenlassende logische Kategorisierung, gelesen hätte. Ähnlich ist es im 8. Kapitel,
das Bonaventuras Engellehre analysiert; es mag einem wohl schwindeln ob
der Hierarchien und Armeen von Engeln, die aber trotzdem im logischen
System Bonaventuras - laut Gilsons Auffassung - Platz haben.

Ein abschließendes Kapitel faßt die Ereignisse kurz und ohne kritische
Urteile zusammen : Bonaventura ist der Autor einer endgültigen und
unüberbietbaren Synthese des mystischen und philosophischen Elements der
kirchlichen Tradition. Er ist also weder nur ein neuplatonischer Mystiker, noch
ein philosophierender Theologe, sondern beides. «Darum» (S. 448) kann er
auch nicht wirklich mit Thomas verglichen werden. Die Philosophien der
beiden großen Zeitgenossen sind komplementär und stehen «weder im Gegensatz

noch im Einklang miteinander» (S. 449). Man kann dieses abschließende
Urteil vielleicht nicht völlig verstehen, ohne selbst dem Thomas von Aquin
verpflichtet zu sein und zugleich die Theologie Bonaventuras in ihrer
«logischen Spiritualität» aufs höchste zu schätzen. Gilson ist in eben dieser Lage
und kann darum dieses groß angelegte Buch, in dem jeder Bezug auf unsere
heutigen theologischen Fragen fehlt, mit dem verwunderlichen Urteil
krönen, beide Theologen hätten zeitlebens «in fundamental agreement» im
Kampf gelegen gegen Pantheismus, Ontologismus, Fideismus und
Rationalismus. Diese Auffassung und das mit ihr gespendete höchste Lob ist
im Einklang mit der Erklärung Leos XIII. vom Jahre 1879, beide Doctores
hätten gleichen Anteil an der Errichtung der scholastischen Synthese im
Mittelalter, «duae olivae et duo candelabra in domo Dei lucentia».

Dietrich Ritsehl, Pittsburgh, Pa.

Gérard E. Weil, Elie Lévita, humaniste et massoréte (1469-1549). Studia
post-biblica, 7. Leiden, E. J. Brill, 1963. xxiii + 428 pp. 44 guilders.

Dr. Weil in this study of Elias Levita gives first a biography of Elias
(chapters i-vii) and then a study of his works. In the biography we notice
first the international character of Elias' life. Pie was born at Neustadt near



Rezensionen 229

Nuremberg, spent most of his active life in Italy, first at Padua, then at
Venice, next at Rome, again at Venice, returned to Germany in 1541 to
Isny in Allgäu, returned to Venice in 1542 where he died. Secondly we must
remark the atmosphere of relative tolerance in which Levita worked. He
remained throughout his days a convinced and observant Jew and many of
the men he worked for were convinced Christians, but these conditions did
not prevent cooperation. Levita had an outstanding Christian patron in the
Cardinal Gilles de Viterbo and wrote for Christian printers.

Dr. Weil reminds us of the importance of Levita as a man of letters
writing in Yiddish for the Jews of his day, but it is as a scholar of the
Renaissance that he is most significant. A gifted teacher and grammarian he

produced text books that made Hebrew grammar and lexicography, the
Massorah and the whole Jewish philological tradition accessible to Christians.
It is not too much to say that until recently the Massorah as it was known
to the learned world was the Massorah as Levita made it known.

In recent years scholars have submitted the Massorah and the grammatical
tradition of the Hebrew Bible to critical examination. In view of this it is

important that Levita's work should be properly known and assessed. This
Dr. Weil has done with great success. In the present book and in his Initiation
à la Massorah (Brill, 1964) he has provided admirable preliminary studies
to the edition of the Massorah which he is preparing for the fourth edition
of Kittel's Bihlia Hebraica. Those who knew the late Paul Kahle who had
undertaken the edition of the Massorah for Kittel's third edition will be

grateful that his concern for the Massorah is being sustained by Dr. Weil.
George D. Kilpatrick, Oxford

Gustav Adolf Benrath, Reformierte Kirchengeschichtsschreibung an der
Universität Heidelberg im 16. und 17. Jahrhundert. Veröffentl. des
Vereins für Pfälzische Kirchengeschichte, 9. Speyer am Rhein, 1963. 150 S.

Benrath legt hier eine Arbeit vor, die eine bedeutende Lücke in der
Beurteilung des reformierten Denkens und Lebens der Pfalz im 16. und 17.
Jahrhundert ausfüllt. Für den schweizerischen Leser und für den Reformationsforscher

im besonderen sind vor allem die immer wieder anklingenden
Einflüsse der Zürcher Reformation bei den nacbreformatorischen
Kirchengeschichtsschreibern an der Universität Heidelberg Aufsehen erregend. In
ihrer Auffassung von der zentralen und überragenden Bedeutung der Zürcher
Reformation zeigen am deutlichsten Abraham Scultetus und der Zürcher
Hottinger ihre Abhängigkeit vom Zwinglianismus. Ein Beleg mehr, wie weit
und wie intensiv dieser in Süddeutschland nachgewirkt hat.

Das Werk Benraths zeichnet sich daneben aus durch klare Darstellung
der reformierten Kirchengeschichtsschreibung von der frühen bis zur späten
Orthodoxie. Es ist ein Erlebnis, hier auf Seiten der streng konservativen und
allen Neuerungen abholden Geschichtsbetrachtung die unerhörte Bemühung
zu sehen, mit der die großen Heidelberger Kirchenhistoriker damals ihren
gewaltigen und widerspenstigen Stoff zu bewältigen versuchten. Auch wenn
ihre biblizistisch eingeengten und starr schematischen Methoden sowie ihre
einseitig polemischen Interessen längst hoffnungslos veraltet und ins Un-



230 Rezensionen

recht gesetzt sind, so bietet das schöne Buch Benraths gerade deshalb einen
faszinierenden. Einblick in die noch unwegsamen Anfänge der reformierten
Kirchengeschichtsschreibung überhaupt.

Nach einer kurzen Einführung kommen neben vielen anderen vor allem die
Kirchenhistoriker Abraham Scultetus (1566-1624), Heinrich Alting (1583 bis
1644), Johann Heinrich Hottinger (1620-1667) und Friedrich Spanheim (1632
bis 1701) mit ihren Werken ausführlich zur Sprache. Dabei begegnet man
unzähligen Eigentümlichkeiten damaligerVersuche, Kirchengeschichtezu schreiben.

- Keinem dieser Meister ihres Faches gelang indessen eine objektive und
vom biblizistischen Darstellungsbild gelöste Geschichtsbetrachtung. Auch
der offenste und vielseitigste unter ihnen, Friedrich Spanheim, bleibt sowohl
in massenhaftem Zitieren von Quellen als auch in biblizistischer und kon-
fessionalistischer Enge stecken, obwohl er beflissen ist, eine aufgeschlossenere
und weniger polemische Darstellung zu geben. Besondere Beachtung verdient
auch der ebenso absurde wie fesselnde, vereinzelt gebliebene Versuch Hot-
tingers, die ganze Kirchengeschichte nach scholastisch-aristotelischen
Prinzipien darzulegen.

Alles in allem ist das Werk Benraths ein äußerst anregendes Buch, das
in der Bibliothek keines Kirchenhistorikers oder Systematikers, aber auch
keines sonst irgendwie an Kirchengeschichtsschreibung Interessierten fehlen
sollte. Walter Meyer, Bern

Ernst Staehblin, Professor Friedrich Lachenal, 1772-1854. Studien zur
Geschichte der Wissenschaften in Basel, 16. Basel, Helbing und Lichten-
hahn, 1965. 154 S. Fr. 18.-.

Lachenal entstammte einer begüterten Basler Waldenserfamilie. Er
wechselte - ähnlich wie Jung-Stilling - mehrmals den Beruf. Nach dem
Studium der Philosophie und der theoretischen Medizin wurde er Richter
Die Ausbildung zum praktischen Arzt scheiterte lediglich daran, daß die
betreffenden Lehrstühle damals imbesetzt waren; an einen Abschluß der
Medizinstudien in Straßburg oder Freiburg wurde aber nie gedacht - ein
Stück Quietismus, der immer im Leben Lachenais wiederkehrt. Nachdem eine
Bewerbung um eine Gesohichtsprofessur in Basel gescheitert war, wurde
eine solche um die Professur für Logik und Metaphysik durch das Los
erfolgreich (1804). Lachenal wurde Dekan und Rektor, aber 1817 legte er dies
hohe Amt plötzlich nieder aus Protest gegen Polizeimaßnahmen der Basler
Regierung gegen Frau von Krüdener. Lachenal ist nämlich durch die
Kantische Kritik zur Anerkennung des Offenbarungsglaubens geführt worden.
Aber er gerät vom Rationalismus seiner Jugend ins äußerste Extrem: zur
Mystik Jacob Böhmes. Dessen Polemik gegen die «Mauerkirche», die im
Dienste des «Buchstabens» den «Geist» ersticke, ergab bei Lachenal
zeitlebens einen «separatistischen Affekt». So verfiel er den Sektierern, der Frau
von Krüdener, der Köllnerschen Gemeinschaft in Sitzenkirch bei Lörrach,
dem «Nazarener» Johann Jakob Wirz. Im Gefolge von Wirz legte er auch
sein Lehramt am Basler Missionsseminar nieder, wo er auch nach seiner
Demission als Professor noch Psychologie und Philosophie gelehrt hatte.
Daß er in diesen Kreisen nicht nur als geistige Persönlichkeit, sondern auch



Rezensionen 231

als Spender willkommen war, ist deutlich. So teilte Lachenal mit seiner Frau
längere Zeit das Wanderleben der baltischen «Prophetin», als aber die
badische Gendarmerie beide nach Basel abschob, wurde das als göttliche
Fügung hingenommen. Die Auswanderung nach Rußland machten die
Lachenais nicht mit.

Es ist erstaunlich, daß der Professor, der sich — wie die Zeitgenossen
Justinus Kerner, Schubert, Eschenmayer - für Hellsehen interessierte und
Schriften zu diesem Thema veröffentlichte, sich fast ganz auf die Sonderlehren

des ehemaligen Basler Seidenwebers Wirz festlegen ließ, z. B.
Wiederbringung, Tausendjähriges Reich, eine fast katholische Mariologie. Als aber
Wirz eine halb rationalistische, halb theosophische Sonderlehre vom «Restblute»

Jesu, das die Wiederbelebung des Leibes ermöglicht habe,
entwickelte, versagte Lachenal die Gefolgschaft. Wirz zog aus dem Hause
Lachenais, in dem er jahrelang Gast gewesen war, aus (1850).

Die interessante Arbeit läßt tiefe Blicke tun in die geistlichen
Bewegungen am Rheinknie in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts. Einige
Druckfehler sind stehengeblieben; so muß es S. 18 Thailfingen, S. 19

Albanschwibbogen, S. 117 Anm. 12 Propst heißen. Wilhelm A. Schulze, Mannheim

Hermann Kutter jun., Hermann Kutters Lebenswerk. Zürich, EVZ-Verlag,
1965. 246 S. Fr. 13.80.

Als meine Generation zu Anfang der 20er Jahre Hermann Kutter kennenlernte,

lag dessen eigentliche Zeit, um deretwillen er in der Kirchen- und
Theologiegeschichte seinen Platz hat, schon hinter ihm, obwohl eine Reihe
seiner größeren Bücher erst jetzt entstanden. Was wir nachträglich lasen,
war historische Rückschau, doch immerhin eine von den großen Lebensfragen

zeugende Lektüre. Seine packende Schrift «Sie müssen» (1903) hat
uns zumindest gezeigt, daß die evangelische Botschaft keine Sache für
fromme Inselbewohner ist, sondern immer ein anstachelnder, die Augen zum
Aufreißen zwingender Appell an die Menschen der Gegenwart. Sie ist zum
Manifest des Religiösen Sozialismus in der Schweiz geworden. Wir haben
allerdings auch Kutters Aussage über die Sozialdemokratie, daß sie nämlich
den Einbruch des «Unmittelbaren» anzeige bzw. auf dem Wege zum
Unmittelbaren sei, nicht für Prophétie, sondern für Geschichtsphilosophie
gehalten. Denn in diesem großen Anreger lebte nicht der Drang zu konkreten
Synthesen, was ihn von Ragaz trennte, vielmehr hingen die Gewichte seiner
theologischen Erkenntnisse am Uhrenwerk einer geistesgeschichtlichen
Kontemplation, die Plato, Kant, Fichte und Schelling umschloß. Ausreichend,
um über seine Erscheinung in ebenso respektvoller wie kritischer Behutsamkeit

nachzudenken. Nachdem Ragaz und Christoph Blumhardt ihre
Biographen gefunden haben, gehörte eine Darstellung des Lebenswerkes Kutters
zu den großen Desiderata.

Hermann Kutters gleichnamiger Sohn hat sie uns nach jahrelangen
Vorarbeiten heuer vorgelegt. Eine leichte Aufgabe konnte es für ihn, vielleicht
gerade für ihn, nicht sein. Das gibt er auch zu, wenn er von dem «gewagten
Versuch» spricht, anderseits betont er, daß nicht Pietätsgründe ihn zum
Schreiben bewogen haben, vielmehr wollte er der heutigen Generation «in



232 Rezensionen

der permanenten Krise unserer Zeit» durch Einblick in die Lebensarbeit
seines Vaters eine Hilfe bieten. Diese Verknüpfung von Lebensbild und
apologetisch-pädagogischer Absicht kennzeichnet in der Tat Anlage und
Duktus dieses Buches. Es gehört in die Reihe jener verdienstvollen Schriften,
die einen großen Gegenstand in allgemeine Reichhöhe bringen und von denen
niemand mehr erwartet als sie zu geben vermögen.

Lebensgang und geistige Entwicklung Kutters kommen in schlichter
Weise zur Darstellung, die geistige Erscheinung wesentlich durch eine über
den größten Teil des Buches sich erstreckende Aufzählung und durch
ausführliche Zitate erfolgende Inhaltsangabe der Bücher und Schriften. Unbillig
wäre es, vom Verfasser zu fordern, daß er über diese formalen Wiedergaben
hätte hinausgehen müssen, zu theologischen Analysen vordringen, um
Aspekte und Kriterien für sachentscheidende Urteile deutlich zu machen,
noch abwegiger die Erwartung, daß er bei den Partien, wo von Gott und
anderen ernsten Dingen die Rede ist, das geistesgeschichtliche Wurzelreich
aufzeigt, das Kutter nie hinter sich gelassen hat. Der Leserkreis, den der
Verfasser vor Augen hat, würde bei der Entfaltung eines solchen Panoramas
zu Fragen angereizt werden, die der erzieherischen Zielsetzung widerstreiten.
Der Verzicht auf Konturen und ein an die theologischen Nervenstränge
Kutters rührendes Räsonnement wird nur gegen Ende des Buches durch ein
polemisches Ressentiment durchbrochen. Der Verfasser ist ungehalten, daß

man seines Vaters Bedeutung für Karl Barths Theologie bisher nicht
hinreichend gewürdigt hat. Die hier aufgebotenen Zitate werden fast zu einem
dichten Gebüsch, die der Leser selber auseinanderbiegen muß, um klaren
Ausblick zu bekommen. Richtig ist, daß Karl Barth Kutter an der Stelle
hinter sich gelassen hat, wo dieser sieh von Christoph Blumhardt abkehrte.
Anders ausgedrückt : Karl Barth sind die Anstöße, die er von Kutter fraglos
in seinen frühen Jahren erhielt, nie zu einer «Abhängigkeit» geworden.
Warum das nicht der Fall war, die Beantwortung dieser Frage hätte dem
Buch freilich einen Tiefgang gegeben, der nicht des Verfassers Wunsch sein
konnte. Das Buch von Kutter jr. ist eine Dankesgabe in Erinnerung an den
vor mehr als einem Menschenalter verewigten Vater. Mit der anspruchslosen
Fülle des Gebotenen wird es dem künftigen Kutter-Biographen eine
willkommene Hilfe sein. Eduard Thurneysen hat vor 40 Jahren in einem
geistvollen Essay (Zwischen den Zeiten 1924) schon die theologischen Umrisse
eines solchen Unternehmens gezogen, die Ausführung dieses Bildes müßte
auf einem breiten geistes- und kirchengeschichtlichen Hintergrund
geschehen, von dem aus Kutter nicht zu einer in «permanenter Krise» befindlichen

Nachwelt spricht, sondern von seiner Umwelt her in Größe und
Grenze seines Wollens verstanden wird. Karl Kupisch, Berlin

Karl-Wilhelm Dahm, Pfarrer und Politik. Soziale Position und politische
Mentalität des deutschen evangelischen Pfarrerstandes zwischen 1918 und
1933. Dortmunder Schriften zur Sozialforschung 29. Köln und Opladen,
Westdeutscher Verlag, 1965. 225 S. DM 31.50.

Die Intention der mit seltener systematischer Kraft entworfenen, in das

Spannungsfeld von Soziologie, Historiographie und Theologie vordringenden



Rezensionen 233

Studie wird vom Autor selbst klar herausgestellt : «... die im deutschen
evangelischen Pfarrerstand von 1919 bis 1933 dominierenden Vorstellungen
und Haltungen als ,Krisenmentalität' zu erfassen - und damit einen Schlüssel
zu ihrem Verständnis vorzulegen» (S. 9).

Der Begriff «Krisenmentalität» soll als umfassender Nenner für die
politische Mentalität an die Stelle vom «Pastorennationalismus» treten, der
im Anschluß an K. Kupisch die gegenwärtige Beurteilung des kirchlichen
Protestantismus jener Zeit beherrscht (S. 11 f.).

Das soziale Sein, welches sich in der allgemeinen Verhaltensunsicherheit
und den Ideologisierungstendenzen auswirkt, wird von Dahm - nach einer
Übersicht in Kap. 1 über das «thematische Feld» und der Präzisierung von
methodischen Grundsatzfragen, wobei er sich an die Arbeiten von H.
Schelsky und H. Kluth bezieht - in Kap. 2 als durch «die Erschütterung
der wichtigsten positionsbildenden Institutionen» (S. 18) verursachte
Positionsverunsicherung bezeichnet. Die dem durch Traditionsbruch
geprägten sozialen Sein entsprechenden Formen des unter dem Begriff
«Verhaltensunsicherheit» subsumierten Bewußtseins werden in Kap. 3 (worauf
das Schwergewicht der Arbeit liegt) nach drei Leitbegriffen analysiert:
«Konfusion der Positionen» als «Ausdruck tiefer Orientierungsunsicherheit
und bedrängender Betroffenheit» (S. 77ff.), «Synkretismus von Theologie
und Politik» (S. 96ff.), d. h. die Tatsache, daß «in aller Regel eine
Hypertrophie der politischen über die theologischen Interessen unverkennbar» ist
(S. 146), und schließlich die «Reflexion des sozialen Druckes» (S. 127ff.),
wobei u. a. aufgewiesen wird, daß der eigentliche Grund der unter Berufung
auf die «christliche Verantwortung» vor sich gegangenen Politisierung im
Pfarrerstand die Bedrohung der ökonomischen und sozialen Sicherheit ist
(S. 133).

Auf dem Boden der als Betroffenheit, Handlungszwang und Desorientierung

charakterisierten Verhaltensunsicherheit gedeihen nun die verschiedenen

Ideologien, «die reflexiv sich verdichtenden gedanklichen Kristallisationen

einer Mentalität» (S. 24). In Kap. 4 geht der Verfasser diesen «ideologischen

Kristallisationen» nach (S. 147ff.). Aus der Vielfalt der Einstellungstypen

nimmt Dahm den konservativ nationalen Typus heraus, dem «70-80
Prozent aller Pfarrer zuzurechnen sind» (S. 147), und analysiert die
ideologischen Züge seines Denkens. Brennpunkte dieses Denkens sind die
Rückwärtsorientierung auf die «heilige und unheilige Vergangenheit» sowie die
Vorwärtsutopie einer neuen Synthese von «Nation und Altar» (ebd.). Diese

Einstellung trug dazu bei, daß «die Saat A. Hitlers einen aufnahmebereiten
Boden fand»; das NS-Terrorregiment selbst ist aber nicht ihre logische
Folge - betont Dahm gegenüber Kupitsch - zumal die Mehrheit dieses Typs die
völkisch-deutschgläubigen Anschauungen entschieden abgelehnt hat (S. 186).

Die Schuld der Theologie, bzw. Theologielosigkeit, an der geschichtlichen
Entwicklung scheint an zwei Punkten besonders greifbar zu sein: an der
unbiblischen, unkritischen Geschichtsinterpretation, welche Gottes Handeln
in der Geschichte mit ersehreckender Selbstverständlichkeit identifiziert,
(S. 179ff.) und an dem unklaren, irreführenden, zur Ideologie verkürzten
Verständnis dessen, was «christlich» heißt (S. 190ff.).



234 Rezensionen

Die Sauberkeit der angewandten Methode der sozialwissenschaftlichen
Ideologieforschung, die Breite des Quellenmaterials, die theologische
Fundiertheit der kritischen Gesichtspunkte sowie die strenge Zielstrebigkeit
und wohltuende Klarheit der Gedankenführung zeichnen das Werk aus.

Ervin Vdlyi Nagy, Budapest

Helmut Gollwitzer und Wilhelm Weisohedel, Denken und Glauben. Ein
Streitgespräch. Stuttgart, Kohlhammer, 1965. 302 S. DM 17.80.

Das Buch gibt die gemeinsame, aus Rede und Gegenrede bestehende
Vorlesung der beiden Autoren wieder, die, in ihrer Art ein Novum, im
Wintersemester 1963/64 in Berlin beträchtliches Aufsehen erregte. Thema ist das
Verhältnis von Philosophieren und Glauben. Dabei stehen einander gegenüber

ein Theologe, der die seltene Gabe besitzt, theologische Festigkeit und
Leidenschaft der Verständigung zu verbinden, und ein Philosoph, für den
Philosophie nur in der Ganzheit der Existenz zu vollziehen ist, für den zudem
«Philosophieren sich heute nicht anders vollziehen kann, denn als nihilistisches

Philosophieren» (S. 89), ein Philosoph, dem sich der Glaube philosophisch

bewahrheiten müßte, der aber den christlichen Glauben gut genug
kennt und respektiert, um ihn nicht philosophisch integrieren zu wollen.

Der Leser des Buches verfolgt einen harten und spannenden Dialog.
Gollwitzer ringt um eine Philosophie, die im Unterschied, aber nicht im
Gegensatz zum Glauben stehend (S. 284), Walterin der menschlichen
Grunderfahrung und so des Menschenmöglichen ist (S. 282f.). Theologie als
Mandatarin des Grundbescheides, des Menschenunmöglichen bedarf solcher
Philosophie1, wie denn der letzteren auch der Dienst der Theologie nützlich
wäre. Für Weischedel ist das Wesen der Wirklichkeit die Fraglichkeit, das

Philosophieren radikales Fragen. «Die Unaufhaltsamkeit des Fragens endet
in der radikalen Fraglichkeit» (S. 267). «Gott» wäre von daher nur zu fassen
«als das Vonwoher der Fraglichkeit» (S. 120f. 297). Vgl. ähnlich H. Braun,
den Weischedel als Theologen ablehnt (S. 164). Während Gollwitzer sich mit
dem unüberwindlichen Streitverhältnis von Philosophie und Theologie nicht
abfinden will, ist für Weischedel ein Philosophieren unter der Voraussetzung
des Glaubens kein Philosophieren mehr, und er kommt zu dem Schluß :

«Philosophieren und Glauben sind vom Wesen her unvereinbar» (S. 301).
So sehr der Philosoph Weischedel damit von seiner Voraussetzung aus

recht hat, hat sich doch Gollwitzer mit seiner Verbindlichkeit als Theologe
nichts vergeben. Nur hat der Philosoph den Glaubenden zutiefst nicht
verstanden. - Anzumerken ist noch (für theologische Kritiker Gollwitzers), daß
der Philosoph ihn im wesentlichen nicht im Sinn eines billigen, subchristlichen

Personalismus verstanden hat (auch S. 102f. nicht). Eher ist zu
fragen, ob Gollwitzers neuerliche Betonung des Verheißungscharakters der
christlichen Botschaft (S. 227ff.) nicht noch stärker in Beziehung zur
Begegnung Gottes treten muß (cf. S. 242).

Jürgen Fangmeier, Basel

1 Diese wäre gleichsam Platzhalterin von Pred. 5, 1: «Du, Mensch, bist
auf Erden »



Rezensionen 235

Theodor Bovet (Hrsg.), Probleme der Homophilie in medizinischer, theo¬

logischer und juristischer Sicht. Bern, Verlag Paul Haupt, 1965. 156 S.

Der Band bietet eine Orientierung über die Homophilie von verschiedenen
Warten aus. Dabei wird «Homophilie» im Sinne des gebräuchlichem
«Homosexualität» verwendet, jedoch meist vorgezogen, da weder die Veranlagung
in jedem Fall eine sexuelle Betätigung bedingt noch auch das Problem vor
allem auf dem Gebiet der Sexualität liegt, geht es doch um ein Anderssein
des ganzen Menschen.

E. Kähler fragt nach einem «Wort der Bibel» und untersucht ausführlich
Rom. 1, 18-32. Sie warnt davor, aus dieser oder ähnlichen Stellen allzu rasch
eine Weisung zur Beurteilung des heutigen Homophilen zu holen. Denn in
Rom. 1 handelt es sich nicht um eine seelsorgerliche Weisung zu einem
konkreten Fall von Homophilie. Diese steht überhaupt nicht im Vordergrund:
die Vertauschung des geschlechtlichen Umgangs dient als Illustration für
jene Vertauschimg göttlicher Gaben, die ihren Anfang nimmt in der
Vertauschung des Geschaffenen mit dem Ewigen. Vor allem verfügt Paulus
noch nicht wie wir über ein differenziertes Wissen zur Homophilie. Er
betrachtet nach H. van Oyen Homophile als Menschen, die «sich bewußt gegen
die sittlichen Normen verhalten wollen, um sie dann mit allen andern
Verbrechern, Räubern, Trunkenbolden und Ehebrechern auf einen Haufen zu
werfen. Die Frage von konstitutioneller, erworbener oder Pseudo-Homo-
sexualität wird in der Bibel nirgends zur Diskussion gestellt» (S. 107).
Unsere differenziertere Kenntnis verpflichtet zu einer differenzierteren
Antwort. - H. van Oyen skizziert die rechte Haltung vom Gebot der Nächstenliebe

aus und orientiert sich an der Weise, wie Jesus den Menschen begegnet.
Auch der Homophile möchte Liebe geben; «pastorale Haltung» bestärkt
diesen Glauben, verurteilt den Homophilen nicht, sondern schenkt ihm
heilende Liebe und macht ihn so frei für die Gemeinschaft. - Auch in der
Psychotherapie soll sich der Plomophile nach V. Wenger liebevoll angenommen
wissen und zugleich sich und seinen Schatten annehmen lernen. Ob er seine

Homophilie dann als etwas Vorläufiges ablegen oder sie wirklich bejahen
wird, bleibt zunächst offen. Jedenfalls wächst in der therapeutischen
Gemeinschaft ein erster Keim eines neuen Lebens in der Gemeinschaft. - Damit
ist die Haltung dem Homophilen gegenüber von Arzt und Seelsorger in
ähnlicher Weise definiert. Weniger leicht ist es, die Liebe des Homophilen
selbst zu beurteilen. Nach G. Benedetti entspricht das Bild der homosexuellen
Kohabitation einem Spiegelbild, gleichsam dem Umgang mit sich selbst.
Der leiblichen Kommunikation mit dem geliebten Partner sind anatomische
Schranken gesetzt. - H. van Oyen betont, daß der Homophile echte Liebe
geben will; ob er dazu fähig ist, bleibt jedoch offen. - Th. Bovet bejaht:
Auch der Homophile ist aller Liebesgefühle fähig, nur dem eigenen
Geschlecht gegenüber. In seiner Liebe erfährt er bewußt auch die Partnerschaft
mit Gott. Der nicht heilbare Homophile soll seine Art annehmen und darf,
da völlige Enthaltung nicht jedermanns Sache sein kann, sie auch leben,
jedoch in verantwortlicher Weise, d. h. ohne andern Menschen zu schaden
und ohne Normale zu verführen. Beide, Heterophile und Homophile, sollen



236 Rezensionen

die Heiligkeit verantwortlicher Liebe und Partnerschaft verkünden und in
ihrem Leben bezeugen. - Positiver läßt sich homophile Liebe nicht werten.
Bovet versteht seine «ethische Beurteilung» nicht als gesichertes Wissen,
sondern als Beitrag zu einem Gespräch. Daß er die Diskussion bis zu diesem
Punkt vorantreibt, ist verdienstlich. Was freilich bis jetzt zu fehlen scheint,
ist das Kriterium, an dem die homophile Liebe geprüft werden könnte. Hier
ist, vor allem auf theologischer Seite, weiteres Nachdenken gefordert. - Die
Beiträge von O. Frhr. von Verschuer (Frage der Erblichkeit), E. Kockel
(Weibliche Homosexualität), G. Stratenwerth (Strafrechtliche Sicht), H.
Witschi (Sittenpolizeiliche Warte) können nur erwähnt werden.

Der Band ist durchzogen von der Sorge um den homophilen Menschen,
der in seiner Andersheit nicht ein «schuldloses Opfer menschlicher
Vergesellschaftung» (Stratenwerth) oder einer ihm fremden Norm werden darf.

Gerhard Rytz, Petit-Lancy, Kt. Genf

Notizen und Glossen

Zeitschrift enscha u

Schweiz. Evangelisches Missions-Magazin 110, 1 (1966): F. Raaflaub,
Probleme der Kirche im heutigen Afrika (10-22); S. J. Samartha, Grundzüge
dörflicher Religion in Südindien (23-38). Judaica 22, 1 (1966): K. Hruby,
Die Konzilsdeklaration über die Juden, I (2-25). Kirchenblatt für die
reformierte Schweiz 122, 4. 5 (1966): D. Schindler, Rechtliche Würdigung der
konfessionellen Ausnahmeartikel (50-52. 66-69). 6. 7 : U. Hedinger, Martin
Bubers Kritik des christlichen Glaubens (82-85. 98-100). 8: J. Fangmeier,
Taufe und Darbringung (114-118). Internationale kirchliche Zeitschrift 56, 1

(1966): C. Oeyen, Eine frühchristliche Engelpneumatologie bei Klemens von
Alexandrien, II (27-47). Neue Zeitschrift für Missionswissenschaft 22, 1

(1966): G. Schückler, Kirche und Kosmos (1-15); B. Jacqueline, L'organisation

centrale de la propagation de la foi en 1678 (16-31); G. Rupper, Das
Veranschaulichungs-Element in der afrikanischen Predigt (46-55). Reformatio

15, 2 (1966): R. Gagg, Huggenottenprediger vor Gericht (75-85);
W. J. Hollenweger, Die Kirche der Zukunft (90-98) ; L. Vischer, Nach der
vierten Session des Zweiten Vatikanischen Konzils (99-112). 3: E. Blum,
Mission im Zeitalter der Entwicklungshilfe (160-170); G. Mecenseffy, Die
evangelische Kirche in Osterreich imd ihr Verhältnis zum Staate (170-181).
Revue de théologie et de. philosophie 91, 1 (1966): P. Humbert, Le thème
vétérotestamentaire de la lumière (1-6) ; J. Bottéro, Le «Dialogue pessimiste»
et la transcendance (7-24) ; W. Rordorf, La célébration dominicale de la
sainte Cène dans l'Eglise ancienne (25-37). Schweizerische Zeitschrift für
Geschichte 16, 1 (1966): P. Rück, Die letzten Versuche Sebastians von Mont-
faueon (1517-1560) zur Wiederherstellung der bischöflichen Verwaltung in
der Diözese Lausanne (1-19). Verbum caro 76 (1965): M. Lienhard, La doc-


	Rezensionen

