
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 22 (1966)

Heft: 3

Artikel: Zur gegenwärtigen Diskussion über das Problem Hoffnung

Autor: Buri, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878815

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878815
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur gegenwärtigen Diskussion über das Problem
Hoffnung1

1. Das Problem Hoffnung heute

Es gibt heute kaum eine Behandlung der H offnungsfrage, und
deren sind in jüngster Zeit eine ganze Reihe erschienen2, in der
nicht - wenigstens zum Eingang - Albert Schweitzer erwähnt würde.
Denn er ist es, der am Anfang des Jahrhunderts auf die eschato-
logische Frage im Neuen Testament hingewiesen und in
epochemachender Weise zu ihr Stellung genommen hat. Seine Auffassung
läßt sich in folgende fünf Punkte zusammenfassen :

Erstens: Jesus und das Urchristentum erwarteten das unmittelbar
bevorstehende Ende der Welt und damit den Anbruch des Reiches Gottes auf
Erden.

Zweitens: Jesus hat in ganz besonderer Weise seine Person in dieses
Enddrama eingesetzt, indem er sich zu der Rolle des künftigen Messias auserwählt

hielt und glaubte, durch sein Leiden den Seinen die Enddrangsal
ersparen zu können.

Drittens: Jesus hat sich in der Erwartung des Endes getäuscht. Das Ende
blieb aus, und die Geschichte ging weiter. Statt des Reiches Gottes kam die
Kirche.

Viertens: Die ganze Geschichte des Christentums steht unter der
Einwirkung dieses programmwidrigen Geschichtsverlaufs. Die dadurch
notwendig gewordene Umwandlung der Hoffnung auf das kommende Reich
läßt sich schon im Neuen Testament bei Paulus und Johannes konstatieren.

Fünftens : Die in ihrer ursprünglichen und abgewandelten Form
fragwürdige urchristliche Enderwartung ist zu übersetzen in eine «Kulturethik
der Ehrfurcht vor dem Leben», in der der ethische Wille nach Vollendung,
die Krise, in die das Sein durch den von dieser Ethik bestimmten Menschen
gerät, und die Hoffnung, die damit verbunden werden darf, in sachentsprechender

Weise zum Ausdruck gelangen. Schweitzer versteht seine Kulturethik

als die Form des enteschatologisierten Christentums, die - befreit von
1 Einleitung zu einer im W. S. 1965/66 an der Universität Basel

abgehaltenen Seminarübung.
2 Außer den im folgenden Berücksichtigten seien noch erwähnt - als

umfassende Darstellung der gegenwärtigen Gesprächslage : G. Sauter, Zukunft
und Verheißung (1965), sowie - aufschlußreich für die Situation in heutiger
katholischer Theologie - die Vorlesung, die H. U. von Balthasar am 19.
November 1965 anläßlich der Verleihung des Ehrendoktors durch die Katholische

theologische Fakultät Münster i. W. über das Thema «Glaube und
Naherwartung» gehalten hat.



F. Buri, Zur gegenwärtigen Diskussion über das Problem Hoffnung 197

hinfälligen, hindernden Vorstellungen - die Kultur von ihrem Zerfall zu
retten vermöge. Im Vertrauen auf die Überzeugungskraft eines elementaren
ethischen Denkens blieb er optimistisch in bezug auf die Möglichkeit einer
Zukunft der Menschheit - auch im Atomzeitalter.

Daran also ist gedacht, wenn in den heutigen Behandlungen der
Hoffnungsfrage Albert Schweitzer erwähnt wird. Anerkennend und
kritisch ablehnend zugleich ist dies hei Rudolf Bultmann der Fall.
Schon in seinem Jesusbuch vor 40 Jahren begegnet uns dieser
eschatologische Jesus - oder besser: die eschatologische Verkündigung

Jesu, denn nach der formgeschichtlichen Methode ist es nicht
möglich, von Jesus ein Lebensbild zu gehen. Bultmann ist also noch
radikaler als Schweitzer, der in seiner «Geschichte der Leben-Jesu-
Forschung» selber noch ein Leben Jesu in eschatologischer Sicht
gezeichnet hat. Diese Konstruktion wird von Bultmann verworfen,
aber ebenso lehnt er es ab, aus der eschatologischen Situation eine

allgemeine ethische, zeitlos gültige Wahrheit abzuleiten. Auch in
diesem Punkte ist Bultmann radikaler als Schweitzer, indem er
nicht nur das Neue Testament, sondern auch Philosophie und Ethik,
jede Art von Weltanschauung, als zeitlich bedingt, als geschichtlich
erkennt.

Schweitzer glaubt noch an die Möglichkeit einer objektiven
Erkenntnis und Beurteilung der Geschichte, wie sie die Grundlage der
modernen Geschichtswissenschaft und speziell der historisch
kritischen Methode darstellt. Demgegenüber weist Bultmann darauf hin,
daß eine solche Geschichtsbetrachtung es noch gar nicht mit der
wirklichen Geschichte zu tun habe. Wirkliche Geschichte ereignet
sich nach ihm da, wo man an Geschichte existentiell beteiligt ist
und ihr nicht bloß in kühler Distanz gegenübersteht. Die Geschichte,
die von der Geschichtswissenschaft rekonstruiert wird, ist etwas
anderes als die wirkliche Geschichte. Die letztere ereignet sich nicht
im ungeschichtlichen theoretischen Raum, sondern in der Praxis
des Lehens, in der der Einzelne sich zu entscheiden habe, wie das

Gebot der Stunde zu erfüllen sei.

In diesem Sinne versteht Biütmann die Eschatologie des Neuen
Testaments als Kerygma. Wohl ist er auch der Meinung, daß es

durch das Ausbleiben des Endes unmöglich geworden ist, aus der
Bibel eine Heilsgeschichte zu konstruieren. Aber desgleichen lehnt
er es ab, daß aus ihr eine zeitlos gültige Wahrheit abgeleitet werden
kömie. Das meint zwar auch Schweitzer letztlich nicht, insofern er



198 F. Buri, Zur gegenwärtigen Diskussion über das Problem Hoffnung

die Wahrheit in dem, wie er es nennt, denkend gewordenen Lebenswillen

findet, der sich gerade nicht in einer allgemeinen
Weltanschauung begründen läßt. Wahrheit gibt es auch für ihn nur in der

Entscheidung der Situation, in die sich das ethische Denken gestellt
sieht. In diesem Sinne versteht er die im Neuen Testament
vorausgesetzte eschatologische Situation als eine solche der Entscheidung
- allerdings im Rahmen einer bestimmten Weltanschauung. Aber
während dieser Rahmen hinfällig ist, werde die Wahrheit der
Entscheidung im Sinne der Ehrfurcht vor dem Leben von deren
weltanschaulichen Problematik nicht betroffen3. Bultmann jedoch
möchte in der neutestamentlichen Situation nicht bloß ein Modell
sehen, sondern nach ihm haben wir uns auf diese Botschaft hin zu
entscheiden. An diesem Punkte zeigen sich freilich auch die
Schwierigkeiten des Bultmannschen Programms der «Entmythologisie-
rung und existentialen Interpretation», das seit 20 Jahren die
Theologie in Atem hält.

Entmythologisierung bedeutet - umfassender noch als Ent-
eschatologisierung - eine Kritik des Mythos als eines
vorwissenschaftlichen, durch Wissenschaft und Technik überwundenen
Weltbildes. Existentiale Interpretation aber ist eine Auslegung, die sich
auf die in diesen hinfälligen Formen zum Ausdruck gebrachten
existentiellen Wahrheiten richtet. Damit - und nicht mit der

Mythologie - hat es der Glaube und auch die Hoffnung zu tun.
Hoffnung gründet sich hei Bultmann nicht auf ein als Mythologie

erkanntes übernatürliches Heilsgeschehen, das sich auf Grund des

Opfertodes Jesu ereignet haben soll. An Jesu Auferstehung und
Herrschaft hat vielmehr nur derjenige Anteil, der sich durch jene
Botschaft fragen läßt, ob er sich auf sie hin verstehen wolle, um
dadurch mitten in der Welt von der Welt frei zu werden. Wo solches
befreiendes Sichverstehen sich ereignet, ist eschatologische Gegenwart,

erfüllte Hoffnung, erfährt sich der Mensch - statt wie bei

Heidegger ins Nichts hinausgehalten - ins Heil in Christus versetzt,
nun aber nicht mehr in einem heilsgeschichthchen Mißverständnis
des Mythos, sondern in einem bestimmten Selbstverständnis. Das

3 Diese Möglichkeit eines existentialistischen Verständnisses Schweitzers
ist von mir seit langem bei verschiedenen Gelegenheiten entwickelt worden,
zuletzt in «Albert Schweitzer in der theologischen und philosophischen Lage
der Gegenwart»: Schweiz. Theol. Umschau 34 (1964), Nr. 3/4; Englisch in
«A Handbook of Christian Theologians» (1965).



F. Buri, Zur gegenwärtigen Diskussion über das Problem Hoffnung 199

Heil hat sich nicht bloß einmal ereignet, sondern erfüllt sich in der
Gegenwart des Glaubens.

Es ist begreiflich, daß dieser Existentialtheologie zum Vorwurf
gemacht wird, in ihr ergehe es der Heilsgeschichte noch schlimmer
als bei Schweitzer, denn dieser anerkenne doch immerhin den
zeitlichen Charakter der neutestamentlichen Zukunftsaussagen, während

sich bei Bultmann alles in eine punktuelle Gegenwartsentscheidung

auflöse.
Dieser Einwand kommt vor allem von seiten einer heilsgeschichtlichen

Theologie, wie sie z. B. heute mit päpstlicher Anerkennung
von Oscar Cullmann vertreten wird. In seinem neuesten Buche
«Heil als Geschichte» richtet er sich denn auch in dem erwähnten
Sinne besonders gegen Bultmann und seine Schule, indem er deren

Theologie Auflösung der biblischen Heilsgeschichte zum Vorwurf
macht. An Schweitzer anerkennt er dessen Sicht der urchristlichen
Eschatologie als auf der Zeitlinie verlaufend. Entgegen der Beurteilung

der Heilsgeschichte als Folge der Parusieverzögerung, wie sie

Schweitzer und Bultmann auffassen, will Cullmann jedoch in der

Heilsgeschichte eine vom Glauben in objektiv historischem Rahmen
erkennbare geschichtliche Ereignisfolge sehen, in die wir uns
einzureihen hätten. Obschon diese Ereignisfolge nur schwer von ihrer
Deutung zu lösen sei, handle es sich darin doch um Gegenstände,
auf die sich der Glaube bei seiner Entscheidung beziehe. Es sei zu
unterscheiden zwischen Ereignissen und geistgewirkter Deutung
ihres Zusammenhangs. Die Deutung gehöre aber auch zur
Heilsgeschichte. Die Einzelereignisse der Heilsgeschichte gehörten der

objektiv feststellbaren Geschichte an oder würden zum mindesten
mit ihr in Verbindung gebracht. Gerade darin bestehe die schon vom
Neuen Testament geübte Entmythologisierung bzw. Historisierung.
An die Stelle der ausgebliebenen Parusie setzt Cullmann die

Dehnung der Zeit zwischen dem Glauben an die schon erfüllte
Entscheidung und der darauf beruhenden Hoffnung auf die Vollendung,
die das Wesentliche an der neutestamentlichen Eschatologie sei. Er
wendet darauf das von ihm bereits früher gebrauchte Bild von der
schon geschlagenen Entscheidungsschlacht bei El Alamein und dem
noch ausstehenden Victory Day an. Diese Spannung, in der Schweitzer

und Biütmann eine bloße Verlegenheitslösung für das
Ausbleiben der Parusie sehen zu müssen meinen, habe schon während
der Naherwartung bestanden, sei dann aber in der heilsgeschicht-



200 F. Buri, Zur gegenwärtigen Diskussion über das Problem Hoffnung

liehen Entwicklung zur gedehnten Zeit geworden. Datumsangaben
seien nicht entscheidend, wenn nur an der Temporalität festgehalten
werde. Wir befänden uns in diesem Strom göttlichen Heilsgeschehens

und hätten an unserem bescheidenen Platz an seiner Vollendung

mitzuarbeiten.
Es ist begreiflich, daß sich Cuflmann vor allem gegen Bultmann

und seine Schule wendet, denn von dorther wird ihm völliges herme-
neutisches Unverständnis zum Vorwurf gemacht. Tatsächlich
besteht die Problematik seiner Heilsgeschichte formal in dem unkritischen

Reden von einem ontisch-göttlichen Heilsgeschehen im Rahmen

der Historie und sodann material in der Dehnung der
Naherwartung zur datumslosen Fernerwartung. Das konkrete Ergebnis
für das Verständnis der Geschichte als Heilsgeschichte ist, wie der
Schluß des erwähnten Buches zeigt, nicht sehr groß.

Als ein drittes Beispiel einer kritischen Stellungnahme zu
Schweitzers konsequenter Eschatologie sei auf Jürgen Möllmanns
«Theologie der Hoffnung» hingewiesen. Während Bultmann und
Cullmann bei aller Kritik Schweitzer in wichtigen Punkten doch

positiv würdigen und sich seine Ansichten in wesentlichen Punkten
zu eigen machen, gesteht Moltmann Schweitzer zusammen mit
Johannes Weiß wohl die Entdeckung der zentralen Bedeutung der
Eschatologie für Jesus und das Urchristentum zu. Im übrigen ist er
aber der Meinung, daß Schweitzer «jeder Sinn für Eschatologie
- sowohl theologisch wie philosophisch - abging». Auch sonst
erscheint ihm die Behandlung der Eschatologie in der Theologie
«steril» und ein fortgesetztes Mißverständnis zu sein. Als Beispiele
solcher Fehlinterpretationen analysiert er am Eingang seines Buches

u. a. die Positionen Barths und Bultmanns, die er im Banne von
Kants Transzendentalismus sieht, sowie verschiedene Vertreter
einer Heilsgeschichtstheologie. Jenen wirft er Eskamotierung des

Zeitmoments überhaupt vor, diesen Orientierung an der Vergangenheit

sowie Vorwegnahme und damit Aufhebung der Zukunft in der
Gegenwart.

Für Moltmann ist die ganze Theologie Eschatologie. Alle
theologischen Aussagen seien aus der Verheißung Gottes abzuleiten. Den
alttestamentlichen Typus für diese Verheißungstheologie bilden für
ihn die Verheißung des gelobten Landes und der darauffolgende
Exodus. Verheißung lasse Gegenwart am Verheißenen messen. Jede

Erfüllung weise stets wieder über sich hinaus. So verhalte es sich



F. Buri, Zur gegenwärtigen Diskussion über das Problem Hoffnung 201

auch noch mit der Auferstehung Christi als Erfüllung der alt-
testamentlichen Verheißungen. Insofern der Tod und die sonstigen
Unvollkommenheiten und Leiden dieser Welt durch die
Auferstehung Christi noch nicht aufgehoben sind, sei die Erfüllung dessen,

was mit der Auferstehung Christi begonnen habe, von der Zukunft
zu erwarten. Mit dieser stets neue Horizonte eröffnenden
Zukunftserwartung werde auch das neutestamentliche Gottesvolk zur
Exodusgemeinde.

Grundlage aller theologischen Aussagen sollte nach Moltmann die

Auferstehung Christi sein bzw. die darin um ihrer Diskrepanz zur
Wirklichkeit willen enthaltene Verheißung ihrer künftigen Vollendung.

Verstanden werde das Auferstehungsgeschehen weder
historisch-kritisch, weil dabei ein diesem Geschehen nicht entsprechender

Geschichtsbegriff verwendet werde, noch kerygmatisch-existen-
tial, weil dadurch dem zeitlichen Charakter der eschatologischen
Zukunft nicht Rechnung getragen werde, noch durch die Einordnung

in ein heilsgeschichtliches Schema, weil darin die Zukunft
schon bestimmt sei, statt daß man für ein wirkliches Novum offen
wäre. Ein Verheißungsgeschehen, wie Ostern es darstelle, könne nur
aus seiner Zukunft heraus verstanden werden, d. h. in einem «

Sendungsbewußtsein», das sich aus der Auferstehung ergebe und das im
Maße, als man sich von der Differenz zwischen Verheißung und
Wirklichkeit bestimmen lasse, durch die neuen Horizonte, die so

eröffnet würden, seine Bestätigung finde. Durch das Weitergehen
der Geschichte nach der Auferstehung Christi, d. h. durch das
Ausbleiben der Parusie, worin Moltmann übrigens eine Banalität sieht,
werde die Auferstehung nicht geschichtlich, sondern durch die
Auferstehung werde die Geschichte erst Geschichte.

Moltmann und sein Kollege Wolf-Dieter Marsch («Hoffen worauf?

Auseinandersetzung mit Ernst Bloch») erweisen sich in diesem

Hoffnungsdenken wesentlich von Ernst Bloch beeinflußt4.
Moltmann erklärt bei anderer Gelegenheit, daß er trotz der
unsachgemäßen Auffassung des Christentums bei diesem jüdisch-marxistischen

Denker in dessen Kategorien Hoffnung und Novum, eine
Hilfe erblicke, um die biblische Eschatologie wirklich zur Geltung
bringen zu können. Für das Auferstehungsgeschehen, auf das Molt-

4 Zu Blochs Bedeutung für die Theologie vgl. meinen Aufsatz: «Ernst
Blochs Prinzip Hoffnung und die Hoffnung im Selbstverständnis des christlichen

Glaubens»: Reformatio 15 (1966), S. 211-225.



202 F. Buri, Zur gegenwärtigen Diskussion über das Problem Hoffnung

mann sich stützt, gibt es allerdings in Blochs MateriebegrifF keinen
Platz. Gemeinsam mit Bloch aber ist ihm der bloß vage, andeutende
Charakter der Aussagen über das Novum, auf das sich die Hoffnung
richtet. Das Resultat von Moltmanns Exodus-Denken ist ein
etwas verschwommener, schwärmerisch-bewegter religiöser Sozialismus,

der in dem, was darin konkret greifbar wird, gegenüber
Schweitzers Kulturethik und gegenüber den Forderungen der
früheren Religiös-Sozialen gar kein Novum darstellt, nicht einmal neue
Horizonte eröffnet.

2. Die drei Männer im Feuerofen

Die heutige Theologie muß sich schon in einer hoffnungslosen
Lage befinden, wenn Moltmanns «Theologie der Hoffnung» ihr so

hoffnungsvoll erscheint. Damit, daß einer Hoffnung auf seine Fahne
schreibt, ist noch nicht gesagt, daß er begriffen hat, was in Wahrheit
Hoffnung ist. Diese Feststellung läßt uns nun die verschiedenen

vorgeführten Beispiele nochmals daraufhin prüfen, wie in ihnen
eigentlich von Hoffnung gesprochen wird. Leitend soll uns dabei die
Frage sein, worin das Wesen des Höffens als eines Aktes des menschlichen

Subjektes gesehen werde, worin die Hoffnung als das Objekt
jenes Höffens bestehe und wie sich jene subjektive und diese

objektive Seite des uns hier beschäftigenden Phänomens zueinander
verhalten.

In Schweitzers ethischem Denken, das ohne Zweifel auch seiner

Auffassung und Beurteilung der neutestamentlichen Eschatologie
zugrunde liegt, gehört das Hoffen in den Bereich des denkend
gewordenen Lebenswillens. Denkend geworden, kann der in allem
wirksame Wille zum Leben sich nicht mehr bloß auf Kosten anderen

Lebens ausleben und durchsetzen, sondern erfährt sich zur
Ehrfurcht vor allem Leben verpflichtet, weiß deshalb um Schuld und
ergreift die Möglichkeit zur Sühne in der Hingabe an anderes Leben.
Die Hoffnung, auf die sich diese ethische Gesinnung richtet, ist ihre
fortschreitende Verwirklichung in der Gestaltung des Lebens und
Zusammenlebens der einzelnen Menschen und der ganzen Menschheit,

die den auf solche Lebensvollendung gehenden Intentionen
des biblischen Reichsgottesgedankens entspreche.

Der Vorzug der existentialen Interpretation des Neuen Testaments

bei Bultmann besteht nach der subjektiven Seite darin, daß



F. Huri, Zur gegenwärtigen Diskussion über das Problem Hoffnung 203

hier an die Stelle des ungeklärten Begriffs des denkend gewordenen
Lebenswillens der Begriff der Existenz getreten ist, der sich im
Unterschied zu dem halb rationalen, halb irrationalen des Schweit-
zerschen Grundbegriffs eindeutig als etwas Besonderes ausweisen

läßt, nämlich als Bezeichnung für jenes psychologisch nicht mehr
faßbare, weil nicht objektivierbare, unmittelbar persönliche Dabeisein

in unbedingter Verantwortung. Das Hoffen kann in rationale
und irrationale Momente zerlegt, psychologisch und lebensphilosophisch

aufgefaßt werden. Aber der existentiell, d. h. mit seinem

ganzen Wesen und unter Einsatz seiner ganzen Persönlichkeit
Hoffende kann sich im Akt dieses Hoffens so wenig als im Vollzug seines
Glaubens zuschauen. Er weiß sich darin vielmehr derart engagiert,
daß sein Hoffen mit diesem Sich-engagiert-Wissen, mit seinem Glauben

zusammenfällt. Er hat nicht eine Hoffnung, sondern er ist in
Hoffnung. Seine Existenz ist Hoffnung. Darum kann er über die

Hoffnung seines Glaubens keine objektiven Aussagen machen, auch
nicht beispielsweise über das Reich Gottes. Wenn er sich von Jesus

zur Nachfolge gerufen weiß und in dieser Nachfolge Vergebung
und Versöhnung erfährt, so ereignet sich für ihn eben darin der
Anbruch des Reiches Gottes.

So befreiend diese Aktualisierung der Reichsgottesbotschaft Jesu
empfunden werden mag, so ist sie doch auch mit Schwierigkeiten
verbunden. Wenn weder das Hoffen noch seine Erfüllung objektivierbar

ist, besteht die Gefahr, daß man wehrlos den größten
Irrtümern und Verführungen erliegen kann. Nicht ohne Grund erinnert
Cullmann im Blick auf diese Gefahr des Existentialismus an
Heideggers Nationalsozialismus. Zudem kann die existentiale Interpretation

der Botschaft Jesu zu einer Verinnerlichung führen, die wohl
keinem Kulturchristentum mein' zum Opfer fallen mag. Aber über
solcher Verinnerlichung droht die Verantwortung gegenüber der
Welt, wie sie mit dem Hören der Reichsgottesbotschaft Jesu doch
verbunden ist, auch verlorenzugehen und einer allzu lutherischen

- pietistischen oder liberalen - Weltindifferenz Platz zu machen,
die sich dann gerade politisch bedenklich auswirken kann.

Aus diesem Grunde macht Cullmann nach der Subjektseite hin
dem Existentialismus nicht zu Unrecht ein «vorzeitiges Überspringen

des Subjekt-Objekt-Schemas» zum Vorwurf und gleichzeitig
nach der Objektseite hin eine Auflösung der objektiven Zeit- und
Weltbezüge des Evangeliums in die bloße Subjektivität. Das Reich



204 F. Buri, Zur gegenwärtigen Diskussion über das Problem Hoffnung

Gottes sei bei Bultmann zur bloßen Innerlichkeit geworden und die
Heilsgeschichte auf das Jetzt des Glaubensaktes zusammengeschrumpft.

Aber gerade Cullmann hat kein Recht, Bultmann solche

Vorhaltungen zumachen. Denn bei ihm ist das hermeneutische
Problem, wie es vor allem durch Bultmann und in seiner Nachfolge zur
Diskussion gestellt worden ist, nun wirklich zu einfach erledigt. Der
Bedeutung des Verstehens einer Botschaft von Heilstatsachen ist in
keiner Weise Rechnung getragen, wenn Cullmann meint, weil das
Neue Testament von Tatsachen rede, könne es sich dabei für uns
nur um Tatsachen im Sinne eines unkritischen Realismus bzw.
Supranaturalismus handeln. Trotz des Anspruches, den objektiven
Heilstatsachen des Neuen Testamentes keinen Abbruch durch ein
unfrommes Wichtignehmen der Person des Auslegers zu tun, kommt
objektiv bei dieser Heilsgeschichtstheologie in bezug auf die
Verwirklichung des göttlichen Heilsplanes in der Welt wenig heraus.
Die ethischen Anweisungen bleiben allgemein und die dogmatischen
beschränken sich auf ein besseres gegenseitiges Verständnis der
Konfessionen - ohne daß deren Problematik näher ins Auge gefaßt
würde. Sie scheinen heilsgeschichtlich gerechtfertigt zu sein.

Auch Moltmann spricht von dem Auferstehungsgeschehen als dem

grundlegenden Heilsfaktum. Aber er will davon weder in historischkritischer

noch heilsgeschiclitlicher Objektivität reden, aber auch
nicht im Sinne eines existentialistischen Subjektivismus, sondern
in der Art jenes Sendungsbewußtseins, dem sich die Wirklichkeit
der Auferstehung objektiv in dem Maße beweise, als es sich
subjektiv auf diese Botschaft einlasse, um von ihr aus nicht bloß
existentialistisch das eigene Sein zu verstehen, vielmehr neue
Möglichkeiten in der nie abgeschlossenen Geschichte zu sehen. Diese
Sicht entspricht dem angeblich ebenfalls jenseits des

Subjekt-Objekt-Schemas stehenden «Prinzip Hoffnung» Blochs, in dem die
Geschichte den dialektischen Prozeß der Selbstentfaltung der
Materie bildet. Aber während für Bloch das Prinzip Hoffnung im
Wesen des Seins schlechthin gründet und es durchwaltet, meint nun
Moltmann die Auferstehung Christi im Sinne dieses Prinzips Hoffnung

verstehen zu können. Das Hoffen des Gläubigen und die

Hoffnung, auf die sich dieses Hoffen richtet, stehen zueinander in einem
dialektischen Verhältnis. Bei Bloch ist es eine Dialektik zwischen
Idealismus und Materialismus, bei Moltmann zwischen Historismus
und Existentialismus. Aber trotz der Betonung der Gesellschaft



F. Buri, Zur gegenwärtigen Diskussion über das Problem Hoffnung 205

sind hier wie dort die gesellschaftsverändernden Wirkungen gering.
Die Dialektik von Subjekt und Objekt genügt offenbar doch nicht,
um dem Wesen der Eschatologie entsprechen zu können.

3. «Was darf ich hoffen?))

Was ergibt sich als Resultat aus dieser kritischen Sicht des

Hoffnungsproblems unter dem Aspekt des Subjekt-Objekt-Schemas?
Was ist aus den Unzulänglichkeiten der analysierten Versuche zu
lernen? «Was darf ich hoffen?» Wie ist diese dritte der drei großen
Fragen Kants (Kr. d. r. V., S. 522) heute sachgemäß zu verstehen
und was läßt sich darauf gerade im Blick auf die biblische
Enderwartung antworten?

Die Frage unseres Themas ist eine existentielle, d. h. nicht eine

beliebige, möglicherweise auch zu unterlassende. Sie zu stellen ist
für uns ebenso unerläßlich wie ihre Beantwortung für den Sinn
unseres Daseins entscheidend. In der Art, wie wir sie hören und
darauf antworten, bestimmen wir über unsere Zukunft. Diese

Verantwortung kann uns niemand abnehmen - auch nicht Gott. Im
Gegenteil, wenn wir überhaupt von Gott sinnvoll reden können,
dann nur so, daß wir seiner innewerden als der Macht, die uns
Anlaß zu jener Frage gibt.

Aber obgleich es sich hier um eine existentielle Frage handelt, die
so zu unserem Wesen gehört, daß wir uns ihr gegenüber nicht
distanzieren können, kommen wir zu ihrer rechtmäßigen
Beantwortung doch nicht ohne Objektivierung aus. Einmal richtet sich
das Hoffen stets auf ein Objekt, und zum andern wissen wir uns
diesem Objekt gegenüber als das Subjekt unseres Hoffens. Nicht die

Hoffnung hofft in uns, sowenig als das Hoffen in sich selber
begründet wäre. Ich hoffe und ich hoffe etwas. Aber wie dieses hoffende
Subjekt ein Subjekt besonderer Art ist, so ist auch das Objekt der

Hoffnung ein Objekt besonderer Art. Beide: das Subjekt und das

Objekt, verwandeln sich im Vollzug des Aktes des Hoffens.
Zunächst ist das Subjekt des Hoffenden das Subjekt eines

Bewußtseins. Ich bin mir bewußt, daß ich hoffe. Ich bin, d. h. ich weiß
mich als Hoffender. Ich hoffe oder hoffe nicht mehr. Nicht es oder

er, nicht ein Gefühl und auch nicht Gott oder Christus oder der
heilige Geist hofft in mir.

Desgleichen hoffe ich auf etwas, und zwar in dem zwiefachen



206 F. Buri, Zur gegenwärtigen Diskussion über das Problem Hoffnung

Sinne, daß mein Hoffen ein Ziel und daß es dafür seine Gründe hat.
Ich erwarte etwas, ich stelle mir etwas vor, ich mache mir eine
Vorstellung von dem Erhofften. Und ich habe bestimmte Gründe, auf
die ich mein Hoffen stütze. Ich hoffe nicht grundlos, sondern stütze
meine Zuversicht auf bestimmte irdische, menschliche oder
überirdische göttliche Mächte. Ich vertraue auf meine Kraft, auf die
Hilfe eines Freundes, auf eine bestimmte Konstellation, auf das
Wirksamwerden einer übernatürlichen Macht, auf ein Wunder, auf
das Walten oder Eingreifen Gottes. Ich kann und soll mir auch
Rechenschaft geben über die Möglichkeiten der Realisierung meiner
Erwartungen, über die Vertrauenswürdigkeit der Größen, von denen
ich die Erfüllung meiner Hoffnung erwarte, über den realen
Machtbereich der Potenzen, auf die ich meine Zuversicht setze.

Paul Tillich unterscheidet in seinem Beitrag in der Festschrift
für Ernst Bloch in diesem Sinne «Narrenhoffnung» von «echter

Hoffnung». Narrenhoffnung läßt sich blindlings von ihren Wünschen
leiten, ohne sich von der inneren und äußeren Berechtigung dessen,

was sie hofft, Rechenschaft zu geben. Das kann zu schlimmen
Irrtümern, Enttäuschungen und Katastrophen führen. Vor solchen
Fehlschlüssen und Verirrungen kann uns nur das Uberprüfen unserer

Hoffnungsbilder und Hoffnungsgedanken bewahren. Echte
Hoffnung, sagt Tillich, unterscheidet sich von jener gefährlichen
Narrenhoffnung dadurch, daß sie sich auf eine Realität unseres
Daseins richtet, wobei Realität nicht auf etwas schon fertig
Vorliegendes, allgemein Beweisbares eingeschränkt zu sein braucht.
Auch die Welt des Unsichtbaren, des Noch-nicht-völlig-sichtbar-
Gewordenen, des erst im Anbruch, im Werden Befindlichen und
das, was nicht wie die Dinge dieser Welt Gegenstand werden kann :

Gott und seine «Engel und Gewalten» können zu dieser Realität
gehören.

Dieses Werdende läßt sich auf verschiedene Weise auffassen : z. B.
im Sinne eines natürlichen, geschichtlichen Prozesses, dessen künftige

Gestaltung nicht unabhängig ist von der Art unserer Einstellung
zu ihm. Die Hoffnung kann uns bestimmte Aspekte eröffnen, für die
wir sonst blind wären. Es gibt Chancen, die ergriffen und vergaßt
werden können. Es bestellt eine Art Dialektik, ein Zusammenspiel
von unabänderlichem Verlauf der Dinge, von gewissen Gesetzmäßigkeiten

des Geschehens und unserem Auffassen dieser Zusammenhänge

und unserem aktiven Eingreifen. Das «Totum», das All der



F. Buri Zur gegenwärtigen Diskussion über das Problem Hoffnung 207

Möglichkeiten - mit Ernst Bloch zu reden - liegt immer noch vor
uns, wir befinden uns an der «Frontlinie» zwischen dem Alten und
dem Neuen. Das Neue ereignet sich nicht ohne, sondern durch uns,
entsprechend unserer theoretischen Einsicht und unserem praktischen

Verhalten in Aktion und Passion.
Man kann diese Situation auch spekulativ zu einem kosmischen

Geschichtsprozeß ausformen - wie das bei Ernst Bloch geschieht.
Oder man kann sie irgendwie psychologisch und soziologisch
analysieren, wie dies in den verschiedenen bald mehr
materialistischnaturalistischen oder mehr idealistischen Welt- und Geschichtsbildern

geschieht. Man kann diesen Zusammenhang auch religiös
im Sinne eines Schicksalsglaubens oder eines prometheischen Trotzes
verstehen - auch spezifisch christlich im Sinne eines Vorsehungsglaubens

oder einer Heilsgeschichte.
In dem Maße, als solche spekulative, geistesgeschichtliche,

religiöse, traditionell christliche Vorstellungen und Gedanken für uns
leitend werden, gehören sie neben den von ihnen unabhängigen
Seinsfaktoren zu unserer Wirklichkeit, der wir in unserem Hoffen
prüfend Rechnung zu tragen haben. Nicht nur die Dinge und
Naturgesetze, sondern auch die Personen, ihre Einstellung und ihr
Verhalten sind Realitäten. Die Möglichkeiten des Zusammenwirkens
der verschiedenen Bereiche stehen innerhalb der beiden extremen
Positionen eines «Es kommt alles, wie es kommen muß» und eines

«bei Gott sind alle Dinge möglich». Insofern in diesen beiden Extremen

der Mensch ausgeschaltet ist, fallen sie in eine allgemeine
Bestimmtheit des Geschehens zusammen und begraben im Grunde alle

Hoffnung. Hoffnung gibt es nicht ohne den Menschen, der hofft, und
er hofft nicht mehr, wenn schon alles so oder anders, natürlich oder
übernatürlich bestimmt ist. Hoffen, das etwas anderes ist als
Mutmaßen oder Beweisen, muß einen offenen Horizont haben. Die
Vergegenständlichung der Hoffnungsziele und Hoffnungsgründe darf
nicht dazu führen, daß das Hoffen unmöglich wird. Das Prüfen der
Ziele und Gründe unserer Hoffnungen, das anhand ihrer
Objektivierungen möglich ist, darf nur dazu dienen, das Hoffen vor Narretei
zu bewahren. Im Vollzug des Aktes der Hoffnung aber hört das

Prüfen auf, weil dieser Vollzug als solcher nicht objektivierbar ist
und in diesem Vollzug die Gegenstände des Hoffens zu Aussagen
des Hoffens werden, d. h. zu Symbolen und Bekenntnissen der

Hoffnung.



208 F. Buri Zur gegenwärtigen Diskussion über das Problem Hoffnung

Diese Sprache der Hoffnung ist nicht in objektiver Weise auf ihre
Richtigkeit hin prüfbar. So verstanden, nehmen die Symbole und
Konfessionen der Hoffnung, die Hoffnungsbilder, die Horm von
Utopien an. Utopien sind Aussagen über Seiendes, das nirgends
vorhanden ist. Um ihrer Nichtbeweisbarkeit im Vorhandenen willen
sind Utopien unrichtig. Aus demselben Grund aber sind sie wahr
- nämlich als Symbole der Hoffnung, die als solche utopisch ist.
Hoffnungsbilder sind wahr, insofern sie die Qualität und Intensität
des Hoffens zum Ausdruck bringen - nicht aber als allgemein
überprüfbare Gegenständlichkeiten. Sie sind nicht Aussagen über einen
Hoffnungsbesitz, sondern Bekenntnisse des In-Hoffnung-Seins.
Hoffnung im eigentlichen Sinne kann man nicht haben, sondern in
solcher Hoffnung kann man nur sein. In diesem Sinne erklärt der
Apostel Paulus: «Eine Hoffnung aber, die man sieht, ist keine
Hoffnung, denn was einer sieht, weshalb hofft er noch? Wenn wir
dagegen hoffen, was wir nicht sehen, so warten wir darauf mit
Geduld» (Rom. 8, 24f.). Bezeichnenderweise spricht er in diesem

Zusammenhang vom Geist als der Erstlingsgabe des neuen Aeons. Die
biblischen Hoffnungsbilder sind Wahrheit, insofern sie als Symbole
der Hoffnung im eigentlichen Sinne, der Hoffnung des Glaubens
verstanden werden.

Hoffen im eigentlichen Sinne ist eine Form des Glaubens, für
dessen Wesen die gleichen Bestimmungen über die Grenzen und die

Bedeutimg der Gegenständlichkeit in bezug auf den nichtobjek-
tivierbaren Vollzug des Glaubensaktes gelten wie diejenigen, die wir
im vorstehenden in bezug auf die Hoffnung dargelegt haben. Auf
Gott hoffen, ist der mythologisch sachgemäße Ausdruck für die

Unbedingtheit der Glaubenshoffnung.
Ein ausgezeichnetes Beispiel für das Wesen solchen eigentlichen

Hoffens im Sinne des Glaubens gibt Gabriel Marcel in seinem «Entwurf

einer Phänomenologie und einer Metaphysik der Hoffnung»,
in der Schilderung der Hoffnung einer Mutter auf die Wiederkehr
ihres im Kriege verschollenen Sohnes5. Obschon sie weiß, daß nach
menschlichem Ermessen der Sohn nicht mehr heimkehren wird,
lebt sie dennoch in der Hoffnung auf seine Heimkehr, weil diese

Hoffnung zu ihrem Muttersein gehört. Wie sie in Hoffnung war, als
sie ihn noch nicht geboren hatte, so bleibt sie in Hoffnung auch nach

s G. Marcel, Homo viator. Philosophie der Hoffnung (1949), S. 28-87.



F. Buri Zur gegenwärtigen Diskussion über das Problem Hoffnung 209

seinem Tode. In Hoffnung sein, ist etwas anderes als Hoffnung haben.
Vom In-Hoffnung-sein her bekommt das Hoffnung-haben seine
besondere Qualität als Aussage einer Glaubenshoffnung, deren
Richtigkeit wohl überprüfbar, deren Wahrheit aber nicht allgemein
beweisbar ist, sondern eine Sache der Existenz ist.

Von hier aus beurteilt kann an den analysierten theologischen
Hoffnungsbegriffen nur derjenige Bultmanns bestehen als sachgemäße

Auffassung des Wesens gläubigen Hoffens, während alle
anderen - Cullmann, Moltmann, Bloch - nur in Frage kommen als von
ihnen in falscher Gegenständlichkeit mißverstandene Aussagen
solchen Glaubens in mythologisch-spekulativer Eorm. Von hier aus
sind auch die biblischen Hoffnungsbilder als Aussagen des Glaubens

zu interpretieren. Wenn die biblischen Hoffnungsbilder nicht «aus
Glauben auf Glauben hin» (Röxn. 1, 17) verstanden werden, sondern
als Aussagen über zeit-räumliche Objektivitäten, so verfallen sie der
Kritik der Enteschatologisierung und Entmythologisierung und führen

in die Problematik heilsgeschichtlicher Konstruktionen hinein,
wie sie heute von Cullman n und Moltmann in wenig überzeugender
Weise unternommen werden. Wenn sie dagegen als Existentiale des

Glaubens verstanden werden, reicht jene Kritik nicht an ihre Wahrheit

heran, sondern hat nur den Zweck, ihren existentialen
Wahrheitscharakter vor falschen Vergegenständlichungen zu bewahren.

Im Grunde aber ist diese rationale Kritik, wie sie in unserer Zeit
von Schweitzer und Bultmann an der biblisch-christlichen Eschatologie

geübt worden ist, so wenig etwas völlig Neues, als Schweitzers
Übersetzung der neutestamentlichen Eschatologie in eine
weltanschaulich nicht begründbare, sondern die Weltanschauungssysteme
in die Krise bringende Ethik und, als Bultmanns existentiale
Interpretation des urchristlichen Kerygmas im Sinne eines Sich-verste-
hens in der Unbedingtheit der Entscheidung. In überragender Klarheit

ist jene Kritik und diese Deutung auf die sittliche Existenz
bereits von Kant in den beiden Vernunft-Kritiken, in der «Religion
innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft» und in seiner Schrift
über «Das Ende aller Dinge», durchgeführt worden. Schon für Kant
ist Eschatologie nichts anderes als ein mythologischer Ausdruck für
das moralische Bewußtsein. Die Unbedingtheit der sittlichen Forderung

läßt sich nicht allgemein ausweisen, sondern ist Sache der
moralischen Existenz. In seiner kritischen, unspekulativen Haltung
hat Kant davon abgesehen, die Seinsweise des Moralischen mit

14



210 F. Buri Zur gegenwärtigen Diskussion über das Problem Hoffnung

derjenigen des Dings an sich zu identifizieren. Die Welt ist nicht
moralisch, sondern das Moralische ist von einer besonderen Art
Wirklichkeit, der dnrch die kritische Aufhebung einer sich abschließenden

Weltanschhaung Raum verschafft wird - entsprechend dem

programmatischen Satz in der Vorrede zur 2. Auflage der Kr. d. r.
V. : «Ich mußte also das Wissen aufheben, um zum Glauben Platz
zu bekommen. »

Aus diesem Grunde bedeutet für Kant «klar denken» nicht - wie
Albert Camus meint - «nicht mehr hoffen», sondern das klare Denken

schafft durch eine kritische Selbstbegrenzung Raum für das

moralische Bewußtsein, auf dessen Grundlage die mythologischen
Bilder der Religion und die Spekulationen der Philosophie als seine

adäquaten Aussageformen verstanden werden können. Das Reich
Gottes ist tatsächlich nicht hier oder dort, weder im Raum noch in
der Zeit, sondern èvxôç quüjv, in eurer Mitte (Buk. 17, 21), d. h. wird
aktuell in der Unbedingtheit unseres Personseins und der darauf
beruhenden Gemeinschaft. In diesem Sinne versteht Kant diese

Stelle in Religion innerhalb d. bl. V. (S. 205). Als Musterbeispiel für
die Art von Eschatologie, die sich aus Kants Moralismus ergibt, sei

auf seine kurze Behandlung der Unsterblichkeitsfrage in der
Kritik der praktischen Vernunft verwiesen: «Die Unsterblichkeit
der Seele als ein Postulat der reinen praktischen Vernunft» (Kr. d.

pr. V., S. 122ff.).
Der Kantische Moralismus entspricht sowohl der mystischen

Ethik Albert Schweitzers, die nicht Seins-, sondern Christusmystik
ist, als auch dem im Gegensatz zu jeder Art von Ontologie stehenden
Existentialismus. Für alle drei Positionen werden Raum und Zeit
aus bloßen Anschauungsformen des Verstandes bzw. aus der Un-
eigentlichkeit bloßen Daseins und der gegenständlichen Uhrzeit zu
den uns nicht nur schöpfungsmäßig, sondern gnadenweise zuteil
werdenden Möglichkeiten der Verwirklichung unserer Bestimmung
zur ethischen Existenz personhaften Seins - paulinisch gesprochen :

des Seins in Christus. Hoffnung erweist sich darin als weder
utopisch, ohne Raum, noch als zeitlos, sondern für Hoffnung werden
Raum und Zeit in ihrer Gegenständlichkeit zu den Stätten der
Realisation eigentlicher Existenz in personaler Gemeinschaft und in
Transzendenzbezogenheit. Wahrhaft eschatologische Situation
ereignet sich für Unbedingheit, und wir haben so viel Zukunft, als wir
in Unbedingtheit stehen. Heilsgeschichte ereignet sich dann sowohl



F. Buri Zur gegenwärtigen Diskussion über das Problem Hoffnung 211

in den einzelnen Augenblicken und in den einzelnen Räumen, in
denen solche Existenz Wirklichkeit wird, als auch in der biographischen

und gesellschaftlichen Kontinuität, in der wir uns zwischen
Geburt und Tod und zwischen den Anfängen und Endpunkten
einzelner Geschichtsepochen befinden.

Damit haben wir die hermeneutischen Voraussetzungen gewonnen,

von denen aus die einzelnen Loci der traditionellen Lehre von
den letzten Dingen als die rechtmäßigen Symbole des
Selbstverständnisses des christlichen Glaubens heute zur Geltung gebracht
werden können. Die Ausführung dieses Programms geht über den
hier vorgelegten orientierenden und sich auf das Grundlegende
beschränkenden Diskussionsbeitrag hinaus und ist Sache einer sich
weder auf Illusionen noch Utopien stützenden Dogmatik.

Fritz Buri, Basel


	Zur gegenwärtigen Diskussion über das Problem Hoffnung

